








Lucyna Chmielewska – Uniwersytet Łódzki 
Wydział Studiów Międzynarodowych i Politologicznych 

Katedra Teorii Polityki i Myśli Politycznej, 90-131 Łódź, ul. Lindleya 3

RECENZENT

Anna Peck

REDAKTOR INICJUJĄCY

Agnieszka Kałowska

REDAKTOR WYDAWNICTWA UŁ

Bogusław Pielat

SKŁAD I ŁAMANIE

Munda – Maciej Torz

PROJEKT OKŁADKI

Katarzyna Turkowska

Zdjęcia wykorzystane na okładce: © Depositphotos.com/georgios
https://commons.wikimedia.org/Luther, Melanchthon, Pomeranus and Crucicer Wellcome

© Copyright by Lucyna Chmielewska, Łódź 2017
© Copyright for this edition by Uniwersytet Łódzki, Łódź 2017

Wydane przez Wydawnictwo Uniwersytetu Łódzkiego
Wydanie I. W.07057.15.0.M

Ark. wyd. 23,9; ark. druk. 27,0

ISBN 978-83-8088-132-7
e-ISBN 978-83-8088-133-4

Wydawnictwo Uniwersytetu Łódzkiego
90-131 Łódź, ul. Lindleya 8

www.wydawnictwo.uni.lodz.pl
e-mail: ksiegarnia@uni.lodz.pl

tel. (42) 665 58 63

https://doi.org/10.18778/8088-133-4

Publikacja jest udostępniona na licencji Creative Commons
Uznanie autorstwa-Użycie niekomercyjne-Bez utworów zależnych 4.0 (CC BY-NC-ND)



„Dopóki żyjesz i oddychasz,  
nikomu nie oddawaj władzy nad sobą” 

 (Syr 33:21) 





SPIS TREŚCI

WSTĘP� 11

1.	Temat i cel pracy� 11

2.	Pojęcie kontraktualizmu� 20

Rozdział I
PRZYMIERZA – BIBLIJNE PRAWZORCE KONTRAKTUALIZMU� 33

1. 	Przymierze a umowa� 35

2. 	Przymierze z Noem: potwierdzenie prawa natury� 38

3. 	Przymierze z Abrahamem:  porzucenie stanu natury� 41

4. 	Przymierze synajskie: wyjście Hebrajczyków ze stanu natury  � 46

5. 	Przymierze-arka: przejście ze świata natury do świata antropologicznego� 53

Rozdział II
IZRAELICI – LUD PRZYMIERZA � 59

1. 	Prawo królem� 61

2. 	Król pod prawem� 70

3.	 Diaspora� 85

4. 	Odnowienie Prawa� 90

5. 	Wolność pod Prawem � 95



8

Spis treści

Rozdział III
REFORMACJA: ROZPAD RELIGIJNO-POLITYCZNEJ STRUKTURY 
CHRISTIANITAS. ŁASKA PRZECIW NATURZE� 99

1. 	Marcin Luter – religijny rewolucjonista, polityczny konserwatysta� 102

2. 	Jan Kalwin – polityzacja religii, etyzacja polityki� 118

a. 	Antropologia pesymistyczna� 119

b. 	Kościół � 120

c. 	Społeczeństwo z natury, państwo z konieczności� 129

d. 	Afirmacja świata� 141

e. 	Kalwinizm i jego znaczenie polityczne� 143

3. 	Reformacja a doktryna prawa natury� 151

a. 	Koncepcja prawa natury Tomasza z Akwinu� 151

b. 	Prawo natury w ujęciu Jana Kalwina� 157

c. 	Łaska versus natura � 166

Rozdział IV
TEOLOGIA PRZYMIERZA (NA PRZYKŁADZIE HEINRICHA 
BULLINGERA I JOHANNESA COCCEIUSA) � 171

1. 	Nowe przymierze� 173

2. 	Przymierze Uczynków i Przymierze Łaski – kluczowe pojęcia 
protestanckiej teologii przymierza� 177

3. 	Teologia przymierza Heinricha Bullingera� 182

4. 	Kalwin a teologia przymierza Bullingera� 193

5. 	Teologia przymierza Johannesa Cocceiusa� 198

Rozdział V
POLITYZACJA PRZYMIERZA� 205

1.	Przymierze i umowa w teorii monarchomachów  � 207

a.	Późnośredniowieczne źródła teorii zgody i aktywnego oporu� 207

b.	Reformacja i miasta – sojusz dla wolności religijnej i politycznej� 212

c.	Przymierze i umowa  w teorii aktywnego oporu 
monarchomachów francuskich� 217



9

Spis treści

d.	Monarchomachizm szkocki – George Buchanan � 237

2.	Konsocjacjonizm Johannesa Althusiusa  � 249

Rozdział VI
ODMIANY PRZYMIERZA ŁASKI. PRZYMIERZE NARODOWE 
W REFORMACJI ANGIELSKIEJ I SZKOCKIEJ. POCZĄTKI 
KONGREGACJONIZMU� 267

1. 	Reformacja w Anglii� 269

2.	Pactum subiectionis Richarda Hookera� 272

3.	Rozwój ruchu purytańskiego. Przymierze narodowe purytanów- 
-prezbiterian	 � 278

4.	Szkockie Przymierze Narodowe – i przymierze, i umowa społeczna� 291

5.	Początki kongregacjonizmu (brownizm). Przymierze kongregacyjne� 298

6.	„Święty i wolny lud Pana” – kongregacja jako pierwowzór 
społeczeństwa politycznego� 308

7.	 Kontraktualizm lewellerów i zwolenników parlamentu� 309

Rozdział VII
KONTRAKTUALNY CHARAKTER OSADNICTWA NOWEJ ANGLII� 325

1.	Rzeczpospolita z New Plymouth� 327

a.	Mayflower Compact – historyczny przykład umowy społecznej 
i wzorzec umów osadniczych� 327

b.	Ustrój New Plymouth� 333

2.	„Nowy Kanaan” – teocentryczny charakter osadnictwa Massachusetts� 336

c.	Przymierze narodowe  z Arbelli� 336

d.	Kontraktualna społeczność „widzialnych świętych”� 344

e.	Half-Way Covenant� 347

3.	The Providence Agreement. Civility podstawą społeczeństwa 
politycznego	 � 350

4.	Nazewnictwo i charakter nowoangielskich dokumentów osadniczych� 366

5.	Przymierze kongregacyjne a protokonstytucjonalizm amerykański� 372



Spis treści

Zakończenie� 383

Bibliografia	 � 387

The original forms of contractualism. Political dimension of the biblical 
covenant in the protestant thought and practice in the sixteenth and 
seventeenth century� 411

Indeks osobowy� 415

Indeks rzeczowy� 425

O autorze� 431



WSTĘP

1. Temat i cel pracy

Religia i polityka są najstarszymi formami życia społecznego. Przenikały się 
wzajemnie i prowadziły ze sobą dyskurs, którego stałym elementem było na-
pięcie, znane nam chociażby z biblijnej opozycji proroków wobec królów. Dy-
chotomie usiłujące rozdzielić polityczne od religijnego funkcjonują najlepiej 
jako abstrakcje, nie doceniają bowiem faktu, że religia i polityka mają tę samą 
antropologiczną podstawę. Natura ludzka wykazuje skłonności zarówno re-
ligijne, jak i polityczne, ma charakter duchowo-świecki, nie akceptuje zasady 
„albo, albo”, jest i religijna, i polityczna1. Eric Voegelin zauważał, że wyjaśnień 
przyczyn i sensu zjawisk politycznych należy szukać również w sferze sacrum, 
człowiek egzystuje bowiem w płaszczyźnie politycznej w kilku równoległych 
wymiarach: biologicznym, intelektualnym oraz religijnym. Myśliciel był prze-
konany, że nie można rozpatrywać polityki wyłącznie jako sfery profanum, 
a więc w oderwaniu od religijnej symboliki i przeżyć wynikających z obcowa-
nia z transcendencją2.

1 � G. A. Moots, Politics Reformed: The Anglo-American Legacy of Covenant Theo-
logy, The University of Missouri Press, Columbia 2010, s. 2.

2  �Voegelin upatrywał źródeł totalitaryzmu w ruchach gnostyckich, uważał komu-
nizm, podobnie jak wcześniejszy purytanizm, za formę gnozy politycznej, odrzu-
cającej, podobnie jak gnoza religijna, zastaną rzeczywistość, uznającej za leżącą 
w zakresie ludzkich możliwości naprawę istniejącego w świecie zła (E. Voegelin, 
Nowa nauka polityki, przeł. i wstępem opatrzył P. Śpiewak, Aletheia, Warszawa 
1992; idem, Lud Boży, przeł. M. Umińska, Wydawnictwo Znak, Kraków 1994).



12

Wstęp

Temat pracy mieści się w ramach subdyscypliny politologii, jaką od nie-
dawna stała się politologia religii. Jej wyodrębnienie związane było z rosnącą 
pod koniec wieku XX świadomością znaczenia religii jako czynnika politycz-
nego. Naukowa refleksja nad relacjami religii i polityki występowała jednak 
od dawna, choć zajmowała peryferyjne miejsce w badaniach politologicznych. 
Jako pierwszy terminem politologia religii posłużył się Claus Ekkehard Bärsch, 
prawnik i politolog, uczeń Erica Voegelina. Z jego inicjatywy w roku 1996 po-
wstał Instytut Politologii Religii na Uniwersytecie w Duisburgu3. Pojęcie poli-
tologii religii, funkcjonujące od niedawna również na gruncie religioznawstwa, 
odnosi się do relacji zachodzących między religią a życiem politycznym. Obej-
muje takie zagadnienia, jak wpływ proroków, duchownych i reformatorów reli-
gijnych na losy społeczności i ich świadomość polityczną, wpływ etyki religijnej 
na mentalność i polityczne postawy społeczeństw, relacje między instytucjami 
religijnymi (Kościołami) a instytucjami państwowymi, teokratyzm czy wojny 
religijne4. Politologia religii zajmuje się, mówiąc najprościej, politycznymi kon-
sekwencjami wyznawanych przez społeczeństwa religii. Ten obszar badawczy 
mieści się w zakresie politologii, jeśli przyjmiemy założenie, że polityka jest 
bytem zróżnicowanym w sensie ontologicznym, że tworzą ją byty realne, ale 
również ideowe i symboliczne, za pomocą których społeczności ludzkie opi-
sywały siebie i swoje miejsce w świecie, co pozostawało w związku z system 
wierzeń.

Mimo że praca wykorzystuje wiedzę z dziedziny teologii i religioznawstwa, 
ma charakter politologiczny. Elementy wiedzy teologicznej i o religii podpo-
rządkowane zostały badaniu kontraktualizmu jako kategorii politologicznej. 
Początków kontraktualizmu możemy doszukiwać się zarówno w tradycji 

3 � P. Burgoński, M. Gierycz, Politologia i religia. Wprowadzenie, [w:] Religia i poli-
tyka. Zarys problematyki, red. P. Burgoński, M. Gierycz, Dom Wydawniczy Elip-
sa, Warszawa 2014, s. 21.

4 � K. Banek, Politologia religii (Zakres tematyczny, cele i perspektywy rozwoju), s. 166–
168, https://dk.upce.cz/bitstream/handle/10195/35282/BanekK_Politologia%20re-
ligii_Pantheon_2007.pdf?sequence=1&isAllowed=y [data dostępu: 14.11.2015]; zob. 
też: idem, Politologia religii – nowa dziedzina religioznawstwa. Zakres tematyczny, 
cele i perspektywy rozwoju, „Przegląd Religioznawczy” 2003, nr 3; idem, Główne 
problemy politologii religii, „Nomos” 2001, nr 34–36; A. Paszko, Politologia religii, 
„Przegląd Religioznawczy” 1998, nr 3–4. 



13

1. Temat i cel pracy

Aten, jak i w tradycji Jerozolimy5. Koncepcja umowy społecznej rozważana 
była przez sofistów, o czym wiemy z dialogów Platona, ich intelektualnego prze-
ciwnika. W Państwie umowa traktowana jest jako możliwość uzasadnienia 
sprawiedliwego porządku państwowego. Stanowi argument w debacie, której 
głównym tematem było pytanie o sprawiedliwość, rozumianą zarówno jako 
cnota jednostki, jak i zasada, leżąca u podstaw wspólnoty politycznej6. Temat 
pracy dotyczy początkowych form kontraktualizmu w tradycji Jerozolimy. 
W tym kontekście mówienie o pierwotnych jego formach jest w istocie opisem 
procesu polityzacji pojęcia przymierza. Celem pracy jest pokazanie, jak pojęcie 
przymierza ulegało polityzacji, stając się kategorią, do której odwoływano się 
dla uzasadnienia przekonania, że rząd powinien wywodzić się ze zgody rządzo-
nych. Stanowisko takie odnajdujemy już u starożytnych Izraelitów, u których 
według opisu biblijnego w okresie monarchii królowie obejmowali władzę po 
uprzedniej akceptacji starszyzny plemiennej, reprezentującej lud Izraela. Istot-
ne znaczenie w budowaniu świadomości, że zgoda rządzonych stanowi waru-
nek konieczny do legalności rządu, mieli zaangażowani politycznie wyznawcy 
kalwinizmu – francuscy hugenoci czy angielscy purytanie. 

Przyjęta hipoteza badawcza zakłada, że przymierze, określane hebrajskim 
pojęciem berith, pozostające w związku z hebrajskim czasownikiem barah 

5 � Przeciwstawienia Jerozolimy i  Aten dokonał Leo Strauss. Te dwa kluczowe 
dla dziedzictwa Zachodu miasta symbolizują dwie sprzeczne ze sobą wartości 
– wiarę i rozum, Objawienie i filozofię, pistis i episteme. Hebraizm, opowiadający 
się po stronie mądrości religijnej oraz hellenizm, preferujący racjonalność filo-
zofii pozostają, zdaniem Straussa, w niemożliwym do wyeliminowania napięciu. 
Obie tradycje oferują rozwiązania całościowe i wykluczające się wzajemnie, nikt 
zatem nie może być filozofem i teologiem jednocześnie (L. Strauss, Jerozolima 
i Ateny oraz inne eseje z filozofii politycznej, przeł. i wstępem opatrzył R. Mor-
darski, Kęty 2012, s. 69, 76–77). Wspólna dla Aten i  Jerozolimy jest idea spra-
wiedliwości, jednak jej rozumienie pozostaje różne. W tradycji Aten człowiek 
sprawiedliwy to człowiek mądry, filozof, który – począwszy od filozofii sokratej-
skiej – poświęca życie dla szukania wiedzy tożsamej z dobrem. Człowiek spra-
wiedliwy według Biblii to sługa Boga; nie poszukuje on wiedzy o dobru, gdyż 
wie, czego Pan od niego oczekuje – czynienia sprawiedliwości i pozostawania 
wiernym (ibidem, s. 55–56). 

6 � Zob. więcej: Z. Stawrowski, Idea umowy społecznej w myśli sofistów i Platona, 
[w:] Umowa społeczna i  jej krytycy w  myśli politycznej i  prawnej, red. Z. Rau, 
M. Chmieliński, Wydawnictwo Naukowe Scholar, Warszawa 2010, s. 60–67.



14

Wstęp

(zawierać pakt), stanowiło punkt wyjścia ewolucji kontraktualizmu. Teoria 
umowy społecznej, która w wieku XVII stała się racjonalnym uzasadnieniem 
historycznego przekonania o zgodzie jako podstawie legitymizacji władzy 
politycznej, sięgała swymi korzeniami do przymierzy biblijnych. Ewoluowała 
poprzez dwustronne umowy o władzę (pactum subiectionis), których ślady od-
najdujemy w historii biblijnych Izraelitów i do których odwoływali się między 
innymi hugenoci francuscy, po purytańskie przymierza kongregacyjne, wy-
kazujące już cechy wielostronnej umowy społecznej, podobnie jak przymierza 
polityczne (osadnicze) w Nowej Anglii. Zanim powstały klasyczne finezyjne 
teorie kontraktualizmu Thomasa Hobbesa, Johna Locke’a czy Jeana-Jacque-
sa Rousseau możemy mówić o jego pierwotnych formach, dla których punkt 
wyjścia stanowiło przymierze. Kontraktualizm wyrastał z religijnych i poli-
tycznych doświadczeń przymierza, podobnie jak późniejsze i bardziej złożone 
formy wyrastają z wcześniejszych i prostszych. 

Od przymierza do umowy społecznej w jej klasycznej formie droga była da-
leka. Długi czas historyczny może zakłócić dostrzeżenie zależności pomiędzy 
biblijnym przymierzem a teorią kontraktualizmu, faktu, że źródła teorii umo-
wy społecznej sięgają przekazu starotestamentowego. Przymierze było umo-
wą, na podstawie której Bóg nawiązywał relację z ludźmi, ustanawiał zasady, 
na jakich relacja ta miała się opierać, będące fundamentem funkcjonowania 
ludzkiego świata. Stary Testament uczy, że Bóg nie rządzi światem arbitralnie, 
lecz wykorzystując zasady przymierza, które czynią ludzi współrządzącymi 
i współodpowiedzialnymi za świat. Obok tradycji przymierza silnie obecnej 
wśród kalwinistów, zwłaszcza purytanów, na nowoczesny kształt kontraktu-
alizmu wpływ miała filozofia empiryzmu oraz rodzący się w XVII-wiecznej 
Anglii język naturalnych uprawnień jednostki, pozostający w związku ze świe-
cką nauką prawa natury. Zagadnienia te stanowią jednak temat na oddzielne 
rozważania. 

W niniejszej pracy chodzi o pokazanie, jak idea przymierza inspirowała 
kontynentalnych myślicieli protestanckich w ich argumentacji przeciwko dok-
trynie boskiego prawa królów oraz angielskich purytanów przeciw oficjalnemu 
Kościołowi Anglii z królem jako jego zwierzchnikiem. W ramach ruchu mo-
narchomachów odwoływano się do przymierza synajskiego postulując, by na 
jego wzór zawierać umowę z królami, podobnie jak czynili to biblijni Izraelici. 
Umowa z wstępującym na tron królem (pactum subiectionis) miała stanowić 



15

1. Temat i cel pracy

zabezpieczenie przymierza ludu z Bogiem, czyli ochronę pobożności. Do ar-
gumentacji przymierza, choć w nieco inny sposób, nawiązywali również pu-
rytańscy independenci. Independenci nieseparatystyczni, postulujący dalszą 
reformę Kościoła Anglii i pragnący pozostać w jego ramach, odwoływali się do 
przymierza narodowego (the national covenant), upatrując w nim narzędzia 
ułożenia relacji pomiędzy Bogiem a Anglią, widząc w Anglikach nowy naród 
wybrany. Do przymierza narodowego odwoływali się również Szkoci, bronią-
cy swego prezbiteriańskiego Kościoła przed próbami jego episkopalizacji na 
wzór Kościoła anglikańskiego i ustanowieniem króla jego zwierzchnikiem. In-
dependenci separatystyczni natomiast nie dostrzegali szans na dalszą reformę 
Kościoła Anglii, uważali za konieczne zorganizowanie własnego Kościoła, ro-
zumianego jako lokalna, niezależna społeczność prawdziwie wierzących (pre-
destynowanych), powstała dzięki przymierzu, do którego każdy wierzący miał 
przystępować indywidualnie. Przymierze Kościoła Roberta Browne’a, który 
położył podwaliny pod kongregacjonizm, wykazywało cechy umowy społecz-
nej, podobnie jak późniejsze przymierza kongregacyjne w Nowej Anglii. Kon-
gregacjonizm doświadczył rozkwitu w warunkach Nowej Anglii. Przymierza 
kongregacyjne, będące podstawą tworzenia lokalnych Kościołów, inspirowały 
przymierza polityczne, dające początek lokalnym społecznościom politycz-
nym. Przymierza polityczne dość szybko przybierały formę umów politycznych 
(compacts). Echa tych doświadczeń znalazły się w preambułach późniejszych, 
XVIII-wiecznych konstytucji stanowych. Można przypuszczać, że doświad-
czenia te nie pozostawały bez wpływu również na angielską XVII-wieczną fi-
lozofię polityczną, która z kolei sama stanowiła później inspirację dla działaczy 
i kaznodziejów amerykańskich. Ćwierć wieku przed Deklaracją Niepodległości, 
w połowie XVIII w., cześć purytańskich duchownych, sympatyzująca z wigami, 
posługiwała się językiem Locke’a. Na podstawie Dwóch traktatów o rządzie głosi-
li idee umowy społecznej i prawa natury. Czynili to zwykle podczas New England 
Election Sermons, wygłaszanych wiosną w głównych miastach Massachusetts 
i Connecticut7. Choć część duchownych uczestniczyła w debatach politycznych, 
w których odwoływali się oni do umowy społecznej (the theory of social contract), 
nie kolidowało to z wciąż żywym wśród nich przekonaniem, że władza pochodzi 
od Boga. Idea umowy społecznej nie była im bowiem obca. Jak zauważa Alan 

7 � A. Heimert, Religion and the American Mind: From the Great Awakening to the 
Revolution, Harvard University Press, [b.m.w.] 1966, s. 16. 



16

Wstęp

Heimert, była ona – wyrażoną w języku świeckim – purytańską ideą przymie-
rza, odnoszoną do sfery społecznej (the idea of social covenant)8.   

Z zakładanym celem stawianym przed pracą wiążą się następujące pyta-
nia badawcze: dlaczego warunkowe przymierza starotestamentowe zyskały 
znaczenie w chrześcijańskiej Europie w początkach nowożytności? dlaczego 
biblijny Izrael inspirował protestantów reformowanych? dlaczego przymie-
rze jako pojęcie religijne stawało się argumentem politycznym w uzasadnia-
niu teorii zgody? jakie zatem elementy kontraktaulizmu odnaleźć możemy 
w przymierzach starotestamentowych oraz w późniejszych przymierzach 
i umowach tworzonych przez protestantów zarówno w postaci koncepcji te-
oretycznych, jak i dokumentów historycznych? 

Hipoteza badawcza weryfikowana była przede wszystkim za pomocą we-
wnętrznej analizy krytycznej źródeł oraz analizy pojęciowej. Podstawę pracy 
stanowią teksty źródłowe w języku angielskim oraz angielskie tłumaczenia 
z języka łacińskiego. Prezentują one religijną i polityczną myśli reformacji, 
a w przeważającej części dostępne są za pośrednictwem Internetu. Ich ogromna 
liczba i różnorodność wymuszały jednak dokonanie selekcji, o której – mimo 
intensywnych starań – decydowała w pewnej mierze również ich dostępność. 
Najwięcej materiałów źródłowych dotyczących reformacyjnej myśli politycznej 
znalazłam w zasobach wirtualnej biblioteki Internet Archive (https://archive.
org). Internet Archive to organizacja non-profit, obok innej działalności ar-
chiwalnej udostępniająca zdigitalizowane książki i zbiory specjalne z różnych 
bibliotek i instytucji dziedzictwa kulturowego z całego świata. Działalność ta 
służy celom badawczym i edukacyjnym. Część niezbędnych materiałów dostęp-
na była na stronach Online Library of Liberty (http://oll.libertyfund.org), pro-
wadzonych przez Fundusz Wolności (Liberty Fund) oraz – na stronach Towa-
rzystwa Konstytucyjnego (the Constitution Society) (http://www.constitution.
org) – prywatnej organizacji non-profit, prowadzącej działalność mającą na celu 
pomoc w badaniach naukowych i edukacji publicznej, propagującej idee konsty-
tucyjnego rządu republikańskiego. Korzystałam także z publikacji źródłowych, 
dostępnych w domenie publicznej za pośrednictwem Books Google. Pomocne 
okazały się również strony: http://www.contra–mundum.org, www.ccel.org, di-
gitalcommons.unl.edu, anglicanhistory.org, reformationhistory.org i inne.  

8 � S. Filipowicz, Pochwała rozumu i  cnoty. Republikańskie credo Ameryki, Znak, 
Kraków 1997, s. 63–64; A. Heimert, Religion and the American Mind..., s. 241. 



17

1. Temat i cel pracy

Poprzez metodę indukcyjną9 ukazana została rola przymierza w myśli poli-
tycznej. Z wykorzystaniem metody progresywnej, zakładającej wnioskowanie 
rozwojowe, biblijne pojęcie przymierza poddane zostało analizie pod kątem 
genezy kontraktualizmu w następnych okresach, aż do wieku XVII, do którego 
sięga tematyka pracy. Wobec skromności, jaką Stary Testament reprezentuje 
jako źródło polityczne, naturalna wydawała się również retrogresywna me-
toda badawcza10, polegająca na wnioskowaniu wstecz opierając się na faktach 
znanych z czasów późniejszych. Problem ten dotyczy początków politycznego 
wymiaru życia Izraelitów, bardzo słabo zaznaczonych w Biblii. Również me-
toda genetyczna, polegająca na doszukiwaniu się związków przyczynowych 
o bardziej złożonym charakterze (z odwołaniem się do procesów świadomoś-
ciowych czy społecznych) niż proste związki wynikające z następstwa czasu, 
wydawała się adekwatna do ukazania ewolucji pojęcia samego przymierza, jak 
i jego oddziaływania politycznego11. Analiza i krytyka piśmiennictwa stano-
wiła metodę pomocniczą.  

Temat umowy społecznej doczekał się licznych opracowań. Z pewnością 
wspomnieć należy o pracy Johna Wiedhoffta Gougha, The Scial Contract: 
A Critical Study of Its Development, Oxford 1957, a spośród polskiej literatu-
ry przedmiotu o pracy Antoniego Peretiatkowicza, Idea umowy społecznej 
w rozwoju historycznym, Fiszer i Majewski, Poznań 1920, Zbigniewa Raua, 
Contractarianism versus Holism: Reinterpreting Locke’s Two Treatises of Go-
vernment, Lanham 1995, Czesława Porębskiego, Umowa społeczna. Renesans 
idei, Wydawnictwo Znak, Kraków 1999 czy pracy zbiorowej Umowa społeczna 
i jej krytycy w myśli politycznej i prawnej pod redakcją Z. Raua i M. Chmieliń-
skiego, Wydawnictwo Naukowe Scholar, Warszawa 2010. Jeśli chodzi o pojęcie 
przymierza w myśli protestanckiej i jego kontekst polityczny, to tematyka ta 
jest przedmiotem licznych analiz naukowych, zwłaszcza w Stanach Zjednoczo-
nych i Wielkiej Brytanii. W kontekście zainicjowania naukowej dyskusji nad 

9 � B. Miśkiewicz, Wstęp do badań historycznych, Wydawnictwo Naukowe PWN, 
Warszawa 1985, s. 230–231.

10 � Ibidem, s. 236–237. 
11 � A. J. Chodubski, Wstęp do badań politologicznych, Wydawnictwo Uniwersytetu 

Gdańskiego, Gdańsk 2004, s. 127–128, 131; K. Jensen, Genetic Method, „Review 
of Educational Research” 1939, Vol. 9, No 5 (Methods of Research in Education), 
s. 491.



18

Wstęp

protestantyzmem, zwłaszcza purytanizmem, fundamentalne znaczenie przy-
pisuje się dwutomowej pracy Perry’ego Millera12 The New England Mind, opub-
likowanej w 1939 r. (The New England Mind. The Seventeenth Century), i w roku 
1953 (The New England Mind. From Colony to Province). W wieku XIX pisano 
oczywiście o purytanizmie, jednak praca Millera przedefiniowała dotychczaso-
wą wiedzę na ten temat. Jej nowatorstwo, oparte na skrupulatnej analizie źród-
łowej, polegało na zupełnie innym przedstawieniu purytanizmu, które stanowi 
podstawę analiz współczesnych. Idea przymierza zajmowała szczególne miej-
sce w badaniach Daniela J. Elazara zarówno jeśli chodzi o żydowską tradycję 
religijno-polityczną, jak i w odniesieniu do historii Stanów Zjednoczonych. Na 
uwagę zasługują też prace Salomona Rufusa Davisa, Alexandra S. Rosenthala, 
Charlesa S. McCoy’a i J. Wayne Bakera, Gleena A. Moots’a, Erica Voegelina 
i innych autorów. 

Na gruncie polskim pojęcie przymierza jest przedmiotem analiz teologicz-
nych, brak natomiast opracowań odnoszących się do przymierza jako sym-
bolu politycznego, którym niewątpliwie również było. Także temat związków 
protestantyzmu i polityki nie cieszy się zainteresowaniem badaczy, dotyczy 
to również okresu wczesnonowożytnego, kiedy ten związek był najsilniejszy. 
W przedstawianiu historii myśli politycznej zwykle dokonuje się przeskoku 
od tego, co chrześcijańskie i średniowieczne, do tego, co świeckie i nowoczes-
ne, pomijając religijno-polityczny wymiar reformacji XVI i XVII w., kiedy na-
stępowały istotne przemiany, znaczące przejście do świeckiej nowoczesności. 
W języku polskim dostępne są biografie Marcina Lutra i Jana Kalwina, w któ-
rych – co zrozumiałe – myśl reformatorów przedstawiana jest w ujęciu synte-
tycznym. Są to tłumaczenia na język polski biografii autorstwa Bernarda Cot-
tretta (Kalwin, Warszawa 2000) i Alistera E. McGratha (Jan Kalwin. Studium 
kształtowania kultury Zachodu, Warszawa 2009) oraz prace Stanisława Piwko 
(Filozoficzne aspekty doktryny Jana Kalwina, Warszawa 1987; Jan Kalwin. Życie 
i dzieło, Warszawa 2005). Wspomnieć należy o pracach Niny Gładziuk (Druga 
Babel. Antynomie siedemnastowiecznej angielskiej myśli politycznej, Warszawa 
2005), Adama Wielomskiego (Myśl polityczna reformacji i kontrreformacji, t. I, 
Rewolucja protestancka, Radzymin 2013), Piotra Stawińskiego (Boży ekspery-

12 � Na temat osoby Perry’ego Millera i znaczenia jego dorobku badawczego zob.: 
M. G. Murphey, Perry Miller and American Studies, „American Studies” 2001 
(Summer), Vol. 42, No 2, s. 5–18.  



19

1. Temat i cel pracy

ment. Purytanie w siedemnastowiecznej Ameryce, Lublin 2012), Mateusza Wi-
chary („Cała rzeczywistość dla Chrystusa”. Abraham Kuyper (1837–1920) jako 
przedstawiciel kalwinistycznej teologii politycznej, Warszawa 2014) czy Macieja 
Potza (Teokracje amerykańskie. Źródła i mechanizmy władzy usankcjonowanej 
religijnie, Łódź 2016).

Dwa pierwsze rozdziały pracy mają charakter wprowadzający. Rozdział 
pierwszy dotyczy przymierzy starotestamentowych, rozważanych w katego-
riach prawzorców kontraktualizmu. Rozdział drugi jest próbą rekonstrukcji 
polityczności starożytnych Izraelitów, dla której podstawą było przymierze 
synajskie. Stanowiło ono źródło Prawa (Tora), organizującego Izraelitów nie 
tylko jako społeczność religijną, ale również jako pewien rodzaj społeczeństwa 
politycznego. Rozdział trzeci stanowi wprowadzenie w myśl reformacyjną. 
Przedstawia główne aspekty myśli religijno-politycznej Marcina Lutra oraz 
Jana Kalwina. Rozdział czwarty dotyczy teologii przymierza, ze szczególnym 
uwzględnieniem teologii Heinricha Bullingera i Johannesa Cocceiusa. Nie 
tylko Nowe Przymierze, ale również przymierza starotestamentowe nabrały 
znaczenia w teologii reformowanej wraz z ukierunkowaniem jej zaintereso-
wań na starotestamentowe źródła chrześcijaństwa. Teologia przymierza jest 
nie tyle teologią w sensie systematycznego nauczania doktrynalnego, ile raczej 
metodą interpretacji Pisma Świętego. Kluczowe są dla niej pojęcia przymierza 
uczynków (Covenant of Works) i przymierza łaski (Covenant of Grace). Po-
dział ten ujmuje się również jako przymierze Prawa i przymierze Ewangelii. 
Przymierze łaski (Ewangelii) było nowotestamentową interpretacją przymie-
rza, odnoszącą się do ludzkiej indywidualnej duszy, czyli do obszaru bezpo-
średniej, intymnej relacji każdego człowieka z Bogiem. Przymierze uczyn-
ków stanowiło starotestamentową interpretację przymierza, miało związek 
z „tym światem”, z ziemskim wymiarem ludzkiej egzystencji. Na gruncie 
teologii przymierza funkcjonowało również pojęcie przymierza narodowego 
(National Covenant), zwłaszcza w Anglii i Szkocji, odnoszącego się, na wzór 
przymierza synajskiego, do wspólnotowego losu, co w bezpośredni sposób do-
tyczyło sfery politycznej. Rozdział piąty traktuje o, pozostającej pod wpływem 
teologii przymierza, myśli politycznej ruchu monarchomachów, odwołującego 
się do przymierza jako czynnika legitymizującego prawo oporu wobec tyranii, 
oraz o konsocjacyjnej teorii Johannesa Althusiusa, będącej alternatywą dla 
idei suwerenności absolutnej państwa, uosabianej przez monarchę. Rozdział 



20

Wstęp

szósty dotyczy reformacji w Anglii i Szkocji, przemian polityczno-religijnych 
dokonujących się w związku z kluczowym dla purytańskich independentów 
pojęciem przymierza łaski, którego formę stanowiło przymierze narodowe 
oraz przymierze kongregacyjne. Rozdział siódmy jest poświęcony osadnictwu 
purytanów w Nowej Anglii, które w pewnej przynajmniej mierze przynio-
sło przykłady przymierzy politycznych i umów politycznych (osadniczych), 
noszących znamiona umów społecznych. Najbardziej znamiennym przykła-
dem były Mayflower Compact, Providence Agreement czy same przymierza 
kongregacyjne, będące przykładem zarówno dwustronnej umowy z Bogiem, 
jak i wielostronnej umowy społecznej. Nowa Anglia stanowiła ważny etap 
w rozwoju kontraktualizmu, który był tutaj praktykowany zanim znalazł od-
zwierciedlenie w teoriach filozofów politycznych. W rozdziale tym pokazano 
również, że siedemnastowieczne przymierza i umowy osadnicze stanowiły 
pierwszy, oddolny krok na drodze budowania świadomości konstytucyjnej 
wśród nowoangielskich osadników. 

W pracy staram się przybliżyć spuściznę ideową związaną z pojęciem 
przymierza i jej wpływ na rozwój teorii umowy społecznej. Temat związków 
przymierza z kształtowaniem się nowożytnego kontraktualizmu wydaje się za-
sługiwać na uwagę nie tylko z racji ogromnego znaczenia Biblii w zachodnim 
kręgu kulturowym, ale również dlatego, że przyczynia się on do pogłębienia 
rozumienia źródeł nowoczesności. Ta ostatnia, opisywana pojęciami takimi, 
jak świeckość, racjonalność, indywidualizm, konstytucjonalizm, nie pojawi-
ła się sama z siebie. Wyrastała opierając się na nowych, jak i istniejących już 
ideach. Do tych ostatnich należała idea przymierza, znacząca w dużej mierze 
etap przejścia od średniowiecza do nowoczesności, od świata ufundowanego 
na religii do świata określanego wolą i zgodą ludzi. 

2. Pojęcie kontraktualizmu

Jak piszą Zbigniew Rau i Maciej Chmieliński, idea umowy społecznej wiąże 
się z przekonaniem, że moralna wartość, jak i normatywna moc wszelkich 
instytucjonalnych rozwiązań, którym ludzie podlegają, znajduje uzasadnie-
nie w ich zgodzie. Pierwotnego źródła wartości i norm w życiu społecznym 
oraz politycznym należy szukać w ludzkiej woli. W teorii umowy społecznej 
kwestią podstawową jest pojęcie zgody. Zgoda może mieć charakter dwu-



21

2. Pojęcie kontraktualizmu

stronny lub wielostronny, może zatem mieć postać umowy o władzę (pactum 
subiectionis, contract of government), między władcą a jego poddanymi, czy 
też właściwej umowy społecznej (pactum societatis, social contract), zawartej 
przez jednostki, które tworzą w ten sposób społeczeństwo polityczne, powo-
łujące rząd. Oba rodzaje umów mogą stanowić fakt historyczny albo filozo-
ficzno-prawną hipotezę13. W pracy przedstawione zostały przykłady umowy 
o władzę zarówno jako hipotezy (umowa opisywana przez Richarda Hookera 
czy przez teoretyków manarchomachizmu), jak i jako wydarzenia historyczne 
(przymierze narodowe ze statku Arbella). Historyczne przykłady umów spo-
łecznych to umowa ze statku Mayflower (Mayflower Compact), umowa dająca 
początek świeckiej społeczności Providence (Providence Agreement), Szkockie 
Przymierze Narodowe (National Covenant) czy lewellerowska Umowa Ludu 
(An Agreement of the People). Przykładem umowy społecznej jako hipotezy 
była teoria Johannesa Althusiusa, stanowiąca konglomerat dwu- i wielostron-
nych porozumień. 

Hipotetyczna umowa może mieć charakter zamierzony lub niezamierzony, 
jednak niezależnie od tego rozróżnienia każdą postać hipotetycznej umowy 
określa założenie, że przyjęte rozwiązania nie stanowią rzeczywistego porozu-
mienia między stronami, jednak z dużym prawdopodobieństwem zostałoby 
ono zawarte, gdyby konkretne strony znalazły się w danych okolicznościach14. 
Stronami umowy są najczęściej monarcha i lud, jak w klasycznej, dwustronnej 
umowie o władzę (pactum subiectionis), albo jednostki zawiązujące społeczeń-
stwo i powołujące rząd, jak w typowej wielostronnej umowie społecznej (pac-
tum societatis). Przykładów dwustronnych umów dostarcza Biblia. Znajdujemy 
tam opis przymierza, czyli umowy dwustronnej Boga zarówno z pojedynczym 
człowiekiem, np. w przypadku przymierza z Noem i z Abrahamem, jak i z ca-
łym ludem, czego najbardziej charakterystycznym przykładem było przymie-
rze synajskie z ludem Izraela15. 

Dla teorii umowy charakterystyczny jest stan natury, opisujący kondycję 
ludzi przed ustanowieniem społeczeństwa politycznego i państwa. Stan natu-
ry został omówiony ze szczegółami w klasycznych teoriach kontraktualizmu 

13 � Z. Rau, M. Chmieliński, Wprowadzenie, [w:] Umowa społeczna i jej krytycy…, 
s. 7–8.

14 � Ibidem, s. 9.
15 � Ibidem, s. 10.



22

Wstęp

Thomasa Hobbesa czy Johna Locke’a. Na wcześniejszych etapach rozwoju kon-
traktualizmu, w umowach o władzę lub w pierwszych umowach noszących 
znamiona umów społecznych, nie był on przedstawiany tak dokładnie, choć 
większość twórców obu rodzajów umów nie tylko miała świadomość istnienia 
takiego stanu, ale dawała również jego ogólny zarys. Czynił tak chociażby Ri-
chard Hooker w swoim koncepcie umowy o władzę, czy Henry Parker w swej 
koncepcji umowy przypominającej umowę społeczną. 

Stan natury ma dwa wymiary – analityczny i normatywny. Wymiar anali-
tyczny sprowadza się do opisu form interakcji pomiędzy pozostającymi w sta-
nie natury podmiotami. Interakcja jest wynikiem aspołecznego lub społecz-
nego charakteru podmiotów oraz zróżnicowanej struktury instytucjonalnej, 
począwszy od kondycji pozbawionych jakichkolwiek instytucji właściwych do 
życia razem, aż po takie, które przypominają dobrze urządzone społeczeństwo. 
Na jednym biegunie tej prezentacji stanu natury znajdują się jednostki zupeł-
nie zatomizowane, pozbawione interakcji między sobą poprzez jakąkolwiek 
zinstytucjonalizowaną infrastrukturę, na drugim zaś te, których silne więzi 
społeczne wyrażają się w nieustannej współpracy, kreującej i wykorzystującej 
instytucje społeczne16. Jak wspomniano, pierwotne koncepcje kontraktuali-
zmu nie zawierały dogłębnej analizy stanu natury, opis interakcji pomiędzy 
pozostającymi w stanie natury ludźmi ograniczał się zwykle do zaakcentowa-
nia ich kondycji, będącej następstwem grzechu pierworodnego, a wyrażającej 
się w degradacji ich pierwotnej, danej od Boga, prospołecznej natury. Wnikliwy 
opis stanu natury znamionował późniejsze klasyczne koncepcje kontraktuali-
zmu, autorstwa Thomasa Hobbesa (Lewiatan 1651) i Johna Locke’a (Dwa trak-
taty o rządzie 1690).

Istotą analitycznego wymiaru stanu natury jest brak władzy politycznej, 
obecnej dopiero w zawiązanym w wyniku umowy społeczeństwie i w powo-
łanym jej aktem państwie. Ten brak pozwala ująć najbardziej autentyczne 
ludzkie relacje jako naturalne, następnie użyć ich do określenia przyszłych 
relacji politycznych, wprowadzonych postanowieniami umowy17. Stan natu-
ry jest kondycją pozbawioną władzy politycznej zarówno wtedy, gdy brakuje 
w nim jakichkolwiek instytucji życia społecznego, jak i wtedy, gdy instytucje 
te są obecne. W stanie natury mogą funkcjonować inne niż polityczna rodzaje 

16 � Ibidem, s. 15–16
17 � Ibidem, s. 16–17.



23

2. Pojęcie kontraktualizmu

władzy – władza rodzicielska, władza pana nad sługą, a nawet władza państwo-
wa, jeśli ma ona charakter despotyczny czy absolutny, czyli jest władzą pry-
watną panującego, a więc taką, którą – jak uważali teoretycy kontraktualizmu 
– każdy człowiek posiadał w stanie natury nad samym sobą, by bronić swoich 
naturalnych uprawnień. W świetle teorii kontraktualizmu władza państwowa 
monarchy absolutnego czy despoty stanowi zawsze koncepcyjnie radykalną 
alternatywę dla władzy politycznej18. 

Normatywny wymiar stanu natury wiąże się z obecnymi w nim wartościa-
mi i normami, których urzeczywistnienie ma się stać celem umowy, realizo-
wanym przez zawiązanie społeczeństwa i powołanie państwa. Oznacza to, że te 
wartości i normy będą przestrzegane przez współpracujących ze sobą obywateli 
i instytucje państwa. W konsekwencji normatywny wymiar stanu natury spro-
wadza się do dwóch zasadniczych elementów. Pierwszym jest uświadomienie 
sobie przez strony przyszłej umowy wspomnianych wartości i norm, drugim 
– wola ich realizacji19. Przedmiotem pierwotnych form kontraktualizmu, jak 
i koncepcji nowożytnych była przede wszystkim polityczna legitymizacja pań-
stwa czy też jego konkretnej formuły ustrojowej20.  

Za inicjatora nowożytnej tradycji kontraktualistycznej uznaje się Thomasa 
Hobbesa. Mniej znany jest fakt wpływu kalwinizmu, w tym idei przymierza, 
na jego teorię. W filozofii politycznej, przedstawionej w Lewiatanie dostrzec 
można elementy myśli samego Jana Kalwina, jak i teologii przymierza21. Hob-
bes należał do drugiego pokolenia reformacji, dorastał w tradycji purytańskiej, 
gdzie świadomość przymierza była silna, choć sam dystansował się od teologów 
przymierza. Wpływ przymierza jest jednak w jego teorii zauważalny. Podobnie 
jak czynili to inni, przeniósł pojęcie przymierza w sferę relacji międzyludzkich, 
czyniąc z niego koncept umożliwiający ludziom wyjście ze stanu natury i stwo-
rzenie państwa. 

Hobbesa nurtowało zasadnicze pytanie, jak można zorganizować państwo 
nie będące, tak jak w przypadku Izraelitów, wybranym królestwem Boga z ob-
jawionym Prawem Bożym, lecz królestwem Boga w ramach prawa natury. 

18 � Ibidem, s. 17.
19 � Ibidem, s. 18.
20 � Ibidem, s. 19.
21 � Zob. więcej: L. Chmielewska, Teoria polityczna Thomasa Hobbesa a teologia re-

formowana, „Politeja” 2014, nr 32, s. 111–128, DOI:10.12797/Politeja.11.2014.32.07.  



24

Wstęp

Filozof rozpoczynał swoją odpowiedź od konceptualizacji stanu natury, w któ-
rym brak jest władzy politycznej, a każdy człowiek posiada prywatną władzę 
nad samym sobą. Cechujące stan natury dążenie ludzi do tego samego celu, ja-
kim jest zachowanie własnego życia, rodziło nieprzyjaźń i stan permanentnego 
konfliktu22. W koncepcji Hobbesa stan natury to stan wojny, będący efektem 
nieograniczonego dążenia jednostek do realizacji własnego interesu, związane-
go z zachowaniem własnego życia. Opisany przez Hobbesa stan natury wydaje 
się wykazywać powinowactwo z kalwińskim pesymizmem antropologicznym, 
z postrzeganiem ludzkości jako upadłej i spustoszonej duchowo przez grzech 
pierworodny. Dowodem na religijną inspirację Hobbesa są też liczne odwołania 
do Biblii w Lewiatanie, jak i w innych jego pismach. 

Alternatywą dla koncepcji stanu natury była koncepcja pokoju, opartego na 
prawie natury – regule ogólnej rozpoznawalnej przez ludzki rozum, zabrania-
jącej człowiekowi czynić to, co jest dla życia jego oraz jego bliźnich niszczące23. 
Aby było możliwe wyjście ze stanu natury i życie w pokoju każdy człowiek 
winien być gotowy, jeśli gotowi byli inni, do rezygnacji ze swego naturalnego 
uprawnienia, ze swej wolności i używania swej mocy wedle woli, tak dalece, jak 
będzie uważał za stosowne dla zachowania pokoju24. Tak długo bowiem, jak 
ludzie zachowywali swe naturalne uprawnienie, by czynić wszystko według 
własnego upodobania, trwał stan wojny. Hobbes, podobnie jak Kalwin, źródeł 
życia społecznego dopatrywał się w ludzkim rozumie, w którym mimo nisz-
czącego działania grzechu pierworodnego zachowały się resztki obrazu ładu 
społecznego. Te uczucia społeczne stanowiły pozostałość z czasów rajskiego 
przebywania z Bogiem25.

Kolejnym pytaniem postawionym przez Hobbesa było, jak związać ludzi ich 
własnym słowem, by zasady prawa natury stały się skuteczne w organizacji po-
rządku społecznego. Dotychczas więzy słowa pozostawały zbyt słabe, by utrzy-
mać w ryzach ludzkie namiętności i przestrzegać prawa natury. Konieczne sta-
wało się zapewnienie bezpieczeństwa, które leżało w mocy jedynie rządu świe-

22 � T. Hobbes, Lewiatan, czyli materia, forma i władza państwa kościelnego i świe-
ckiego, przeł. Cz. Znamierowski, PWN, Warszawa 1954, I, 13, s. 108, 112.

23 � Ibidem, I, 14, s. 113.
24 � Ibidem, I, 14, s. 113–114.
25 � J. Calvin, Institutes of the Christian Religion, translated by H. Beveridge, Hen-

drickson Publishers, Peabody 2008, Book II, Ch. 2, s. 13.  



25

2. Pojęcie kontraktualizmu

ckiego. Ludzkie przymierza bez władzy miecza, stwierdzał Hobbes, były jedynie 
słowami, niezdolnymi do zapewnienia człowiekowi ochrony („and Covenants, 
without the Sword, are but Words, and of no strength to secure a man at all”)26. 
Hobbes podzielał Kalwinowe przekonanie, że pokój i harmonijnie funkcjonujące 
społeczeństwo mogą zostać osiągnięte tylko za pomocą władzy politycznej. Wy-
dawał się zgadzać ze stwierdzeniem Kalwina, że bez rządu świeckiego nie może 
się zachować żadna publiczna forma religii wśród chrześcijan i człowieczeństwo 
wśród ludzi27. Jedynym sposobem ustanowienia rządu, powszechnej mocy 
(common power), która chroniłaby ludzi przed agresją zewnętrzną oraz przed 
krzywdą wyrządzaną sobie nawzajem, było przeniesienie ich mocy na jednego 
człowieka, by indywidualną wolę ludzi sprowadzić do jednej woli. Ta powszech-
na moc była siłą, zdolną zapewnić trwałość uprzedniemu przymierzu, zawar-
temu między ludźmi28. Podporządkowanie woli wszystkich woli jednego 

jest czymś więcej niż zgodą, jest to realna jedność ich wszystkich [ludzi 
– L. Ch.] w jednej i tej samej osobie, uczyniona poprzez przymierze (cove-
nant) każdego z każdym w taki sposób, jakby każdy człowiek powiedział 
do drugiego człowieka: daję upoważnienie i przekazuję moją władzę nad 
sobą temu człowiekowi lub temu zgromadzeniu ludzi, pod warunkiem, że 
ty przekażesz mu swoje prawo i uprawomocnisz wszystkie jego działania 
w podobny sposób. Po uczynieniu tego, wielość zjednoczona w jednej oso-
bie jest nazwana common-wealth, po łacinie civitas. Jest to tworzenie tego 
wielkiego Lewiatana, lub raczej (mówiąc bardziej wzniośle) tego śmiertel-
nego boga, któremu, pod panowaniem Boga nieśmiertelnego, zawdzięcza-
my nasz pokój i obronę29. 

Hobbes postawił w miejsce Boga jako najwyższego suwerena osobę wład-
cy, który przejął moc wielu ludzi opierając się na przymierzu, które ci zawarli 
między sobą. Podczas gdy inni przedstawiciele klasycznego kontraktualizmu 
– John Locke i Jean J. Rousseau posługiwali się pojęciem umowy (contract), 

26 � T. Hobbes, Leviathan, Oxford 1929 (reprint wyd. z  1651), II, 17, s. 128, www.
archive.org/stream/hobbesleviathan00hobbuoft#page/n3/mode/2up [data do-
stępu: 8.07.2016].

27 � J. Calvin, Institutes of the Christian…, Book IV, Ch. 20, s. 3.  
28 � T. Hobbes, Leviathan…, II, 17, s. 131. 
29 � Ibidem, II, 17, s. 131–132. 



26

Wstęp

Hobbes stosował pojęcie przymierza (covenant). Przymierze Hobbesa, podob-
nie jak przymierze w teologii Kalwina, miało charakter jednostronny, różnica 
polegała jednak na odwróceniu ról: ofiarodawcą przymierza nie był Bóg czy 
władca („bóg śmiertelny”), lecz ludzie. Poprzez przymierze, jakie ludzie zawarli 
ze sobą, każdy zrzekał się swego naturalnego uprawnienia do rządzenia swoją 
osobą i zgadzał się ofiarować je osobowemu suwerenowi. Hobbes zauważał, 
że umowa (contract), ukierunkowana na przyszłość, na spełnienie w przyszło-
ści warunków, określonych w teraźniejszości, nazywana jest przymierzem 
(is called Pact or Covenant)30. W opisanym przez Hobbesa powołaniu państwa 
przeniesienie uprawnień nie było wzajemne, lecz jedna ze stron, czyli ludzie, 
przeniosła je w nadziei, że zyska tym w przyszłości pewne korzyści (bezpie-
czeństwo). W takim przypadku – stwierdzał Hobbes – nie tyle jest to umowa, 
co „dar nieodpłatny czy łaska”31. Przymierze, będące darem, ofiarowaniem 
uprawnień przez ludzi suwerenowi, można porównać z pojęciem łaski Boga 
w teologii Kalwina. Hobbes przypisał łaskę jednak nie Bogu, lecz ludziom. Jeśli 
człowiek unilateralnie przekaże swoje prawo czemuś bądź komuś innemu, to 
właśnie ów człowiek staje się źródłem łaski32.  

W ujęciu Hobbesa trzecie prawo natury nakazywało dotrzymywanie przy-
mierzy. 

W tym prawie natury zawarte jest źródło i pierwowzór sprawiedliwości. 
Gdzie początkowo nie zostało zawarte żadne przymierze (covenant), tam 
żadne uprawnienie nie zostało przeniesione i każdy człowiek ma prawo do 
każdej rzeczy i w konsekwencji, żadne działanie nie może być niesprawied-
liwe. Jednak gdy przymierze jest zawarte, wówczas złamać je jest rzeczą nie-
sprawiedliwą. I definicją niesprawiedliwości nie jest nic innego niż niedo-
pełnienie przymierza33. 

Istota sprawiedliwości w ujęciu Hobbesa polegała więc na dotrzymywaniu za-
wartego przymierza, a zatem wierność przymierzu stanowiła podstawę państwa. 

30 � Ibidem, I, 14, s. 102.
31 � T. Hobbes, Lewiatan…, I, 14, s. 117.  
32 � A. P. Martinich, The Two Gods of Leviathan: Thomas Hobbes on Religion and 

Politics, Cambridge University Press, Cambridge 2003, s. 139. 
33 � T. Hobbes, Leviathan…, I, 15, s. 110.



27

2. Pojęcie kontraktualizmu

Choć istnieje wyraźny rozdział pomiędzy przednowoczesnością i nowo-
czesnością, to nie odnosi się on do pojęcia przymierza, które przetrwało od 
czasów biblijnych i wywarło wpływ na nowożytną myśl polityczną. Stanowiło 
pojęcie teologiczne, które wykorzystywano również dla celów politycznych. 
Zanim umowa społeczna stała się racjonalnym uzasadnieniem historycznego 
przekonania, że władza rządzących winna wywodzić się ze zgody rządzonych, 
rolę tę odgrywało przymierze i wzorowane na nim umowy. Stopniowa sekula-
ryzacja koncepcji przymierza doprowadziła do rozwoju teorii umowy, służącej 
wyłącznie celom politycznym34. 

Jednym z istotnych znaków, odróżniających czasy nowożytne od średnio-
wiecza, była zmiana charakteru relacji międzyludzkich. W miejsce dotych-
czasowego sytemu stanowego, zasadzającego się na kryterium urodzenia, 
ich podstawą stawał się system przypisujący priorytetowe znaczenie umowie 
(compact, contract)35. Ta fundamentalna zmiana dokonała się za pośredni-
ctwem przymierza. Według Daniela J. Elazara pojęcie to stanowiło pomost 
pomiędzy systemem stanowym, opartym na kryterium urodzenia, a rodzą-
cym się systemem klasowym, w którym znaczenia nabierała umowa (com-
pact, contract) jako podstawa relacji międzyludzkich. W tym okresie przej-
ściowym przymierze pełniło funkcję umowy, w której zobowiązania, wzoro-
wane na zobowiązaniach religijnych powiązane zostały z osiąganiem celów 
ziemskich, z doczesnym dążeniem do szczęścia36. We wczesnonowożytnym 
ciele politycznym organiczną hierarchię zastąpiła, wynikająca z przymierza, 
organiczna wzajemność, poprzez relację wzajemności zaczęto definiować 
tożsamość jednostki37. 

Jak wiadomo teoria umowy społecznej stanowi racjonalne uzasadnienie 
ważnego historycznego przekonania, że legalny rząd musi wywodzić się ze 

34 � A. Mittleman, Religion and the Legitimate State, „First Things. A Monthly Jour-
nal of Religion and Public Life”, March 2006, Is. 161, s. 48; zob. więcej: L. E. Lo-
masky, Contract, Covenant, Constitution, „Social Philosophy and Policy” 2011, 
Vol. 28, Is. 1, s. 50–71, DOI:10.1017/S0265052510000051.

35 � E. S. Morgan, Introduction, [w:] Puritan Political Ideas 1558–1794, ed. by E. S. Mor-
gan, Bobbs–Merrill, 1965, reprint by Hackett Publishing Company, Indianapo-
lis 2003, s. XX. 

36  �D. J. Elazar, Covenant and Constitutionalism: The Great Frontier and the Matrix 
of Federal Democracy, Transaction Publishers, New Brunswick 1998, s. 24. 

37 � Ibidem, s. 22. 



28

Wstęp

zgody społeczeństwa (teoria zgody). Teoria zgody, obok teorii prawa i teorii 
suwerenności, składa się na treść pojęcia konstytucjonalizmu. Jednym z naj
istotniejszych tematów filozofii politycznej jest pytanie o to, dlaczego i w jaki 
sposób jedni ludzie stają się poddanymi drugich? Patriarchaliści twierdzili, że 
podległość jednych wobec drugich uzasadniały wywiedzione z natury relacje, 
przypominające – jak dowodził Robert Filmer – władzę ojca nad dziećmi. Kon-
stytucjonaliści widzieli to inaczej, przekonywali, że zobowiązanie polityczne 
wyrasta ze zgody i że jedynie rządy oparte na zgodzie rządzonych mogą być 
uważane za posiadające legitymację. Teoria zgody odwoływała się z kolei do 
pierwotnej umowy (the original compact) pomiędzy rządzącymi a rządzonymi, 
dającej początek określonej formie rządu38.

Przymierze, będące kluczowym pojęciem dla biblijnych Izraelitów 
i w znacznej mierze również dla protestantów nurtu kalwińskiego, wywar-
ło istotny wpływ na konstytucjonalizm, rozumiany jako konstytucjonalizm 
substancjalny, czyli jako pewien zasób przekonań filozoficznych i politycznych 
oraz wartości moralnych, nie obejmujący funkcjonowania instytucji. Proces 
budowania świadomości konstytucyjnej wiązał się, obok teorii zgody, rów-
nież z rządami prawa, naturalnego i stanowionego, ograniczającego rząd, oraz 
z przekonaniem o suwerenności ludu39. Teologowie i duchowni protestanc-
cy, teoretycy i praktycy, wsparli wysiłki tych myślicieli nowożytnych, którzy 
próbowali ograniczyć prerogatywy rodzącego się nowego tworu politycznego 
– scentralizowanego państwa, jego pretensje, wyrażające się we władzy abso-
lutnej reprezentowanej przez osobę króla. Wyłanianie się państwa konstytu-
cyjnego nie było zatem świecką reakcją obronną nowoczesności przeciw śred-
niowiecznej koncepcji boskiej władzy królów, którą Alexander S. Rosenthal 
określił jako oświeceniowy mit40, lecz wiązało się ze zmianami religijnymi 
i politycznymi, jakie przyniosła reformacja. 

Kategoria przymierza stanowiła ideowe źródło ograniczenia władzy ar-
bitralnej. W historii ludzkości istniały różne rodzaje porządków polityczno-
-prawnych. W dużym uproszczeniu ich historię można ująć jako historię 

38 � A. S. Rosenthal, Crown under Law. Richard Hooker, John Locke and the Ascent 
of Modern Constitutionalism, Lexington Books, Lanham–Boulder–New York 
2008, s. XXVI.

39 � Ibidem, s. XXV–XXVI
40 � Ibidem, s. XXVI. 



29

2. Pojęcie kontraktualizmu

dwóch typów państw: despotii, czy autokracji, oraz nieautokracji rozumianych 
jako formy ustroju, w których dobro wspólnoty i ograniczenia władzy wpisane 
były w telos tej społeczności i w którym pluralizm ośrodków władzy czynił 
powstanie i trwanie despotii praktycznie niemożliwym41. W niniejszej pra-
cy, na przykładzie wybranych zagadnień, staram się pokazać, jak religijna idea 
przymierza czyniła możliwym powstanie i funkcjonowanie nieautokratyczne-
go porządku politycznego. Przymierze odgrywało rolę religijno-kulturowego 
kodu, który już w fazie wyobrażeniowej delegitymizował rządy tyrana (przy-
kładem starożytny Izrael), stanowiło również mechanizm generujący żądania 
ograniczenia władzy już sprawowanej. Jako przykład mogą posłużyć huge-
noci francuscy, sprzeciwiający się tyranii królewskiej, kowenanterzy szkoccy, 
broniący swego Kirku przed episkopalizmem anglikańskim i zwierzchnością 
króla, czy purytanie angielscy sprzeciwiający się Kościołowi anglikańskiemu 
z monarchą jako jego głową. W pracy pokazane zostały kluczowe momenty, 
wyznaczające punkty orientacyjne, w ramach których rozwijały się elementy 
konstytucjonalizmu, przede wszystkim teoria zgody, mierzące się z problemem 
ograniczenia władzy, traktowania jej jako narzędzia podporządkowanego ce-
lom ogólnym, uznanym przez daną społeczność za niezbędne dla jej zacho-
wania i funkcjonowania. Izraelicka idea przymierza z Bogiem, która odegrała 
w czasie reformacji tak ważną rolę, nie mogłaby zaistnieć, gdyby nie przemiana 
świadomości wśród plemion hebrajskich, polegająca na zmianie samorozumie-
nia własnego istnienia, na potraktowaniu ludzkiego losu nie jako kierowane-
go cykliczną koniecznością, którego nieodłącznym elementem jest przemoc 
i zniewolenie. Hebrajczycy i późniejsi Izraelici rozumieli, że tyrania nie może 
być elementem polityki, że rządy tyrana, oparte na przemocy, nie mogły być 
traktowane jako władza polityczna42, nie posiadają bowiem prawomocności 

41 � A. Bryk, Konstytucjonalizm. Od starożytnego Izraela do liberalnego konstytucjo-
nalizmu amerykańskiego, Wydawnictwo Uniwersytetu Jagiellońskiego, Kraków 
2013, s. 14.

42 � Według Hannah Arendt władza, to ludzka zdolność działania jednomyślnego. 
Nigdy nie jest ona własnością jednostki, lecz należy do grupy i istnieje dopóki 
grupa ta trzyma się razem. Sprawującego czy sprawujących władzę grupa ta 
upoważniła do działania w  jej imieniu. Wraz ze zniknięciem grupy, od któ-
rej pochodziła władza, znika też bycie kogoś u władzy. Będąc nieodłączna od 
istnienia społeczności politycznych władza nie potrzebuje usprawiedliwienia 
(justification), lecz uprawomocnienia (legitimacy). Swą prawomocność czerpie 



30

Wstęp

dotyczącej wspólnotowego losu43. Prawomocność ta może przybrać dwojaką 
formę. Pierwszą jest prawomocność wypływająca z porządku nadprzyrodzo-
nego, mogąca być jedynie rozpoznana, ale nie stworzona przez ludzi. Takie roz-
wiązanie zostało przyjęte przez starożytnych Izraelitów i, aż do nowoczesności, 
przez chrześcijańską Europę. Drugą formą prawomocności jest prawomocność 
wypływająca z rozumu, starającego się stworzyć uniwersalne kategorie moral-
nego zobowiązania, ograniczającego władzę. Jest to rozwiązanie nowoczesno-
ści, oparte na uznaniu fundamentalnych zasad prawa natury44. 

Tematyka niniejszej pracy wiąże się z pierwszą formą prawomocności, re-
prezentowaną przez społeczności religijne przekonane o tym, że obowiązuje 
je lojalność wyższa niż bezpośrednia lojalność polityczna, że ta ostatnia jest 
tej pierwszej podporządkowana. Z władzą poddaną lojalności wyższej mieli-
śmy po raz pierwszy do czynienia w starożytnym Izraelu. Jeśli można tak rzec, 
Izraelici wyszli ze stanu natury, z kręgu cyklicznych sił przemocy i odwetu, 
z podległości despotycznej, czyli prywatnej, władzy faraona. Dotychczasowe 
kulty religijne wpisywały się w naturalny cykl. Religia Jahwe pozwoliła Izrae-
litom opuścić ten krąg, wolność, jaką dawało życie w ramach przyjętego przez 
nich Prawa – przeciwstawić zaznanej niegdyś niewoli egipskiej i konieczności 
natury. Przymierze synajskie z Jahwe, przyjęcie Prawa, czyniło ich życie zro-
zumiałym, wolnym i odpowiedzialnym. Dotyczyło to także władzy politycz-
nej, ograniczonej lojalnością wywiedzioną z objawionego Prawa, które w kon-
tekście politycznym potraktować można jako rodzaj prawzoru konstytucji. 
Odwoływanie się do Prawa biblijnego, stanowiącego przedmiot przymierza 
między Bogiem a ludźmi, cechowało postawę protestantów reformowanych, 
domagających się, w imię wyznawanej religii, zmiany porządku politycznego, 
równoznacznej z ograniczeniem władzy monarszej. 

z zebrania się ludzi razem. Przemoc stanowi przeciwieństwo władzy, gdy mamy 
do czynienia z  ta pierwszą, druga przestaje istnieć. Przemoc niszczy władzę, 
obywa się bez społeczności. Można próbować ją usprawiedliwić, lecz nigdy 
nie może ona zostać uprawomocniona. Często spotykana jest sytuacja, że gdy 
sprawujący władzę tracą ją, próbują zastąpić ją przemocą (H. Arendt, O prze-
mocy. Nieposłuszeństwo obywatelskie, przeł. A. Łagodzka, W. Madej, Fundacja 
Aletheia, Warszawa, 1999, s. 55–73). W kontekście idei przymierza władza rozu-
miana była w podobny sposób.  

43 � A. Bryk, Konstytucjonalizm..., s. 15.
44 � Ibidem, s. 15–16, 19–20. 



2. Pojęcie kontraktualizmu

Z czasem nastąpiło odejście od lojalności wyższej w postaci Objawienia na 
rzecz innej formy Objawienia, za jakie uznawano prawo natury. Wydaje się 
mieć to przyczynę polityczną i teologiczną. Odwołanie się do mającego uni-
wersalne znaczenie prawa natury jawiło się jako jedyne rozwiązanie w sytua-
cji niekończących się sporów i konfliktów religijnych. Mogło też mieć związek 
z dokonanym na gruncie teologii protestanckiej rozdziałem łaski bożej i natury 
wynikającym z dogmatu grzechu pierworodnego i protestanckiej zasady sola 
gratia, odmawiającej ludzkim uczynkom znaczenia zbawczego. W konsekwen-
cji pociągnęło to za sobą rozdział sfery duchowej i świeckiej. W polityce zaś 
wiązało się ze stopniowym zastępowaniem Boga jako najwyższego suwerena 
przez lud, określany jako ciało polityczne czy społeczeństwo polityczne. W ten 
sposób rodziła się świadomość konstytucyjna, której wczesnym wyrazem były 
przymierza i umowy osadnicze Nowej Anglii, stanowiące rodzaj siedemnasto-
wiecznego protokonstytucjonalizmu amerykańskiego. 





ROZDZIAŁ I

PRZYMIERZA – BIBLIJNE PRAWZORCE 
KONTRAKTUALIZMU





35

1. Przymierze a umowa
Przymierze jest zarówno rodzajem umowy czy porozumienia, zawartego 
pomiędzy Bogiem i ludźmi oraz pomiędzy ludźmi, jak również obietnicą. 
Pojęcie przymierza odnosi się przede wszystkim do Biblii i z przymierzem 
biblijnym (hebr. berith, gr. diathēkē, łac. testamentum) wiąże się temat niniej-
szej pracy. Hebrajskie słowo berith wywodzi się od czynności cięcia, co miało 
związek z praktykami występującymi wśród ludów Bliskiego Wschodu, po-
legającymi na cięciu i dzieleniu na dwie części zwierzęcia, pomiędzy którymi 
przechodziły strony zawierające przymierze (Genesis 15:9–10; Jr 34:18–19)1. 
Berith pozostaje w związku z czasownikiem barah (zawierać pakt)2. Septua-
ginta tłumaczyła berith jako diathēkē3 („to, co zostało położone pomiędzy”), 
a pisarze łacińscy jako testamentum4 (dziedzictwo wynikające z woli) i foedus 
(przymierze). Na starożytnym Bliskim Wschodzie przymierza były zawiera-
ne dla różnych celów. Równość stron nie stanowiła warunku koniecznego, 

1 � http://www.biblestudytools.com/dictionaries/eastons–bible–dictionary/covenant.
html [data dostępu: 14.12.2014].

2 � H. Bullinger, A Brief Exposition of The One and Eternal Testament or Covenant of 
God, transl. by Ch. S. McCoy, J. Wayne Baker, [w:] Ch. S. McCoy, Ch. Wayne Baker, 
Fountainhead of Federalism. Heinrich Bullinger and The Covenantal Tradition, West-
minster/John Knox Press, Louisville 1991, s. 102–103.

3 � Greckie słowo diatithemai oznacza „czynić wolę”, a  fraza o diathekas ooio znaczy 
„w  swej woli zostawiam coś potomkom”. Diathēkē w  liczbie pojedynczej oznacza 
„porozumienie”, „obietnicę” (ibidem, s. 101–102). Był to termin prawniczy zbliżony 
w znaczeniu do testamentu, czyli termin z dziedziny prawa cywilnego. Tłumacze 
chcieli być może pokazać, że diathēkē jest nie tyle porozumieniem dwóch stron, ile 
zbawczym aktem woli Boga, jego suwerenną inicjatywą w stosunku do ludzi. Dla 
przymierzy politycznych istniał w  języku greckim odrębny termin synthēkē, uwy-
datniający dwustronny charakter układu partnerów (A. Jankowski, Biblijna teologia 
przymierza, Wydawnictwo Benedyktynów, Kraków 1997, s. 15–16).

4 � Łacińskie testamentum znaczy „czynić znaną czyjąś ostatnią wolę”, testamentum 
oznacza więc świadectwo własnej woli. Od słowa teste pochodzi testor, ten, który 
daje dowód, świadectwo i potwierdza go przysięgą. W takim znaczeniu, jako obiet-
nica szczególnego rodzaju, potwierdzona przysięgą, słowo testamentum jest użyte 
kilkakrotnie w Ewangelii (Łk 1:69–73), (Dz 3:25) (ibidem, s. 101–103).



36

Przymierza – biblijne prawzorce kontraktualizmu

stąd nie dziwiła ewentualność, że Bóg może ustanowić przymierze z ludźmi5. 
Berith jest pojęciem wielowymiarowym. Przez starożytnych Izraelitów, ale 
także przez inne ludy ówczesnego Bliskiego Wschodu, było rozumiane jako 
uroczyste zobowiązanie, potwierdzone przysięgą (hebr. alah) (przysięgam 
= obiecuję)6. Berith oznaczało zatem przede wszystkim odpowiedzialność, 
którą ktoś brał wypełniając złożoną przez siebie przysięgę. Również sam Jah-
we składał zobowiązanie, które z racji boskiej doskonałości było zarazem 
gwarancją jego dotrzymania. Zobowiązywał się zachować życie, dać Ziemię 
Obiecaną, pomnożyć lud czy być Bogiem Izraela. Innym wymiarem berith 
jest założenie, że Bóg jest suwerenem, Panem człowieka. Gdy informuje go, co 
powinien czynić, człowiek może wprawdzie zapytać, dlaczego to i tamto ma 
zachowywać, nie może jednak pominąć bożych przykazań7. Ich sensem jest 
wytworzenie więzi z Bogiem i więzi międzyludzkiej. Kolejny wymiar berith 
to swego rodzaju umowa zawierana pomiędzy dwiema równymi stronami, 
zakładająca wzajemne wsparcie w trudnej sytuacji. Jako biblijny przykład ta-
kich przymierzy można wymienić przymierze Jonatana, syna Saula, i Dawida 
(1Sm 18:1–3). Kiedy Dawid doświadczał prześladowań ze strony króla Saula 
przypominał Jonatanowi o tym przymierzu (1Sm 20:8)8. W międzyosobowej 
relacji przymierza zobowiązanie opierało się na postawie moralnej, określa-
nej hebrajskim terminem hesed, oznaczającym w relacjach międzyludzkich 
życzliwość i przyjaźń. W kontekście przymierza Boga z ludźmi hesed rozu-
miano jako miłosierną miłość ze strony Boga oraz uległą wierność ze strony 
ludzi9.  

W tradycji biblijnej berith oznaczał przede wszystkim zobowiązanie pod-
jęte przez wyżej stojącego wobec słabszego, połączone często z warunka-
mi, jakie musiała spełnić strona słabsza. Było tak w przypadku przymierzy 
zawieranych pomiędzy Bogiem a ludźmi. W strukturze przymierza da się 
wyodrębnić następujące elementy: preambułę, historyczny prolog, warunki, 

5 � A. Jankowski, Biblijna teologia..., s. 12–13, 15. 
6 � G. M. Tucker, Covenant Forms and Contract Forms, „Vetus Testamentum” 1965, 

Vol. 15, Fasc. 4, s. 488–490.
7 � Przymierze, [w:] Nowy leksykon biblijny, red. F. Kogler, R. Egger-Wenzel, M. Ernst, 

red. nacz. wyd. polskiego H. Witczyk, Wydawnictwo „Jedność”, Kielce 2011, s. 626. 
8 � Ibidem. 
9 � A. Jankowski, Biblijna teologia…, s. 14. 



37

1. Przymierze a umowa

obecność Boga jako świadka i/lub uczestnika, deklaracje przekleństwa i bło-
gosławieństwa10.

Wezwanie Boga na świadka było cechą odróżniającą  przymierze od innych 
rodzajów umów, od porozumienia (ang. compact) czy kontraktu (ang. contract). 
Porozumienie wymagało zgody stron w nim uczestniczących, ale nie wiąza-
ło się z obecnością czy gwarancją boskiego autorytetu, jak było w przypadku 
przymierza. Porozumienie, podobnie jak przymierze, było rodzajem umowy 
uwzględniającej wymiar moralny, oba rodzaje umów zakładały relację silniej-
szą i głębszą niż w przypadku kontraktu, będącego ustną lub pisemną umo-
wą jednostek, mającą charakter prywatny, nie tylko bez gwarancji Boga, ale 
również bez wymiaru moralnego. Umowa (ang. contract) zawierana zazwyczaj 
z woli jednostek, określała prawa i obowiązki dwóch lub więcej stron w kontek-
ście wyłącznie swojego przedmiotu i nie była oparta na przysiędze. Nie miała 
charakteru religijnego, nie obejmowała też systemu wartości zawierających ją 
stron. Przymierze natomiast dotyczyło przede wszystkim wartości, było w isto-
cie przysięgą, a jego cel stanowiło nade wszystko wytworzenie więzi11. Umowa 
(contract) znana była na starożytnym Bliskim Wschodzie, stanowiła narzędzie 
regulacji stosunków gospodarczych. Miała formę pisaną lub ustną, potwier-
dzoną przez świadków. Podobny charakter miały, obecne również w Biblii he-
brajskiej, kontrakty sprzedaży12. 

Opisane w Biblii przykłady przymierzy to przymierze pomiędzy Bo-
giem a jednostką (przymierze z Noem, przymierze z Abrahamem), pomię-
dzy Bogiem a grupą ludzi (przymierze synajskie) oraz pomiędzy ludźmi 
(np. przymierze Jonatana i Dawida (1Sm 18:1–4). W żydowskiej tradycji bi-
blijnej przymierze funkcjonuje nie tylko jako pojęcie religijne, ale również 
polityczne. Stworzone przez nie więzi stanowiły podstawę także organiza-
cji politycznej, służącej monolatrycznemu, a następnie monoteistycznemu 
kultowi Jahwe13.

10 � G. M. Tucker, Covenant Forms..., s. 494. 
11 � T. Szczech, Koncepcja przymierza narodu wybranego z Bogiem w Starym Testamen-

cie, [w:] Umowa społeczna i  jej krytycy w  myśli politycznej i  prawnej, red. Z. Rau, 
M. Chmieliński, Wydawnictwo Naukowe Scholar, Warszawa 2010, s. 41.

12 � G. M. Tucker, Covenant Forms..., s. 500–501. 
13  �D. J. Elazar, Covenant as a Political Concept, http://www.jcpa.org/dje/books/ct–vol1–

ch1.htm [data dostępu: 15.04.2011].



38

Przymierza – biblijne prawzorce kontraktualizmu

2. Przymierze z Noem: potwierdzenie prawa 
natury (Genesis 9:8–1714) 

Według biblijnego mitu o Raju człowiek był pierwotnie przeznaczony do życia 
w prostocie, bez znajomości dobra i zła, czyli wiedzy koniecznej do kierowa-
nia własnym życiem. Ten stan rzeczy zmienił akt nieposłuszeństwa ze strony 
pierwszych rodziców. Zjedzenie owocu z zakazanego drzewa poznania zrodzi-
ło niebezpieczeństwo, że Adam i Ewa, świadomi dobra i zła, mogliby sięgnąć po 
owoc z innego rajskiego drzewa – drzewa życia, i żyć wiecznie. By temu zapo-
biec Bóg wygnał pierwszych rodziców z bezpiecznej rajskiej przestrzeni. Dana 
człowiekowi szansa życia bez zła, a zatem i bez cierpienia, została na zawsze 
zaprzepaszczona. Była ona uwarunkowana niemożnością spełnienia najgłęb-
szego ludzkiego pragnienia – poznania. W interpretacji protestanckich teolo-
gów przymierza historia upadku jest pierwszą częścią opowieści o zamierzonej 
boskiej edukacji człowieka15. Pierwsze spojrzenie na kwestię ludzkiego dobra 
i zła stanowi biblijna opowieść o braciach Kainie i Ablu, w której Bóg przed-
łożył ofiarę pasterza nad ofiarę rolnika. Kain zabił swego brata, a gdy usiłował 
zaprzeć się swej winy został, podobnie jak rajski wąż, przeklęty przez Boga, 
ale nie skazany na śmierć. Według opowieści biblijnej założył miasto, a jego 
potomkowie praktykowali różne rzemiosła. Bogobojny Set, który zajął miejsce 
Abla, i jego potomkowie nie zbudowali miasta, nie zapoczątkowali cywilizacji, 
która w perspektywie biblijnej uchodzi za symbol bezbożności. Noe, potomek 
Seta, miał już jednak żyć w czasach na tyle wielkiej niegodziwości, że Bóg po-
żałował aktu stworzenia. Zesłał potop uprzedziwszy wpierw sprawiedliwego 
Noego.  

Biblijny mit o Noem traktuje tę naturalną katastrofę jako słuszną karę dla nie-
mal wszystkich przedpotopowych ludzi, żyjących bez moralnych zahamowań. 
Dotąd Bóg nie ingerował i nie karał, z wyjątkiem stosunkowo łagodnej kary wy-
mierzonej Kainowi. Nie wyznaczył ludzkich sędziów i do pewnego stopnia eks-
perymentował z edukacją ludzi, doświadczających po wygnaniu z Raju chaosu 

14 � Cytaty z Tory za: Tora. Pięcioksiąg Mojżesza, przeł. I. Cylkow, Wydawnictwo Au-
steria, Kraków 2006. Cytaty z Biblii na podstawie: Pismo Święte Starego i Nowego 
Testamentu, Edycja Świętego Pawła, Częstochowa 2009.

15 � L. Strauss, Jerozolima i Ateny oraz inne eseje z filozofii politycznej, przeł. i wstępem 
opatrzył R. Mordarski, Kety 2012, s. 37. 



39

2. Przymierze z Noem: potwierdzenie prawa natury 

i przypadkowości świata naturalnego. Eksperyment ten, podobnie jak test ludzi 
w stanie rajskiej niewinności, zakończył się niepowodzeniem. Ludzie potrzebo-
wali powściągliwości, ale i ochrony w postaci nakazów prawa. Prawo takie nie 
mogło być jednak narzucone, według optyki biblijnej stanowić musiało element 
relacji przymierza, tworzącego schemat, na podstawie którego Bóg nawiązywał 
kontakt z ludźmi. Partnerstwo, w którym Bóg i człowiek byli stronami, choć nie 
równorzędnymi, miało narodzić się z woli Boga po potopie16. 

Przymierze Boga z Noem to według biblijnego mitu wieczny związek z oca-
lałą z potopu ludzkością i pozostałym stworzeniem. Związek ten miał zostać 
przypieczętowany akceptacją przez człowieka powszechnego prawa Boga, które 
można określić jako prawo natury. Istotą tego przymierza była boska obietnica 
zachowania życia, gwarancja, że nie wydarzy się już katastrofa na miarę potopu 
(Genesis 8:21), niezależnie od stopnia ludzkiego respektu dla ogłoszonego przez 
Boga prawa natury. Obietnica zachowania życia miała zostać dana pomimo 
faktu ludzkiej ułomności. Trwanie świata, czy szerzej, kosmicznego porządku, 
miało być odtąd świadectwem wierności Boga jego przymierzu z Noem17.

Przymierze to nie zostało wynegocjowane, lecz dane. W biblijnej opowieści 
Bóg zniszczył potopem poprzednią ludzkość, łamiącą elementarne normy spra-
wiedliwości, Noe i jego rodzina stali się prekursorami ludzkości nowej, przy-
wróconej do ziemskiego bytowania, uznającej boskie prawa moralne (prawo 
natury). W pewnym sensie było to drugie stworzenie. Można przyjąć, że mit 
o przymierzu z Noem miał stanowić legitymację prawa moralnego, o którego 
egzekwowanie przez ludzkość zatroszczył się sam Bóg, miało ono być odtąd 
respektowane w jego imieniu18. Istotę tego prawa stanowił zakaz rozlewu krwi. 
W świadomości popotopowej, w odróżnieniu od okresu sprzed potopu, mor-
derstwo nabrało znaczenia kryminogennego, było wyraźnie zakazane i karane 
śmiercią, w związku z uzasadnieniem dowodzącym stworzenia człowieka na 
podobieństwo Boga. Sprawiedliwość boska miała być odtąd również sprawied-
liwością ludzką („Kto przeleje krew człowieka, przez człowieka krew jego prze-
laną będzie; bo na obraz Boży stworzył człowieka!” (Genesis 9:6). 

16 � Ibidem, s. 39. 
17 � D. Novak, The Jewish Social Contract. En Essay in Political Theology, Princeton 2005, 

s. 35–36. „On stworzył niebo i ziemię, morze i wszystko, co w nich istnieje. On do-
chowuje wierności na wieki” (Ps 146:6).

18 � Ibidem, s. 36–38.



40

Przymierza – biblijne prawzorce kontraktualizmu

Mit o Noem jest opowieścią o gniewie Boga, który wygubił życie, ale też 
zachował sprawiedliwego. Jahwe jawi się w niej jako suwerenny sprawca tak 
sprawiedliwości, jak i miłosierdzia19, wyniesiony ponad ginący świat, a rów-
nocześnie nad nim czuwający. Jego zachowanie jako stwórcy miało charak-
ter niearbitralny, kierował się on nakazem sprawiedliwości, której sam był 
źródłem. Ocalił sprawiedliwego Noego zawierając z nim przymierze jako re-
prezentantem ocalałej ludzkości. Sąd nad światem i następujący po potopie 
nowy porządek nie był efektem boskiej arbitralnej decyzji, lecz następstwem 
umowy pomiędzy Bogiem a człowiekiem20. Stwórca zobowiązał się w niej do 
zachowania Ziemi, człowieka i innych istot żyjących, przy czym szczególne 
miejsce wyznaczył człowiekowi, dając mu władzę nie tylko nad roślinami, ale 
i nad zwierzętami, czyniąc z tych ostatnich pokarm dla niego (Genesis 9:3). 
Ustanowił rodzaj poddaństwa pomiędzy człowiekiem a pozostałym żywym 
stworzeniem, implikujący zadawanie śmierci21. „Wszakże istoty z życiem jej, 
z krwią jej, jeść nie będziecie” (Genesis 9:4) – ujęcie owego nakazu Boga jako 
rytualnego przepisu wydaje się niewystarczające, mowa tu o swoistej mistyce 
krwi jako siedlisku życia22. 

19 � „Patrzyłem, jak postawiono trony i usiadł Przedwieczny” (Dn 7:9). W Traktacie Cha-
giga przedstawiony jest spór o znaczenie tych słów. Rabbi Akiwa stwierdził, że jeden 
z  tronów przeznaczony jest dla sprawiedliwości, a drugi – dla łaski. Rabbi Elazar 
Ben Azarja uznał ten pogląd za niebezpieczny, sugerujący bowiem dualistyczny cha-
rakter Boga (Talmud Babiloński, Traktat Chagiga, przekł. i komentarz G. Zlatkes, 
wprowadzenie do Talmudu K. Pilarczyk, Kraków 2009, rozdz. 2, Gemara 14a (s. 131).

20 � T. Szczech, Koncepcja przymierza narodu wybranego..., s. 46.
21 � W Raju panował wegetarianizm (Genesis 1:29–30), co było konsekwencją pierwot-

nego planu stworzenia, zakładającego harmonię i pokój, wykluczającego zabijanie. 
Człowiek zaczął zabijać zwierzęta na pokarm wskutek grzechu pierworodnego. Po 
potopie Bóg daje na to wyraźne przyzwolenie, z wyjątkiem zakazu spożywania mię-
sa z krwią i samej krwi.

22 � „Bóg czyni zwierzęta poddane służebnością aż do końca, aż do śmierci, aż do służe-
nia ciałem swym za pokarm, równocześnie jednak formułując ów zakaz, czyni coś 
bardzo zastanawiającego: jakby zagarniał »dusze zwierzęce«. Jakby przypominał 
człowiekowi, że w każdym stworzeniu jest coś, co nigdy do człowieka należeć nie 
będzie. Jakby chciał dać mu do poznania, że podobnie jak istnieją sprawy pomiędzy 
człowiekiem i Bogiem, istnieją też i sprawy pomiędzy Bogiem i wszelkim stworze-
niem. Krew zwierzęcia, siedlisko życia i duszy – nie należy do człowieka” (T. Żychie-
wicz, Stare Przymierze, Kraków 2000, s. 102–103).



41

3. Przymierze z Abrahamem: 
porzucenie stanu natury

Łuk wiecznego przymierza, rozpięty nad Ziemią, łączący Boga i Noego, któ-
rego treść stanowiło prawo natury, miał odtąd chronić ludzkość oraz „każde 
jestestwo żyjące” (Genesis 9:13–15). Głównym przesłaniem mitu o przymierzu 
z Noem jest zakaz zabijania ludzi i spożywania krwi zwierząt. W warunkach 
tego przymierza ludzka rzeczywistość w swej postrajskiej kondycji zyskała coś 
dotąd nieznanego – teologiczny paradygmat „zasługi i kary”.

Przymierze Noego w nikłej mierze wykazywało cechy nowożytnych kon-
traktów społecznych. Było umową między dwiema stronami, której przedmiot 
stanowił zakaz zabijania, nie obejmujący zwierząt służących człowiekowi za 
pokarm, ale i tu ochronie podlegała ich krew. Przed zawarciem przymierza Noe 
żył w świecie, gdzie obowiązywało prawo natury, jednak świadomość jego była 
wśród ludzi znikoma, a i sam Bóg nie zatroszczył się o jego egzekucję. Przymie-
rze z Noem zmieniło ten stan rzeczy, jego przedmiotem był zakaz rozlewu krwi, 
zatem szacunek do życia, także Bóg zobowiązał się do jego zachowania. 

3. Przymierze z Abrahamem:  
porzucenie stanu natury

Według optyki biblijnej przymierze z Noem stanowiło przygotowanie do przy-
mierza z Abrahamem23. Pomiędzy wydarzeniami po potopie a powołaniem 
Abrahama zaszły pewne wydarzenia: przeklęcie przez Noego Kanaana – syna 
Chama (Genesis 9:25–27), zuchwałość Nimroda – wnuka Chama i prawnu-
ka Noego (Genesis 10:8–10) oraz zniweczenie ludzkich wysiłków zbudowania 
miasta i wieży, dzięki której ludzie pragnęli „uczynić sobie znamię”, by nie roz-
praszać się po całej ziemi (Genesis 11:4–9). Wnuk Noego – Kanaan, którego 
ziemia miała stać się Ziemią Obiecaną, został przeklęty przez dziadka, gdyż 
Cham zobaczył nagość swego ojca Noego, naruszając tym święte, choć niepi-
sane, prawo. Przekleństwo Kanaana łączyło się z błogosławieństwem dwóch 
pozostałych synów Noego – Sema i Jafeta, którzy nie chcieli oglądać nagości 
ojca, odwrócili wzrok i okryli go płaszczem. Możemy przyjąć, że mamy tu do 
czynienia z pierwszym i najbardziej fundamentalnym podziałem ludzkości po 
potopie, na błogosławionych i przeklętych, który w późniejszej teologii refor-
mowanej nabierze szczególnego znaczenia.  

23 � Przymierze to zostanie omówione szerzej w jednym z następnych rozdziałów. 



42

Przymierza – biblijne prawzorce kontraktualizmu

Według biblijnej genealogii ludzkości popotopowej Nimrod, syn Ku-
sza i wnuk Chama, był „pierwszym mocarzem na ziemi”, kwestionującym 
znaczenie boskiej opatrzności, który podporządkował sobie innych ludzi 
i ogłosił się władcą oraz zainicjował budowę miasta Babel i tamtejszej wieży. 
Zdawał się wierzyć, że poznanie mechanizmów rządzących naturą pozwoli 
uchronić się przed jej niszczącymi żywiołami. Jak relacjonował żydowski 
historyk Józef Flawiusz, Nimrod przekonywał ludzi, że szczęścia nie na-
leży łączyć z bożą łaskawością, ale uważać za rezultat własnej dzielności. 
Sądził, że jedynym sposobem uniezależnienia ludzi od bojaźni bożej jest 
oparcie ich życia i pomyślności na potędze władcy. Zabezpieczeniem przed 
gniewem Boga i ewentualnym ponownym zalaniem ziemi miała być wieża, 
„wyższa niż zdoła dosięgnąć woda”24. Według Flawiuszowej relacji „po-
spólstwo”, traktujące posłuszeństwo wobec Boga jako rodzaj niewoli, po-
słuchało wskazówek Nimroda i nadspodziewanie szybko zbudowało wieżę 
z wypalonych cegieł spojonych smołą25, kierując się przy tym nadzieją, że, 
pozostając razem i nadając sobie wspólne imię, stanie się niepokonane. Mit 
o wieży Babel dowodzi świadomości istnienia pluralizmu religii i ludów na 
starożytnym Bliskim Wschodzie. Jego twórcy, kapłani, którzy powrócili do 
Palestyny z wygnania babilońskiego, nie ukrywający swej antyimperialnej 
postawy, utożsamili jednojęzyczność z jednomyślnością, a jednomyślność 
– z pychą, prowadzącą w prostej linii do samoubóstwienia. W architekto-
nicznym dialekcie wyrażało się to decyzją wzniesienia wieży. Przedsięwzię-
cie to, jak można było oczekiwać, nie spodobało się Bogu, który w gniewie 
pomnożył języki budowniczych i sprawił, że rozbiegli się na wszystkie stro-
ny26. Finałem opowieści o pierwszym ziemskim despocie jest stan anarchii 
i zamętu (hebr. babel – pomieszanie) oraz utraty wspólnego języka, w ja-
kim porozumiewano się dotychczas z Bogiem. Pierwsza próba odgórnego 
stworzenia społeczności politycznej nie powiodła się. Rabin Izaak Arama 
(1420–1494) pisał: 

24 � J. Flawiusz, Dawne dzieje Izraela, z języka greckiego przeł. Z. Kubiak, J. Radożycki, 
komentarzem opatrzył J. Radożycki, Oficyna Wydawnicza Rytm, Warszawa 2001, 
cz. 1, ks. I, rozdz. 4:2. 

25 � Ibidem, cz. 1, ks. I, rozdz. 4:3. 
26 � P. Sloterdijk, W  cieniu góry Synaj. Przypis o  źródłach i  przemianach całkowitego 

członkostwa, przeł. B. Baran, Wydawnictwo Aletheia, Warszawa 2014, s. 29–31. 



43

3. Przymierze z Abrahamem: 
porzucenie stanu natury

To pokolenie, zjednoczone jednym językiem, wierzyło, że celem ich życia 
było społeczeństwo polityczne. Ich grzech nie polegał na tym, że chcieli ten 
cel osiągnąć, lecz że uważali go za cel sam w sobie, zamiast za środek do 
wyższego zadania, jakim jest duchowy rozwój27.   

Jak zauważa Nina Gładziuk, gdy mit ten czyta się wyłącznie jako rozdział 11 
Genesis, bez uwzględnienia zawartej w rozdziale 10 opowieści o Nimrodzie, na-
biera on charakteru republikańskiego. Może być wówczas potraktowany jako 
opowieść o ludzkiej zdolności do współdziałania i do stworzenia społeczności 
politycznej. Ludzie budujący Babel przywodzą na myśl mieszkańców greckiej 
polis, samorządnych w swym ograniczonym terytorialnie mieście-państwie 
i posługujących się jednym, zrozumiałym dla współobywateli, językiem. Gdy 
jednak rozdział 11 czyta się w kontekście rozdziału 10 historia Babel traci 
wydźwięk republikański, a formuła „zbudujmy sobie miasto i wieżę” przy-
pomina rozkaz babilońskiego despoty28. Przypowieść o wieży Babel może 
być odczytana zarówno jako formuła republikańska, jak i, z uwzględnieniem 
postaci Nimroda, jako przestroga przed tyranią. Pomieszanie języków i stan 
zupełnego rozproszenia potraktować można jako karę za rządy ludu, jak i za 
praktykowanie tyranii29. Ludzka słabość w postaci pychy tyrana, widzącego 
ostoję w swej sile, i pychy ludu, szukającego oparcia we własnym współdzia-
łaniu, nie była już jednak karana niemal powszechnym zniszczeniem. W re-
lacji Flawiusza budowę wieży na rozkaz Nimroda można potraktować jako 
antyboską rebelię, w której – stwierdza Nina Gładziuk – „samowola wielu, 
którzy zapomnieli o Bogu, wykorzystana zostaje przez samowolę jednego, co 
kończy się przemianą świata politycznego w masowe niewolnictwo i hybris 
technologiczną”30.  

W świecie z ludzkością podzieloną na błogosławionych i przeklętych (odkąd 
Cham zobaczył nagość swego ojca Noego), w rzeczywistości mnogości ludów 
i języków, będącej konsekwencją Babelu, pojawia się postać Abrama (Abraha-
ma). Przymierze zawarte między nim a Bogiem zmienia dotychczasowy stan 

27 � Cyt. za: P. Śpiewak, Midrasze. Księga nad księgami, Wydawnictwo Znak, Kraków 
2004, s. 91–92. 

28 � N. Gładziuk, Babel, „Civitas. Studia z Filozofii Polityki” 2001, nr 5, s. 21–23. 
29 � Ibidem, s. 25. 
30 � Ibidem, s. 24.



44

Przymierza – biblijne prawzorce kontraktualizmu

rzeczy, dając początek narodowi wybranemu. W narracji biblijnej arkę Noe-
go płynącą samotnie po wodach ziemi, zastępuje naród, żyjący pośród innych 
ziemskich ludów. Ufność Abrahama względem obietnic Boga, według których 
jego potomstwo miało stać się narodem wybranym, zamieszkałym w ziemi Ka-
naan (Genesis 12:1–7; 13:14–17; 15:5; 17; 22:17–18), uczyniła go sprawiedliwym. 
Zapewnienia te z ludzkiego punktu widzenia wydawały się bowiem niemożliwe 
do realizacji. Ufność Abrahama opierała się na przekonaniu, że Bóg nie uczyni 
niczego niezgodnego ze swą sprawiedliwością i chociaż nic nie jest dla Niego 
niemożliwe, to granice określone jego sprawiedliwością pozostają nienaruszalne. 
Świadomość ta pogłębiona została przez najtrudniejszą próbę ufności Abraha-
ma, gdy Bóg miał zażądać od niego ofiary z syna Izaaka (Genesis 22), zrodzo-
nego wbrew racjonalnym przesłankom, będącego jedynym ogniwem łączącym 
Abrahama z narodem wybranym. Choć żądanie Boga kłóciło się z jego zakazem 
przelewania niewinnej krwi, Abraham nie spierał się, ponad swoje osobiste na-
dzieje przedłożył zaufanie31. To ostatnie jako element biblijnej dydaktyki na-
brało znaczenia wśród późniejszych protestantów reformowanych. Występując 
z Kościoła anglikańskiego lub kontestując jego reformę purytanie stawiali się 
poza oficjalnym Kościołem, jako samotnicy zdani jedynie na siebie samych, na 
siłę swej wiary i charakteru. Zaufanie do Boga i do siebie nawzajem nabierało 
wówczas szczególnej wartości, pozwalało przetrwać w nieprzychylnym otocze-
niu. Postać Abrahama nie znajdowała sobie w tej kwestii równych.

Abraham, jeszcze przed zawarciem przymierza, uznawał Boga za stwórcę 
i naturalnego króla32. W zawartym z Nim przymierzu nie otrzymał żadnych 
praw, z wyjątkiem przykazania obrzezania, stanowiącego widoczny znak przy-
mierza. On sam i jego potomkowie zobowiązani byli do respektowania, stano-
wiących konsekwencję przymierza z Noem, praw natury, do oddawania Bogu 
naturalnego kultu oraz do obrzezania33. W wyniku obrzezania Abram zmienił 
imię na Abraham, co znaczy ojciec wielu narodów. Obrzezanie miało być przy-
kazaniem służącym dopełnieniu doskonałości. W Torze wspomina się nie tylko 
o obrzezaniu penisa, ale także o nieobrzezanym sercu czy języku, co ma sugero-

31 � L. Strauss, Jerozolima i Ateny…, s. 40–43. 
32 � The English Works of Thomas Hobbes, now first collected and edited by W. M. Bart, 

London 1841, Vol. II: T. Hobbes, Philosophical Rudiments Concerned Government 
and Society, Ch. XVI, 4, s. 229 (e-book Google). 

33 � Ibidem, Ch. XVI, 5, s. 230.



45

3. Przymierze z Abrahamem: 
porzucenie stanu natury

wać rodzaj niedoskonałości charakteru bądź słów. Napletek, część ludzkiego cia-
ła, to znaczy to co naturalne, potraktowany został jako rodzaj bariery pomiędzy 
człowiekiem a etycznym postępowaniem. Usunięcie fragmentu natury uznane 
zostało za konieczne na drodze rozwoju ludzkiej duchowości. Wedle tradycji 
żydowskiej – pisze Paweł Śpiewak – Adam urodził się obrzezany. Grzech pier-
worodny zmienił jednak jego fizyczność, sprowadził go do poziomu natury. Jego 
serce stało się twarde, a moc słowa uległa ograniczeniu. Między nim a Bogiem 
powstała bariera. Obrzezanie oznaczało symboliczny powrót do stanu rajskiego, 
bezpośredniej duchowej relacji z Bogiem. Sugerowało zarazem jednak, że jest 
to stan nienaturalny, rodzaj udoskonalenia, wyrwania się ze stanu naturalnego, 
przekroczenia tego, co nieodłącznie związane z ludzką kondycją. Obrzezanie 
miało być krokiem ku poprawieniu i uzdrowieniu świata, który zależał od postę-
powania człowieka34. Wraz z obrzezaniem dopełniło się przymierze, Abraham 
przestał być biernym uczestnikiem wydarzeń, stał się partnerem Boga, współ-
odpowiedzialnym za świat, w którym żył. 

Thomas Hobbes zauważał, że Bóg był królem ludzi z natury, stąd winni oni 
byli oddawać mu posłuszeństwo i chwałę jako jego naturalni poddani. Przy-
mierze, jakie Bóg zawarł z Abrahamem, nie zmieniało tego stanu rzeczy, choć 
zmieniła się pozycja samego Abrahama, który symboliczne wyszedł ze stanu 
natury. Z racji przymierza Boga z Abrahamem ludzie stali się poddanymi Ab-
rahama, Izaaka i Jakuba jako ich naturalnych książąt. Ponieważ przymierze 
między Bogiem a ludźmi nie istniało, nie otrzymali oni od Boga żadnego słowa, 
ich wola traktowana była jako część woli Abrahama – ich naturalnego księcia35. 
Ten stan rzeczy zmieniło przymierze synajskie, które odwołało się do woli ludzi 
i za ich zgodą dało początek stanowionemu królestwu Boga, które zastąpiło 
dotychczasowe boże królestwo naturalne36. Stąd też słowa Boga skierowane do 
proroka Samuela, kiedy Izraelici zapragnęli później rządów monarchicznych: 

„Posłuchaj mowy Izraelitów i spełnij wszystkie ich żądania! W rzeczywistości 
bowiem to nie ciebie odrzucają, lecz Mnie! Nie chcą już bym nad nimi pano-
wał!” (1Sm 8:7) Równie gorzko brzmią słowa Samuela, próbującego odwieść 
Izraelitów od ich monarchicznych planów: „[…] jakby to nie Pan, wasz Bóg, był 
waszym królem!” (1Sm12:12) 

34 � P. Śpiewak, Midrasze…, s. 117–119. 
35 � Ibidem, Ch. XVI, 9, s. 233. 
36 � Ibidem.



46

Przymierza – biblijne prawzorce kontraktualizmu

4. Przymierze synajskie: wyjście hebrajczyków 
ze stanu natury (Exodus 19–24) 

Według przekazu biblijnego Hebrajczycy, którzy zdołali uciec z niewoli egip-
skiej, błąkali się po pustyni w stanie rozproszenia. Byli, jak moglibyśmy dziś 
powiedzieć, w stanie natury, nie posiadali prawa pisanego, ani własnej ziemi. 
Ich kondycja nie miała jednak charakteru przedmoralnego, mieli bowiem 
świadomość prawa natury. Przywódca Hebrajczyków – Mojżesz okazał się 
ich prawodawcą, rola zdobywcy ziemi Kanaan przypadła Jozuemu. Początek 
tym wydarzeniom dało przymierze synajskie, zwane także Wielkim Przy-
mierzem. 

W Biblii czytamy, że Bóg rozkazał Mojżeszowi, aby ten doniósł o jego goto-
wości do ofiarowania ludowi Prawa. Jeśli Hebrajczycy przysięgną posłuszeń-
stwo Jahwe, ten uczyni ich swoją szczególną własnością. Według tradycji biblij-
nej wprawdzie jedynie Mojżesz spotykał się z Bogiem twarzą w twarz, jednak 
w zawarciu przymierza uczestniczyło dwanaście plemion hebrajskich, symbo-
lizujących jedność Izraela. „I przyszedł Mojżesz – czytamy w Torze – i opowie-
dział ludowi wszystkie słowa Wiekuistego i wszystkie prawa; i odpowiedział 
cały lud jednogłośnie, mówiąc: »Wszystkie słowa, które wyrzekł Wiekuisty 
spełniam!«” (Exodus 24:3). 

Jeśli Biblia hebrajska odwołuje się do pojęcia przymierza, to niemal za-
wsze jest to Wielkie Przymierze. Jego korzenie sięgają przymierza z Abra-
hamem37 (Genesis 17), wyprowadzającego Abrahama ze stanu natury i za-

37  �Biblijna narracja o poleceniu Boga wobec Abrahama, by ten złożył ofiarę z Izaaka 
(akedah), to jedna z najważniejszych opowieści budujących żydowską świadomość 
religijną i narodową. Akedah w myśli żydowskiej stanowi przykład największego 
poświęcenia w posłuszeństwie woli bożej i symbol martyrologii Żydów na prze-
strzeni wieków. Według świeckiej interpretacji izraelskiego pisarza Abrahama 
B. Yehoshua, mit akedah opowiada o wewnętrznych rozterkach Abrahama, który 
opuszczając rodzinny dom w mieście Ur dla nowej wiary, dopuścił się odstępstwa 
od wiary ojca. Pragnął uniknąć podobnego zachowania ze strony swego syna 
Izaaka, gdy ten dorośnie. Kiedy dni Abrahama dobiegały końca, zapewne rozwa-
żał on swoje zachowanie i wiedział, że jego syn Izaak miał podstawy do tego, by 
postąpić podobnie, czyli porzucić wiarę w jednego Boga i udać się do innego kra-
ju. Zamiast przekonywać syna i  innych o słuszności wiary monolatrycznej, wy-
brał prostszy, lecz z punktu widzenia moralnego kontrowersyjny, sposób: zabrał 
Izaaka na wzgórze Moria i tam próbował go złożyć w ofierze Bogu. W ostatniej 



47

4. Przymierze synajskie: 
wyjście hebrajczyków ze stanu natury

powiadającego naród Izraela. Urzeczywistnianie przymierza synajskiego 
rozpoczęło się wraz z ucieczką Hebrajczyków z Egiptu, będącego państwem, 
w którym ludzie żyli w istocie w stanie natury, podlegając prywatnej wła-
dzy faraonów, a dopełnienie nastąpiło w wyniku Objawienia u stóp Synaju. 
Wraz z zawarciem przymierza synajskiego Hebrajczycy stawali się naro-
dem izraelskim, ludem Izraela, swoistym społeczeństwem politycznym. 
Przymierze czyniło z nich społeczność religijno-polityczną, dysponującą 
wolą i zdolną do działania, odróżniającą się od masy jednostek, cechującej 
się brakiem wspólnej woli. Jak przekonywał Hobbes, masie nie może być 
przypisane jednolite działanie, nie może ona składać przyrzeczeń, zawierać 
umów, nabywać i przenosić uprawnień, działać i posiadać. Stąd musi być 
tak wiele przysiąg, umów, uprawnień i działań, ile jest jednostek. Ponieważ 
lud dysponuje wolą, możliwe jest stanowienie praw, uzyskiwanie i przeka-
zywanie uprawnień, wspólne działanie. Najważniejszym elementem defi-
niującym społeczeństwo polityczne (lud) jest prawo, nadane mu lub prze-
zeń ustanowione38. 

chwili jednak przemówił głos Boga za pośrednictwem anioła, by Izaaka oszczę-
dzić. Tym samym Abraham udowodnił synowi, że to wszechmocny Bóg urato-
wał mu życie i że powinien być Mu wdzięczny. W ten okrutny sposób Abraham 
chciał zaszczepić Izaakowi kontynuację wiary w  Boga nie tylko intelektualnie, 
ale także egzystencjalnie, chciał mu powiedzieć: czy ci się wiara w mojego Boga 
podoba, czy nie, zawdzięczasz mu swoją egzystencję, w przeciwnym razie twoim 
przeznaczeniem jest unicestwienie. Według tej interpretacji Abraham nie chciał 
zabić ukochanego syna, ale raczej wstrząsnąć nim, wprowadzić go w doświadcze-
nie sytuacji granicznej, ekstremalnego stresu. Abrahama trudno obwinić o fana-
tyzm czy o zamiar morderstwa, jest natomiast winny strasznego strachu swego 
syna. Strach Izaaka to dominujący koncept przemawiający z opowieści akedah. 
Wszyscy potomkowie Izaaka rodzili się z  tym strachem, „z  nożem w  sercach”. 
Znajdowali się bowiem na pustyni, w  obcym, wrogim otoczeniu, które budzi-
ło poczucie zagrożenia. I w  tej sytuacji zostali uratowani przez Boga, który do 
nich przemówił. Chcąc ochronić potomków Izaaka przed rozłamem, jaki mógł 
zaistnieć za jego przyczyną, związał ich podwójną więzią – religijną i  narodo-
wą – przymierzem na górze Synaj (A. B. Yehoshua, From Myth to History, „AJS 
Review” 2004, Vol. 28, Is. 1, s. 209–211, DOI:10.1017/S0364009404000121; Akedah, 
http://www.jewishvirtuallibrary.org/jsource/judaica/ejud_0002_0001_0_00627.
html [data dostępu: 15.09.2015]).

38 � T. Hobbes, Philosophical Rudiments…, Ch. VI, 1, s. 72–73; Ch. VII, 5, s. 97.



48

Przymierza – biblijne prawzorce kontraktualizmu

Dane Izraelitom wraz z przymierzem synajskim Prawo (Tora – Pisane 
Prawo)39 można uznać za prefigurację późniejszych konstytucji: 

[…] Bóg twój przykazuje ci spełniać ustawy te i prawa: a tak przestrzegaj je 
całem sercem twojem i całą duszą twoją. Wiekuistemu przyobiecałeś dzisiaj, 
że ci będzie Bogiem i że będziesz […] przestrzegał ustaw Jego i przykazań, 
i praw Jego […]. Wiekuisty też przyobiecał ci dzisiaj, że Mu będziesz ludem 
wyłącznym… (Deuteronomium 26:16–18). 

Niektóre z praw, przekazanych przez Mojżesza, obowiązywały jako prawa 
natury, ustanowione przez Boga natury; miały moc jeszcze przed Abrahamem 
(nie zabijaj, nie kradnij, nie mów fałszywego świadectwa). Inne stanowiły na-
stępstwo przymierza zawartego z Abrahamem, były prawami Boga Abrahama 
(zakaz oddawania czci innym Bogom, świętowanie dnia szabasu), obowiązują-
cymi przed czasami Mojżesza. Trzeci rodzaj praw stanowiły prawa wynikające 
z zawartego z ludem przymierza Mojżeszowego, były to prawa Boga jako króla 
Izraelitów40. 

Jak wierzono, pochodzące od Boga Prawo przekazywane było ludowi (na-
uczanie) za pośrednictwem Mojżesza oraz jego następcy Jozuego, sprawują-
cych władzę w imieniu Prawa nad izraelskim związkiem plemiennym. Byli oni 
traktowani jako boży posłańcy, swoiści „boży premierzy” (hebr. Eved Adonai) 
jednoczący lud (hebr. ēdâh41, dosłownie – kongregacja, zgromadzenie powo-

39 � Potoczne rozumienie Tory jako „prawa” nie jest do końca satysfakcjonujące, su-
geruje bowiem traktowanie jej w kategoriach ścisłego legalizmu, umniejszając jej 
teologiczne znaczenie. Alternatywnymi określeniami w  odniesieniu do Tory są 

„pouczenie” albo „wskazanie”, które pogłębiają jej znaczenie, zwłaszcza w  jej deu-
teronomicznej formie, jako dzieła zawierającego nie tylko upomnienia i wskazów-
ki, jak prowadzić wierzących ścieżką wyznaczoną przez Boga, ale również sposób 
społeczno-politycznego funkcjonowania ludu izraelskiego, polityczne wskazówki, 
od których także zależał jego los jako „ludu Boga” (S. D. McBride Jr., Polity of the 
Covenant People. The Book of Deuteronomy, „Interpretation” 1987, No 41, s. 232–233. 
DOI 10.1177/002096438704100302); Zob. też: D. J. Elazar, Deuteronomy as Israel’s 
Ancient Constitution: Some Preliminary Reflections, „Jewish Political Studies Re-
view” 1992, Spring, 4: 1, s. 3–39. 

40 � T. Hobbes, Philosophical Rudiments…, Ch. XVI, 10, s. 234–235.
41 � Ēdâh to jedno z najważniejszych pojęć w żydowskiej tradycji religijno-politycznej. 

W Biblii hebrajskiej pojawia się około 150 razy, niemal wyłącznie w Heksateuchu 



49

4. Przymierze synajskie: 
wyjście hebrajczyków ze stanu natury

łane przez Boga do wspólnoty życia z Nim, w szerszym znaczeniu – lud) w po-
czątkowym okresie istnienia tego związku (w późniejszym okresie rolę bożych 
posłańców odgrywali prorocy). 

Tora nie preferowała żadnej formy rządów, pozostawiała tę kwestię woli ludu 
izraelskiego. Odnosiło się to również do monarchii Dawidowej, która dopiero 
z czasem zyskała cechy mesjanistyczne (hebr. Ha-Mashiaḥ – idealny przyszły 
król Ery Mesjańskiej, wywodzący się z dynastii Dawida)42. 

(Rdz–Joz). W tekstach tych można wyodrębnić trzy podstawowe znaczenia pojęcia 
ēdâh: powszechne zgromadzenie Izraela, wspólnota prawna bądź kultowa i, najstar-
sze znaczenie, „stado”, przeniesione później na gromadę ludzi. Tradycja kapłań-
ska (Lb 1,2n) rozumie pod pojęciem ēdâh „powszechne zgromadzenie” dorosłych 
mężczyzn, zdolne podejmować decyzje za cały naród. W miarę rozwoju instytucji 
państwowych (monarchii) Izraela posługiwanie się słowem ēdâh zanikało. Pojęcie 
to, stanowiące dawny termin służący określeniu organizmu religijno-polityczne-
go, w czasach monarchii straciło na znaczeniu. W  jego miejsce Ezechiel wprowa-
dził termin qahal (A. Tronina, „Kościół na pustyni”: geneza eklezjologii biblijnej, 
http://www.biblicum.pl/kurs–zasadniczy/wyklady/34–kurs–zasadniczy/cykle–te-
matyczne/profesorskim–okiem/200–kosciol–na–pustyni–geneza–eklezjologii–
biblijnej?limitstart=0 [data dostępu: 12.08.2014]).�  
  Z  politycznego punktu widzenia, w  świetle sformułowanego w  V–IV w. p.n.e. 
przekazu biblijnego, we wczesnym okresie historii Izraelitów ēdâh był czymś w ro-
dzaju republiki. Charakteryzował się uznaniem Prawa (konstytucja), równością 
polityczną wszystkich, zdolnych do noszenia broni, mężczyzn, podejmowaniem de-
cyzji na zgromadzeniach plemiennych wyznaczających swoich liderów na zgroma-
dzenia narodowe, mobilnością, brakiem przywiązania do określonego terytorium, 
chociaż dla swego optymalnego funkcjonowania potrzebował Eretz Israel (Ziemi 
Izraela) (D. J. Elazar, S. A. Cohen, The Jewish Polity. Jewish Political Organization 
From Biblical Times to the Present, Indiana University Press, Bloomington 1985, 
s. 11–12; D. J. Elazar, Introduction. The Jewish Political Tradition, [w:] Kinship and 
Consent. The Jewish Political Tradition and Its Contemporary Uses, ed. by D. J. Elazar, 
second ed., New Brunswick 1997, s. XXI–XXII).

42  �Czy teokracja była żydowską formą rządów? Na rzecz tej tezy argumentowali mię-
dzy innymi myśliciel chasydzki Martin Buber (Königtum Gottes, Berlin 1932) oraz 
Gershon Weiler (Jewish Theocracy, Leiden 1988). Wyrażali oni przekonanie, że po-
lityka, będąc zintegrowana z żydowską religią, stała się ostatecznie sferą wyłącznie 
boskich prerogatyw. Ludzkie działanie, zachodzące w sferze podporządkowanej bo-
skim prawom i stosujące się do nich, miało charakter iluzoryczny i było nieskutecz-
ne. Teokratyczna koncepcja polityki może być w Biblii zakorzeniona, jednak przy-
mierze synajskie nie odbierało wolności politycznej, lecz ją nadawało. Stąd judaizm 
rabiniczny podkreślał ludzką autonomię w dziedzinie polityki i nawet nie rozważał 



50

Przymierza – biblijne prawzorce kontraktualizmu

Z punktu widzenia historycznego znaczenie opowieści o przymierzu synaj-
skim, powstałej najprawdopodobniej po wygnaniu babilońskim w V w. p.n.e., 
zawiera się przede wszystkim w jej wspólnotowym kontekście. Świadomość 
mnogości ludów na Bliskim Wschodzie i uprawianych przez nie kultów istniała 
już w czasach zamierzchłej starożytności. W II i I tysiącleciu p.n.e. podejmo-
wano próby uporania się z tą wielością ludów i ich religioidalnych systemów. 
Próby te można podzielić na dwa przeciwstawne rodzaje praktyk dotyczących 
sąsiedztwa. Z jednej strony istniały tendencje synkretyczne, mające na celu po-
kojowe zespolenie obcych sobie ludów i ich bogów. Jednoczące tendencje tego 
rodzaju charakterystyczne były dla procesów imperialnych, w ramach których 
integrowano wiele ludów w jedno imperium i odpowiadający temu sakralny 
porządek państwowy wyższego stopnia. Kapłani lokalnych kultów rozpozna-
wali zwykle swoich bogów pod obcymi nazwami w kultach innych ludów. To, 
co uważano za boga obcego, przy bliższym poznaniu przez kapłanów – dyplo-
matów, okazywało się inną postacią ich własnego bóstwa. Ten przydatny eku-
menicznie model myślowy upowszechniał się wśród warstw wykształconych43. 
Można było jednak obserwować także zupełnie inną interpretację polietnicznej 
i wielokulturowej sytuacji. Świadomość istnienia mnogości ludów skutkowała 
tu usztywnieniem stanowiska i wywyższeniem własnych tradycji kulturowych. 
Ta tendencja cofania się we własny świat wiązała się z odmową zgody na porów-
nywanie siebie z innymi i na współpracę. W rezultacie jedyne właściwe wyjście 
z nieuniknionego już porównywania ludów i kultów dostrzegano w ucieczce 
w niepowtarzalność. Rodziła się w ten sposób świadomość, że „ponieważ nasz 
Bóg jest, jak żaden inny, nasz naród będzie, jak żaden inny”44. 

Druga z opisanych możliwości była opcją Izraelitów, którzy zdecydowali się 
wystąpić przeciw groźbie wymieszania się, jaka wynikała początkowo z faktu 
życia wśród Egipcjan, a potem ze spotkań z bliskowschodnimi ludami o in-
nych kultach. Jak przekonuje krytyczny wobec religii Peter Sloterdijk religij-
nym przywódcom Izraela, od Mojżesza i Jozuego do kapłanów świątynnych 

teokracji jako ustroju politycznego, wskazując na daną przez Boga autonomię w za-
kresie zarządzania sprawami ziemskim (M. Lorberbaum, Politics and the Limits of 
Law: Secularizing the Political in Medieval Jewish Thought, Stanford University Press, 
Stanford 2001, s. 2).

43 � P. Sloterdijk, W cieniu…, s. 31–33. 
44 � Ibidem, s. 33–34.



51

4. Przymierze synajskie: 
wyjście hebrajczyków ze stanu natury

z okresu po niewoli babilońskiej, nie chodziło o teologiczne naładowanie poję-
cia Jednego czy Jedynego Boga, ale raczej o strategię syngularyzacji, która miała 
wyodrębnić Boga Izraela pośród wielości uprawianych wokół kultów bogów45. 
Przymierze na górze Synaj było według Sloterdijka aktem syngularyzacyjnym, 
wyrazem decyzji o niemieszaniu się z innymi ludami i deklaracją nieprzekłada-
nia (własnego Boga na innych), połączonymi z obietnicą zbawienia. Odtąd mie-
szającym się z innymi (obcymi) groziło wykluczenie, a przekładającym – utrata 
bożej łaski. Wraz z opowieścią o przymierzu synajskim religia Izraelitów stała 
się obmyślanym instrumentem trwałej procedury oddzielenia członków od 
nie-członków przymierza. Podwójna syngularyzacja Boga narodu i narodu 
Boga nastąpiła pod znakiem przymierza. Wczesna historia Żydów reprezen-
tuje wysoce szczególny przypadek, że to nie naród, jak to się zwykle dzieje, ma 
swoją religię, ale że to pewna religia ma swój naród. Ten niezwykły stan rzeczy 
jest przez teologów określany jako wybranie46. 

Opis przymierza na górze Synaj to kluczowa scena starożydowskiej polityki 
antydyfuzyjnej. Dla Hebrajczyków przymierze było konceptem służącym syn-
gularyzacji ich kultu wobec konkurencji kultów w warunkach wielości i zróżni-
cowania ludów bliskowschodnich47. Motyw zerwania przymierza towarzyszył 
odtąd Izraelitom nieustannie, stanowił istotny krok w kształtowaniu prototypu 
związku „czynu i zapłaty”. Opowieść z Księgi Wyjścia (32) o zerwaniu przymie-
rza przez naród Izraela pod nieobecność Mojżesza stanowi, jak uważa Sloter-
dijk, paradygmat aktu przemocy, motywowanego umową syngularyzacyjną. 
Według przekazu biblijnego, gdy Mojżesz zszedł z góry Boga i ujrzał tańczący 
lud oraz złotego cielca, rozgniewał się, spalił cielca, po czym nakazał zabijać 
odstępców od przymierza (Exodus 32:26–28). Mordujący swych współplemień-
ców łamali piąte przykazanie z niedawno zniesionych z góry kamiennych tablic, 
ale wydaje się, że ich mordercza działalność podyktowana była czymś w rodzaju 
religijnego prawa stanu wyjątkowego. Ta biblijna opowieść o autoeksterminacji 
mogła mieć znaczenie autoplastyczne i narodowo-pedagogiczne48. Stano-
wiła egzemplifikację motywu zerwania przymierza, które pociągało za sobą 
przerażającą karę eksterminacji. Późniejsze, zrazu niezrozumiałe, niedole 

45 � Ibidem, s. 34, 36.
46 � Ibidem, s. 36–38.
47 � Ibidem, s. 41, 44, 47, 49.
48 � Ibidem, s. 44–49.



52

Przymierza – biblijne prawzorce kontraktualizmu

narodu pozwalały na pośrednie wnioskowanie o ukrytym zerwaniu przymie-
rza, rozpoznawalnym z reguły tylko przez proroków i kapłanów. Zabarwienie 
ciągle obecnej groźby zerwania przymierza miała koncepcja grzechu. W zasa-
dzie każdy grzech oznaczał dla Izraelitów popadnięcie w życie z okresu przed 
zawarciem przymierza na Synaju49. Począwszy od III w. n.e. rabini twierdzili, 
że studiowanie danego przez Boga ziemskiego drogowskazu w postaci Tory 
chroniło przed grzechem, wiodło do zbawienia, było działaniem, poprzez które 
Izrael mógł odpokutować swoje niegdysiejsze grzechy i doczekać się przyjścia 
mesjasza, który wydobędzie Izraelitów spod władzy najeźdźców50. 

Z punktu widzenia teologicznego waga przymierza z Jahwe wynikała nie 
tylko z jego nadrzędności, ale i wieczności. Jego obowiązywanie nigdy nie usta-
wało, nawet w przypadku naruszenia jego warunków, sytuacja taka upoważniła 
jedynie obrażoną stronę do żądania naprawy tego stanu rzeczy. Przymierze nie 
mogło być zakończone również za zgodą zawierających je stron czy na skutek 
zniknięcia jednej z nich lub obu51. Stworzenie złotego cielca i oddanie mu czci 
(Exodus 32:1–6) było pierwszą próbą porzucenia Wielkiego Przymierza. Bi-
blijnych świadectw odnoszących się do tej kwestii jest więcej (składanie krwa-
wych ofiar, kult Baala i innych bożków), mimo to Bóg nie zerwał przymierza 
z Izraelitami („Jak sądziłem waszych przodków na pustyni ziemi egipskiej, tak 
będę sądził i was […]” (Ez 20:36). Przymierze Mojżeszowe uczyniło plemiona 
hebrajskie narodem izraelskim i – jak wierzono – zachowanie Izraelitów w tej 
suwerennej decyzji Boga niczego nie zmieniało. Grzechy Izraela nie powodo-
wały, że przestawał on być Izraelem. Bóg zawarł z nim przymierze w swoim 
imieniu, co, z racji boskiej doskonałości, wykluczało jego zerwanie. Nikt nie 
mógł być mu bardziej wierny niż On sam52. 

Wraz z przymierzem synajskim Izraelici rozpoczęli budowę moralnie ste-
rowanej formy życia, będącej spirytualnym ćwiczeniem53 w postaci religijno-

49 � Ibidem, s. 51–53. 
50 � K. Pilarczyk, Wprowadzenie do Talmudu, [w:] Talmud Babiloński…, s. 40.
51 � D. Novak, The Jewish Social Contract..., s. 31–32.
52 � Ibidem, s. 32–33. W obliczu bałwochwalstwa Izraelitów Mojżesz prosi Boga i zara-

zem przypomina mu o złożonej przysiędze: „Odwróć się od zapalczywego gniewu 
Twojego, a ulituj się nieszczęścia ludu Twojego. Wspomnij na Abrahama, Ic’haka 
i Israela, sługi Twoje, którymeś przysiągł na Siebie […]” (Exodus 32:12–13). 

53 � Ćwiczenie w ujęciu Petera Sloterdijka to samokształtowanie się i samodoskonalenie 
człowieka poprzez życie ćwiczące (P. Sloterdijk, Musisz życie swe odmienić. O antro-



53

5. Przymierze-arka: przejście ze świata natury...

-społecznych nakazów, religijnych praktyk i obrzędów. Ustanowili rodzaj 
wertykalnej relacji, w której atraktorem, opartego na przestrzeganiu prawa, 
życiowego ćwiczenia był Bóg. Zmierzało ono „ku niemu”, to znaczy wzwyż, 
ku lepszemu. To wertykalne napięcie pomiędzy życiem naturalnym a życiem 
w przymierzu z Bogiem, pomiędzy rzeczywistością a powinnością wynikającą 
z Prawa, stanowiło istotę etnoplastycznego ćwiczenia Izraelitów.

5. Przymierze-arka: przejście ze świata natury 
do świata antropologicznego

Przymierze synajskie było pojęciem religijnym i politycznym zarazem. Dawa-
ło początek społeczności religijno-politycznej, rządzonej przez Prawo (Torę), 
na straży którego miał stać rząd. Początkowo instytucję rządu uosabiał sam 
Mojżesz jako „boży premier”, a po nim Jozue. Przymierze dostarczało ram dla 
dialogu między Bogiem i ludźmi oraz między samymi ludźmi, czyniąc z nich 
wspólnotę polityczno-moralną54. Istotą przymierza jest dobrowolne zobowią-
zanie i przyrzeczenie, czyli słowo. Według Biblii słowem jest Bóg, stworzony 
przezeń ludzki świat, a zatem i społeczność polityczna, ma swój początek w sło-
wie55 i słowo w postaci Prawa stanowi jej fundament (Księga Powtórzonego Pra-
wa – hebr. Dewarim – słowa). Wpierw jednak arka uratowała Noego i małego 
Mojżesza, ocalonego z rzeki przez córkę faraona (Exodus 2:1–10), by potem stać 
się Arką Przymierza z przechowywanymi w niej słowami Dekalogu. Hebraj-
skie słowo tewa oznacza zarówno statek, korab, jak i słowo. Bóg stworzył świat 
mocą słowa i tą samą mocą podtrzymuje go w jego trwaniu. 

potechnice, przeł. J. Janiszewski, PWN, Warszawa 2014, s. 254 i n., 274 i n., 442 i n., 
562–572). Według niego pierwsze narody powstawały dzięki wspólnym obrzędom 
i opowieściom, będącym etnoplastycznymi zbiorami reguł, nazwanymi z czasem 
konwencjonalnie religiami. Pierwsze narody kształtowały się opierając się na religii 
i  języku, będącym nie tylko środkiem codziennego porozumiewania się, ale rów-
nież medium, wpajającym najważniejsze kulturowo elementy świadomości posłu-
gujących się nim osób (P. Sloterdijk, W cieniu…, s. 22). 

54  �D. J. Elazar, Covenant as the Basis of the Jewish Political Tradition, [w:] Kinship and 
Consent. The Jewish Political Tradition…, s. 10–11.

55 � „Na początku było Słowo, a Słowo było u Boga i Bogiem było Słowo. Ono było na 
początku u Boga. Wszystko zaistniało dzięki Niemu. Bez Niego zaś nic nie zaistnia-
ło” (J 1:1–3).



54

Przymierza – biblijne prawzorce kontraktualizmu

Z biblijnym pojęciem przymierza (łac. foedus) wiąże się ideę federalną (fede-
rować się – łączyć się, jednoczyć się). Na jednej z pierwszych stron swojej pracy 
Salomon Rufus Davis pisał: 

Gdzieś blisko początku tego słowa [„federalny”– L. Ch.] jest idea foedus… 
Leksykalny związek słowa foedus z przymierzem oraz spokrewnionego z nim 
słowa fides z wiarą i zaufaniem dostarcza nam pierwszej cennej wskazówki. 
Ponieważ w idei przymierza i w synonimicznych ideach obietnicy, zaangażo-
wania, zobowiązania czy powinności, przyrzeczenia i dotrzymywania słowa 
w relacjach z innymi natykamy się na wiążącą zasadę cywilizacji. Idea przy-
mierza oznacza nie tylko uroczyste zobowiązanie pomiędzy dwojgiem lub 
więcej ludzi dochowania sobie wiary, honorowania porozumienia; zawiera 
w sobie ideę kooperacji, obopólności, wzajemności i pociąga za sobą uznanie 
podmiotu czy to w postaci jednostek, ludu, czy bytu boskiego56. 

Bez takiego uznania przymierze nie jest możliwe, wzajemność nie może 
istnieć bez upodmiotowienia. Z punktu widzenia teologicznego Bóg, nawią-
zując relację z ludźmi, samoograniczył się w swej suwerenności, nie postąpił 
jak samowolny władca, lecz jak partner: pozwolił ludziom, jednostkom i całym 
społecznościom, stać się dla siebie stroną przymierza. 

Przymierze – jak zostało wyżej wspomniane – jest rodzajem umowy za-
wartej pomiędzy nierównymi, aczkolwiek wolnymi, stronami dla celów pub-
licznych, umowy o charakterze moralnym, z udziałem Boga, który może być 
traktowany jako strona, świadek lub gwarant57. Przymierze może obejmo-
wać relacje między Bogiem i ludźmi oraz między samymi ludźmi. W tradycji 
biblijnej pojęcie to jest rozumiane przede wszystkim jako rodzaj wiecznego, 
dobrowolnego paktu, zainicjowanego przez Boga i zaakceptowanego bez 
przymusu przez ludzi58, w którym Bóg obiecał opiekę i wierność, ludzie nato-
miast zobowiązali się do lojalności wobec Niego. Przymierze synajskie usta-
nawiało wertykalną relację między Bogiem a ludźmi i zarazem zainicjowało 
powstawanie horyzontalnych relacji międzyludzkich. Ponieważ Izraelici jako 

56  �S. R. Davis, The Federal Principles. A Journey Through Time in Quest of a Meaning, 
University of California Press, Berkeley–Los Angeles–London 1978, s. 3. 

57  �D. J. Elazar, Federal Liberty and the Jewish Political Tradition, http://www.jcpa.org/
dje/articles2/fedlib.htm [data dostępu: 21.04.2011].

58  �D. J. Elazar, Covenant as the Basis of the Jewish Political Tradition…, s. 10–11.



55

5. Przymierze-arka: przejście ze świata natury...

lud zawarli przymierze z Bogiem czyniło ich to równymi59 wobec siebie, kon-
dycja każdego z nich względem Jahwe pozostawała taka sama. Prawo dane 
przez Jahwe czyniło z Izraelitów społeczność polityczną, podlegającą nie woli 
człowieka, lecz wyrażonej w Prawie woli Boga, czyli społeczność wolną, której 
głównym celem była nomotyczna chwała Jahwe. Wraz z przymierzem synaj-
skim Izraelici zyskiwali możliwość samodzielnego zarządzania swymi ziem-
skimi sprawami, co jest równoznaczne z wolnością polityczną. Przekonanie 
Izraelitów, że podlegają wyłącznie władzy Boga, czyli Prawa, minimalizowało 
ryzyko despotycznych rządów jednostki, jakie znali z Egiptu. Nomotyczny 
charakter wiary w Jahwe czynił z ludu izraelskiego wolnego subsuwerena 
w zakresie spraw ziemskich, partnera Jahwe, współodpowiedzialnego za bu-
dowany wspólnie świat. 

Powstanie królestwa Izraela nic w tym zakresie nie zmieniło. Król był 
również uczestnikiem przymierza z Bogiem, a jego podmiotowość politycz-
na miała charakter pośredni. Był – jak wierzono – wybierany (namaszczony) 
przez Boga i akceptowany przez lud – ziemskiego subsuwerena, dysponującego 
otrzymaną od Boga wolnością samorządzenia się. Dawid, namaszczony przez 
proroka Samuela w imieniu Boga, otrzymał godność królewską zyskawszy ak-
ceptację zgromadzenia, reprezentującego starszyznę plemion izraelskich (2Sm 
2:1–4; 5:1–3). 

59 � Joshua A. Berman, w książce Created Equal. How the Bible Broke with Ancient Poli-
tical Thought, dowodzi obecnego w Pięcioksięgu ducha egalitaryzmu, wyjątkowego 
jak na warunki Bliskiego Wschodu. Obecna w Torze teologia przymierza ustanawia 
hierarchię między Bogiem a Izraelitami, jednak nie ma ona tak sztywnego i suro-
wego charakteru, jak w przypadku hierarchii istniejących w tamtych czasach i re-
gionie. Gdy Żydzi zdecydowali się z wielkim wahaniem ustanowić monarchię, król 
nie zyskał boskich przymiotów, był jedynie pierwszym pośród równych. Podobnie 
jak władza królewska, ograniczona Torą była także władza kapłanów i proroków. 
O  egalitaryzmie świadczyła też otwartość i  dostępność Pięcioksięgu dla ludu. Za-
warte tam historie są opowieściami o  ludziach, sformułowanymi tak, by do nich 
przemawiać. Cała Biblia hebrajska traktuje o ludziach, podążających za wskazania-
mi Boga i wypełniających Jego wolę, którzy nie są pasywnymi narzędziami w ręku 
Stwórcy, lecz aktywnymi podmiotami. Ta otwartość świętych tekstów zwraca uwa-
gę, zważywszy że w innych cywilizacjach (Egipt, Mezopotamia)  teksty tego rodzaju 
miały charakter ekskluzywny, dostępność do nich przynależała jedynie wąskiej eli-
cie rządzącej (zob.: J. A. Berman, Created Equal. How The Bible Broke with Ancient 
Political Thought, Oxford 2008).



56

Przymierza – biblijne prawzorce kontraktualizmu

Przymierze, na ile to możliwe, wychodzi naprzeciw potrzebie przewidywa-
nia i trwałości w relacjach ludzkich. Pewność taka czyni życie ludzi łatwiejszym 
i przyjemniejszym. Dzięki wzajemnemu zaangażowaniu poprzez obietnice, zo-
bowiązania, umowy, potwierdzone przysięgami powołującymi się na Boga (bo-
gów) i święte symbole, ludzie nadają swoim przedsięwzięciom moralne sankcje, 
a przez to dają nadzieję na stabilność60 i przewidywalność życia. Jak napisa-
ła Hannah Arendt „środek zaradczy na nieprzewidywalność, na chaotyczną 
niepewność przyszłości, zawiera się w zdolności czynienia i dotrzymywania 
obietnic”61.  

W przymierzu synajskim historyczny prolog odnosi się do działania Boga 
w imieniu ludzi na rzecz zerwania dehumanizującej relacji pan – niewolnik 
i umożliwienia ludzkiego, wolnego życia. Utworzenie trwałego porządku  
opartego na przymierzu jawi się w przekazie biblijnym jako cel uwolnienia Izra-
elitów z niewoli egipskiej. Doświadczane przez nich do tej pory wsparcie ze 
strony Jahwe oferowane jest teraz na stałe, pod warunkiem poddania się okre-
ślonym regułom. Prawo jako przedmiot przymierza pozwalało na zaprojek-
towanie pewnej jakości życia zbiorowego62. Przykazania prawa nie wydają się 
skomplikowane: nakaz czci Boga, szacunku dla rodziców, zakaz morderstwa, 
kradzieży, cudzołóstwa stanowią elementarną podstawę życia społecznego. 
Stanowią one szczegółową ekspresję cennych społecznie wartości, takich jak 
pokój i sprawiedliwość, przez teologię przymierza uznanych za cechy boskiego 
działania w świecie i cel aspiracji społeczności ludzkich.

Biblijny przekaz o przymierzach dowodzi istotnej zmiany, jaka na tle cy-
wilizacji Bliskiego Wschodu dokonała się w myśleniu Izraelitów. Na przekór 
otaczającym ich ludom, zerwali oni z cyklicznym ujmowaniem rzeczywistości, 
zgodnie z którym przyszłość była przewidywalna na wzór sterowanych ko-
niecznością naturalnych cykli przyrody, i zapoczątkowali linearne ujmowanie 
historii. Przyszłości nie można było przewidzieć, ale można ją było kształtować 
opierając się na ludzkim wysiłku zobowiązania i posłuszeństwa. Symbolem tej 
zmiany było przymierze z Jahwe. Odwołując się do kolejnych przymierzy, po-

60  �S. R. Davis, The Federal Principles…, s. 3.
61 � H. Arendt, Kondycja ludzka, Fundacja Aletheia, Warszawa 2000, s. 257.
62 � D. Sturm, Corporations, Constitutions, and Covenants: On Forms of Human Rela-

tion and the Problem of Legitimacy, „Journal of the American Academy of Religion” 
1973, Vol. 41, No 3, s. 347–348. 



57

5. Przymierze-arka: przejście ze świata natury...

cząwszy od przymierza z Noem, a zwłaszcza do przymierza synajskiego, jako 
do punktów odniesienia, dokonywali religijnej oceny przeszłości i teraźniejszo-
ści, by na jej podstawie kształtować przyszłość. W odróżnieniu od praktyko-
wanych wówczas powszechnie wśród ludów Bliskiego Wschodu wróżbiarstwa 
i magii ta z gruntu głęboko religijna postawa wykazywała cechy racjonalizmu. 
Należy podkreślić również zawarte w postawie Izraelitów zerwanie z obowią-
zującą dotychczas kosmologią i zwrócenie uwagi na czynnik antropologiczny. 
Los jednostki i społeczności nie był już pojmowany jako wpisany w cykl ko-
nieczności, cechujący świat natury. Odkrytą przez Izraelitów alternatywą dla 
porządku naturalnego był porządek antropologiczny. Poprzez akt przymierza 
z Bogiem, zaufania i zobowiązania wobec transcendentalnego, doskonałego 
źródła, mogli mieć świadomość wpływu na swoją przyszłość, żywić przekona-
nie, że nie będzie ona stanowić wyłącznie części świata natury, naznaczonego 
koniecznością i okrucieństwem. Jak stwierdził Samuel Rufus Davis, chwila, 
kiedy zawarte zostało pierwsze przymierze stanowiła przełom w rozwoju spo-
łecznym, oznaczała bowiem przejście od przypadkowych i przelotnych relacji 
do świadomości bezkresnego potencjału obietnicy, zaufania i zobowiązania. 
Było to przekroczenie Rubikonu, kładące kres życiu zwierzęcemu (naturalne-
mu), a dające początek – ludzkiemu63. Izraelici opierając się na motywacji reli-
gijnej zapoczątkowali proces wychodzenia ze świata natury i budowania świata 
ludzkiego z charakterystycznym dla niego fundamentem Słowa. Wierzyli, że 
Bóg był słowem, że ze słów składał się stworzony przezeń świat. Dzięki słowu 
przechodzili ze stanu konieczności i okrucieństwa do stanu wolności i miło-
sierdzia, opartego na etycznym fundamencie w postaci Tory. Wpierw jednak 
arka (hebr. tewa – arka, słowo) uratowała Noego i małego Mojżesza. Życie tych 
postaci, a następnie całego narodu (Arka Przymierza) zależało od arki-słowa, 
od obietnicy i zobowiązania. Arka – słowo – jak napisał Paweł Śpiewak – stała 
się symbolem, wehikułem ocalenia64. Istotą ładu stworzonego przez Izraeli-
tów, przeciwstawionego naturze, egzemplifikowanej przez pustynię, miały być 
sprawiedliwość i pokój, możliwe do osiągnięcia poprzez posłuszeństwo Słowu 

– Torze.  

63  �S. R. Davis, The Federal Principles…, s. 4–5. 
64 � P. Śpiewak, Midrasze…, s. 71, 80.





ROZDZIAŁ II

IZRAELICI – LUD PRZYMIERZA





61

1. Prawo królem 

Na podstawie przedstawionego w Pięcioksięgu opisu wydarzeń można przyjąć, 
że izraelska polityczność zapoczątkowana została przymierzem Mojżeszowym 
(Exodus 19–24; Deuteronomium 26:16–19) i na nim się opierała, a także że 
miała hierarchiczny, aczkolwiek tylko dwustopniowy charakter, wyrażający się 
w uznawaniu Jahwe za jedynego suwerena oraz ludu Izraela za jego ziemskie-
go przedstawiciela (subsuwerena), którego legitymacja wynikała z przymierza 
synajskiego. 

Przymierze synajskie było porozumieniem międzyplemiennym, zawar-
tym w celu koordynowania pewnych wspólnych przedsięwzięć politycznych, 
na przykład wojny, ale przede wszystkim – dla wspólnego administrowania 
sprawiedliwością (Exodus 18:13–26; 23:2–3, 6–8). Przymierze to uznane zosta-
ło przez autorów Biblii hebrajskiej za początek historii narodu Izraela, które-
go posłuszeństwo wobec Jahwe wyrażać się miało w postępowaniu zgodnym 
z przedmiotem przymierza – Prawem. Z punktu widzenia teorii umowy przy-
mierze synajskie dało początek Izraelitom jako społeczności politycznej, uzna-
jącej rządy Jahwe w postaci Prawa. 

Według narracji biblijnej starożytna historia polityczna Izraelitów podle-
ga podziałowi na trzy okresy: przedpaństwowej decentralizacji (federacji bądź 
konfederacji plemiennej), królestwa i kolonialnej zależności. Początki życia 
politycznego Izraelitów datowane są na epokę patriarchów, kiedy określali 
siebie jako Hebrajczycy. Epoka ta przypadała prawdopodobnie na lata 1850–
1570 p.n.e. Patriarcha był wówczas jedynym dzierżycielem władzy politycznej 
i militarnej. Jak wierzono, otrzymywał on od Boga wskazówki i zawierał z Nim 
przymierza, tworząc tym samym rodzaj religijno-politycznej struktury dla wy-
łaniającego się ludu. W tym kontekście modlił się, budował ołtarze, składał 
ofiary i rozdawał błogosławieństwa1. Z przekazu biblijnego znamy trzech pa-
triarchów: Abrahama, Izaaka i Jakuba.

1  �D. J. Elazar, The Polity in Biblical Israel, [w:] Authority, Power and Leadership 
in the Jewish Polity. Cases and Issues, ed by D. J. Elazar, assisted by S. A. Cohen, 
J. Gerber, R. Freedman, University Press of America, Lanham 1991, s. 33.



62

Izraelici – lud przymierza

Drugą epokę w historii Izraelitów wyznacza pobyt w Egipcie (około 1570–
1280 p.n.e). Według Biblii rodzinom dwunastu synów Jakuba wiodło się tam 
przez pewien okres całkiem dobrze, jednak z czasem ich pozycja zreduko-
wana została do roli niewolników. W okresie egipskim nie ma już patriar-
chów, ich miejsce zajmują „starsi” (hebr. zekenim) oraz obrońcy pokoju (hebr. 
shotrim), administrujący prawem zwyczajowym poszczególnych plemion 
hebrajskich, być może odwołujący się przy tym do przymierzy zawartych 
przez patriarchów2. Żyjący w osadach robotniczych Hebrajczycy podlegali 
Egipcjanom, zmuszającym ich do ciężkiej pracy przy projektach faraonów. 
Nie ma wprawdzie pewności, czy przebywający w Egipcie Izraelici dzielili 
się na plemiona, jednak prawdopodobnie już wówczas istniała wśród nich 
świadomość własnej odrębności. Może o tym świadczyć stwierdzenie, że do 
uciekających przed wojskami faraona Izraelitów przyłączyły się „inne ludy” 
(Exodus 12:38).  

Od wyjścia z Egiptu3 do granic kraju Kanaan, czyli podczas wędrówki 
przez pustynię, towarzyszyła Izraelitom nieustanna obawa o przetrwanie 
w warunkach walk z tubylcami o ziemię i wodę. Władzę wspólnotową re-
prezentował Mojżesz, pośredniczący między Bogiem a Hebrajczykami, ko-
jarzony tradycyjne z cudownym wyprowadzeniem ludu z niewoli egipskiej. 
Istnieje zgoda co do autentyczności postaci Mojżesza. Jeden z twórców kry-
tyki biblijnej, autor teorii czterech źródeł Pięcioksięgu – Julius Wellhausen 
dostrzegał w Biblii hebrajskiej dwie postaci Mojżesza – historyczną jako 
przywódcy oraz fikcyjną jako prawodawcy z Synaju. Ta ostatnia przedsta-
wiona została bowiem w najpóźniejszej redakcji Pięcioksięgu, zwanej Kodek-

2 � Ibidem, s. 33.
3 � Ucieczka z niewoli egipskiej nie znajduje potwierdzenia w innych źródłach poza 

Biblią, stąd też przez znawców tematu jest kwestionowana jako wydarzenie hi-
storyczne. Wielki exodus, jaki opisuje Księga Wyjścia, z  racji swej doniosłości 
powinien znaleźć odzwierciedlenie w  źródłach egipskich, tymczasem te nic 
o nim nie wspominają. Tak wielka grupa ludzi, przebywająca na pustyni przez 
długi okres, musiałaby pozostawić po sobie materialne ślady. Tymczasem arche-
olodzy nie znajdują żadnych artefaktów na pustyni, po której przez czterdzieści 
lat mieli wędrować Izraelici. Być może wyjście z  Egiptu nie miało masowego 
charakteru, jak opisuje to Biblia, lecz odbywało się stopniowo, w  małych, ro-
dzinnych grupach. Przekazywane o nich relacje z czasem zostały połączone i po-
wstała opowieść o wielkiej ucieczce.   



63

1. Prawo królem 

sem Kapłańskim (druga połowa V w. p.n.e.)4. Postać historyczną Mojżesza 
prezentuje tradycja jahwistyczna, w której został on opisany jako przywódca 
i sędzia, kierujący ucieczką Hebrajczyków z Egiptu. Wcześniej był najpraw-
dopodobniej przewodnikiem i doradcą, do którego zwracano się w trudnych 
chwilach po pouczenia i wskazówki5. Także Max Weber uważał Mojżesza6 
za postać historyczną. Jak sądził, najprawdopodobniej nie był on Izraelitą, 
a wiarę w Jahwe przejął od swego teścia Jetro, uchodzącego za Madianitę. 
Religia Jahwe istniała przed jej recepcją przez Izraelitów, Bóg ten mógł cie-
szyć się zorganizowanym kultem wśród graniczących z Izraelem od południa 
Beduinów i plemion zamieszkujących oazy. Znanym miejscem kultu była 
madianicka oaza Kadesz na pustyni Synaj. Weber uważał, że mogły tam na-
stąpić wydarzenia, będące pierwowzorem opisanego w Biblii aktu zawarcia 
przymierza synajskiego. Mojżesz przejął religię od tutejszego kapłana Jetro7, 
a stało się to pod wpływem wydarzeń opisanych w Biblii jako ucieczka z nie-
woli egipskiej. Grupa uciekinierów na czele z Mojżeszem swoje uwolnienie 
przypisywać zaczęła interwencji boga Jahwe8. Zawarła z Nim przymierze, 

4 � J. Wellhausen, Prolegomena to the History of Ancient Israel, The World Publishing 
Company, Cleveland 1957, s. 345–346; E. W. Nicholson, God and His People. Co-
venant and Theology in the Old Testament, Clarendon Press, Oxford 1986, s. 3–5. 

5 � J. Wellhausen, Prolegomena…, s. 346.
6 � M. Weber, Etyka gospodarcza religii światowych, t. III, Starożytny judaizm, przeł. 

D. Motak, Nomos, Kraków, 2000, s. 123–124. Mojżesz był prorokiem, jednak in-
nym w porównaniu z ówczesnymi prorokami, przypominającymi czarowników, 
przepowiadającymi przyszłość na podstawie własnych snów. Jego wyjątkowość 
polegała na doświadczeniu epifanii, usłyszeniu głosu Boga. W tym upatrywano 
jego wyższości nad „śniącymi sny”, których wizje, zwłaszcza za czasów monar-
chii, zaczęto traktować jako podejrzane i  niepewne. O  wyjątkowości Mojże-
sza, o jego wyższości profetycznej rozstrzygał osobisty kontakt z Jahwe, udział 
w „radzie” Boga. Prorocy okresu dwóch monarchii kontynuowali ten rodzaj pro-
roctwa, ich wyrocznie oparte były na boskim nakazie czy natchnieniu, nie na 
snach i wizjach. Oparte na tych ostatnich proroctwa uznawano za nieklasyczne 
i zawodne, a samych wizjonerów za niewiarygodnych (ibidem, s. 107).

7 � Ibidem, s. 120.  
8 � Zdaniem Webera wydarzenia exodusu, pochłonięcie wojsk egipskich przez Morze 

Czerwone, jak i sam pobyt Izraelitów w niewoli egipskiej można podać w wątpli-
wość. Z drugiej jednak strony w świetle źródeł egipskich fakt, że stepowi hodow-
cy trzód w okresach zagrożenia szukali schronienia na pograniczu egipskim jako 
metojkowie nie był niczym nadzwyczajnym. Z dużym prawdopodobieństwem byli 



64

Izraelici – lud przymierza

akceptując jego dotychczasowy kult, wyrażający się między innymi w zakazie 
przedstawień wizerunków, obrzezaniu, wyroczni losowej. Zasady te stanowi-
ły rdzeń stowarzyszenia plemiennego. Zdaniem Webera ustanowione przez 
Mojżesza prawo miało przede wszystkim charakter społeczny. Mojżesz był 
więc ajsymnetą, kimś pomiędzy prorokiem a prawodawcą, którego rola po-
legała na nadaniu prawa i uwierzytelnieniu go przez Boga, by tym sposobem 
doprowadzić do złagodzenia konfliktów społecznych i wypracowania stano-
wego kompromisu9. Przykładem takiego działania było ustanowione przez 
Solona prawo „strząśnięcia ciężarów” (gr. seisachtheia)10, mające swój biblijny 
odpowiednik w roku darowania długów i przywracania wolności niewolni-
kom (Wj 21:2–6; Kpł 25:1–7; Pwt 15:1–18). Jahwe przyjmował tym samym 
również rolę boga społecznego, jego więź z Izraelitami oparta na berith za-
kładała priorytet przykazań społecznych, ofiara natomiast schodziła na plan 
dalszy. Wierzono, że była ona miła Jahwe, ale nie niezbędna. Jak podkreślał 
Weber, w epoce przedmonarchicznej nie istniała żadna instancja polityczna 
czy hierokratyczna zajmująca się składaniem ofiar w imieniu konfederacji, 
nie było też, akceptowanej przez związek, warstwy kapłańskiej11. Do czasów, 
kiedy przykazania wynikające z berith miały pierwszeństwo przed ofiarą, na-
wiązywali w epoce monarchicznej prorocy, popierani przez grupy społeczne 
żyjące w największym oddaleniu od miejsc kultowych, czyli rolników i ho-
dowców drobnej trzody12.  

Według Webera w odniesieniu do relacji wewnątrzplemiennych przymie-
rze synajskie miało zatem charakter społeczny, czy społeczno-polityczny, na-

oni potem okazyjnie zmuszani przez królów egipskich do świadczeń feudalnych 
i, przy nadarzającej się okazji, próbowali się od tych ciężarów uwolnić. Chrono-
logia imigracji i emigracji jest jednak niemożliwa do ustalenia. Weber zastrzegał 
też, że nie wszystkie plemiona Izraelitów przebywały w Egipcie i że napływały one 
falami na tereny zajordańskie z innych regionów, przystępując następnie do przy-
mierza (ibidem, s. 122–123).

9 � M. Weber, Gospodarka i  społeczeństwo. Zarys socjologii rozumiejącej, przeł. 
i wstępem opatrzyła D. Lachowska, PWN, Warszawa 2002, s. 347–348.

10 � Umorzenie długów chłopów attyckich, zaciągniętych u możnych pod zastaw ich 
gruntów. Nie mogąc ich spłacić chłopi ci tracili ziemię, która przechodziła na 
własność wierzycieli, a sami stawali się niewolnikami za długi. 

11 � M. Weber, Starożytny judaizm…, s. 132, 155.
12 � Ibidem, s. 132–133.



65

1. Prawo królem 

tomiast jeśli chodzi o związek plemienny miało ono znaczenie przede wszyst-
kim obronne. Weber przypuszczał, że podczas zgromadzeń przygotowujących 
kampanię wojenną ujawniali się prorocy (nabi, l.mn. nebiim) głoszący, że na 
czele wojsk kroczy bóg wojny Jahwe, a plemiona uczestniczące w kampanii po-
łączone są z nim przymierzem. Prowadziło to do wzmocnienia poczucia jed-
ności i braterstwa, co nie pozostawało bez wpływu na militarną efektywność. 
Stąd pierwotne znaczenie słowa Izrael jako „ludzi Boga Wojny”13. Według We-
bera przymierze synajskie było przymierzem militarnym, zawartym między 
plemionami w obliczu Jahwe i przymierzem z Jahwe jako związkowym bogiem 
wojny, pomocnikiem i sprzymierzeńcem.  

Pojęcie berith, przymierza pomiędzy Bogiem a jego ludem, do którego obie 
strony przystępują dobrowolnie, miało znaczenie unikatowe w historii i wy-
warło wieloraki wpływ na rozwój religijno-społeczny. Historia Izraelitów in-
terpretowana była w odniesieniu do tej wyjątkowej relacji łączącej ich z Bo-
giem. Jahwe wybrał ich jako swój lud i obiecał zniszczyć ich wrogów, Izraelici 
natomiast zobowiązali się przestrzegać jego przykazań, które początkowo nie 
miały jeszcze charakteru etycznego, lecz społeczny, i oddawać mu cześć jako 
bogu wojny. Do pierwotnej idei gniewnego Boga wojny z czasem dodane zo-
stały cechy łagodzące jego wizerunek, takie jak sprawiedliwość i miłosierdzie. 
Koncepcja Boga jako partnera umowy stanowiła – zdaniem Webera – element 

13  �Jahwe nadawał się na boga wojny, pierwotnie był bowiem bogiem katastrof na-
turalnych, jego pojawianiu się towarzyszyły trzęsienia ziemi, wybuchy wulka-
nu, błyskawice. Do katastrof zaliczano też plagi insektów, przede wszystkim 
szarańczy, przynoszonej przez południowo-wschodni wiatr. W  przekonaniu 
Webera Jahwe postrzegany był właśnie przede wszystkim jako bóg zarazy. Na 
tę jego pierwotną funkcję wskazuje też wężowa laska kapłanów jahwistycznych 
w  Jerozolimie. Obok budzącego trwogę wizerunku gniewnego boga, Jahwe 
w swej pierwotnej postaci był zarazem bogiem litościwym, a głównym przeja-
wem jego łaskawości był życiodajny deszcz. Deszcz, od którego zależały interesy 
będących podstawą konfederacji rolników i pasterzy, stanowił główny czynnik, 
ułatwiający przenikanie do obrazu Jahwe rysów dobrego boga natury i nieba. 
Ta sublimacja i racjonalizacja koncepcji boga w postać dobrego i mądrego za-
rządcy świata mogła dokonać się pod wpływem rozpowszechnionej wówczas na 
tym obszarze idei najwyższego boga niebiańskiego, za którego uznawany był El. 
Jednak – jak uważał Weber – aż do powrotu z wygnania babilońskiego przewa-
żał wizerunek Jahwe jako przerażającego boga katastrof, a nie boga wiecznego 
porządku (M. Weber, Starożytny judaizm…, s. 125–127).



66

Izraelici – lud przymierza

racjonalizacji religii Izraelitów, wyróżniający się na tle sąsiednich kultów bo-
gów lokalnych i funkcjonalnych oraz kultów magicznych14. 

Według Biblii posłuszeństwo przymierzu wystawione było na wiele prób, 
udziałem wędrujących po pustyni Izraelitów stawały się epizody niesubor-
dynacji i buntów. Jeden z buntów przeciwko Mojżeszowi i Prawu miał być 
tak poważny, że Bóg pokarał pokolenie, które opuściło Egipt i odmówił mu 
możliwości dotarcia do Ziemi Obiecanej (Numeri 14:20–39; Deuteronomium 
1:34–35). Również Mojżeszowi i Aaronowi nie było to dane na skutek pewnego 
nieposłuszeństwa Bogu, które nie jest jednak do końca wyjaśnione (Numeri 
20:12; Deuteronomium 3:26, 32:48–52, 34:1–4). 

Wyjście z Egiptu zapoczątkowało etap, trwający do czasów ustanowienia 
monarchii, który można określić jako izraelski związek plemienny o charak-
terze federalnym, lub – jak uważał Max Weber – konfederalnym, co wiązało 
się z przyjętym przezeń charakterem przymierza jako konceptu polityczno-
-militarnego15. O tym, że związek plemienny Izraelitów wykazywał jednak 
cechy federacji świadczy przede wszystkim uznanie wspólnego Prawa. Takie 
stanowisko reprezentował też w swoich pracach Daniel J. Elazar16. Powstawanie 
federalnego związku plemiennego rozpoczęło się po opuszczeniu Egiptu wraz 
z zawarciem przez rodzinę plemion hebrajskich przymierza synajskiego, dają-
cego początek narodowi Izraela17, który można uznać za naród polityczny. Ak-
ceptował on bowiem wartości wyrażone w Prawie. Będące treścią przymierza 
Prawo Mojżeszowe (Tora) zapoczątkowało izraelską politykę przymierza, którą 

14 � J. Love, Max Weber’s “Ancient Judaism”, [w:] The Cambridge Companion to We-
ber, ed. by S. P. Turner, Cambridge University Press, Cambridge 2000, s. 202–
203. Idea przymierza (berith) miała, zdaniem Webera, pierwotnie charakter 
utylitarny. Jako podstawa konfederacji plemion izraelskich przymierze ustano-
wione zostało nie z pobudek religijnych, lecz politycznych i służyło początkowo 
celom obronnym. Weber dowodził politycznych przyczyn zawarcia przymierza 
synajskiego w  swoim niedokończonym studium Das antike Judentum (1921). 
Jak stwierdził John Love, jest to prawdopodobnie najwybitniejsze dzieło Webe-
ra i najważniejsza część trzytomowego wydania Gesammelte Aufsätze zur Reli-
gionssoziologie (ibidem, s. 200).

15 � M. Weber, Starożytny judaizm…, passim.
16 � M.in.: D. J. Elazar, The Polity In Biblical Israel…; D. J. Elazar, S. A. Cohen, The 

Jewish Polity. Jewish Political Organization From Biblical Times to the Present, 
Indiana University Press, Bloomington 1985.

17  �D. J. Elazar, The Polity In Biblical Israel…, s. 33.



67

1. Prawo królem 

Daniel J. Elazar traktuje jako pierwowzór federalnego systemu politycznego 
(hebr. berith, łac. foedus – przymierze). Ideę federalną charakteryzuje jedność 
w różnorodności, co w pewnej mierze można odnieść do plemion hebrajskich, 
różnych pod względem zwyczajów i samodzielnych w zakresie swoich spraw 
wewnętrznych. Rządy plemienne współistniały ze swoistym „przywództwem 
federalnym”, które w okresie po wyjściu z Egiptu sprawował Mojżesz, a po nim 
Jozue. W okresie późniejszym, zwłaszcza tuż przed ustanowieniem monarchii, 
związek plemienny nie dysponował żadnym „rządem” i wykazywał bardziej 
cechy konfederacji. Jak uważał Daniel J. Elazar, w świetle przekazu biblijnego 
Mojżesz był kimś w rodzaju charyzmatycznego „bożego premiera” lub „po-
średnika” (hebr. Eved Adonai). Z Biblii wiemy, że podobny status miał tylko Jo-
zue18. Przekazywanie boskich instrukcji poszczególnym plemionom należało 
do osób, które biblijna tradycja nazywa starszymi (hebr. zekenim) i sędziami 
(hebr. shofetim). Przekaz polityczny miał także odwrotny, oddolny charakter. 
Eved Adonai odbywali spotkania ze zgromadzonym ludem Izraela, łącznie 
z kobietami i dziećmi, ze zgromadzeniem mężczyzn zdolnych do walki zbroj-
nej, ad hoc ze starszyzną i przywódcami plemiennymi.  

Izraelska jedność polityczna miała odmienny charakter od otaczających ją 
ówczesnych systemów politycznych. Tworzony przez plemiona (hebr. šēvet) 
ēdâh stanowił pierwszy obszar rządzenia, powiedzielibyśmy dziś – poziom 
„federalny”. Każde z plemion składało się z szeroko rozumianych rodzin czy 
gospodarstw domowych i zachowując autonomię w sprawach wewnętrznych, 
stanowiło regionalny (pośredni) poziom rządzenia. Po osiedleniu się w kraju 
Kanaan najbardziej widoczną formą lokalnej organizacji było ir, czyli miasto, ze 
swoim własnym zgromadzeniem i sądem19. Jak uważał Daniel J. Elazar, jeszcze 
za życia Mojżesza zapoczątkowany został podział uprawnień, który w okresie 
Drugiej Świątyni, po powrocie z wygnania babilońskiego (VI w. p.n.e.), zaczę-
to określać jako trzy korony (hebr. ketarim). Terminem keter określano sfery, 
pomiędzy które dzielono władzę ēdâh (synonimem ketarim był knesset – he-
brajskie tłumaczenie aramejskiego kenishta, które jest tłumaczeniem biblijnego 
ēdâh). W traktacie Talmudu Pirke Awot (4:1) wyodrębnione są trzy ketarim: ke-
ter torah odnosząca się do władzy boskich pośredników, przynoszących ludo-
wi słowo Boga (prorocy, mędrcy i późniejsi rabini); keter kehunah obejmująca 

18 � Ibidem, s. 33–34.
19  �D. J. Elazar, S. A. Cohen, The Jewish Polity…, s. 13.



68

Izraelici – lud przymierza

władzę kapłanów, polegającą na komunikowaniu Bogu potrzeb i próśb ludu; 
keter malkhut (królewskość), która odnosi się nie tylko do królewskości, ale 
ogólnie – do władzy politycznej (królowie, starsi, sędziowie)20. 

Według przekazu biblijnego Mojżesz przed swoją śmiercią odnowił przy-
mierze w opanowanym przez Izraelitów kraju Moabu, który stanowił przed-
sionek Ziemi Obiecanej (Deuteronomium 29). Zwołał lud, łącznie z kobietami 
i dziećmi, w celu złożenia ponownej deklaracji posłuszeństwa Prawu: 

I tak przestrzegajcie słów przymierza tego, i spełniajcie je, aby się wam 
szczęściło we wszystkiem, co czynić będziecie. Stoicie dziś wszyscy przed 
obliczem Wiekuistego, Boga waszego: naczelnicy pokoleń waszych, starsi, 
urzędnicy wasi, wszyscy mężowie Israela: dzieci wasze, żony wasze i obcy, 
który w obozie twoim; od rąbiącego drwa do czerpiącego wody twoje. Abyś 
wszedł w przymierze Wiekuistego, Boga twojego, i w zaprzysiężoną umowę 
z Nim, którą Wiekuisty, Bóg twój, zawiera z tobą dziś. Aby cię ustanowił 
dzisiaj ludem Swym… (Deuteronomium 29:8–12). 

Również Jozue odnowił przymierze podczas zgromadzenia starszyzny 
plemiennej w Sychem (Joz 24). Prawdopodobnie nie wszystkie plemiona izra-
elskie przebywały w Egipcie, skąd zostały wyprowadzone przez Mojżesza. 
Część z nich mogła zamieszkiwać w Kanaanie i z przybyszami z Egiptu po-
łączyła się znacznie później. Nie uczestniczyła zatem w zawarciu przymierza 
synajskiego. Zwołanie przedstawicieli plemion izraelskich do Sychem miało 
na celu odnowienie przymierza, ale, być może, również przystąpienie do nie-
go części Izraelitów, która nie przebywała w Egipcie. Może o tym świadczyć 
mowa Jozuego przypominająca dotychczasowe wydarzenia, będące udzia-
łem Izraelitów. Istnieje podstawa do przypuszczenia, że ukonstytuowanie się 
Izraela jako narodu było zatem dwuetapowe, poprzez przymierza na Synaju 
i w Sychem, przy czym to pierwsze implikowało drugie, choć nie było z nim 
tożsame21. 

Osiedlanie się Izraelitów w Kanaanie trwało ponad dwa wieki (około 1280–
1200 do 1020–1004 p.n.e.). W Księdze Jozuego możemy jednak przeczytać 
o szybkim, obfitującym w efektowne zwycięstwa, zdobyciu tej krainy. Bada-

20  �D. J. Elazar, The Book of Judges: The Israelite Tribal Federation and Its Discon-
tents, http://www.jcpa.org/dje/articles/judges.htm [data dostępu: 13.09.2011]. 

21 � E. Voegelin, Izrael i Objawienie, przeł. M. J. Czarnecki, Warszawa 2014, s. 218.



69

1. Prawo królem 

nia archeologiczne nie potwierdzają triumfu Izraelitów. Według historyków 
i archeologów zmiany ludnościowe w Kanaanie u schyłku drugiego tysiącle-
cia p.n.e. były procesem długotrwałym, a Izraelici nie byli jedynymi plemio-
nami w nich uczestniczącymi. Według Biblii w krwawym podboju kraju Ka-
naan przez Izraelczyków znacząca rola przypadła Jozuemu, namaszczonemu 
przez Mojżesza na swego następcę. Według świadectwa biblijnego podbój ziemi 
Kananejczyków był tak udany w oczach najeźdźców, że ci przypisywali swój 
sukces boskiej interwencji oraz opiewali go w poetyckich pieśniach. Jeszcze 
nie tak dawno byli przecież błąkającymi się po pustyni wędrowcami, podczas 
gdy ludy kananejskie znały się na budownictwie, garncarstwie i uprawie roli22. 
Pięcioksiąg powstał najprawdopodobniej w VI–V w. p.n.e, a księgi Rodzaju czy 
Jozuego być może jeszcze później, pomiędzy III a II w. p.n.e. Uwzględnienie tej 
teorii może tłumaczyć wizerunek okresu kananejskiego w narracji biblijnej. 
Z perspektywy czasu izraelskie osadnictwo w Kanaanie rzeczywiście mogło 
być postrzegane jako cud.

Wraz z rozwojem osadnictwa Izraelici zaczęli nazywać Kanaan Krajem 
Izraela (Eretz Yisrael) i postrzegać go w charakterze „świętego kraju”, „dzie-
dzictwa Boga”, „ojczyzny ludu przeznaczonego do chwały bożej”, aby tym sa-
mym zaznaczyć odmienność zasiedlonej ziemi od ziem należących do ludów 
sąsiadujących, różniących się od pobożnych, monolatrycznych Izraelitów. Wy-
parcie przez tych ostatnich ludów zamieszkujących dotychczas ziemię Kanaan 
usprawiedliwiano „obrzydliwymi moralnie” zachowaniami. Wśród Izraelitów 
istniała świadomość, że jeśli będą postępować podobnie łamiąc Prawo, spotka 
ich ten sam los – zostaną pozbawieni swej ziemi. W okresie późniejszym nie-
ustannie przypominali im o tym prorocy23. 

Trudno jednoznacznie określić charakter izraelskiego związku plemienne-
go, wykazywał on cechy zarówno federacji, jak i konfederacji. Za federacyjnoś-
cią przemawia fakt posiadania przez Izraelitów prawa pozytywnego – Tory, 
którą z pewnymi zastrzeżeniami można potraktować jako izraelską konstytu-
cję. Rolę parlamentu federacji odgrywało zgromadzenie starszyzny plemien-
nej, choć zaznaczał się brak unifikującego organu wykonawczego, instytucji 
o funkcjach podobnych do tych, jakie w początkach istnienia izraelskiej poli-
tyczności sprawował Mojżesz. Fakt ten w okresach rozluźnienia więzi między-

22 � H. Graetz, History of the Jews, Vol. 1, Philadelphia 1891, s. 39–40. 
23 � Ibidem, s. 40–42.



70

Izraelici – lud przymierza

plemiennych mógł upodabniać izraelski związek do konfederacji, współdzia-
łającej jedynie w celach militarnych. Ta główna słabość izraelskiego związku 
plemiennego w połączeniu z narastającym zagrożeniem zewnętrznym zade-
cydowała o jego przekształceniu w monarchię. 

2. Król pod prawem   

Okres tworzenia scentralizowanej państwowości izraelskiej jest w Biblii opisany 
bardziej szczegółowo w porównaniu z okresem wcześniejszym. Znajduje od-
zwierciedlenie w księgach: 1 i 2 Samuela, 1 i 2 Królewskiej oraz 1 i 2 Kronik. 
Okres przejściowy, kiedy Izraelici wahali się pomiędzy dotychczasową formą or-
ganizacji politycznej a ustrojem monarchicznym, opisuje Księga Sędziów. 

Księga Sędziów opowiada o tym, jak w warunkach nieustannych zmagań 
z plemionami kananejskimi Izraelici zachowywali swą polityczność w postaci 
federacyjnego związku plemiennego i zarazem zdawali sobie sprawę z ogra-
niczeń takiego sposobu rządzenia w obliczu zagrożenia zewnętrznego. Wraz 
z narastaniem groźby inwazji ze strony Filistynów federacyjny związek ple-
mienny ewoluował w kierunku monarchii. Zapatrując się na przykłady sąsied-
nich ludów, rządzonych przez królów, cześć Izraelitów sądziła, że monarchia 
zagwarantuje bezpieczeństwo wszystkim plemionom. Nie bez racji uważała, 
że poszczególne plemiona przypominają, łatwe do złamania, pojedyncze ga-
łązki wikliny, że ściślejsza niż dotąd integracja uczyni je zdolnymi do stawienia 
oporu wrogom. Nie brakowało jednak przeciwników takiego sposobu myśle-
nia, widzących w ustanowieniu monarchii niewdzięczność i nieposłuszeństwo 
wobec Jahwe – jedynego króla, wskazujących również na zagrożenia, jakie dla 
ludu izraelskiego mogła stanowić władza królewska. Od początku widoczna 
była więc wyraźna ambiwalencja Izraelitów w stosunku do monarchii, wyra-
żali oni nadzieje na ocalenie przed obcym zniewoleniem, ale zarazem nie kryli 
swych obaw i nieufności w stosunku do władzy monarszej. Jak zauważał Eric 
Voegelin, stowarzyszone plemiona Izraela mogły dojść do wniosku, że aby za-
pewnić podbojowi Kanaanu trwałość potrzebna była skuteczniejsza, bardziej 
scentralizowana władza królewska. Jednak ustanowienie królestwa prowadzi-
ło nieuchronnie do konfliktu między Izraelem jako szczególnym ludem pod 
rządami Boga a Izraelem, który wzorem innych ludów pragnął powołania 
króla. Ustanowienie królestwa stanowiło odstępstwo od reprezentowanego 



71

2. Król pod prawem   

dotychczas przez Izraelitów sensu, polegającego na ukształtowaniu się Izrae-
la jako społeczeństwa politycznego (ludu) za sprawą przymierza synajskiego 
i jego osiedleniu się w ziemi Kanaan oraz na posłuszeństwie wywiedzionym 
z przymierza nakazom, w tym uznaniu Jahwe za jedynego króla. Od czasów 
uformowania się monarchii reprezentantami i obrońcami owego sensu stawali 
się prorocy. Za sprawą ich nauczania, po niewoli babilońskiej możliwe było 
powstanie żydowskiej wspólnoty odnoszącej się do Boga, która do życia nie 
potrzebowała już ani monarchy, ani krainy Kanaan24.

Proces zmiany reżimu politycznego Izraelitów odzwierciedlają 1 i 2 Księga 
Samuela, opisujące okres mniej więcej pomiędzy 1070 a 950 r. p.n.e. Księga 
pierwsza przedstawia militarne niepowodzenie w obronie starego ustroju fede-
racji plemiennej, sędziowanie Samuela oraz ustanowienie rządów Saula. Księga 
druga jest poświęcona panowaniu Dawida. Opis pierwszej próby stworzenia 
monarchii odnajdujemy w Księdze Sędziów, omawiającej okres przejściowy. 
Dowiadujemy się, że sędzia Gedeon odmówił przyjęcia powierzonej mu god-
ności królewskiej, uzasadniając to wyłącznym prawem Boga do rządzenia lu-
dem Izraela25. Postawa Gedeona wydaje się wyrażać obawy Izraelitów wobec 
monarchii, co dobitnie potwierdził przykład Abimeleka (Sdz 9), syna Gedeo-
na i jego nałożnicy (nazywanej niekiedy przez Izraelitów drugorzędną żoną), 
pochodzącej z miasta Sychem. Abimelek nakłonił mieszkańców Sychem do 
obwołania go królem, przy czym, by unicestwić ród Gedeona, zamordował 
siedemdziesięciu potomków swego ojca. Po trzech latach Sychemici wypowie-
dzieli Abimelekowi posłuszeństwo, a on sam zginął podczas oblegania miasta 
Tebes, kiedy jedna z kobiet zrzuciła mu na głowę kamień żarnowy. Hańbiąca 
śmierć z rąk kobiety zadana Abimelekowi dopełniła niegodnego obrazu sa-
mozwańczego króla bratobójcy, który w istocie królem nigdy nie był. Jedyny 
ocalały z masakry syn Gedeona – Jotam gromił Sychemitów za to, że powierzyli 
władzę Abimelekowi i przestrzegał ich przed niebezpieczeństwami monarchii, 
broniąc zarazem pamięci swego ojca, który godności królewskiej nie przyjął. 
Od niego pochodzi słynna bajka dydaktyczna o drzewach próbujących ustano-
wić nad sobą króla. W opowieści tej drzewo oliwne, figowiec i winorośl odmó-
wiły przyjęcia oferowanej im władzy królewskiej, argumentując, że celem ich 

24 � E. Voegelin, Izrael i Objawienie…, s. 213–227. 
25 � „Nie ja będę panował nad wami ani mój syn. Pan będzie panował nad wami!” 

(Sdz 8:23)



72

Izraelici – lud przymierza

istnienia jest wydawanie owoców, nie „kołysanie się ponad innymi drzewami”. 
Tylko krzak cierniowy wyraził zainteresowanie i przemówił: „Jeśli naprawdę 
chcecie mnie namaścić na króla nad sobą, przybywajcie, by chronić się w moim 
cieniu! A jeśli nie, niech z krzaka ciernistego wyjdzie ogień i spali cedry Liba-
nu!” (Sdz 9:7–21) Opowieść Jotama może uchodzić za obronę dotychczasowej 
politycznej organizacji Izraelitów – federalnego ładu plemiennego. Płynie z niej 
przestroga przed monarchią, przesłanie, że król nie zawsze wychodzi naprzeciw 
oczekiwaniom ludu, co więcej, że pojedynczy człowiek nie jest na tyle mądry 
i sprawiedliwy, by sprostać trudom i pokusom rządzenia. Symbolem tych nie-
bezpieczeństw jest krzak ciernisty, który akceptuje propozycję przyjęcia tronu, 
pod warunkiem, że wszystkie drzewa schronią się w jego cieniu, czyli będą mu 
absolutnie posłuszne. Karą za brak lojalności będzie ich unicestwienie. Absur-
dalny warunek, by drzewa, w tym dostojne drzewo cedrowe, chroniły się w cie-
niu karłowatego krzaka ciernistego, jest przestrogą, że król może okazać się 
człowiekiem próżnym i okrutnym, podobnym do krzaka ciernistego tyranem. 
Wyrazem ambiwalencji postaw Izraelitów, widocznej w Księdze Sędziów oraz 
w 1 i 2 Księdze Samuela, są z jednej strony utyskiwania na panującą anarchię 
(„W tym czasie w Izraelu nie było króla i każdy czynił to, co uważał za słuszne” 
Sdz 17:6) i rodzące się w związku z tym tendencje monarchiczne (postawa Sy-
chemitów), z drugiej –  strach i podejrzliwość w stosunku do monarchii. 

Izraelici zaczęli rozważać ustanowienie centralnej władzy królewskiej do-
piero w obliczu niebezpieczeństwa ze strony Filistynów26. Ci ostatni pochodzili 
prawdopodobnie z wysp Morza Egejskiego, stąd nazywano ich Ludźmi Morza. 
Zasłynęli złupieniem Krety z tego co zostało po kulturze minojskiej oraz na-
jazdem na Egipt. Bardzo wojowniczy, dysponujący bronią z żelaza, należeli do 
najbardziej agresywnych ludów w epoce późnego brązu. Gdy faraon Ramzes III 
z XIX dynastii przepędził ich z Egiptu w 1192 r. p.n.e. Pelisztim, jak nazywa 
ich Biblia hebrajska (arab. Filastin), udali się na północny wschód i osiedlili na 

26 � Julius Wellhausen uważał, że ustanowienie monarchii było konieczne nie tylko 
ze względu na zagrożenie filistyńskie, ale także z powodów religijnych. Istnienie 
monarchii ze stolicą, będącą siedzibą władcy i zarazem centralnym miejscem 
kultu, przydawało wierze w jedynego Boga siły i prestiżu, stawało się nieodzow-
ne, jeżeli Jahwe nie miał stać się bogiem roli i bydła. By kult mógł się rozwijać 
i wzbogacać, potrzebne były pieniądze z podatków na utrzymanie kapłanów. 
Zaprowadzać podatki i skutecznie je egzekwować mógł tylko scentralizowany 
ośrodek władzy (J. Wellhausen, Prolegomena…, s. 412–414).



73

2. Król pod prawem   

wybrzeżu (dzisiejsza Palestyna). Zbudowali tam pięć dużych miast: Askalon, 
Aszdod, Ekron, Gat i Gazę. Po pokonaniu tamtejszych Kananejczyków, około 
roku 1050 p.n.e., ruszyli w głąb lądu, na wyżyny opanowane wówczas przez 
Izraelitów. Najbardziej ucierpiało plemię Benjamina, które stanęło na czele 
oporu27. Sytuacja zewnętrzna wpływała istotnie na zmianę sposobu sprawowa-
nia władzy przez Izraelitów, choć zmiany te sami zainteresowani przyjmowali 
niechętnie. W budowaniu monarchii kluczową rolę odegrali prorocy, będący 
kontynuatorami Eved Adonai, występujący jako obrońcy ludu. Jak wierzono, 
za ich pośrednictwem Bóg przekazywał Izraelitom swoje polecenia i przestrogi. 
Na starożytnym Bliskim Wschodzie prorokowanie było zjawiskiem powszech-
nym, jednak wśród Izraelitów prorok pozostawał kimś więcej niż człowiekiem 
przepowiadającym przyszłość. Pełnił funkcje duchowe, decydował w sprawach 
religijnych, a tym samym również politycznych. Najistotniejsze jest jednak to, 
że niemal od samego początku prorocy przywiązywali większą wagę do tre-
ści niż do form religii. Wskazywali na bezowocność późniejszych praktyk ka-
płanów wobec niedostatku ich treści duchowej. Prorocy zapoczątkowali jeden 
z najważniejszych wątków żydowskiej historii, byli tymi, którzy przebywali 
z ludem, bronili go, ale i strofowali, a przede wszystkim apelowali do sumień 
rządzących. Biblia jest opowieścią o konflikcie proroków z królami, o nieustan-
nym napięciu istniejącym pomiędzy religią (sumieniem) a władzą. Ustanowie-
nie izraelskiej monarchii uwidacznia ów konflikt. 

Samuel, syn Elkana i jego drugiej żony Anny, jest ostatnim, dwunastym sę-
dzią i pierwszym z proroków. Powołanie go (1Sm 3) zmieniło życie nie tylko jego 
samego, dało też początek wydarzeniom ważnym dla całego ludu izraelskiego. 
Jego przywództwo przypadło na ekstremalnie trudny okres walk Izraelitów 
z Filistynami, którzy zniszczyli Szilo, miejsce zgromadzeń izraelskiej federacji, 
pogłębiając proces jej dezintegracji. Sędziowie, pełniący funkcję przywódców 
upadającego związku plemiennego i zarazem kapłańskich opiekunów sanktu-
arium w Szilo, utracili swoje dawne znaczenie. Eli, główny kapłan Szilo, zmarł, 
a jego rodzina zginęła nie pozostawiając spadkobierców mogących przejąć naj-
wyższe kapłaństwo. Dopiero dwa pokolenia później Dawid powierzył kapłań-
stwo Abiatarowi i Zadokowi, zresztą wakat w zakresie kapłaństwa pomógł mu 

27 � P. Johnson, Historia Żydów, wyd. 2, poprawione, Wydawnictwo Platan, Kraków 
2000, s. 59–60.



74

Izraelici – lud przymierza

w konsolidacji władzy w Jerozolimie28. Samuel starał się katalizować narodową 
jedność w sposób tradycyjny. Nawiązując do czasów Mojżesza i Jozuego dążył 
do przywrócenia federacji plemiennej w zreformowanej formie, z silnym przy-
wództwem (zapewne swoim), i ustanowienia jej nowego sanktuarium w Mispie. 
Prawdopodobnie sądził, że federacja plemienna była optymalnym i dostatecz-
nie silnym ustrojem. Skoro umożliwiła podbicie kraju Kanaan, odpowiednio 
zreformowana mogła również odeprzeć najazdy filistyńskie. Samuel chciał 
zapewne dla siebie i swoich następców podobnej roli, jaką odgrywali Mojżesz 
i Jozue, jednak ani on, ani jego synowie nie dowiedli swoich możliwości wobec 
tego wyzwania. Wówczas Izraelici coraz mocniej zaczęli domagać się wprowa-
dzenia monarchii. Samuel opierał się tym postulatom, niewykluczone, że z po-
wodu osobistej niechęci wobec potencjalnego monarchy29. Józef Flawiusz pisał, 
że nienawidził królów z racji swej wrodzonej prawości, a „był rozmiłowany we 
władzy najgodniejszych”30. Gdy Izraelici zwrócili się do niego jako do sędziego, 
aby ustanowił im króla (1Sm 8:4–5), odniósł się do tej prośby niechętnie. Za-
słaniał się argumentem, że oznaczała ona faktycznie odrzucenie władzy Boga. 
Przestrzegał przed konsekwencjami rządów monarchicznych w postaci służby 
wojskowej, ciężkiej pracy na rzecz dworu, danin i podatków, przypomniał także, 
że po wprowadzeniu monarchii nie będzie już możliwości powrotu do dawnego 
porządku31. Wobec żądań ludu Samuel znalazł odpowiedniego kandydata, prze-

28  �D. J. Elazar, Dealing with Fundamental Regime Change: The Biblical Paradigm of 
the Transition from Tribal Federation to Federal Monarchy Under David, http://
www.jcpa.org/dje/articles2/regimechange.htm [data dostępu: 6.07.2011]. 

29 � Ibidem.
30 � J. Flawiusz, Dawne dzieje Izraela, z języka greckiego przeł. Z. Kubiak, J. Rado-

życki, komentarzem opatrzył J. Radożycki, cz. 1, Oficyna Wydawnicza Rytm, 
Warszawa 2001, ks. VI, r. 3, 36. 

31 � „Takie są prawa króla, który będzie nad wami panował: Weźmie sobie niektórych 
waszych synów, aby powozili wozami bojowymi, dosiadali koni i biegali przed jego 
własnym powozem. Niektórych zrobi tysiącznikami i pięćdziesiątnikami. Innym 
każe orać jego rolę i zbierać jego zboże, wytwarzać zbroję i sprzęt do wozów. Weź-
mie też wasze córki i każe im wyrabiać pachnidła, gotować i wypiekać pieczywo. 
Odbierze wam najlepsze pola, winnice, ogrody oliwne i da swoim sługom. Zabierze 
wam niewolników i niewolnice, jak też najdorodniejszych młodzieńców, a nawet 
wasze osły weźmie i wykorzysta do swoich robót. Zażąda dziesiątej części z wa-
szych trzód, a wy sami staniecie się jego niewolnikami. Wtedy będziecie zanosić 
skargi na waszego króla, któregoście sobie wybrali, ale Pan was nie wysłucha” (1Sm 



75

2. Król pod prawem   

kazał mu boże błogosławieństwo i przyprowadził przed zgromadzenie ludu, by 
to go zaaprobowało. Kandydatem tym był rolnik Saul, wówczas jeszcze człowiek 
przyzwoity i odważny. Możliwe, że Samuel sądził, iż wprawiony w bojach Saul 
przejmie przywództwo wojskowe, podczas gdy zwierzchnictwo polityczne po-
zostanie w jego rękach jako proroka. Zamiary Samuela potwierdza fakt, że Saul 
był wodzem Benjaminitów walczących z Filistynami, a samo plemię Benjamina 
uchodziło za najmniejsze spośród plemion izraelskich. Ród Saula również ni-
czym szczególnym się nie wyróżniał. Dążąc do zachowania ducha plemiennej 
federacji Samuel jako prorok wybrał Saula bardziej jako nagid’a, czyli bożego na-
miestnika, niż jako króla (melekh)32. Ustanowienie władzy nagid’a dokonało się 
poprzez przymierze zawarte przez Samuela z Bogiem i ucztę ofiarną (1Sm 9:11–
26). Przekazanie przez Samuela części władzy przybyłemu do Suf Saulowi przed-
stawione zostało symbolicznie jako przydzielenie mu udźca, pozostawionego 
dla niego z uczty ofiarnej33. Na zwołanym zgromadzeniu (ēdâh) przedstawicieli 

8:11–18). Nawykłym do samorządności plemiennej Izraelitom wizja przyszłości, 
jaką roztoczył przed nimi Samuel, mogła wydawać się przykra. Nie znali danin 
i służby na rzecz centralnego ośrodka władzy, monarchia ze stałymi siłami wojsko-
wymi i dworem była im obca. Dosiadanie koni też nie współgrało z naturą Izraeli-
tów, koń kojarzył im się z raczej z ludami sąsiednimi, np. Egipcjanami, od których 
się dystansowali, albo których się bali. Korzystali głównie z siły osłów i bydła. 

32 � Przez cały okres izraelskiej monarchii pojęcia nagid i melekh przewijały się jako 
synonimy. W  odniesieniu do Boga i  jego proroków król izraelski był bożym 
rządcą (nagid), natomiast w odniesieniu do ludu – królem (melekh) (D. J. Elazar, 
Dealing with Fundamental Regime Change…).

33 � „Następnie Samuel rozkazał kucharzowi. »Podaj porcję mięsa, którą kazałem ci 
zachować«. Kucharz przyniósł więc przyprawiony udziec i położył przed Saulem. 
Wtedy Samuel powiedział do Saula: »Oto masz przed sobą porcję, którą zachowa-
liśmy dla ciebie«” (1Sm 9:23–24). Można to interpretować jako część władzy przy-
dzieloną Saulowi w następstwie przymierza, jakie Samuel zawarł z Bogiem. Jak 
wiemy, słowo berith wywodzi się od czynności cięcia, co miało związek z cięciem 
i  dzieleniem na dwie części zwierzęcia, pomiędzy którymi przechodziły strony 
zawierające przymierze (Genesis 15:9–10) (http://www.biblestudytools.com/dic-
tionaries/eastons–bible–dictionary/covenant.html [data dostępu: 14.12.2014]). Opis 
zawierania przymierza znajdujemy także w mowie Boga skierowanej do Jeremia-
sza: „Z tymi, którzy złamali przymierze ze Mną, nie dochowując umowy, postąpię 
jak z cielcem, którego oni w mojej obecności przerąbali na dwie części i przeszli 
między nimi. Tych, którzy przeszli między częściami cielca – książąt Judy, książąt 
Izraela, dworzan, kapłanów i cały lud – wydam w ręce wrogów…” (Jr 34:18–19). 



76

Izraelici – lud przymierza

plemion w Mispie (nowej „stolicy” federacji) zawarte zostało przymierze pomię-
dzy Saulem, namaszczonym wcześniej przez Samuela, a ludem izraelskim. Dzia-
łający z ramienia Boga Samuel przedstawił Saulowi do zaaprobowania warunki 
rządzenia, potwierdzające Prawo34. Według relacji Biblii odbyło się święte loso-
wanie, w którym Bóg potwierdził swój wcześniejszy wybór za pośrednictwem 
Samuela: los padł na plemię Benjamina, na ród Matriego i w końcu na Saula, 
syna Kisza. Przy okazji Samuel ponownie wypomniał Izraelitom, że akceptu-
jąc władzę Saula jako króla zakwestionowali rządy Boga – najlepszego z królów 
(1Sm 10). Izraelici – twierdził – zapomnieli o Jego dobrodziejstwach, o wolności, 
którą obdarzył ich jako lud i o poskromieniu ich wrogów. Król – człowiek będzie 
ich natomiast traktował 

[…] jak bydło i dogadzał wszystkim swoim namiętnościom, nie hamując 
swej władzy żadnym wędzidłem; nie będąc stwórcą rodzaju ludzkiego, nie 
zatroszczy się on o zachowanie go przy życiu, jak czyni to tylko Bóg, gorli-
wie dbający o swe własne dzieło35.

Nie wszyscy Izraelici wyrażali zadowolenie z wyboru, plemiona z półno-
cy nie były przekonane do osoby pochodzącego z południa Saula. Można tak 
zinterpretować wers z 1 Księgi Samuela: gdy po zakończonym zgromadzeniu 
rozchodzono się, pod adresem Saula padły słowa: „»To ten ma nas wybawić?« 
Ci więc wzgardzili Saulem i nie złożyli mu darów. Saul jednak zachował się tak, 
jakby niczego nie słyszał” (1Sm 10:27). Istniejące wątpliwości co do osoby Saula, 
wydaje się, zostały rozwiane po spektakularnym zwycięstwie, jakie odniósł on 
nad Ammonitami (1Sm 11:1–11). 

Wtedy Izraelici powiedzieli do Samuela: „Kto mówił, czy Saul ma być na-
szym królem? Dajcie nam tych ludzi, żebyśmy ich pozabijali”. Saul jednak 
odpowiedział: „W tym dniu nikt nie umrze, bo dziś Pan pozwolił Izraelowi 
odnieść zwycięstwo” (1Sm 11:12–13). 

Saul postąpił więc roztropnie okazując łaskę swoim przeciwnikom, mógł 
sobie tym zaskarbić sympatię nieprzekonanych Izraelitów i jeszcze bardziej 

34  �D. J. Elazar, Dealing with Fundamental Regime Change…
35 � J. Flawiusz, Dawne dzieje Izraela…, ks. VI, r. 4, 61.



77

2. Król pod prawem   

umocnić swoją pozycję. Podjęta przez Samuela próba utrzymania dawnego 
ustroju, nie trwała zatem długo, ostatecznie zmuszony został do podjęcia kro-
ków, prowadzących do ustanowienia prawdziwej monarchii. Zwołał zgroma-
dzenie, tym razem w Gilgal, miejscu, gdzie znajdowało się sanktuarium z Arką 
Przymierza, by „w obecności Pana” lud ponownie złożył swą deklarację. Tam 
Izraelici ostatecznie i uroczyście obwołali Saula królem (melekh) (1Sm 11:14–
15), zapoczątkowując nowy ustrój – monarchię36. W ustanowieniu monarchii 
dostrzegali szansę na wzmocnienie przed zagrożeniem zewnętrznym, wzoru-
jąc się na ówczesnych królestwach ościennych, jednak od tych ostatnich mo-
narchia izraelska zasadniczo się różniła. W założeniach opierać się miała nie 
na sile i osobistej woli monarchy, lecz na ludowej zgodzie i Prawie, będącym 
wykładnią opartego na przymierzu synajskim wyjątkowego związku Izraeli-
tów z Bogiem. Samuel wypominał swoim współwyznawcom, że ustanowienie 
monarchii równało się postawie „niegodziwości względem Pana” (1Sm 12:17), 
zakładało bowiem, że nadzieję na bezpieczeństwo, miast w dotychczasowej 
opatrzności Jahwe, pokładać należy we władzy człowieka. Bóg usłuchał ich 
próśb – twierdził – tylko po to, by otworzyć oczy ludu izraelskiego na jego pychę 
i niewdzięczność, by poprzez doświadczenie opresyjnego charakteru władzy 
królewskiej, nauczyć go pokory. Izraelici, w tym ich król, pozostawali w relacji 
przymierza z Bogiem i jego Prawem, ustanowienie władzy królewskiej nie po-
winno niczego w tej kwestii zmienić. Monarchia izraelska miała być wyjątko-
wym przykładem starożytnej „korony pod prawem”. 

Saul sprawował rządy nad wszystkimi plemionami prawdopodobnie w okre-
sie pomiędzy rokiem 1040–1030 a 1010 p.n.e. Godność królewską i wynikającą 
z niej odpowiedzialność potraktował bardzo poważnie, co Samuelowi nie było 
na rękę. Wystarczyły dwa nieporozumienia między nimi i prorok publicznie 
odrzucił Saula jako nagid’a/melekh’a. Choć Saul starał się sprostać wyzwaniom 
sprawowania władzy, z czasem odpowiedzialność ta przerosła jego możliwości. 
Rządzenie utrudniała mu niechęć Samuela wobec jego osoby oraz intrygi na 
formującym się dworze, zwłaszcza po pojawieniu się tam Dawida. Saul próbo-
wał się bronić rozszerzając zakres swojej władzy, przejmując funkcje kapłańskie. 
W obliczu zbliżających się wojsk filistyńskich, nie czekając na proroka Samuela, 

36 � Ustanowienie monarchii potwierdza najstarsza inskrypcja izraelska z Chirbet 
Qejafa zob. więcej: E. Lipiński, Najstarsza inskrypcja hebrajska, „Studia Judai-
ca” 2011, Vol. 14, nr 1, s. 143–150.  



78

Izraelici – lud przymierza

złożył ofiarę całopalną (1Sm 13:3–14). Nie tylko dopuścił się uzurpacji, ale po-
traktował również ofiarę instrumentalnie, jako magiczny akt mający zjednać, 
niejako „na życzenie”, łaskawość Boga. Samuel piętnował tego rodzaju religij-
ność, opartą na przywiązaniu do rytuału i zewnętrznych ofiar, którym nie towa-
rzyszyła szczera intencja i posłuszeństwo Bogu. Oburzenie Samuela wywołało 
też samodzielnie zinterpretowanie Prawa przez Saula (1Sm 15:7–9), co pozo-
stawało w domenie prorockiej, i wynikające stąd niewłaściwe zachowanie jego 
wojsk wobec pokonanych miast kananejskich. Wierząc w magiczną moc gestów 
religijnych Saul złożył w imieniu swych żołnierzy, także tych nieobecnych, ślub 
postu, co w sytuacji wojennych zmagań z Filistynami nie było roztropne, i gdy 
na zadawane przez Saula pytania Bóg nie odpowiadał kapłanowi poprzez święte 
losy, król oskarżył wojsko o złamanie ślubu, a tym samym o przyczynienie się 
do utraty bożej przychylności. „Winowajcą” okazał się jego syn Jonatan, który 
– nie wiedząc o złożonym przez ojca ślubie – spróbował leśnego miodu. Saul 
bez wahania wydał na niego wyrok śmierci, chcąc przywrócić swoją, jak sądził, 
naruszoną relację z Bogiem. Wojsko stanęło jednak w obronie Jonatana (1Sm 
14:24–30, 36–45), buntując się przeciw woli królewskiej. 

Saul poległ w bitwie z Filistynami, choć jeszcze za jego życia do objęcia 
władzy szykował się Dawid. Zginął także Jonatan, co zniweczyło możliwość 
ciągłości dynastycznej. Saul nie zdołał zjednoczyć wokół siebie Izraelitów, co 
wynikało z ograniczonych możliwości jego osoby oraz z braku osobistej przy-
bocznej armii jako zaplecza militarnego37. Biblia kładzie nacisk na negatywny 
wymiar jego rządów od strony moralnej, pokazuje, jak staczał się w odmęt sza-
leństwa i zbrodni, jak utracił zaufanie kapłanów (na jego rozkaz kapłani z Nob, 
którzy poparli Dawida, zostali zamordowani (1Sm 22:11–23) i – co najważniej-
sze – proroka Samuela. Ten niemal od początku i niejednokrotnie ganił króla, 
gdy tylko dostrzegł jego ambicję bycia samodzielnym władcą. Głos proroka 
Samuela – jak mówi Biblia – był opinią samego Boga, gdyż „[…] Pan pożało-
wał, iż ustanowił Saula królem nad Izraelem” (1Sm 15:35). Kiedy Saul zaczął 
lekceważyć ograniczenia swej władzy, Samuel mocniej akcentował swoją rolę 
jako proroka, powołanego do obserwacji władzy cywilnej w kwestii zgodności 
jej działań z Prawem. Odtąd napięcie pomiędzy królem a prorokiem stało się 
trwałą cechą epoki monarchicznej38.  

37 �  P. Johnson, Historia Żydów..., s. 63.
38 �  D. J. Elazar, The Polity in Biblical Israel…, s. 36.



79

2. Król pod prawem   

Izraelici pragnęli monarchii dziedzicznej, jednak w początkowym okresie 
próby jej wprowadzenia nie powiodły się z powodu – jak mówi Biblia – cięż-
kich grzechów króla Saula. Kandydat na tron miał być nadal wyznaczany przez 
proroka i zatwierdzany przez lud, co zapewne satysfakcjonowało Samuela, gdyż 
było to zgodne z jego intencją zachowania starej federacji plemiennej w zrefor-
mowanej formie. Tak jak poprzednio Samuel zainicjował wybór Saula na kró-
la, tak, po krótkim okresie jego rządów, zapoczątkował sprzeciw wobec niego, 
przenosząc swe (a zatem – jak twierdził – i Boga) poparcie na Dawida, odzna-
czającego się sukcesami militarnymi i cieszącego się poparciem ludu.

Dawid był pierwotnie pasterzem, „chłopcem o rudej czuprynie i miłym wy-
glądzie” pochodzącym z rodu Moabitki Rut, synem Jessego z Betlejem. Po raz 
pierwszy pojawia się w 1 Księdze Samuela (16–17), gdzie zawarte są o nim trzy 
świadectwa. Dowiadujemy się, że Samuel, kierowany bożymi instrukcjami, 
szukał młodego pasterza, aby namaścić go na króla w miejsce Saula (1Sm 16:1–
13). Według drugiej wersji Dawid został zaproszony na dwór Saula, by grą na 
cytrze nieść królowi ulgę w jego psychicznych utrapieniach, gdy dręczył go zły 
duch (1Sm 16:14–23). W trzeciej wersji poznajemy Dawida jako najmłodszego 
syna Jessego, który nie uczestniczy jeszcze bezpośrednio w starciach z Filisty-
nami, jak jego trzej starsi bracia, pozostający na służbie u Saula, jest natomiast 
dostarczycielem żywności dla swych powołanych do służby wojskowej braci. 
Prawdopodobnie dostrzegł w pewnym momencie możliwość wyróżnienia 
się i podjął zwycięską walkę z filistyńskim olbrzymem Goliatem, uzbrojony 
jedynie w procę i kamienie. Swą odwagą i przebiegłością obronił honor prze-
rażonych wojsk izraelskich, co uczyniło go herosem i ulubieńcem ludu (1Sm 
17:12–54). Te trzy świadectwa nie są ze sobą sprzeczne, rysują obraz młodego 
człowieka, utalentowanego artystycznie i politycznie, wojownika i ambitne-
go polityka. Wszystkie te cechy sukcesywnie torowały mu drogę do polityki, 
umożliwiły zdobycie i utrzymanie władzy królewskiej39. Podczas pobytu na 
dworze mógł uzyskać wiedzę i doświadczenie polityczne. Jego wielkim suk-
cesem było wejście do ścisłego otoczenia Saula po pokonaniu Goliata, awans 
z członka dworu na członka królewskiej świty, który wniósł tam ze sobą uwiel-
bienie ludu. Gdy jednak popularność ta zaczęła przeszkadzać zazdrosnemu 
Saulowi, Dawid zmuszony został do ucieczki. Wspomniany szacunek ludu 

39 �  D. J. Elazar, Dealing With Fundamental Regime Change…



80

Izraelici – lud przymierza

umożliwił mu przetrwanie na wygnaniu. Zanim Dawid został królem przebył 
więc długi proces dochodzenia do władzy, podczas którego doskonaliły się jego 
charakter oraz wrodzone umiejętności przywódcze. W tym okresie zaprezen-
tował szerokie spektrum ludzkich cech: był szczodry, kochający, lojalny, ale też 
przebiegły, oportunistyczny i zdradliwy40. 

Dawid służył Saulowi w różnym czasie, gdy jednak stał się kandydatem do 
objęcia tronu, spotkał się z królewską zawiścią i wielokrotnymi próbami zgła-
dzenia. Podczas ucieczki zgromadził wokół siebie grupę kilkuset wykluczonych 
społecznie ludzi (1Sm 22:1–2), którzy stali się podstawą jego późniejszej osobi-
stej armii królewskiej. Zjednywał sobie zwolenników i jego siły militarne stały 
się z czasem na tyle liczne, by bronić wiosek i stad przed Filistynami i innymi 
najeźdźcami (przykład miejscowości Keila, gdzie Dawid pobił Filistynów (1Sm 
23:1–5). Swą pozycję umacniał też poprzez małżeństwa z kobietami z ważnych 
pogranicznych rodów (1Sm 25:40–44). Saul nie rezygnował jednak z zamiarów 
zgładzenia Dawida i kontynuował walkę przeciw niemu, co ostatecznie zmusiło 
tego ostatniego do szukania schronienia u Akisza, filistyńskiego króla Gat (1Sm 
21:11–16; 27:1–3).

Na uwagę zasługują wyjątkowe relacje Dawida z Jonatanem, najstarszym 
synem Saula i jego dziedzicem. Jonatan po śmierci ojca mógł się okazać poważ-
ną przeszkodą na drodze Dawida do władzy. Jednak, jak mówi Biblia, już od 
pierwszego spotkania pomiędzy Dawidem a Jonatanem zawiązała się przyjaźń, 
potwierdzona zawarciem przymierza (1Sm 18:1–4), paktu braterstwa, umoc-
nionego wzajemną przysięgą w obliczu Boga. W innym przymierzu Jonatan 
zobowiązał się ostrzec Dawida przed złymi zamiarami ojca w stosunku do 
niego (1Sm 20:12–17), co oznaczało de facto wsparcie Dawida w jego stara-
niach o przejęcie władzy. W trzecim przymierzu Jonatan jako syn królewski 
zapewnił Dawida o swoim zrzeczeniu się pretensji do tronu („będę drugim po 
tobie”) (1Sm 23:16–18). Jonatan, postawiony w sytuacji, kiedy musiał wybie-
rać pomiędzy lojalnością wobec staczającego się w odmęt szaleństwa ojca oraz 
tronu a przyjaźnią z Dawidem, zdecydował się poświęcić dla przyjaźni interes 
osobisty i rodowy. 

Po śmierci Saula i Jonatana (1Sm 28–29, 31) Dawid przybył do Hebronu, 
siedziby władz plemienia Judy, i został tam namaszczony przez plemię judzkie 

40 � Ibidem.



81

2. Król pod prawem   

(prawdopodobnie przez jego starszyznę) na króla „domu Judy” (2Sm 2:1–4). 
Stało się to bez negocjacji i stawiania warunków, w przeciwieństwie do postawy 
plemion północnych (Izrael). Dawid sprawował władzę królewską nad plemie-
niem judzkim przez siedem i pół roku. W tym czasie pozostałymi plemionami 
rządził syn Saula – Iszbaal (2Sm 2:8–11). Istniejący stan dwuwładzy stał się 
powodem wojny domowej pomiędzy dowodzonym przez Dawida plemieniem 
Judy a pozostałymi plemionami Izraela, rządzonymi przez Iszbaala (2Sm 2:12–
32). Zabójstwo Iszbaala, dokonane przez jego dwóch żołnierzy, otworzyło Da-
widowi drogę do władzy. Jako król plemienia Judy zawarł przymierze z Bogiem 
(Ps. 8941, 132; Jr 33:20–26), by „w obecności Pana” przystąpić do przymierza ze 
starszyzną reprezentującą wszystkie plemiona izraelskie i zostać królem całego 
Izraela: 

Wszystkie pokolenia izraelskie zeszły się u Dawida w Hebronie i oświadczy-
ły mu: „Oto myśmy kości twoje i ciało. Już dawno, gdy Saul był królem nad 
nami, tyś odbywał wyprawy na czele Izraela. I Pan rzekł do ciebie: Ty będziesz 
pasł mój lud – Izraela, i ty będziesz wodzem nad Izraelem”. Cała starszy-
zna Izraela przybyła do króla do Hebronu. I zawarł król Dawid przymierze 
z nimi wobec Pana w Hebronie. Namaścili więc Dawida na króla nad Izrae-
lem (2Sm 5:1–3). 

Dawid, tak jak cały lud Izraela, pozostawał w przymierzu z Jahwe, co zo-
bowiązywało go do tego, by jako król zawrzeć przymierze z Izraelem, które-
go celem miała być ochrona ludu izraelskiego, podobna do tej, jaką poprzez 
przymierze synajskie gwarantował Jahwe. Zwraca uwagę wstępujący charakter 
władzy królewskiej, która wywodziła się ze zgody ludu (ēdâh), reprezentowa-
nego przez starszyznę plemienną. Izraelici odwoływali się do przymierza, któ-
re można określić jako umowa o władzę (pactum subiectionis). Zgromadzenie 
starszyzny potwierdzało, iż wie, że Bóg powołał Dawida jako nagid’a w miejsce 
Saula, a następnie zaakceptowało go jako króla (melekh). Zachowana zosta-
ła więc podwójna formuła, że król ludu izraelskiego (melekh) jest boskim na-

41 � „Zawarłem przymierze z moim wybrańcem; przysiągłem słudze memu, Dawi-
dowi: Utrwalę na wieki twoje potomstwo i tron twój utrwalę z pokolenia na po-
kolenie. […] Podstawą Twego tronu sprawiedliwość i prawo; przed Tobą kroczą 
łaska i wierność” (Ps 89: 4–5, 15).



82

Izraelici – lud przymierza

miestnikiem (nagid)42. Biblia nie wspomina nic o warunkach postawionych 
Dawidowi przez zgromadzenie. Władza króla miała pozostawać ograniczona 
Prawem, będącym przedmiotem przymierza synajskiego, zawartego pomię-
dzy ludem Izraela a Bogiem. Prawo zabezpieczało chwałę Boga ze strony ludu, 
chroniło ją przed ewentualnymi roszczeniami ziemskiej władzy króla. Posłu-
szeństwo Bogu przedłożone zostało nad posłuszeństwo królowi.

Ustanowienie monarchii Dawidowej zapoczątkowuje w historii Izraela 
okres monarchii dziedzicznej. Dawid (X w. p.n.e.) zasłynął ze zdobycia Jerozo-
limy, miasta będącego dotychczas w posiadaniu Kananejczyków (Jebusytów) 
i uczynienia z niej stolicy zjednoczonej państwowości (2Sm 5:6–11), łączącej 
zwaśnione plemiona Judy i Izraela. Do Jerozolimy przeniesiono również Arkę 
Przymierza43 (2Sm 6, 7), symbol obecności Boga, którą umieszczono w na-
miocie na wzgórzu Syjon. Nazwa „Syjon” stała się symbolem religijnym i na-
rodowym, łączonym ze Świątynią, Jerozolimą, jak i z całym Izraelem. Dawid 
pragnął wznieść Świątynię, jednak Natan, prorok, którego sprowadził na swój 
dwór i ustanowił dla niego oficjalny urząd (jako swego doradcy), odwiódł go 
od tego zamiaru (2Sm 7, 1Krn 17). Do Natana miał przemówić we śnie Bóg 
podkreślając, że On, tak jak jego lud, jest Bogiem wędrującym i takim prag-
nie pozostać. Najpierw On da Dawidowi dom, co można rozumieć jako pałac 
królewski i potomstwo, a dopiero Salomon, syn Dawida, będzie budowniczym 
świątyni. Za pośrednictwem proroka Natana przekazana została boża obietni-
ca władzy i potęgi rodu Dawidowego. Dawid usłyszał to zapewnienie od proro-
ka po przeniesieniu Arki Przymierza44. 

W tradycji biblijnej Dawid kojarzony jest z ideą państwowości izraelskiej 
i uważany za faktycznego założyciela scentralizowanego królestwa, podobne-
go do ówczesnych sąsiednich monarchii. Jego rządy uchodzą za okres potęgi 
i chwały Izraela oraz pogłębienia świadomości narodowej. Współcześnie część 

42  �D. J. Elazar, Dealing With Fundamental Regime Change….
43  �Jahwe, przebywając w Arce, pozostawał Bogiem „przenośnym”, tak jak za cza-

sów Abrahama. W Arce Przymierza, oprócz laski Aarona i dzbanu z manną, 
miano przechowywać też kamienne tablice z  wyrytymi słowami Dekalogu. 
Według Wellhausena Arka Przymierza jest tworem późnej narracji biblijnej, 
pojawiła się jako forma dawnego idola. Jeżeli były w niej umieszczone kamien-
ne tablice, a najprawdopodobniej były, to bez wyrytego na nich tekstu (J. Well-
hausen, Prolegomena…, s. 393).

44  �D. J. Elazar, Dealing With Fundamental Regime Change…



83

2. Król pod prawem   

historyków sceptycznie podchodzi do religijnych i kronikarskich przekazów 
o potędze króla Dawida i jego syna Salomona. Badacze reprezentujący inter-
pretację tekstów biblijnych, jak Kopenhaska Szkoła Studiów Biblijnych na czele 
z Nielsem Peterem Lemche, podają w wątpliwość historyczne znaczenie Starego 
Testamentu. Kwestionują wspaniałość Świątyni Jerozolimskiej i samej Jerozoli-
my z X w. p.n.e., czyli z czasów panowania Dawida i Salomona, którzy, jak sądzą 
minimaliści, mogli być jedynie lokalnymi przywódcami politycznymi. Prze-
ciwne stanowisko zajmują maksymaliści, starający się udowodnić, że wykopa-
liska archeologiczne potwierdzają zawarte w Biblii opisy. Te spory historyczne, 
zwłaszcza w odniesieniu do Świątyni Jerozolimskiej, są o tyle istotne, że mają 
również znaczenie polityczne45. 

Postępująca centralizacja państwa za panowania Dawida zdawała się przy-
pieczętować destrukcję federacji plemiennej. Stawała się też powodem plemien-
nych buntów. Największym z nich była rewolta Absaloma, chcącego przejąć 
władzę ojca jeszcze przed śmiercią Dawida (2Sm 15). Absalom odwołał się do 
starszyzny plemiennej, a jego siły były na tyle duże, że zdobył Jerozolimę zmu-
szając ojca do ucieczki. Ostatecznie Dawid powrócił do Jerozolimy, ciesząc się, 
jak twierdzi przekaz biblijny, dostatecznie dużym poparciem ludu izraelskiego. 
Druga rewolta, na czele z Szebą, synem Bikriego, miała na celu podział króle-
stwa poprzez secesję plemion północnych (2Sm 20). 

Ostatni okres panowania Dawida opisany został w pierwszym i drugim 
rozdziale 1 Księgi Królewskiej oraz w XXIII i XXIV rozdziale 1 Księgi Kronik. 
Jeszcze za życia Dawida do przejęcia władzy szykował się jego najstarszy syn 
Adoniasz, któremu sprzeciwiali się prorok Natan oraz kapłan Sadok. Natan 
nakłonił Batszebę, jedną z żon Dawida, by udała się do króla i przypomniała 
mu o jego słowach, według których następcą na tronie Izraela miał być jej 
syn Salomon (1Krn 22:6–13). Dawid, pamiętający bunt Absaloma, widząc 
samozwańcze działania Adoniasza, przygotowującego się do objęcia władzy, 
obawiał się kolejnej rewolty. Polecił więc na swego następcę Salomona. Na-
maszczenia dokonał kapłan Sadok oliwą pochodzącą z namiotu, w którym 
przechowywano Arkę Przymierza, w obecności zgromadzonego ludu, który 
wyraził swoją akceptację. Widzimy więc, że Dawid przekazał władzę królew-
ską Salomonowi kierując się boską rekomendacją, przekazaną za pośredni-

45 � A. Peck, Trzecia Świątynia Jerozolimska w koncepcjach chrześcijańskiego syjoni-
zmu w Stanach Zjednoczonych, Nomos, Kraków 2010, s. 86–89.



84

Izraelici – lud przymierza

ctwem proroka Natana, a następnie kazał ogłosić swą decyzję w obecności 
trzech ziemskich reprezentantów władzy Jahwe: proroka Natana (keter torah), 
wysokiego kapłana Sadoka (keter kehunah) oraz jego samego i faktycznego 
zarządcy królewskiego dworu, dowódcy gwardii królewskiej Benajasza, re-
prezentujących keter malkhut. Nastąpiło to podczas publicznej ceremonii 
w obecności zgromadzonego ludu (zapewne starszyzny plemiennej), który 
zaakceptował Salomona jako króla (melekh) (1Krl 1:32–40). Sukcesja doko-
nała się przy udziale trzech ketarim, przez co na władzę Salomona – króla 
nałożone zostały ograniczenia46. Z testamentu przekazanego przez Dawida 
Salomonowi (1Krl 2) wynikało, że pomyślność nowego władcy uzależniona 
będzie nie od umiejętności politycznych czy militarnych, ale od posłuszeństwa 
Prawu. Salomon jednak, ze względu na prowadzenie wystawnego dworu i spo-
sób rządzenia, bardziej niż do królów izraelskich upodobnił się do ówczesnych 
monarchów bliskowschodnich. Za jego rządów monarchia izraelska osiągnę-
ła swoje apogeum, które zarazem okazało się początkiem jej końca. Bogaty 
i potężny rząd centralny, jakiego Izraelici nigdy dotąd nie znali, oraz budowa 
świątyni w Jerozolimie okazały się niewiarygodnie kosztowne. Za wystawny 
i ekstrawagancki sposób bycia swego dworu Salomon płacił rozdawnictwem 
ziemi i wysyłaniem Izraelitów do pracy przymusowej. Kiedy umarł (pod ko-
niec X w. p.n.e.) plemiona północy odmówiły podporządkowania się władzy 
jego syna Roboama, ustanawiającego kulty pogańskie. Zapoczątkowany został 
podział kraju na dwa królestwa: Izraela, ze stolicą w Szechem (później Sama-
ria), i Judy, ze stolicą w Jerozolimie, które w ówczesnych warunkach geopoli-
tycznych nie miały szans na dłuższe trwanie.

Wśród plemion izraelskich stosunek do monarchii od początku nie był 
jednolity. Ustanowienie dynastii i zachowanie jej ciągłości cieszyło się uzna-
niem plemienia Judy, późniejszego Królestwa Judzkiego, podczas gdy wśród 
plemion północnych (Królestwo Izraela), ceniących bardziej niegdysiejszy 
związek plemienny, tradycja dynastyczna nigdy mocno się nie zakorzeniła. 
Po śmierci Salomona monarchia izraelska rozpadła się na część południo-
wą i północną głównie jednak z powodu niezgody plemion północnych na 
rosnące podatki, związane z utrzymaniem coraz droższego dworu w Jero-
zolimie.

46 �  D. J. Elazar, Dealing With Fundamental Regime Change…



85

3. Diaspora 

3. Diaspora 

Do upadku izraelskiej państwowości doprowadziło wiele przyczyn, podział 
na dwa królestwa po śmierci Salomona w 925/926 roku p.n.e. był jedną z nich. 
W południowej części, ze stolicą w Jerozolimie, rządzili nieprzerwanie wład-
cy z dynastii Dawidowej, w północnej, której stolicą stała się około roku 880 
Samaria – władcy i dynastie zmieniały się na skutek częstych przewrotów 
pałacowych. Część południową, obejmującą terytoria pokoleń Judy i Benja-
mina, nazwano Królestwem Judzkim, część północną – Królestwem Izraela, 
w którego skład wchodziły terytoria dziesięciu pokoleń, które zerwały łącz-
ność z Jerozolimą. Dwór Salomona, jak również dwór króla Izraela Omriego, 
olśniewały i budziły respekt swym przepychem, stawały się jednak również 
przyczyną społecznego oburzenia. Posiadająca ziemię arystokracja miejska 
uciskała dzierżawców, pogłębiała się przepaść pomiędzy bogatymi mieszkań-
cami miast a biednymi pasterzami i rolnikami – dzierżawcami. Monarsze 
działania przeciwko uciskowi biednych miały charakter anemiczny, ich lo-
sem nie interesowali się też opłacani przez królów kapłani, pochłonięci dzia-
łalnością kultową. Godziło to nie tyle bezpośrednio w literę Prawa, ile w jego 
egalitarnego ducha. W tych okolicznościach uaktywnili się, jak zawsze ape-
lujący do sumień, prorocy. Za rządów Omriego tradycja profetyczna odżyła 
za sprawą Eliasza, który ganił postawy religijne i społeczne rodu Omriego: 
kult Baala praktykowany przez syna Omriego – Achaba oraz jego despotyczne 
rządy. 

Podzielona monarchia istniała do podboju asyryjskiego. W 701 r. p.n.e. pań-
stwo północne opanowane zostało przez Asyryjczyków, zniszczono miasta, 
ludność zaś deportowano do Asyrii. Na terytorium Izraela sprowadzono po-
gańskich osadników, którzy wymieszali się z resztkami lokalnej ludności dając 
początek Samarytanom. Należy podkreślić, że prawdziwe znaczenie zniszcze-
nia królestwa północnego polegało nie tyle na rozproszeniu ludności, co zna-
lazło odzwierciedlenie w legendzie o dziesięciu zaginionych plemionach, ile na 
unicestwieniu dziesięciu plemion jako podmiotów politycznych. W Królestwie 
Judzkim nie było tak silnej, jak na północy, tradycji federalizmu plemiennego, 
tamtejsze plemiona zunifikowały się tworząc jedną społeczność, pokładającą 
dużą ufność we władzy monarchy, co służyło umocnieniu tej ostatniej. Konse-
kwencją upadku Izraela było też osłabienie roli proroków, którzy w królestwie 



86

Izraelici – lud przymierza

północnym mieli pozycję na tyle silną, by aprobować bądź odrzucać kandyda-
tury do tronu, przyznając im – lub nie – boże wybraństwo. W konsekwencji, 
mimo istnienia monarchii, oznaczało to zachowanie elementów plemiennej 
federacji z władzą króla ograniczoną dużo bardziej niż w królestwie połu-
dniowym. Zmniejszenie znaczenia proroków, przedstawianych w przekazie 
biblijnym jako postaci apelujące do sumień rządzących, broniące ludu przed 
uciskiem, odwołujące się do wartości z czasów federacji plemiennej, oznaczało 
w konsekwencji zanik tych ostatnich. Jak wyżej wspomniano plemiona tworzą-
ce Królestwo Judy stały się jednolitą społecznością, a stare tradycje uległy erozji. 
W konsekwencji okres pomiędzy zniszczeniem królestwa północnego a obję-
ciem władzy przez Jozjasza (627 r. p.n.e.), judzkiego króla reformatora, który 
przywrócił religijność Jahwe, oczyszczając ją z bałwochwalczych elementów, 
zaznaczył się daleko posuniętą destrukcją zasad, na jakich opierała się niegdy-
siejsza federacja plemienna. 

Po podboju królestwa północnego przez Asyryjczyków Izraelici zmuszeni 
zostali do opuszczenia swego kraju i udania się na wygnanie w różne regiony 
Środkowego Wschodu, przede wszystkim do północnej Mezopotamii. Wydaje 
się, że uciekinierzy ci raczej nie dali początku pierwszej izraelskiej diasporze. 
Prawdopodobnie rozproszyli się pośród tubylczej ludności Mezopotamii i ślad 
po nich zaginął. Wśród Żydów z północnego Iraku, Iranu i Afganistanu ist-
niała jednak tradycja określająca ich jako potomków owej rzekomej pierwszej 
diaspory47. Inny charakter miał podbój królestwa Judy przez babilońskiego 
króla Nabuchodonozora II (586 r. p.n.e.), deportowanym do Babilonu Izraeli-
tom pozwolono tam przebywać jako zorganizowanej społeczności. Inna grupa 
Judejczyków udała się do Egiptu, gdzie większa ich część została najemnikami 
na wyspie Elefantynie. Najbiedniejszym mieszkańcom Judei zdobywcy po-
zwolili pozostać na miejscu. Począwszy od 586 r. p.n.e. istniały trzy skupiska 
Izraelitów: w Judei, w Babilonie i innych częściach Środkowego Wschodu oraz 
w Egipcie48. 

Pojęcie diaspory jest w żydowskiej świadomości głęboko zakorzenione, 
stanowiło i stanowi bowiem ważny i trwały element żydowskiego doświad-
czenia historycznego. Izraelitów żyjących poza ojczystym krajem określa-

47  �D. J. Elazar, Land, State and Diaspora in the History of the Jewish Polity, http:// 
www.jcpa.org/dje/articles2/land–state–polity.htm [data dostępu: 8.09.2011].

48  �D. J. Elazar, The Polity In Biblical Israel…, s. 40. 



87

3. Diaspora 

no hebrajskim słowem galut, oznaczającym przymusowe wygnanie i pobyt 
w niewoli. Pojęcie to było tłumaczone na język grecki za pomocą słów apoikia 
(emigracja), metoikia (emigracja), metoikesia (przesiedlenie), paroikia (prze-
bywanie za granicą), aikhmalosia (niewola wojenna) lub apokalupsis (obja-
wienie, ujawnienie). Słowo diaspora nie pochodzi od greckiego tłumaczenia 
hebrajskiego galut, galah lub golah, lecz od greckiego słowa diaspeiro. Galut 
dla Izraelitów oznaczało zawsze strach przed rozproszeniem, którym Bóg do-
tyka swój lud, gdy ten nie jest mu posłuszny49. Pojęcie diaspory nie ma tak ne-
gatywnych konotacji jak galut, opisuje przebywanie w rozproszeniu zgodnie 
z wolą Boga, rodzaj dobrowolnego pozostawania poza ojczyzną50. Kategoria 
diaspory, odnosząca się do izraelskiej egzystencji poza ojczyzną, pojawiła się 
w związku z niewolą babilońską, była więc narażona na negatywne konotacje. 
Większość Izraelitów tak jej jednak nie odbierała, w zależności od okolicz-
ności przebywanie na wygnaniu zyskiwało niekiedy pozytywny aspekt. Było 
tak np. w przypadku diaspory babilońskiej. Kiedy po podboju Babilonu przez 
króla perskiego Cyrusa II, ten ostatni w 538 r. p.n.e. wydał edykt pozwalający 
Judejczykom na powrót do ojczyzny, większość z nich nie skorzystała z tej 
łaski i pozostała w Babilonie. Pojęcie diaspory nabrało negatywnego znacze-
nia w odniesieniu do czasów  późniejszych, do położenia Żydów w gettach 
średniowiecznej Europy51. Tym samym zbliżyło się znaczeniowo do hebraj-
skiego galuth, słowa mającego religijne konotacje, opisującego przymusowe 
usunięcie z ojczyzny, wykorzenienie, przebywanie w obcym miejscu, pośród 
wrogiego otoczenia52. 

49 � S. Dufoix, Diasporas, trans. by W. Rodarmor, University of California Press, 
Berkeley–Los Angeles 2008, s. 4–5.

50 � B. Oded, Exile – the Biblical Perspectives, [w:] Homelands and Diasporas. Gre-
eks, Jews and Their Migrations, ed. by M. Rozen, London 2008, s. 85–86. 

51 � S. Freyne, Introduction. Studying the Jewish Diaspora in Antiquity, [w:] Jews in 
the Hellenistic and Roman Cities, ed. J. R. Bartlett, Routledge, London 2002, s. 2; 
E.  S.  Gruen, Diaspora and Homeland, [w:] Diasporas and Exiles: Varieties of 
Jewish Identity, ed. H. Wettstein, University of California Press, Berkeley 2002, 
s. 18.

52 � H. Wettstein, Coming to Terms with Exile, [w:] Diasporas and Exiles: Varieties of 
Jewish Identity, ed. H. Wettstein, University of California Press, Berkeley 2002, 
s. 47.



88

Izraelici – lud przymierza

Wygnanie babilońskie (586–538 p.n.e.) kończyło okres izraelskiej państwo-
wości. Rzeczywistość życia w obcym kraju, pośród odmiennej kultury, musiała 
wywrzeć wpływ na izraelską teologię i prawo53. Z czasem normą stało się do-
stosowanie do tej rzeczywistości, co nie kładło jednak kresu stałemu pragnieniu 
powrotu do Syjonu. Położenie diaspory babilońskiej nie było najgorsze, mogła 
ona zorganizować swoje życie społeczne. Najważniejszą instytucją stała się sy-
nagoga (hebr. beit knesset – dom zgromadzenia, gr. synagoge), pełniąca funkcję 
ratusza, gdzie Izraelici mogli podejmować swoje sprawy publiczne, zwłaszcza 
kult Jahwe, rządzenie się i naukę. Znamienne jest to, że hebrajski termin knes-
set pochodzi od aramejskiego słowa kanishta, będącego tłumaczeniem ēdâh 
(hebr. knesset = aram. kanishta = hebr. ēdâh)54. Beit Kneset, będący miniatu-
rową wersją ēdâh, mógł być ustanowiony wszędzie, gdzie przebywali Izraelici, 
tak jak ēdâh stanowił bowiem pojęcie związane nie z ziemią, ani z ośrodkiem 

53 �  Uczeni są zgodni co do tego, że wraz z niewolą babilońską żydowska teologia 
weszła w fazę krytyczną, zyskując rozpoznawalne dziś kontury. To okres odej-
ścia od monolatrii i decyzji monoteistycznej. Być może wzięło się to stąd, że 
Bóg Izraela wszedł w semantyczne zwarcie z bogami państwa babilońskiego. 
Starsza monolatria Jahwe zrodziła spekulatywną nadbudowę, która przybra-
ła postać teoretycznego i politycznego monoteizmu. Puenta tej radykalizacji 
polegała na stworzeniu politycznej koncepcji Boga, świadczącej o zdecydowa-
niu, by Bogu zniewolonego ludu zapewnić absolutną, choć tylko symbolicznie 
artykułowaną, wyższość na bogami despotycznego imperium babilońskiego. 
Jak zauważa Peter Sloterdijk, był to jeden z najbardziej brzemiennych w skutki 
momentów w duchowej historii późniejszego Zachodu. Po raz pierwszy duch 
i władza, tworzące dotychczas bliżej nieokreśloną jedność, podzieliły się na 
dwa przeciwstawne bieguny. Gdy despotyczni władcy hołdowali doczesnemu 
powodzeniu i zwycięstwom, duch zwyciężonych popadał w bierność i marzył 
o sprawiedliwej przyszłości. W tym kontekście pojęcie prawdy nabrało przy-
szłościowego zabarwienia i otwarło się na, po części terapeutyczne, a po czę-
ści rewanżystowskie, fantazje o  odwróceniu sytuacji. Pobabilońska teologia 
odkryła myślenie kontrfaktyczne i utopijne. Prawda i rzeczywistość rozeszły 
się, zrodziła się opcja, by w imieniu prawdy, która stała się teraz bronią sła-
bych, propagować wartości negujące rzeczywistość, w  warunkach realnego 
życia niemające szans na powodzenie (P. Sloterdijk, Gorliwość Boga, O walce 
trzech monoteizmów, przeł. B. Baran, Wydawnictwo Aletheia, Warszawa 2013, 
s. 44–46). 

54  �D. J. Elazar, Land, State and Diaspora in the History of the Jewish Polity, „Jewish 
Political Studies Review” 1991, Vol. 3, No 1–2 (Spring), s. 12, http://jcpa.org/wp–
content/uploads/2012/11/land–state–diaspora.pdf [data dostępu: 28.02.2015].



89

3. Diaspora 

władzy, lecz z ludźmi i tym co określało ich tożsamość – poczuciem bycia „lu-
dem wybranym”, społecznością przymierza, wyróżniającą się spośród otocze-
nia. Reprezentacją ēdâh stało się z czasem Wielkie Zgromadzenie (Knesset Ha 
Gedolah)55. 

Kiedy w 539 r. p.n.e. król Persów Cyrus II Wielki podbił imperium ba-
bilońskie, w ramach swej koncyliacyjnej polityki w stosunku do ludów za-
mieszkujących opanowane przez niego ziemie, pozwolił Izraelitom na po-
wrót do Judei i odbudowę świątyni. Nie wszyscy Izraelici skorzystali z tej oka-
zji, część z nich pozostała w Babilonii, a stamtąd rozprzestrzeniała się z cza-
sem po całym imperium perskim. W społeczności Judei wiodącą rolę od-
grywać zaczęła powracająca z wygnania babilońskiego wykształcona elita56. 

55 � Wielkie Zgromadzenie tworzyła starszyzna izraelska, według tradycji zebrana 
po raz pierwszy na polecenie i  pod przewodnictwem Mojżesza (Lb 11:16–17). 
Członkowie Wielkiego Zgromadzenia rozstrzygali zawiłe kwestie prawne i naj-
trudniejsze spory. Do zburzenia Drugiej Świątyni w 70 r. n.e. stanowili najwyż-
szą reprezentację ludu i  jego organ prawodawczy. Od czasów hasmonejskich, 
czyli od II w. p.n.e., Zgromadzenie nazywano również Sanhedrynem (A. Oz, 
F. Oz-Salzberger, Żydzi i  słowa, przeł. P. Paziński, Czytelnik, Warszawa 2014, 
s. 255).   

56 � Istnieje konsensus, co do uznania elit żydowskich z okresu panowania per-
skiego za autorów Pięcioksiagu (Tory) w znanym nam kształcie. Księgi Tory 
powstawały najprawdopodobniej w drugiej połowie VI i w V w. p.n.e., a księ-
ga Rodzaju być może jeszcze później, pomiędzy III i II w. p.n.e., czyli w okre-
sie hellenistycznym. Biblia starotestamentowa nie powstała raczej przed 
podbojem Jerozolimy przez króla babilońskiego Nabuchodonozora II (586 r. 
p.n.e.) i exodusem izraelskich elit Judei do Mezopotamii (wygnanie babiloń-
skie 587–539 p.n.e.). Najazd Nabuchodonozora był dla Izraelitów wydarze-
niem traumatycznym, kładącym kres ich dotychczasowemu światu. Wstrząs, 
jakim był podbój i niewola babilońska, wpłynął na umocnienie ich świado-
mości i tożsamości. Nieliczne elity izraelskie, którym perski król Cyrus II po-
zwolił na powrót do ojczyzny, nadały kształt istniejącej religijności judaizmu, 
tworząc sukcesywnie Biblię starotestamentową. Połączone wiarą w  jednego 
Boga i promujące monoteizm w warunkach dominującego wśród okolicznych 
ludów politeizmu, któremu i w czasach kananejskich, i po upadku królestwa 
ulegali również Izraelici, elity te miały charakter ściśle religijny. W  ich pa-
trzeniu na rzeczywistość dominowała tendencja do różnicowania wierzących 
w  jednego Boga, których traktowali jako „swoich”, od wyznających kulty 
politeistyczne. Dychotomia ta zdominowała Stary Testament. Wokół tożsa-
mości wyznaniowej budowano tożsamość narodową Izraelitów. Monoteizm 



90

Izraelici – lud przymierza

Pomiędzy społecznościami babilońską i judzką wytworzył się z czasem 
spór o to, czy prawomyślne jest pozostawanie na wygnaniu, czy powrót do 
Judei57. 

4. Odnowienie prawa

Powrót do Judei58 zapoczątkował nową epokę w izraelskiej historii, którą okre-
ślają przede wszystkim odbudowa Świątyni Jerozolimskiej oraz odnowienie 
przymierza synajskiego. Jerozolima i przyległa do niej Judea stały się centrum 
odradzającego się życia religijnego i politycznego. Świątynia jednoczyła spo-
łeczność zamieszkałą w Judei oraz diasporę. O uznaniu centralnej i jednoczącej 
pozycji Świątyni świadczyły akty dobrowolnego opodatkowywania się społecz-
ności żydowskich na jej rzecz czy datki składane przez pielgrzymów przybywa-
jących na obchody głównych świąt nie tylko z terenów Palestyny, ale również 
różnych części Imperium Perskiego, a później Rzymskiego. Ze Świątynią wią-
zano nieustanną nadzieję na lepszą przyszłość59.

Według Biblii budowa Drugiej Świątyni rozpoczęła się z rozkazu króla Cy-
rusa (2Krn 36:22–23), wydanego w 538 r. p.n.e. Król zwrócił również przed-
mioty kultu zabrane ze świątyni przez Nabuchodonozora przed jej zburzeniem 
w 587/586 r. p.n.e. Początkowo odbudowa świątyni nie postępowała należycie, 
dopiero w 520 r., za panowania Dariusza I (522–486), prace ruszyły z miejsca. 
Dariusz i jego następcy prowadzili politykę hojnego wspierania Świątyni60. 

i koncept „Izraela” narodził się więc jako rezultat ideowej reorientacji wśród 
izraelickich elit, zmuszonych do emigracji do Mezopotamii po podboju Jero-
zolimy i zniszczeniu państwa judzkiego (N. P. Lemche, The Old Testament be-
tween Theology and History: A Critical Survey, Westminster John Knox Press, 
Louisville 2008, s. 385–388).

57 � J. Rosen, Differing and Changing Attitudes in the Exegetical Tradition to the Ful-
filment of the Biblical Land Covenant, „Bulletin of SOAS” 2008, Vol. 71, Is. 2, 
s. 196, DOI:10.1017/S0041977X08000499. 

58 �  Lokalna ludność Judei zaczęła określać się mianem Judejczyków (hebr. Yehu-
dim, gr. Ioudaioi). Za pośrednictwem łaciny (Iudaei) nazwa ta przeszła do języ-
ków nowożytnych, w tym także do polskiego, w którym na drodze zapożycze-
nia wymowy z francuskiego (Juif) przybrała brzmienie „Żydzi”. 

59 �  A. Peck, Trzecia Świątynia Jerozolimska..., s. 91.
60 �  J. C. VanderKam, Wprowadzenie do wczesnego judaizmu, przekł. P. Krupczyń-

ski, Wydawnictwo Cyklady, Warszawa 2006, s. 14–15.



91

4. Odnowienie prawa

Wydarzenia po zakończeniu budowy Drugiej Świątyni zostały opisane przez 
Biblię bardzo powierzchownie, z wyjątkiem dokonań dwóch postaci: Nehe-
miasza i Ezdrasza. 

Jedynym źródłem informacji o Nehemiaszu jest biblijna księga nosząca jego 
imię. Poznajemy z niej Nehemiasza przede wszystkim jako budowniczego mu-
rów wokół Jerozolimy i reformatora religijnego, a przy tym bystrego polityka 
i sprawnego przywódcę, ale zarazem człowieka nadzwyczaj pyszałkowatego, 
który z tegoż powodu nie cieszył się uznaniem w tradycji rabinicznej. Nehe-
miasz był podczaszym na dworze króla perskiego Artakserksesa, prawdopo-
dobnie Artakserksesa II, którego rządy rozpoczęły się w roku 404 przed Chry-
stusem. Dowiedziawszy się z raportu o przykrym położeniu Izraelitów w Judei, 
zwłaszcza o indolencji w kwestii zabezpieczenia Jerozolimy, zdecydował się, 
prawdopodobnie przy poparciu królowej lub królowej-matki, na misję mają-
cą na celu odbudowę murów wokół miasta. Przypuszcza się, że na czas swojej 
działalności w Jerozolimie, czyli prawdopodobnie lata 384–372, otrzymał tytuł 
wicekróla. Próby odbudowy murów podejmowano przed Nehemiaszem, jed-
nak kończyły się one bezowocnie. Wzniesienie murów wiązało się z wysiłkiem 
i nakładami ze strony Judejczyków, będących w większości ludźmi biedny-
mi, a ponadto było to nie na rękę lokalnym rządcom i mieszkającym w Judei 
nie-Izraelitom, widzącym w tym przedsięwzięciu pierwszy krok na drodze 
do realizacji marzenia o wskrzeszeniu państwowości izraelskiej. Jak sugeru-
je przekaz biblijny Nehemiasz zmusił lud judzki do odbudowy murów wokół 
miasta, co wywołało gwałtowny sprzeciw. Z drugiej jednak strony cieszył się 
on poparciem wykształconych Izraelitów, powracających z wygnania babiloń-
skiego, w tym także ortodoksyjnych kapłanów, takich jak Ezdrasz, pragnących 
wzmocnienia tożsamości narodowej przede wszystkim poprzez ugruntowanie 
zasad religijnych. Cechą charakterystyczną ceremonii religijnych stało się więc 
między innymi wykluczanie z nich nie-Izraelitów mieszkających pośród Izra-
elitów, na przykład w charakterze współmałżonków. 

Wśród egzegetów toczy się spór o umiejscowienie czasowe ważnych dla 
okresu po niewoli babilońskiej postaci Nehemiasza i Ezdrasza – czy były one 
sobie współczesne, czy też działały w różnych okresach. Ezdrasz, kapłan i pi-
sarz, przybył do Judei prawdopodobnie w roku 35161 z powierzoną mu przez, 

61 �  Z. Chorąży, Ezdrasz i Nehemiasz, http://www.racjonalista.pl/kk.php/s,5059/k,3, 
[data dostępu: 3.08.2014].



92

Izraelici – lud przymierza

panującego wówczas, króla Artakserksesa III misją zaprowadzenia prawa 
w perskiej prowincji Transeufratei, do której należała także Judea. Przyjęcie 
tej daty oznacza uznanie działalności Ezdrasza w Jerozolimie za równoczes-
ną z aktywnością Nehemiasza. Ezdrasz wspierał go prawdopodobnie w dziele 
budowania izraelskiej tożsamości w powiązaniu z reformą religijną, którą po-
przedziło swego rodzaju oczyszczenie narodowe – kapłański nakaz zerwania 
przez Izraelitów kontaktów z okolicznymi ludami, między innymi poprzez za-
kaz małżeństw mieszanych. 

Jako kapłan Ezdrasz przewodniczył obrzędowi odnowienia Wielkiego 
Przymierza. Według relacji biblijnej odczytał Prawo Mojżeszowe w obecności 
zgromadzonego ludu (Ne 8), co miało uświadomić temu ostatniemu niepra-
wość jego dotychczasowego postępowania. Nakazał Izraelitom odesłać cudzo-
ziemskie żony (Ezd 9, 10), zaniechać handlu w szabat i dbać o potrzeby świąty-
ni. Izraelici wyznali swój żal i wyrazili wolę ponownego poddania się Prawu. 
Dlatego też zebrani w Jerozolimie przedstawiciele ludu izraelskiego poczynili 
„mocną ugodę na piśmie”, potwierdzając swoimi imionami odnowienie przy-
mierza z Bogiem (Ne 9, 10). Przekaz biblijny przedstawia Ezdrasza w niegdysiej-
szej roli Mojżesza, czyni go prawodawcą odradzającej się społeczności, ofiaro-
wującym Judejczykom, tak jak kiedyś Mojżesz Izraelitom, nowy początek. 

Odbudowana w Judei społeczność pozostawała w ramach imperium per-
skiego. Charakterystyczne dla tego okresu były rządy Wielkiego Zgromadzenia 
(Anshei Knesset Ha Gedolah – Lud Wielkiego Zgromadzenia), reprezentującego 
ēdâh, złożonego ze 120 soferim, pisarzy i uczonych. Król Persów zezwolił, by lud 
Izraela w ramach obcego państwa podlegał Prawu Mojżeszowemu, chronione-
mu przez soferim dodatkowymi wskazówkami i nakazami62. Mężowie tworzący 
Wielkie Zgromadzenie byli faktycznymi przywódcami ludu, którzy formuło-
wali modlitwy, wydawali zarządzenia, służące ochronie przestrzegania Prawa, 
ustanowili hebrajski kalendarz. Knesset Ha Gedolah zapoczątkował późniejszą 
religijno-sądowniczą instytucję Sanhedrynu (zniekształcone tłumaczenie gre-
ckiego słowa synedrion oznaczającego zgromadzenie). Zachowany został, cha-
rakterystyczny dla Izraelitów, podział kompetencji. Aramejskie słowo kenishtah 
oznaczało ēdâh, soferim reprezentowali keter torah, a najwyższy kapłan (hebr. 

62 � A. Bryk, Konstytucjonalizm. Od starożytnego Izraela do liberalnego konstytucjo-
nalizmu amerykańskiego, Wydawnictwo Uniwersytetu Jagiellońskiego, Kraków 
2013, s. 62.



93

4. Odnowienie prawa

Kohen Gadol), pełniący funkcję paralelną do niegdysiejszego Eved Adonai, od-
powiedzialny za kontakty ēdâh z Bogiem – keter kehunah63.  

Hierarchiczny podział władzy został odrzucony, władzę ēdâh rozproszo-
no horyzontalnie pomiędzy autorytety (reshuyot). Tworzyły one trzy dome-
ny, od czasów Drugiej Świątyni noszące nazwę ketarim. Słowo keter pojawia 
się w Biblii tylko raz, w Księdze Estery (2:17), jednak związany z nim podział 
kompetencji dostrzegalny jest w całym przekazie Biblii hebrajskiej64. Każda 
z koron miała swoje bezpośrednie, boskie źródło władzy, będące następstwem 
zawartych przymierzy. Przymierze synajskie może być rozumiane jako dają-
ce kształt keter torah, która przekazana została przez Eved Adonai (Mojżesza) 
nevi’im (prorokom), hakhamim (mędrcom) i rabbanim (mistrzom, nauczycie-
lom). Przymierze z synami Aarona ustanowiło kapłaństwo (keter kehunah) 
(Deuteronomium 18:1–8), które Aaronickie rody sprawowały do czasu znisz-
czenia Drugiej Świątyni. Odtąd koronę kapłaństwa dzierżyli funkcjonariusze 
synagog. Monarcha otrzymywał koronę królestwa (Deuteronomium 17:14–20) 
dzięki przymierzu zawieranym z Bogiem i ludem. Pierwotnie keter malkhut 
powierzona została starszym i sędziom, dopiero potem – królom, szczególnie 
z rodu Dawida. W późniejszych czasach wygnania i rozproszenia pozostawała 
w rękach przywódców społeczności diaspory. Historia keter malkhut to także 
opowieść o przesunięciach władzy pomiędzy jej centralnym punktem, czyli 
królem (melekh) i jego otoczeniem a przywództwem kolektywnym (starszy-
zną plemienną)65. W ramach korony Tory mieściło się interpretowanie zasad, 
badanie ich zgodności z Torą, co przypomina nieco działalność sądów kon-
stytucyjnych w państwach współczesnych, badających zgodność prawa z kon-
stytucją. Zadaniem keter kehunah było utrzymywanie poprzez obrzędy stałej 
bliskości pomiędzy Bogiem a ludem. Keter malkhut stanowiła natomiast narzę-
dzie sprawowania władzy świeckiej z wykorzystaniem zasad Tory66. Według 

63  �D. J. Elazar, The Polity in Biblical Israel…, s. 41.
64 � Traktat Talmudu Pirkei Avot oprócz trzech tradycyjnych koron: korony Tory, 

kapłaństwa i władzy świeckiej wymienia czwartą, jak stwierdza, przewyższają-
cą wszystkie pozostałe – koronę dobrego imienia (Pirkei Avot [Ethics of the Fat-
hers], 4:13, http://www.chabad.org/library/article_cdo/aid/2032/jewish/Chapter–
Four.htm [data dostępu: 22.08.2014]).

65  �D. J. Elazar, S. A. Cohen, The Jewish Polity…, s. 16. 
66 � S. A. Cohen, Three Crowns. Structures of Communal Politics in Early Rabbi-

nic Jewry, Cambridge University Press, Cambridge 1990, s. 13–14; D. J. Elazar, 



94

Izraelici – lud przymierza

tradycji nikt poza najwyższym kapłanem, reprezentującym keter kehunh, nie 
mógł wejść do pomieszczenia świątynnego, gdzie przechowywana była Arka 
Przymierza. Przywództwo wojenne zarezerwowane zostało jedynie dla repre-
zentantów keter malkhut, a interpretacja Prawa nie była słuszna, jeżeli nie uzy-
skała akceptacji reprezentanta keter torah67. Formy trzech ketarim zmieniały 
się na przestrzeni czasu, jednak strukturę trójczłonowego, poziomego podziału 
kompetencji starano się zachować68. Historia żydowskiej polityczności rzad-
ko dostarczała przykładów odzwierciedlających ten podział w formie idealnej, 
niemniej jednak pozostawał on zakorzeniony w świadomości Izraelitów, co 
uwidaczniało się zarówno za czasów państwowości, jak i w diasporze69. 

W tradycji żydowskiej triada odnosiła się także do ustroju terytorialnego. 
Narodowy poziom rządzenia stanowiło ēdâh, poziom pośredni – plemię, za-
stąpione później przez medinot lub aratzot (krainy), a poziom lokalny – kehillot 
albo arim (miasta, miasteczka). Społeczności lokalne były podstawową komórką 
żydowskiego życia społecznego, ich formy i wielkość bywały różne w zależno-
ści o miejsca i okoliczności. Organizacja na poziomie rejonów lub krajów także 
przybierała różne formy, takie jak np. Rada Czterech Ziem (Va’ad Arba’ Arat-
zot) w Polsce70. Trójstopniowy podział, zapoczątkowany we wczesnym okresie 
izraelskiej historii, zachował się jako trwała właściwość żydowskiego życia po-
litycznego, pomimo częstych zmian w formach organizacji na poszczególnych 
poziomach i terminach służących do ich opisu. Według przekazu biblijnego, po 

Community and Polity…, s. 13–15; idem, Foundations of the Jewish Polity, http://
www.jcpa.org/dje/articles2/foundations.htm [data dostępu: 17.01.2011].

67  �D. J. Elazar, S. A. Cohen, The Jewish Polity…, s. 17–18.
68 � Ibidem, s. 18; S. A. Cohen, Three Crowns…, s. 19–20.
69  �D. J. Elazar, S. A. Cohen, The Jewish Polity…, s. 18–19.
70  �Rada Czterech Ziem (Większa Polska, Mała Polska, Ruś i Wołyń) była central-

ną instytucją władzy Żydów przebywających na ziemiach polskich. Zbierała się 
w Lublinie w latach 1580–1764, składała się z siedemdziesięciu delegatów, któ-
rymi byli wybrani przez poszczególne kahały przedstawiciele starszyzny. Rada 
stanowiła wyraz ówczesnego autonomicznego statusu Żydów, podejmowała 
decyzje w  sprawach ważnych dla społeczności żydowskiej, przede wszystkim 
dotyczących oceny państwowych podatków i nadzoru nad instytucjami dobro-
czynnymi. W  roku 1623 gminy żydowskie z  Wielkiego Księstwa Litewskiego 
wycofały się z  Rady i  ustanowiły Radę Ziemi Litwy (http://en.wikipedia.org/
wiki/Council_of_Four_Lands; http://jewishencyclopedia.com/articles/4705–
council–of–four–lands [data dostępu: 17.12.2014]).



95

5. Wolność pod prawem

osiedleniu się Izraelitów w kraju Kanaan, najbardziej rozpowszechnioną for-
mą lokalnej organizacji było ir (miasto) ze swoim zgromadzeniem (ha’ir) i radą 
(sha’ar ha’ir lub ziknai ha’ir). Ir dało początek kehillah, postbiblijnej formie or-
ganizacyjnej Żydów, służącej celom religijnym i społecznym. Gmina żydowska, 
kehillah (lub kahal) mogła być ustanowiona wszędzie, gdzie znajdowali się Żydzi. 
Wystarczyło w tym celu dziesięciu dorosłych Żydów – mężczyzn, którzy zawie-
rali między sobą umowę, odwołującą się do Tory. Społeczność kahału stanowiła 
rodzaj lokalnego ēdâh (podobnie jak kahał ustanawiane były później purytań-
skie kongregacje). Niegdysiejsze plemię jako struktura regionalna zastąpione 
zostało przez medinah, obejmujący pewną liczbę kehillot. Judea w ramach im-
perium perskiego nazywana była Medinat Yehud. Wśród Żydów pozostających 
w diasporze opisaniu pośredniego obszaru rządzenia, obok terminu medinah, 
służyło określenie eretz (kraj). Społeczność Żydów w Polsce nosiła nazwę Medi-
nat Polin, a na Litwie – Eretz Lita. Współcześnie termin medinah oznacza poli-
tycznie suwerenne państwo i jest używany jedynie jako Medinat Yisrael (Pań-
stwo Izrael)71. 

5. Wolność pod prawem

Za początek tradycji politycznej Zachodu uznaje się myśl polityczną Platona 
i Arystotelesa, dla których polityka pozostawała nieodłącznie związana z etyką. 
Zapomina się o biblijnych dziejach Izraelitów, dla których źródłem porząd-
ku politycznego miast filozofii była religia nomotetyczna, formułująca prawa 
służące budowaniu i zachowaniu jedności ludu izraelskiego. Biblijne świade-
ctwo o powstaniu narodu żydowskiego mówiło o koegzystencji więzów krwi 
i zgody, stwarzającej specyficzną kulturę polityczną. Grupa plemion hebraj-
skich stawała się społeczeństwem politycznym (narodem) z racji łączącego je 
pokrewieństwa, ale przede wszystkim poprzez dobrowolne uznanie warun-
ków umowy, jakim było przymierze Mojżeszowe, stanowiące źródło Prawa. 
Według przekazu biblijnego moment przyjęcia Prawa nastąpił na pustyni, po 
ucieczce z Egiptu, co może sugerować, że Hebrajczycy nie czuli się wolni nie 
tylko pod władzą faraona, ale również w sytuacji zupełnej niezależności od cze-
gokolwiek i kogokolwiek. Autorzy Biblii hebrajskiej podstawę i zabezpieczenie 

71  �D. J. Elazar, S. A. Cohen, The Jewish Polity…, s. 12; D. J. Elazar, Foundations of 
the Jewish Polity…; idem, Community and Polity…, s. 12–13.



96

Izraelici – lud przymierza

wolności Izraelitów dostrzegli w najbardziej obiektywnym z możliwych źró-
deł – w Jahwe wyrażającym się w postaci Tory72, czyli słowa (hebr. dawar)73. 
Poprzez przymierze Mojżeszowe uczyniono z nich lud Izraela z transcenden-
tnym boskim centrum. Owa transcendencja orientowała ich jako lud przeciw 
otaczającemu naturalnemu światu, opartemu na sile, nieznającemu uniwer-
salnej sprawiedliwości74. Prawo jako Słowo Boga stało się dla Izraelitów na-
rzędziem chroniącym ich przed chaosem natury, pozwalającym uczynić ich 
własny świat bardziej przewidywalnym, a zarazem zdystansowanym wobec 
ówczesnych potęg władzy i bogactwa. Jak zauważał Jacob Taubes, wraz z uzna-
niem przez Izraelitów istnienia transcendentnego Boga zaczęła się nie tylko 
ich własna historia, ale historia jako taka, czyli świadomość przemijalności 
i skończoności czasu. Spojrzenie na świat w perspektywie jego kresu, przelot-
ności wszystkiego co zastane, pozbawiło go trwałego i absolutnego wymiaru, 
jaki miał on w myśleniu starożytnych Greków, przydało mu charakteru czegoś 
względnego i tymczasowego75. Hebrajczycy dostrzegli, że ludzie podlegający 
prawu są wolni, w przeciwieństwie do zależnych od woli osobowego władcy. 
Czynnikiem narodotwórczym w ich przypadku była religia wyrażająca się  

72 � Hebr. torah – nauczanie, wskazywanie, kierowanie. Tora stanowiła centralny 
element, zapoczątkowanej po niewoli babilońskiej, tradycji judaizmu. Słowo 
torah było tłumaczone przez Żydów helleńskich jako nomos (prawo), stąd wzię-
ło się określenie Tory jako Księgi Prawa. Autorzy Tory wbudowali opis Praw 
w narrację historyczną o charakterze etycznym (http://www.jewishencyclope-
dia.com/articles/14446–torah [data dostępu: 17.12.2014]; zob. też: Ch. F. Kent, 
Israel’s Law and Legal Precedents. From the Days of Moses to the Closing of the 
Legal Canon, New York 1907, s. 10–11).

73 � Istnieje istotna różnica w rozumieniu „słowa” w języku hebrajskim (dawar) i gre-
ckim (logos). Logos dla Greka oznacza mówienie, zbieranie, uporządkowanie, 
powściągliwość, umiarkowanie, obliczanie, rozsadek, wreszcie rozum, natomiast 
hebrajskie dawar w świadomości Izraelity jest pojęciem oznaczającym nieustan-
ny ruch naprzód, jest tożsame z pojęciem czynu. W judaizmie dawar to słowo 
i czyn; jak sugerował Roman Brandstaetter w języku polskim odpowiednikiem 
dawar mógłby być neologizm „słowoczyn” (R. Brandstaetter, Krąg biblijny. Dzieła 
zebrane, Wydawnictwo M, Kraków 2003, s. 118–119).

74 � Zob. więcej: O. Goldberg, Rzeczywistość Hebrajczyków, przeł. i wstępem opa-
trzył T. Sikora, Nomos, Kraków 2012, s. 18–31.

75 � R. Pawlik, Od transcendencji do transgresji. Negatywna teologia polityczna Jaco-
ba Taubesa, „Kronos” 2010, nr 2, s. 32.



97

5. Wolność pod prawem

w Prawie76. Plemiona tworzące naród izraelski łączyło semickie pokrewieństwo, 
jednak Izraelici wykazywali również cechy narodu politycznego, który określa 
zaakceptowanie nadrzędnych norm prawnych, w ich przypadku Tory. 

Izraelici stanowili w starożytności nowego typu społeczność, w stosunku 
do której Józef Flawiusz użył określenia teokracja77. Jego pogląd jest podzie-
lany także dzisiaj, między innymi przez Samuela Belkina, określającego izra-
elski ustrój polityczny jako „demokratyczną teokrację”78, opartą na rządach 
prawa bożego i zasadzie równości wobec niego. W opinii innych znawców 
tematu, między innymi niemieckiego biblisty Juliusa Wellhausena, teokracja 
jako forma ustrojowa w starożytnym Izraelu nigdy nie istniała79. Pięcioksiąg 
Mojżeszowy (Tora) nie wskazywał konkretnej formy ustrojowej, w tej kwestii 
pozostawiał ludowi izraelskiemu dowolność. Każdy ustrój, realizujący zawarte 
w Torze zasady sprawiedliwości boskiej i ludzkiej, mógł liczyć na akceptację. 
Lud izraelski dysponował wolnością w zakresie ustanawiania, odpowiedniej 
dla siebie w danym miejscu i czasie, formy ustrojowej. Podobnie jak przymie-
rze synajskie, w zawarciu którego, jak mówi przekaz biblijny, uczestniczyły 
zgromadzone plemiona, również powołanie nowej formy ustrojowej lub zmia-
na dotychczas istniejącej wymagały obecności i zgody ludu80. Według Erica 
Voegelina porządek Izraela powstał za sprawą przymierza synajskiego, które 
ustanawiało wprawdzie relacje między Bogiem a narodem wybranym, lecz nie 
dawało żadnych wytycznych w zakresie organizacji politycznej, która zabez-
pieczałaby egzystencję ludu izraelskiego. W porządku Objawienia na Synaju 
warunki egzystencji nie znalazły swego miejsca. Lukę tę wypełniło powołanie 

76 � J. Neusner, The Social Teaching of Rabbinic Judaism: Corporate Israel and the 
Individual Israelite, Vol. 1, Brill, Leiden–Boston–Köln 2001, s. 104. 

77 � J. Flawiusz, Przeciw Apionowi, ks. II, 21 (184–187), [w:] J. Flawiusz, Przeciw Apiono-
wi. Autobiografia, z języka greckiego przełożył oraz wstępem i komentarzem opa-
trzył J. Radożycki, wyd. 2 poprawione, Oficyna Wydawnicza Rytm, Warszawa 2010. 

78 � S. Belkin, A Democratic Theocracy, [w:] The Judaic Tradition, texts edited and 
introduced by N. N. Glatzer, foreword D. Altshuler, Springfield 1969, s. 580–583; 
zob. także: idem, In His Image. The Jewish Philosophy of Man as Expressed in 
Rabbinic Tradition, Greenwood 1979, s. 60–78, 117–133.

79 � J. Wellhausen, Prolegomena…, s. 411.
80  �D. J. Elazar, Communal Democracy and Liberal Democracy in the Jewish Politi-

cal Tradition, http://www.jcpa.org/dje/articles/commdem–jpt.htm [data dostę-
pu: 16.04.2011].  



98

Izraelici – lud przymierza

monarchii w następstwie zagrożenia filistyńskiego. Symbolizm królestwa, ma-
jący charakter kosmologiczny, dopełnił porządku Izraela, któremu początek 
dało przymierze synajskie. Król stanowił dodatek do porządku przymierza, 
symbol którego Izrael nie tyle pragnął, co potrzebował do przetrwania81.  

Według Daniela J. Elazara biblijne dzieje Izraelitów uznać należy za część 
historii konstytucjonalizmu82. Izraelski konstytucjonalizm określało istnienie 
pozytywnego prawa bożego w postaci Tory, służącego ograniczeniu władzy 
ziemskiej, podmiotowa rola ludu (ēdâh), którego pozycja jako ziemskiego sub-
suwerena wynikała z przymierza synajskiego, oraz zasada zgody ludu.

Można przyjąć, że podobnie jak w przypadku greckiej filozofii politycznej, 
z której wzięła swój początek etyka, także u Żydów etyka, w tym wypadku reli-
gijna, pozostawała w związku z polityką – rozwinęła się jako konsekwencja po-
litycznych doświadczeń Izraelitów. Również w odniesieniu do Żydów polityka 
może zatem zostać potraktowana jako podmiot etyzujący. Jahwe, bóg natury, 
stał się z czasem bogiem plemiennej organizacji politycznej, by za sprawą ruchu 
profetycznego zyskać status boga etycznego. Etyka pozostawała ściśle związana 
z przestrzeganiem norm prawnych, będących przedmiotem przymierza poli-
tycznego. Jahwe rozumiany był jako bóg zainteresowany ludzką doczesnością, 
bóg współpracujący z Izraelitami według zasad przymierza, działający w świe-
cie bóg polityczny, zaangażowany w los konkretnego narodu. Przywodzi to 
na myśl późniejszą ideę przymierzy narodowych u protestantów angielskich 
i szkockich, w wyjątkowej relacji politycznej z Bogiem upatrujących szans na 
zaakcentowanie swej tożsamości religijnej i narodowej (będzie o tym mowa 
w dalszej części pracy). 

Do żydowskiej tradycji przymierzy z dużą uwagą nawiązywał protestan-
tyzm reformowany. Rozwinął on naukę o przymierzach z uwzględnieniem 
Nowego Testamentu w postaci teologii przymierza. By możliwe było pełniejsze 
zrozumienie zagadnień religijnych i politycznych związanych z ideą przymie-
rza konieczne jest naświetlenie głównych założeń protestantyzmu reformowa-
nego, zawartych głównie, choć nie wyłącznie, w myśli Jana Kalwina. 

81 � E. Voegelin, Izrael i Objawienie…, s. 444–445. 
82  �D. J. Elazar, S. A. Cohen, The Jewish Polity…, s. 24–25; D. J. Elazar, Introduction, 

[w:] Authority, Power and Leadership in the Jewish Polity. Cases and Issues, ed. 
by D. J. Elazar, assisted by S. A. Cohen, J. Gerber, R. Freedman, University Press 
of America, Lanham 1991, s. 8–9.



ROZDZIAŁ III

REFORMACJA:  
ROZPAD RELIGIJNO-POLITYCZNEJ 
STRUKTURY CHRISTIANITAS  
ŁASKA PRZECIW NATURZE





101

Epoka Odrodzenia była jednocześnie czasem reformacji, która jako ruch religij-
ny przeobraziła sposób myślenia ludzi w równym co najmniej stopniu, co idee 
renesansowe. Wskutek odrzucenia średniowiecznego systemu hierarchii jako 
synonimu ładu oraz przez propagowanie idei Kościoła jako społeczności wier-
nych wywarła istotny wpływ również na postrzeganie spraw świeckich. 

W pracach głównych reformatorów, takich jak Marcin Luter czy Jan Kal-
win, nie należy doszukiwać się całościowego ujęcia zagadnień politycznych, oni 
sami nie uważali siebie za myślicieli politycznych, lecz – jak to ujmowali – za 
„badaczy Słowa Bożego”. Proponowana przez nich reforma Kościoła wymagała 
sformułowania stanowiska teologicznego, które w tamtych czasach łączyło się 
z zagadnieniami z zakresu polityki. Obaj reformatorzy zmuszeni zostali też 
do zaangażowania się w działalność polityczną, wskutek czego wykrystalizo-
wały się ich sądy polityczne. Zostały one wywiedzione z tego samego, co te-
ologia źródła – z Pisma Świętego. Mieli świadomość, że reforma religijna nie 
jest możliwa bez uwzględnienia warunków politycznych. Ignorowanie tej lekcji 
cechowało natomiast późniejsze, sekciarskie odłamy protestantyzmu. Zarów-
no Luter, jak i Kalwin starali się określić miejsce polityki, stąd omawiali takie 
kwestie, jak znaczenie świeckiego rządu w boskim planie zbawienia, związek 
grzechu i władzy politycznej, wzajemne relacje prawa bożego, prawa natury 
i prawa stanowionego, relacje Kościoła i państwa, granice władzy politycznej. 
Jak stwierdzał Sheldon S. Wolin humanizm i protestantyzm stanowiły żywotne 
siły intelektualne, które doprowadziły do „podmycia” dominującej perspekty-
wy, wypracowanej przez umysłowość średniowieczną. Każda z tych sił na swój 
sposób prowadziła do sformułowania teorii politycznej bardziej autonomicznej 
i zorientowanej narodowo. Z jednej strony wpływ Lutra i wczesnych prote-
stanckich reformatorów skutkował odpolitycznieniem religii, z drugiej, Nicolo 
Machiavelli i włoscy humaniści pracowali nad deteologizacją polityki. Obie 
strony przysłużyły się idei narodowego partykularyzmu1.

1 � Sh. S. Wolin, Politics and Vision. Continuity and Innovation in Western Political 
Thought, Princeton University Press, Princeton 2006, s. 128.



102

Reformacja: rozpad religijno-politycznej struktury...

1. Marcin Luter – religijny rewolucjonista, 
polityczny konserwatysta	  

Punkt wyjścia rozważań nad myślą Marcina Lutra (1483–1546) stanowi dog-
mat o grzechu pierworodnym, którego świadomość zdominowała zarówno lu-
teranizm, jak i kalwinizm. W teologii Marcina Lutra grzech pierworodny został 
przedstawiony jako wydarzenie dramatyczne w skutkach dla ludzkości. Jako 
potomkowie upadłego Adama ludzie utracili możliwość miłości Boga, a zatem 
i czynienia dobra. Polemizując z teologią katolicką, która traktowała grzech 
pierworodny jako przyczynę jedynie zranienia i osłabienia natury ludzkiej, Lu-
ter dowodził, że grzech pierwszych rodziców skutkował zupełną degradacją 
człowieczeństwa, objawiającą się w skłonności do czynienia wyłącznie zła i, co 
z tym związane, brakiem jakiejkolwiek sprawczości w kwestii zbawienia. Jedy-
nym ratunkiem dla duszy człowieka pozostawała łaska Boga. Wobec zepsucia 
ludzkiego rozumu i woli, nie sposób było mówić o prawdzie ludzkiego pozna-
nia i wolności działań ludzkich. Rozum, bezradny w kwestii poznania prawdy, 
uznany został przez Lutra za ślepy i pozbawiony wiedzy, za nie mogący wskazy-
wać woli rzeczy prawych, przez co człowiek nie był w stanie czynić dobra. Ro-
zum tkwił w błędzie, stąd i wola była zepsuta. Z tego głębokiego pesymizmu an-
tropologicznego wynikała teza o zbawieniu przychodzącym wyłącznie z łaski 
Boga, jako niezasłużony przez człowieka boży dar (sola gratia) oraz o bezwar-
tościowości ludzkich uczynków w kwestii zbawienia2. W tak ujętym porządku 
zbawienia prawo, w tym również prawo natury, wydawało się zbędne, porządek 
łaski i wiary nie potrzebował go. Analogicznie porządek prawa, w tym prawa 
natury, rozważany był jako nieodnoszący się do kwestii zbawienia, a wyłącz-
nie do doczesności. Stanowisko takie pozostawało w związku z teorią dwóch 
państw św. Augustyna, opartą na zerwaniu jedności pomiędzy światem na-
turalnym i nadnaturalnym. Cel królestwa duchowego, jakim było zbawienie 
poprzez łaskę i wiarę, będącą jej konsekwencją, w żaden sposób nie łączył się 
z celem królestwa ziemskiego – naturalnym życiem człowieka. Związek między 
tymi dwoma światami został zerwany. W królestwie duchowym rządziło Słowo 
Boże, w doczesnym – prawo naturalne i stanowione3. Według Lutra Bóg prze-

2 � J. Hervada, Historia prawa naturalnego, przeł. A. Dorabialska, Petrus, Kraków 
2013, s. 130. 

3 � Ibidem, s. 131.



103

1. Marcin Luter – religijny rewolucjonista, polityczny konserwatysta

mawiał nie za pośrednictwem kapłaństwa czy instytucji stworzonych ludzką 
ręką, lecz bezpośrednio do ludzkiego serca i tylko do niego. Sprawiało to, że or-
ganizacja religijna pośrednicząca pomiędzy człowiekiem a Bogiem przestawała 
mieć znaczenie. Zerwany został dotychczasowy pomost łączący świat zmysłów 
i ducha. Dusza została odizolowana od świata społecznego tworzonego przez 
ludzi i za sprawą łaski bożej wchodziła w komunię ze swoim Stworzycielem. 
Świat materialny, relacje społeczne nie mogły w najmniejszym stopniu ułatwić 
duszy recepcji łaski bożej. W wyniku grzechu pierworodnego stały się one do-
meną chaosu i brutalności, pustynią nieuświęconą i niezdolną do uświęcenia. 
Świat zewnętrzny, materialny, nie miał żadnego wpływu na chrześcijańską re-
ligijność. Jedynym namacalnym źródłem wzbogacającym chrześcijaństwo było 
objawione Słowo Boże4.  

Marcin Luter ogłaszając w roku 1517 swoje 95 tez, dotyczących odpustów 
i spornych kwestii teologicznych, nie pragnął obalenia papiestwa, lecz refor-
my, mającej polegać na powrocie chrześcijaństwa do jego pierwotnych, biblij-
nych korzeni. Wychodząc ze stanowiska fideistycznego uważał, że Kościół 
zbytnio zaufał pogańskiej filozofii5, która przyćmiła autentyczną pobożność, 
budząc czczą nadzieję zbawienia opartą na uczynkach. Na krótko przed ogło-
szeniem swoich słynnych tez, we wrześniu 1517 r. opublikował Disputatio 
contra scholasticam theologiam, w którym zawarł wspomniane tezy oraz 
odniósł się do filozofii Arystotelesa jako podstawy późnośredniowiecznej 
teologii scholastycznej. Kwestionował jej znaczenie teologiczne: „[…] cały 
Arystoteles – stwierdzał – [tzn. jego pisma logiczne i metafizyczne – L. Ch.] 

4 � R. H. Tawney, Religion and the Rise of Capitalism. A Historical Study, Harco-
urt, Brace and Company, New York 1926, s. 96–97, http://quod.lib.umich.edu/g/
genpub [data dostępu: 09.04.2016].

5 � W chrześcijaństwie istniały dwa nurty: scholastycyzm i augustynizm, definio-
wane według kryterium odpowiedzi na pytanie, co jest ważniejsze – rozum 
czy wiara. W przejętej przez protestantyzm tradycji augustyńskiej prym wiod-
ła wiara, Objawienie dominowało nad rozumem. Jedynym źródłem poznania 
Boga była Biblia, choć nie ujawniła ona pełni Boskości, poza Słowem Bożym 
pozostawała bowiem nieodgadniona wola Stwórcy, jego misterium. Przyznanie 
prymatu wiary nad rozumem wynikało z  głębokiego przekonania augustyni-
stów, że rozum pozostaje częścią ogólnej kondycji człowieka jako istoty skażonej 
grzechem. Centralnym problemem myśli augustiańskiej była niedoskonałość 
człowieka i wynikające z niej oddzielenie się od Boga, podkreślenie dysproporcji 
w relacji Bóg – niedoskonały człowiek.  



104

Reformacja: rozpad religijno-politycznej struktury...

ma się tak do teologii, jak ciemność do światła”6. Mnich przekonywał, że 
jedynym autorytetem w sprawach wiary była Biblia, bezpośredni przekaz 
Słowa Bożego niezaciemniony filozoficzną interpretacją. Podważał dotych-
czasową pozycję teologii Tomasza z Akwinu: „Powiedzieć, że nikt nie może 
stać się teologiem bez Arystotelesa, to błąd”7. W opinii Lutra nauka Arystote-
lesa o kształtowaniu cnót moralnych wytworzyła w teologii chrześcijańskiej 
przestrzeń dla ekonomii moralnej, zgodnie z którą ludzie są w stanie przy-
czynić się do własnego zbawienia. Z tego też stanowiska wynikało istnienie 
odpustów. Etyka nikomachejska Arystotelesa była w przekonaniu Lutra dzie-
łem wrogim łasce8. Przeniesiona na grunt chrześcijański nałożyła na barki 
skażonego grzechem pierworodnym człowieka niemożliwy do udźwignięcia 
ciężar. Potomkowie upadłego Adama z natury są bowiem zdolni jedynie do 
grzechu9, ich wola wykazuje skłonność wyłącznie do zła; stąd też niezdolni są 
do miłości Boga10, do prawdziwej wiary i do czynienia dobra. Człowiek z na-
tury nie wykazuje skłonności ani do właściwej percepcji, ani do dobrej woli11. 
Nieznajomość Boga i dobrych uczynków pozostaje nierozerwalnie związana 
z naturą, która wynagradza wszystko, co jest dla niej korzystne, czyli dobre 
w sensie zewnętrznym12. Tymczasem prawdziwe dobro dokonuje się wyłącz-
nie jako wynik działania łaski Boga. „Nie możemy stać się sprawiedliwymi 
– pisał Luter – dokonując sprawiedliwych czynów, ale będąc uczynionymi 
sprawiedliwymi, dokonujemy dobrych czynów. To wbrew filozofom”13. Akt 
przyjaźni wobec Boga dokonuje się nie według natury, ale według uprzedza-
jącego działania łaski14. Poszukiwanie, dążenie, pragnienie – to aktywność 
człowieka, wynikająca z natury, odnajdywanie, osiąganie, ukojenie – to skut-
ki działania łaski bożej. Jedynym źródłem łaski jest wieczna predestynacja ze 

6 � M. Luter, Disputation against Scholastic Theology, teza 50, http://augsburgfortress.
org/media/downloads/9780800698836kChapter1.pdf [data dostępu: 19.09.2014].

7 � Ibidem, teza 43.
8 � Ibidem, teza 41.
9 � Ibidem, tezy 4–7.
10 � Ibidem, tezy 13, 16–18.
11  �Ibidem, teza 34.
12 � Ibidem, tezy 36–37.
13 � Ibidem, teza 40.
14 � Ibidem, tezy 20, 55. 



105

1. Marcin Luter – religijny rewolucjonista, polityczny konserwatysta

strony Boga15. Bez działania łaski prawo boże staje się wrogiem naturalnej 
ludzkiej woli. Natura nie ustaje w wysiłkach, by je zniszczyć16, jest bowiem 
dla niej źródłem świadomości grzechu. Działanie objawionego prawa boże-
go jako nadzorcy ludzkiej woli nie może zostać zniesione. Za sprawą Jezusa 
Chrystusa, który w sposób doskonały wypełnił to prawo, łaska Boga stała się 
sprawcą sprawiedliwości. Spowodowała, że wypełnianie prawa stało się dla 
predestynowanych źródłem przyjemności17.  

Do otwartej konfrontacji między Lutrem a Kościołem doszło w roku 1521, 
po tym jak nie odwołał on swoich tez wezwany do tego przez papieża Leona X 
(czerwiec 1520 r. bulla Exsurge Domine). Jego myśl wykroczyła wówczas poza 
kwestię odpustów i zbawczej roli uczynków. Kierując się przekonaniem o pra-
wie każdego człowieka do czytania i interpretowania Słowa Bożego przetłuma-
czył łacińską wersję Biblii na język niemiecki (na zamku w Wartburgu przełożył 
Nowy Testament [1522], tłumaczenie Starego Testamentu ukazało się w 1534 r.). 
Posunięcie to, połączone z wynalezieniem druku, uczyniło Biblię bardziej do-
stępną dla szerszego kręgu odbiorców. Powołując się na św. Pawła, Luter nadal 
podważał znaczenie etyki w kwestii zbawienia (Efez 2:8–9)18. Duszy człowieka, 
przekonywał, nie mogą pomóc ani mądrość filozoficzna, ani uczynki, innymi 
słowy, racjonalizm nie jest w stanie przezwyciężyć degradującej siły grzechu 
pierworodnego. Dobre uczynki stanowią konsekwencję wiary, a nie jej waru-
nek, są efektem łaski Boga, który zesłał Chrystusa, by swoją zasługą umożliwił 
człowiekowi wejście na drogę zbawienia. Wyrażając te poglądy Luter dokonał 
fundamentalnego dla teologii protestanckiej rozróżnienia pomiędzy Prawem 
a Ewangelią. Ta ostatnia stanowić miała dobrą nowinę, którą Chrystus ofiaro-
wał grzesznikom, Prawo natomiast, biorąc pod uwagę zepsutą naturę ludzką 
i jej indolencję w kwestii dobra, mogło być tylko nowiną złą. Mówiło bowiem 
„to czyń, a będziesz żył” (Łk 10:28), przesłanie Ewangelii stanowiły natomiast 
słowa Jezusa: „czynię to, abyś mógł żyć”19. 

15 � Ibidem, tezy 28, 29. 
16 � Ibidem, tezy 69–71.
17 � Ibidem, tezy 73–75. 
18 � „Łaską bowiem jesteście zbawieni przez wiarę. A to pochodzi nie od was, lecz 

jest darem Boga: nie z uczynków, aby się nikt nie chlubił”.
19 � R. S. Clark, A Brief History of Covenant Theology, http://spindleworks.com/lib-

rary/CR/clark.htm [data dostępu: 30.05.2011].



106

Reformacja: rozpad religijno-politycznej struktury...

Centralnym zagadnieniem traktatu Lutra O wolności chrześcijańskiej (1520) 
była wolność indywidualnego sumienia. Człowiek został tam przedstawiony 
jako istota o podwójnej duchowo-cielesnej naturze. 

Dzięki naturze duchowej, którą nazywają duszą, otrzymuje miano czło-
wieka duchowego, wewnętrznego, nowego. Według natury cielesnej, którą 
nazywamy ciałem, otrzymuje miano człowieka cielesnego, starego, o któ-
rym apostoł powiada: „dlatego nie zniechęcajmy się i chociaż nasz człowiek 
zewnętrzny niszczeje, to nasz człowiek wewnętrzny odnawia się każdego 
dnia” (2 Kor 4,16). Ta rozmaitość sprawia, że w Piśmie Świętym o jednym 
i tym samym człowieku mówi sie rzeczy sprzeczne, ponieważ ci sami dwaj 
ludzie w jednym człowieku walczą ze sobą w ten sposób, że „[…] ciało po-
żąda wbrew Duchowi, natomiast Duch przeciwko ciału” (Ga 5,17)20. 

Według Lutra prawdziwej wolności doświadcza jedynie człowiek „we-
wnętrzny”, nie podlegający nikomu z wyjątkiem Boga, niezależny od czynni-
ków mających znaczenie dla człowieka „zewnętrznego”, takich jak powodzenie 
życiowe, zdrowie, niedola czy przymus21. Dla człowieka „wewnętrznego” 

jedyna rzecz jest potrzebna do życia, sprawiedliwości i wolności chrześci-
jańskiej – nieskażone Słowo Boże, Ewangelia Chrystusowa, jak mówi Jan 
(J 11,25) […] Uznajemy tedy za rzecz pewną i ugruntowaną, że dusza może 
obejść się bez wszystkiego z wyjątkiem Słowa Bożego, bez którego nic nie 
jest w stanie jej pomóc22. 

Jedynym dostępnym człowiekowi sposobem korzystania ze Słowa jest wiara. 
„Jasne jest tedy, iż jak dusza potrzebuje do życia i sprawiedliwości jedynie Słowa, 
tak też jedynie przez wiarę, a nie przez uczynki, zostaje usprawiedliwiona”23. 
Tak jak człowieka wewnętrznego nie dotyczą zewnętrzne uczynki, tak też i od-
wrotnie: poprzez „niewiarę serca” i niepobożność staje się winny i zostaje „słu-
gą grzechu”. Wiara czyni duszę ludzką wolną; „jasne jest więc, że człowiekowi 

20 � M. Luter, O wolności chrześcijańskiej, s. 1, http://www.luter.pl/files/pdf/OWol-
nosciChrzescijanskiej.pdf [data dostępu: 5.11.2012]. 

21 � Ibidem, s. 1. 
22 � Ibidem, s. 2. 
23 � Ibidem. 



107

1. Marcin Luter – religijny rewolucjonista, polityczny konserwatysta

chrześcijańskiemu wiara jego starczy za wszystko i że nie będzie mu trzeba też 
uczynków, by został usprawiedliwiony, a jeżeli mu nie trzeba uczynków, to nie 
trzeba mu i zakonu… [Prawa – L. Ch] (1Tm 1,9)”24.

Człowiek „wewnętrzny” podobny jest do Boga, na jego wyobrażenie został 
stworzony i ku niemu się zwraca. Czyniąc to napotyka przeciwną wolę ciała, 
dążącą do tego, co światowe. W zmaganiach duszy z ciałem pomocne są uczyn-
ki. Jak pisał Luter:

Uczynki należy spełniać wyłącznie z tym przekonaniem, by ciało brać 
w niewolę i oczyszczać ze złych jego pożądliwości tak, by cała uwaga była 
skierowana jedynie na wyzbycie się pożądliwości. Gdy bowiem dusza 
jest przez wiarę oczyszczona, to zaczyna Boga miłować, chce również, by 
wszystko – zwłaszcza zaś jej własne ciało – tak samo było oczyszczone, aby 
wszystko razem z nią Boga miłowało i chwaliło. W ten sposób człowiek na 
skutek wymagań swego ciała nie może być bezczynny. Musi spełniać wiele 
dobrych uczynków, aby wziąć swe ciało w niewolę25. 

Ciało, stanowiące zagrożenie dla duszy, wymagało zewnętrznej dyscypli-
ny, w tym również podlegania władzy. Luter godził gloryfikację indywidualnej 
wolności z pochwałą władzy świeckiej jako zewnętrznego środka dyscyplinu-
jącego cielesny wymiar człowieka. 

Antropologia Lutra pozostawała zdominowana głębokim przekonaniem 
o zupełnym zepsuciu natury ludzkiej. Naturalny człowiek, uważał, jest i po-
zostanie grzesznikiem (homo peccator), jeśli opiera się wyłącznie na własnych 
siłach. Przed Bogiem może stanąć jako sprawiedliwy wyłącznie dzięki Chry-
stusowi. Nie zmienia to jednak człowieka na tyle, by sądzić, że wraz z ofiarą 
krzyżową Chrystusa ma on mniej problemów z grzechem. Usprawiedliwie-
nie z łaski miało sprawiać jedynie, że uczynki przestawały człowieka obciążać. 
Wiara była tym, co konstytuowało pełnię człowieczeństwa, nadawało mu osta-
teczny sens. Luter nie rozumiał więc aktu usprawiedliwienia w pełni jurydycz-
nie; usprawiedliwienie kreowało pewien nowy wymiar, tak iż tylko człowiek 
wierzący stawał się człowiekiem w pełni (totus homo). Owo napięcie między 
obiektywnym faktem bycia usprawiedliwionym a egzystencjalną grzesznością 
wyrażone zostało w antropologicznej formule simul iustus et peccator („prawie 

24 � Ibidem, s. 4. 
25 � Ibidem, s. 9. 



108

Reformacja: rozpad religijno-politycznej struktury...

sprawiedliwy i prawie grzeszny”). Opisywała ona sytuację chrześcijanina, który 
jest zarazem sprawiedliwy i grzeszny: jest sprawiedliwy, ponieważ Bóg przez 
Słowo i Chrystusa czyni go sprawiedliwym, natomiast w wymiarze egzysten-
cjalnym pozostaje nadal grzesznikiem. 

W odniesieniu do Kościoła katolickiego Marcin Luter kwestionował zasad-
ność dwóch podstawowych kwestii: hierarchicznej władzy uwikłanej w poli-
tykę i skomplikowanych zawiłości teologii scholastycznej. Papiestwo określał 
jako „tyranię Rzymu” i „rzymską dyktaturę”, postulował powrót do „szlachet-
nej wolności chrześcijańskiej”26, do pierwotnej prostoty w zakresie eklezjolo-
gii i doktryny z wyeliminowanymi z nich kategoriami politycznymi, przede 
wszystkim władzą. Sprzedaż odpustów, rozrost papieskiej biurokracji i kontroli 
nad nominacjami kościelnymi miały w jego przekonaniu na celu nie wzglę-
dy religijne, ale wzmocnienie władzy politycznej papiestwa. W początkowym 
okresie swej działalności Luter nie odrzucał papiestwa w zupełności, gotów był 
je akceptować w zreformowanej formie. Jego zarzuty w stosunku do Kościo-
ła katolickiego i propozycje reformy opierały się na podstawowym założeniu, 
że religia i polityka stanowiły dwa odrębne światy wewnątrz Corpus Christia-
num. Lutrowy program papieskiej reformy zmierzał w stronę kościelnego kon-
stytucjonalizmu. Według niej papież miał porzucić swą dotychczasową rolę 
i stać się monarchą konstytucyjnym z władzą ograniczoną Pismem Świętym. 
Zgodnie z tym nie mógł już ustanawiać dogmatów wiary. Nauczanie zawarte 
w Biblii miało stanowić rodzaj doktrynalnej konstytucji, tamującej papieskie 
uzurpacje27. Luter opowiadał się za Kościołem opartym wyłącznie na Literze, 
bez elementów politycznych, choć polityczna wymowa jego nauczania ulega-
ła wzmocnieniu w zalecanych przezeń środkach radzenia sobie z papieżem, 
odmawiającym uznania granic swej władzy. Jeśli uparcie naruszał on nakazy 
Pisma Świętego, stwarzał w przekonaniu Lutra warunki do ignorowania przez 
chrześcijan jego poleceń28. 

Lutrowy plan reformy Kościoła polegał również na zastąpieniu supremacji 
papieskiej ideą Kościoła jako społeczności (societas perfecta), samowystarczal-
nej, z własnymi zasadami i procedurami, regulującymi życie duchowe człon-
ków. Według tej koncepcji Kościół-społeczność zawierał w sobie niezbędne 

26 � Sh. S. Wolin, Politics and Vision…, s. 131. 
27 � Ibidem, s. 131.
28 � Ibidem, s. 131–132.



109

1. Marcin Luter – religijny rewolucjonista, polityczny konserwatysta

mechanizmy, służące usuwaniu wszelkich niedoskonałości, nie potrzebował 
więc wymiaru instytucjonalnego. Luter był wyraźnie uprzedzony wobec au-
torytetów i instytucji. Agencją reformy Kościoła miała być rada. Tak długo jak 
długo lokował w niej swoje reformatorskie nadzieje, rola władcy świeckiego 
zredukowana była do minimum. Gdy jednak okazało się, że reforma kościelna 
jest wykluczona, wybór został automatycznie zawężony do władcy świeckie-
go i w związku z tym idea Kościoła jako societas perfecta została porzucona. 
Rewitalizację życia duchowego uzależniono od agencji zewnętrznej w postaci 
władzy politycznej. Wydaje się, że Lutrowy Kościół uległ deinstytucjonali-
zacji i odhierarchizowaniu, czyli depolityzacji, tylko po to, by, oddany pod 
protekcję władzy świeckiej, przybrać ponownie barwy polityczne29. Dopóki 
Luter obstawał przy pozycji koncyliarnej i tak długo, jak przypisywał uży-
teczność papiestwu, rewolucjonizm jego wizji Kościoła pozostawał wyciszo-
ny. Gdy ostatecznie zerwał z papiestwem, doktryna „kapłaństwa wszystkich 
wiernych” zyskała znaczenie centralne. Jednak oparty jedynie na więzach 
wiary Kościół-społeczność potrzebował w ówczesnych niespokojnych czasach 
ochrony, którą mogła zapewnić władza książąt. W ostatecznym rozrachunku 
poszukiwanie prawdziwego doświadczenia religijnego doprowadziło Lutra do 
porzucenia instytucji kościelnych i do koncepcji wzmocnienia ówczesnej wła-
dzy świeckiej. Uzasadnianie tego kroku desperackim losem reformatora, któ-
ry w pewnym momencie nie miał innego wyjścia, jak odwołać się do wspar-
cia niemieckich książąt, może być uznane za usprawiedliwione tylko częś-
ciowo. Koncentracja Lutra na władzy świeckiej winna być postrzegana jako 
następstwo pogłębiającego się antypolitycznego radykalizmu jego przekonań 
religijnych, które, poprzez przypisanie określenia „polityczny” wyłącznie do 
świeckich rządzących i minimalizację politycznego charakteru Kościoła, ot-
worzyło drogę do monopolu władzy świeckiej30. Władza ta, u przedstawicieli 
której Luter szukał wsparcia dla swej reformy religijnej, mogła stanowić nowy 
rodzaj zagrożenia dla religii. Powstał dylemat, którego źródło tkwiło w braku 
równowagi pomiędzy Kościołem, jako powiązaną duchowo i pozbawioną in-
stytucji społecznością, a władzą polityczną. Początkowo Luter skupiał się na 
duchowym wymiarze Kościoła i minimalizował jego potrzeby organizacyj-
ne. Dopiero w późniejszych latach docenił organizacyjny wymiar religii.  Ze 

29 � Ibidem, s. 132. 
30 � Ibidem, s. 132–133. 



110

Reformacja: rozpad religijno-politycznej struktury...

względów praktycznych odwołał się do władzy świeckiej, co stworzyło dys-
proporcję pomiędzy stroną religijną i świecką, którą ostatecznie potwierdziła 
zasada pokoju augsburskiego cuius regio eius religio, dając podstawy Kościoła 
terytorialnego (Landeskirche)31.

Krytyką Kościoła katolickiego Luter doprowadził do uwolnienia wiary 
z instytucjonalnych ram, czyniąc z niej sprawę sumienia jednostki; wszyscy 
wierzący zyskali równy status względem Boga, pośrednictwo zhierarchizo-
wanego duchowieństwa stało się zbędne. W wyobrażeniu Lutra Kościół miał 
być nie hierarchiczną strukturą stanowisk i kompetencji, lecz wspólnotą wier-
nych, mógł istnieć, a nawet zachować doskonałość, bez podlegania jakiejkol-
wiek widocznej „głowie” nim kierującej. Przekonanie, że Kościół-społeczność 
może pozostawać zespolony w sytuacji braku „głowy” zrywało z dominują-
cym w myśli starożytnej i średniowiecznej przekonaniem, że społeczeństwo, 
jak i wszelki porządek, nie mogą istnieć bez ośrodka kierowania, będącego 
źródłem ruchu. Równie nowatorskie było przekonanie, że społeczność religij-
na może zachować swoją tożsamość i rozwijać się bez uznania zasad hierarchii. 
Od czasów Platona i Arystotelesa dominował bowiem pogląd o niemożliwości 
zaistnienia sprawiedliwego ładu tak długo, jak długo części niższe nie zosta-
ną podporządkowane wyższym. Luter odnosił jednak swój egalitaryzm tylko 
do sfery religijnej, pomijając wymiar polityczny czy społeczny. Przeciwnie, nie 
akceptował pojawiających się żądań, by konsekwencją równości religijnej stała 
się równość społeczna. Jego bardzo krytyczne stanowisko, jakie zajął podczas 
wojny chłopskiej (1524–1525)32, w ramach której domagano się między innymi 
zniesienia pańszczyzny i dziesięciny, było tego wyrazistym przykładem. 

W odniesieniu do politycznej organizacji społeczeństwa Luter był apologetą 
władzy księcia. W jego przekonaniu, by świecka społeczność złożona z ludzi 
grzesznych nie pogrążyła się w chaosie, silna „głowa” była koniecznością33. 
Myśl teologiczna Lutra „karmiła” jego wizję polityki w tym sensie, że wzor-
ce polityczne, wyeliminowane wcześniej z Kościoła, zmuszony był umocnić 
w swej koncepcji porządku doczesnego. Inaczej mówiąc, radykalizm poli-
tyczny Lutra był produktem antypolitycznych tendencji w jego myśli religij-

31 � Ibidem, s. 133. 
32 � Zob. więcej: L. Roper, Martin Luther. Renegade and Prophet, The Bodley Head, 

London 2016, s. 259–272.
33 � J. Szacki, Historia myśli socjologicznej. Wydanie nowe, Warszawa, 2002, s. 58–59. 



111

1. Marcin Luter – religijny rewolucjonista, polityczny konserwatysta

nej. Elementy polityczne, usunięte z dogmatyki i eklezjologii, zostały w pełni 
utożsamione z myślą polityczną, wyzwoloną z otaczających ją dotychczas ram 
średniowiecznej teologii i filozofii. Autonomii myśli politycznej towarzyszyła 
autonomia władzy politycznej34. 

W średniowiecznej teologii politycznej pojęcie władzy wywodzono wyłącz-
nie od Boga za pośrednictwem Kościoła, który stał się jej jedynym dysponen-
tem. Stanowisko to zostało współcześnie nazwane augustynizmem politycz-
nym (którego nie należy jednak utożsamiać z treścią pism samego Augusty-
na z Hippony)35. Augustynizm polityczny zakładał, że władza polityczna jest 
jedynie refleksem jedynej, prawdziwej, pochodzącej z transcendencji władzy 
Kościoła. Innymi słowy, nie istniała władza legitymizowana poza Kościołem. 
W ten sposób idea imperium rzymskiego przejęta została przez Corpus Christi; 
najpierw nastąpiło to w postaci średniowiecznej monarchii, a następnie po-
przez przejęcie władzy cesarskiej przez papieży (Grzegorz VII, Innocenty III 
i Innocenty IV). Urząd cesarza przekształcił się w rodzaj doczesnego mini-
sterium, obsadzanego i kierowanego przez papieży36. Marcin Luter odrzucił 
papiestwo, jednak nie pogardził jego teorią władzy, którą przeniósł na osobę 
świeckiego księcia. 

W myśli Lutra teoria podwójnej natury człowieka oraz dualizmu łaski i na-
tury pozostawała w związku z Augustyńską ideą dwóch królestw: królestwa 
bożego i królestwa ziemskiego. „Tymi, którzy należą do Królestwa Bożego 
– pisał – są wszyscy prawowierni w Chrystusie i pod Chrystusem”37, to ludzie 
prawdziwie wierzący (predestynowani), którym zbędny jest „książę, król, pan, 
miecz czy prawo. Do czegóż by mieli im służyć? A to dlatego, że mają w sercu 
Ducha Świętego, który ich naucza i sprawia, że nikomu nie czynią krzywdy, 
każdego miłują […]”38. Reformator uznał, że z powodu mieszanego członko-
stwa widoczny Kościół był społecznością obarczoną defektem, wymagającą 

34 � Sh. S. Wolin, Politics and Vision…, s. 129–130.
35 � A. Wielomski, Teokracja papieska 1073–1378. Myśl polityczna papieży, papalistów 

i ich przeciwników, Wydawnictwo von Borowiecky, Warszawa 2011, s. 80–86.
36 � Ibidem, s. 77–80. 
37 � M. Luter, O świeckiej zwierzchności, w jakiej mierze należy być jej posłusznym 

/1525/, s. 3, http://www.luter.pl/files/pdf/OZwierzchnosciSwieckiej.pdf [data do-
stępu: 7.11.2012].

38 � Ibidem, s. 4. 



112

Reformacja: rozpad religijno-politycznej struktury...

zewnętrznych mechanizmów dyscyplinujących. Paradoks jego myśli polegał 
na tym, że z jednej strony był on podejrzliwy i często pogardliwy wobec in-
stytucji politycznych, z drugiej wyobrażając sobie Kościół jako społeczność 
i identyfikując go z dobrowolną unią związaną miłością, wiarą i obecnością 
Chrystusa, zmuszony został do wezwania owego „podejrzanego” porządku 
politycznego, by wobec kościelnej społeczności spełniał funkcje policyjne. Za-
sadnicza tego przyczyna tkwiła w jego koncepcji Kościoła jako społeczności 
opartej na braterstwie, która nie mogła generować władzy. Rząd świecki uzna-
ny został za samotne, ale nie niegodne, ucieleśnienie efektywnie działającej 
dyscypliny; miał być główną siłą spajającą Kościół-społeczność39. Pomimo 
tego praktycznego znaczenia polityka nie była przez Lutra pozytywnie war-
tościowana, przeciwnie, uznana została za dziedzinę skażoną i opresyjną. Dla 
człowieka prawdziwie chrześcijańskiego porządek polityczny miał być zbędny, 
stanowił natomiast niezbędny środek dyscyplinujący, który „powstrzymuje 
niechrześcijan i złych, tak że wbrew swej woli muszą zewnętrznie zachować 
całkowity spokój”40. Luter podzielał przekonanie Augustyna o władzy świe-
ckiej jako środku ograniczającym ludzką grzeszność. Gdyby władzy nie było, 
pisał, „[…] ponieważ cały świat jest zły i miedzy tysiącami jest może jeden 
prawdziwy chrześcijanin, pożarłby jeden drugiego […]”41. Porządek politycz-
ny ustanowiony został nie dla dobrze czyniących, lecz dla źle czyniących – po-
wtarzał za św. Pawłem (Rz. 13:3).  

Dla Lutra polityka wiązała się przede wszystkim z posłuszeństwem: „Od-
dajcie więc cesarzowi to, co jest cesarskie” argumentował w O zwierzchności 
świeckiej, w jakiej mierze należy być jej posłusznym. Jego zdaniem prawdziwi 
chrześcijanie nie potrzebowali politycznej zwierzchności, mimo to posłuszeń-
stwo wobec niej miało być ich obowiązkiem, 

bowiem miecz i władza jako szczególna służba Boża przystoi chrześcijanom 
przed wszystkimi innymi na ziemi. Dlatego winien miecz i władzę cenić na 
równi ze stanem małżeńskim, czy uprawą roli, czy jakimkolwiek innym 
rzemiosłem, które również Bóg ustanowił42. 

39 � Sh. S. Wolin, Politics and Vision…, s. 149. 
40 � M. Luter, O świeckiej zwierzchności…, s. 5. 
41 � Ibidem, s. 5. 
42 � Ibidem, s. 10–11. 



113

1. Marcin Luter – religijny rewolucjonista, polityczny konserwatysta

Chrześcijaninowi nie przystoi szukanie sprawiedliwości w sądach i pragnie-
nie zemsty miecza, lecz pokorne znoszenie krzywd, przy czym

dla innych jednak winien szukać pomsty, sprawiedliwości, ochrony i po-
mocy, i czynić w tym kierunku wszystko, co może. Tak samo winna mu 
zwierzchność pomóc i chronić go, czy to sama z siebie, czy z zachęty innych, 
ale już bez jego skargi, szukania pomocy czy wzmianki. Gdzie zwierzch-
ność tego nie czyni, winien znosić gwałt i ciemiężenie i nie przeciwstawiać 
sie złemu, jak brzmią słowa Chrystusa43. 

W rozumieniu Lutra władza to rodzaj służby bożej, powołanej jako zapora 
powstrzymująca zło, której należy się szacunek i posłuszeństwo niezależnie od 
jej kondycji moralnej. Przeciwstawianie się jej jest równoznaczne z tolerancją 
dla rozrostu zła. Nie znaczy to, że w ujęciu Lutra polityka spełniać miała re-
ligijną misję wychowawczą i tak jak wszystkie ludzkie zasługi nie miała ona 
znaczenia w kwestii zbawienia. 

Luter w swym sprzeciwie wobec instytucji Kościoła katolickiego, władzy 
papieża i życia monastycznego potrzebował sojusznika, a jedynym sprzymie-
rzeńcem, mogącym przeciwstawić się potędze Kościoła, była władza książąt 
świeckich. W tym celu przydał władzy świeckiej znaczenia44, odwracając te-
orię augustynizmu politycznego. Książę miał decydować również o sprawach 
duchowych. Zawarta w traktacie augsburskim (1555), zasada Cuius regio, eius 
religio, dająca książętom możliwość narzucenia wyznania swoim poddanym, 
stwarzała warunki do budowy teoretycznych fundamentów władzy terytorial-
nej45. Luter przyczynił się do triumfu państwa jako takiego. Ideał chrześci-
jańskiej universitas z papieżem i cesarzem jako jej głową przeniesiony został 
na grunt świecki z księciem jako przywódcą społeczności zjednoczonej w wie-
rze46. Na takie podejście Lutra istotny wpływ miała rewolta chłopska, podczas 
której część buntowników odwoływała się do wolności chrześcijańskiej, którą 
rozumieli dosłownie. Luter zrewidował wówczas swoje wcześniejsze spojrzenie 

43 � Ibidem, s. 12. 
44 � J. N. Figgis, Studies of Political Thought from Gerson to Grotius 1414–1625, The 

University Press, Cambridge 1907, s. 64.
45 � Ibidem, s. 67.
46 � Ibidem, s. 68. 



114

Reformacja: rozpad religijno-politycznej struktury...

na zarządzanie Kościołem, którego upatrywał w zgromadzeniu. Obawiając się 
radykalizacji religijnej i chaosu politycznego zdecydował o poparciu reformy 
Kościoła pod kuratelą władzy świeckiej. Wbrew swoim pierwotnym zamie-
rzeniom poparł reformację odgórną, na czele z książętami jako reformatorami 
i obrońcami Kościoła. Reformacja oddolna reprezentowana była przez miesz-
czaństwo niektórych miast niemieckich47 oraz przez pewne ruchy chłopskie. 
Klęska wojny chłopskiej z roku 1525 położyła kres reformacji oddolnej i zade-
cydowała o triumfie w Niemczech reformacji książęcej48. 

W początkowym etapie reformacji istotna zmiana polegała więc na przej-
ściu od uniwersalizmu chrześcijańskiego do państwa terytorialnego, od prze-
wagi władzy kościelnej do świeckiej. Władza „pobożnego księcia” z bycia je-
dynie częścią systemu feudalnego stała się najwyższą, rzesze mieszkańców 
znalazły się pod panowaniem jego religii i arbitralnej jurysdykcji, sekulary-
zacja klasztornych własności wzmocniła go materialnie49. Substytucja ide-
ału dobrego księcia-gospodarza w miejsce świętego i mnicha, zjednoczenie 
wszystkich sił w księstwie, przypisanie wyłącznego przymusu władcy cywil-
nemu oraz wpajanie obowiązku znoszenia ucisku politycznego – wszystko 
to nie było „zasługą” samego Lutra, a mieściło się w ramach istniejącej od 
pewnego czasu tendencji. Lutrowe dokonania były natomiast jej wyrazistym 
ukoronowaniem50. Postulat umocnienia władzy świeckiej, propagowany 
wcześniej przez Dantego Alighieri, Marsyliusza z Padwy czy „gwiazdę poran-
ną reformacji” – Johna Wycliffe’a, niemiecki reformator przeniósł na poziom 
praktyczny i połączył z ogólną ówczesną tendencją dziedzicznej terytorialnej 
suwerenności, bez której wolność władzy świeckiej nie miałaby trwałego zna-
czenia51. Niemiecki mnich postawił przysłowiową kropkę nad i jeśli chodzi 
o przygotowanie gruntu pod zastąpienie religii Kościoła religią państwa i tym 
samym pod rozwój absolutyzmu. Jak napisał John Neville Figgis, gdyby nie 

47 � Zob.: L. Roper, Martin Luther…, s. 217–239.
48 � B. Hamm, Reformation [From Below] and Reformation [From Above]. On the 

Problem of The Historical Classifications of the Reformation, [w:] The Reforma-
tion of Faith in the Context of Late Medieval Theology and Piety. Essays by Ber-
ndt Hamm, ed. by R. J. Bast, Brill, Boston 2004, s. 217–219. 

49 � J. N. Figgis, Studies of Political Thought…, s. 63.
50 � Ibidem, s. 70. 
51 � Ibidem, s. 79–80. 



115

1. Marcin Luter – religijny rewolucjonista, polityczny konserwatysta

było Lutra nie byłoby i Ludwika XIV. Obok Lutra istotną rolę w tej zmianie 
odegrali Niccolo Machiavelli i Jean Bodin. 

Za osobliwy można uznać w tym kontekście fakt, że Luter był miłośnikiem 
wolności i obrońcą praw indywidualnych. Artykułowanie postulatu wolności 
i próby jej urzeczywistniania przez ruch anabaptystyczny spotykały się jednak 
z odrzuceniem z jego strony. Z czasem wobec żądań ograniczających władzę 
księcia stawał się coraz bardziej wrogi. Czytając O wolności chrześcijańskiej 
można się przekonać, że Luter faktycznie wierzył w duchową wolność indywi-
dualną, jednak jego ścisłe trzymanie się litery Nowego Testamentu przywiodło 
go do stanowiska przeciwnika czynnego oporu wobec nadużyć władzy świe-
ckiej52. Luter do końca życia pozostał wierny zestawieniu dwóch porządków 
– duchowego i ziemskiego. Nie odnosiło się ono jednak do kwestii, czy można 
było pomóc obywatelom w potrzebie i nie pozwalało na sytuację, by chrześcija-
nie, czy władca chrześcijański, mogli się przeciwstawić władzy wyższej. Kiedy 
powstanie związku szmalkaldzkiego zmusiło wreszcie Lutra do bliższego roz-
ważenia kwestii, czy cesarzowi można się przeciwstawić, zrzekł się odpowie-
dzialności, pozostawiając sprawę do rozstrzygnięcia prawnikom. Ostatecznie 
niechętnie i po cichu zaakceptował argument na rzecz oporu53. W jego waha-
niach nie bez znaczenia był strach przed możliwością powtórzenia się rewolty 
chłopskiej54. Choć jako teolog kierował się motywami wolnościowymi, jako 
myśliciel polityczny stał się stronnikiem protoabsolutyzmu55. Dotychczasową 
teorię przeczącą zasadności oporu wobec papieża, odniósł do władzy cesarza. 
Nigdy nie poparł buntowniczych zamiarów uciskanych. Jego krytyka wobec 
właścicieli ziemskich nie wyszła poza wezwania do zadośćuczynienia wyrzą-
dzonym krzywdom. Mimo iż był chłopskim wnukiem, nigdy nie dał chłopom 
uzasadnienia do tego, by uważali za usprawiedliwione powstanie przeciwko 
niesprawiedliwości swoich panów. W jego stosunku do tej kwestii trudno zna-
leźć sformułowania wychodzące poza wezwania do biernego posłuszeństwa. 
W Napomnieniu do pokoju (1525) ganił niemieckich panów za ich tyrańską 
władzę nad chłopami, ale zarazem karcił tych ostatnich za ich żądzę rewolty, 

52 � L. Roper, Martin Luther…, s. 322–323.
53 � Ibidem, s. 420.
54 � J. N. Figgis, Studies of Political Thought…, s. 75–76.
55 � Ibidem, s. 74, 80.



116

Reformacja: rozpad religijno-politycznej struktury...

przyznając rolę sędziego i mściciela dzierżącemu miecz księciu56. Luter trak-
tował wolność indywidualną i równość wyłącznie w kategoriach religijnych57, 
nie miały one przełożenia na sferę społeczno-polityczną.

Stanowisko Lutra miało swoje uzasadnienie. Podobnie jak św. Augustyn 
wyrażał przekonanie o współistnieniu w świecie – zarówno w społeczeń-
stwie, jak i w Kościele – dobra ze złem. Z braku możliwości ich rozdzielenia 
wynikała konieczność dwóch rodzajów rządu: dla ludzi dobrych wystarcza-
jące pozostawały nakazy duchowe, podobne do Chrystusowego Kazania na 
Górze, natomiast dla ludzi złych wymagana była surowość władzy politycz-
nej. Luter, podobnie jak tysiąc lat wcześniej Augustyn, zauważał, że nie wszy-
scy ochrzczeni postępowali według nauki Ewangelii i trudno było oczekiwać, 
by ten fakt uległ zmianie. Dlatego nakazy duchowe miały być wspierane mie-
czem, by istnienie społeczeństw chrześcijańskich było możliwe. Etyka spo-
łeczna Lutra wydaje się zatem sugerować współistnienie dwóch przeciwnych 
sobie moralności: chrześcijańskiej etyki indywidualnej, odzwierciedlającej 
ewangeliczne nakazy miłości, oraz etyki publicznej, opartej na przymusie, eg-
zekwującym ludzką koncepcję sprawiedliwości. Etyka chrześcijańska znajdu-
je umocowanie w doktrynie usprawiedliwienia przez wiarę (wybrani wierni 
odpowiadają z wdzięcznością Bogu dobrymi uczynkami), natomiast moral-
ność społeczna musi być egzekwowana przez władzę polityczną. Wymagania 
moralne Kazania na Górze, choć stanowiące idealny przewodnik dla chrześ-
cijan, nie przystawały żadną miarą do życia społecznego. Ten sposób widze-
nia etyki stawiał w trudnej sytuacji osoby publiczne, takie jak książęta czy 
członkowie rządu; musieli oni kierować się, niemożliwymi do pogodzenia, 
dwoma rodzajami etyki: chrześcijańskiej jako osoby prywatne i publicznej 
jako rządzący58.  

Jednolitość, powszechność i zasadność terytorialnego, suwerennego księ-
stwa i zarazem odmowa racji bytu eksterytorialnym lub niezależnym formom 
życia wspólnotowego stały się trwałym wkładem Lutra do myślenia o poli-
tyce59. Choć kierowany szlachetnymi pobudkami, pozostawił po sobie poli-

56 � A. E. McGrath, Reformation Thought. An Introduction, fourth ed., Wiley–Black
well, Oxford 2012, s. 213–214.

57 � J. N. Figgis, Studies of Political Thought…, s. 65. 
58 � A. E. McGrath, Reformation Thought…, s. 212–213.
59 � J. N. Figgis, Studies of Political Thought…, s. 80. 



117

1. Marcin Luter – religijny rewolucjonista, polityczny konserwatysta

tyczne dziedzictwo ideowe, wyrażające się w przekonaniu, że komfort ładu 
politycznego ważniejszy jest od wartości moralnych. Stworzył tym samym za-
czątki rozwoju politycznego utylitaryzmu, podobnie jak Niccolo Machiavelli 
(1469–1527) czy Jean Bodin (1530–1596), autor Sześciu ksiąg o Rzeczpospolitej 
(1576), dzieła uzasadniającego koncept suwerenności absolutnej. Znamiona 
suwerenności – pisał Bodin – „[…] mieszczą się we władzy wydawania praw 
dla wszystkich w ogólności i każdego z osobna oraz nieprzyjmowania praw od 
nikogo poza Bogiem”60. Na doktrynę Bodina, opierającą się na niepodzielnej 
suwerenności księcia i władzy legislacyjnej jako dominującej zasadzie, czas był 
bardzo odpowiedni, zważywszy na ferment religijno-ideowy, jaki zapanował 
w Europie. Chociaż Bodin miał świadomość istotności ciał pośredniczących, 
takich jak rodziny i lokalne społeczności, to jednak uważał, że nie powinny 
one w żadnej mierze umniejszać władzy księcia, suwerennej z woli Boga. Świat 
społeczno-polityczny w ujęciu Bodina miał kształt piramidy, z księciem jako jej 
punktem szczytowym. Bodin definiował suwerenność jako absolutną i wieczną 
władzę państwa, nieposiadającą konkurenta w porządku politycznym ani spo-
łecznym. W praktyce władzą tą miał dysponować książę, nie podlegający żad-
nemu prawu, odpowiadający jedynie przed Bogiem, którego polityczne oblicze 
reprezentował on sam. W takim rozumieniu suwerenności wola rządzącego 
stawała się prawem lub, inaczej mówiąc, władzą stanowienia prawa bez czyjej-
kolwiek zgody. Wynikało z tego, że prawo nie musi urzeczywistniać sprawiedli-
wości po to, by być prawem. Bodinowski koncept suwerenności otworzył drogę 
do prawniczego pozytywizmu, umniejszającego prawomocność pojedynczych 
legalności (lokalnych prawomocności). W tym samym momencie monarcha 
separował się od ludu, nie był już jego członkiem i rządził nim tak, jak Bóg 
rządzi kosmosem. Teoria suwerenności Bodina stała się podstawą monarchii 
absolutnej. 

 W odniesieniu do Luterskiego rozumienia państwa nie można raczej mówić 
o „nauce” czy o „doktrynie”, co najwyżej o modelu, pewnym wzorcu myślo-
wym. O ile w odniesieniu do podstawowych wątków teologii Lutra uzasad-
nione jest stwierdzenie o zerwaniu łączności z myślą średniowieczną, o tyle 
w podejściu do władzy – jak się wydaje – zatriumfował konserwatyzm. 

60 � J. Bodin, Sześć ksiąg o  Rzeczypospolitej, [w:] Historia idei politycznych. Wy-
bór tekstów, wybór i  opracowanie S. Filipowicz, A. Mielczarek, K. Pieliński, 
M. Tański, wyd. IV, Warszawa 2012, s. 334.



118

Reformacja: rozpad religijno-politycznej struktury...

Nowatorstwo myśli religijnej Lutra opierało się na dualizmie i przeciwsta-
wieniu, wprowadzała ona, obcą myśleniu średniowiecznemu, dychotomię łaski 
bożej, oddziałującej w duszy indywidualnego (predestynowanego) człowieka i, 
pozbawianego łaski, świata, który utracił swoje znaczenie w kwestii zbawienia. 
Dualizm ten odzwierciedlał również człowiek, będący zarazem chrześcijani-
nem i istotą naturalną. Skutki religijnej zmiany dokonanej przez Lutra miały 
istotne znaczenie dla teorii społecznej. Odkąd zbawienie uzależnione zostało 
w zupełności od działania łaski bożej w odniesieniu do indywidualnego czło-
wieka, cała organizacja religijna, pośrednicząca pomiędzy duszą a jej Stwo-
rzycielem, w postaci instytucji, systematycznych nabożeństw, hierarchii, stała 
się zbędna. Średniowieczna koncepcja rozważająca hierarchię wartości odno-
szącą się do wspólnego celu duchowego i porządek społeczny jako organizm 
złożony z członków, działających w różnym zakresie na rzecz osiągnięcia tego 
celu duchowego, została rozmontowana. Łaska nie uzupełniała już rzeczywi-
stości doczesnej, stała się jej przeciwieństwem. Świat doczesny, rzeczywistość 
materialna, pozostawały niekompatybilne ze światem duchowym, dla etyki 
chrześcijańskiej nakazy instytucji kościelnych czy świeckich przestawały mieć 
znaczenie. Wystarczającym przewodnikiem dla chrześcijanina miało być jego 
własne sumienie i Biblia. Konsekwencją teologicznych wywodów Lutra był ra-
dykalny rozdział świata materialnego i duchowego, natury i łaski61.  

2. Jan Kalwin – polityzacja religii, etyzacja polityki

Kalwinizm przejął naukę Lutra o radykalnym rozdziale świata doczesnego 
i duchowego. Nie skutkowało to jednak odwróceniem się od rzeczywistości 
doczesnej, oddaniem jej pod zarząd dyscyplinującej władzy świeckiej. Ob-
szarem zainteresowania Jana Kalwina pozostawała nie tylko sfera duchowa 
pojedynczego człowieka, ale także jego otoczenie zewnętrzne. Reformator 
z Genewy uznał za konieczną rekonstrukcję instytucjonalnego Kościoła, 
odrzuconego przez Lutra na rzecz prywatnej religijności, oraz odnowienie 
społeczeństwa poprzez przejęcie religijnej kontroli nad życiem prywatnym 
i publicznym. Kalwinizm miał stać się drogą życia nie tylko dla indywidual-
nego człowieka, ale w pewnej mierze również nauką społeczną62.

61 �  R. H. Tawney, Religion and the Rise…, s. 98–100.
62 � Ibidem, s. 102.



119

2. Jan Kalwin – polityzacja religii, etyzacja polityki


A. Antropologia pesymistyczna

W jednym z komentarzy biblijnych Kalwin pisał: „w Bogu jesteśmy wszyst-
kim, co Go cieszy, w sobie samych jesteśmy niczym”63. Stwierdzenie to 
może uchodzić za kwintesencję myśli antropologicznej Kalwina, której 
motywem przewodnim jest przekonanie o dogłębnym skażeniu natury 
ludzkiej przez grzech pierworodny i jej niezdolności do czynienia dobra 
i osiągnięcia zbawienia. Jedno i drugie pozostaje w zupełności kwestią ła-
ski. Ta nieodparta łaska Boga, na którą człowiek nie może wpłynąć, jest 
jedynym ratunkiem dla pogrążonych w grzechu ludzi. Tragizm polega jed-
nak na tym, że jej beneficjentami są jedynie predestynowani, wewnętrznie 
powołani64. Tylko Bóg – pisał Kalwin – „zna tych, którzy do Niego należą” 
(2Tym 2:19)65. Podobnie jak wcześniej Marcin Luter, Kalwin zapożyczył 
naukę o predestynacji od Augustyna (przeznaczenie do łaski praedestinatio 
ad gratiam). Łaska ta wyrażona została w osobie Jezusa (być wybranym, 
znaczyło być wybranym w Chrystusie), doktryna predestynacji miała zatem 
charakter wybitnie chrystologiczny. Naukę o predestynacji66 w centrum 

63 � J. Calvin, Commentary on Daniel, Vol. 1, Ch. 4, Daniel 4:35, http://www.bible-
studyguide.org/ebooks/comment/calcom24.pdf [data dostępu: 23.09.2010].

64 � J. Calvin, Institutes of the Christian Religion, translated by H. Beveridge, Hen-
drickson Publishers, Peabody 2008, Book III, Ch. 21:1.

65 � Ibidem, Book IV, Ch. 1:2.
66 � Predestynacja stanowiła odpowiedź na nurtujący problem niedoskonałości świa-

ta w obliczu bożej wszechmocy, była jednym z rozwiązań dylematu, jak pogodzić 
karanie grzesznych działań ludzi z etycznym i zarazem wszechmocnym, a więc je-
dynie odpowiedzialnym za te działania, Stwórcą. Przyjęto koncepcję, która zaryso-
wywała się już w Księdze Hioba. Usytuowano Boga poza etycznymi roszczeniami 
jego stworzeń, uznano jego wyroki za niedostępne ludzkiemu pojmowaniu, a jego 
wszechmoc za bezgraniczną, stosowanie kryterium ludzkiej sprawiedliwości do 
jego czynów – za zupełnie niemożliwe. Boski, suwerenny, całkowicie niezbadany 
i od zawsze ustalony wyrok decydował o  losie na ziemi, jak i o  losie po śmierci. 
Potępieni mogą ubolewać nad swoja wyznaczoną przez predestynację grzesznością, 
podobnie jak zwierzęta nad tym, że nie zostały stworzone ludźmi. W tej sytuacji 
sensem etycznego postępowania nie może być polepszenie własnych szans w tym 
lub w tamtym świecie. Tendencji do ujmowania Boga jako nieograniczonego pana 
swych stworzeń towarzyszyła skłonność do dostrzegania wszędzie Jego opatrz-
ności, co według Webera stanowiło racjonalizację magicznego przepowiadania 
(M. Weber, Gospodarka i społeczeństwo. Zarys socjologii rozumiejącej, przeł. i wstę-
pem opatrzyła D. Lachowska, PWN, Warszawa 2002, s. 405–406).



120

Reformacja: rozpad religijno-politycznej struktury...

dogmatyki reformowanej postawił Theodore Beza, kontynuator myśli Kal-
wina, uznawany za ojca kalwińskiej ortodoksji.

B. Kościół

Kalwin rozróżniał dwa Kościoły: Kościół duchowy, niewidzialny, składający 
się z wszystkich predestynowanych (umarłych i żyjących) i Kościół ziemski, 
tworzony przez żyjących wiernych, wybranych i niewybranych przez Boga. Nie 
jest możliwe rozpoznanie i oddzielenie jednych od drugich, predestynowani 
– pisał – są jak „kilka ziaren pszenicy zagrzebanych w kupie plew”67. Kalwin 
rozumiał niewidzialny Kościół jako „społeczność wszystkich świętych, spo-
łeczność rozproszoną po świecie, istniejącą we wszystkich wiekach, połączo-
ną wspólnym credo i Duchem Chrystusa…”68 Tylko Bóg zna Kościół, którego 
podstawą jest Jego sekretna elekcja i który może być nazwany katolickim, czy-
li powszechnym. Jest jeden Jezus Chrystus i jeden Kościół, wszyscy wybrani 
przez Boga, połączeni w Chrystusie, tworzą jedno ciało, każdy chrześcijanin, 
wybrany i odrodzony przez wiarę, staje się jego integralną cząstką. Jakikolwiek 
podział nie jest możliwy, podobnie jak nie sposób podzielić Chrystusa69. Okre-
ślenie powszechnego, niewidzialnego Kościoła jako „społeczności świętych” 
wyrażało zjednoczenie w braterskiej miłości70. Kalwin podkreślał sekretny 
charakter bożego wybrania i przestrzegał, by nie ulegać pokusie łatwego osądu 
i nie kwalifikować ludzi jako predestynowanych na podstawie zewnętrznych 
znaków, gdyż „tylko Jego oczy widzą, kto jest prawdziwe święty”71. Wybrani 
mogą być nawet wśród niewierzących, bo „tylko On wie i ma swój cel w tych, 
którzy nie znają ani Jego, ani siebie”72. Z drugiej strony reformator wierzył, że 
znakiem wybrania jest wiara, wyrażająca się w woli przynależności do Kościoła 
w jego ziemskim wymiarze73. 

67 � J. Calvin, Institutes of the Christian Religion, Book IV, Ch. 1:2.
68 � Cyt. za: Sh. S. Wolin, Politics and Vision…, s. 151.
69 � J. Calvin, Institutes…, Book IV, Ch. 1:2. 
70 � Ibidem, Book IV, Ch. 1:3. 
71 � Ibidem, Book IV, Ch. 1:8.
72 � Ibidem.
73 � Ibidem, Book IV, Ch. 1:9.



121

2. Jan Kalwin – polityzacja religii, etyzacja polityki


Kościół widzialny miał stanowić rodzaj medium, rozwijającego w ludziach 
łaskę wiary, będącą znakiem predestynowania. Jego rola ograniczała się do 
głoszenia Słowa Bożego i udzielania sakramentów (chrztu i Eucharystii74), 
odpuszczanie grzechów i zbawienie pozostawało poza jego możliwościami 
jako wyłączna domena Boga75. W teorii Kalwina widzialny Kościół był rodza-
jem ustępstwa poczynionego przez Boga wobec grzesznej natury człowieka, 
pozwalającego gromadzić się w nim zarówno dobrym, jak i złym. Tym, jak 
uważał Kalwin, należało tłumaczyć obecność „wielu hipokrytów, którzy nie 
mają nic Chrystusowego oprócz imienia”76. Istnienie widzialnej społeczności 
Kościoła, opartej na członkostwie wybranych i niewybranych, nie połączonych 
wspólnym przeznaczeniem, stwarzało problem braku czynnika unifikującego. 
Głoszenie Słowa Bożego i Eucharystia były w tej kwestii ważne, choć niewystar-
czające. Społeczność widzialnego Kościoła, zawierająca członków w różnych 
stanach wiary i niewiary, wymagała dodatkowego wsparcia. Jej jedność nie 
została zagwarantowana przez łaskę predestynacji, jak działo się w przypadku 
Kościoła niewidzialnego, stąd konieczna stawała się struktura instytucjonalna, 
wspierająca kościelną dyscyplinę. Widoczny Kościół był bowiem jakby gorsze-
go gatunku, dostosowany do ludzkiej kondycji77. Jedność Kościoła ziemskiego 
trzeba było tworzyć za pomocą struktury przymusu, inaczej mówiąc, niezbęd-
ny był element władzy. Heterogeniczny charakter członkostwa mógł zostać 
sprowadzony do jedności poprzez określony zestaw czynników dyscyplinują-
cych, poprzez eklezjalną politykę rozpowszechniania i egzekwowania Słowa, 
efektywny porządek, promowanie spójności i prawidłowość w decydowaniu 
kościelnym. Widoczny Kościół musiał być wyposażony w odpowiednie narzę-
dzia władzy78. Kalwin odkrył w istocie to, co Kościół katolicki praktykował od 
dawna, a o czym wcześniejsi reformatorzy, łącznie z Lutrem, zdawali się 

74  �Kalwin uznawał tylko dwa sakramenty – chrzest i  Eucharystię jako ustano-
wione bezpośrednio przez Chrystusa. Pozostałe sakramenty określał jako „ry-
tuały wymyślone przez ludzi”, które nie mogły być w pełni wiarygodne wobec 
zdeprawowania ludzkiego rozumu i zmysłów (J. Kalwin, O konieczności refor-
mowania się Kościoła. Do Cesarza Augusta, http://www.kalwin2009.pl/index.
php?option=com [data dostępu: 20.05.2009]).

75 � J. Calvin, Institutes…, Book IV, Ch. 1:4.
76 � Ibidem, Book IV, Ch. 1:7.
77 � Sh. S. Wolin, Politics and Vision…, s. 151.
78 � Ibidem, s. 152.



122

Reformacja: rozpad religijno-politycznej struktury...

zapominać, że społeczność religijna, jak każda inna, wymaga wsparcia insty-
tucji, będących agregatami władzy.	

Kalwin postulował rozdział sfery duchowej i świeckiej i tym samym 
oddzielenie Kościoła od państwa79. W jego przekonaniu każda z dziedzin 
wymagała władzy jako czynnika unifikującego i dyscyplinującego. Władza 
świecka różniła się od duchowej zakresem czy jurysdykcją, jednak istota 
władzy, czyli przymus, pozostawała jednakowa zarówno dla państwa, jak 
i Kościoła. Kalwin nie popełnił błędu Lutra, w przeciwieństwie do niego od 
początku widział we władzy czynnik konieczny do funkcjonowania społecz-
ności Kościoła. Dla indywidualnego sumienia władza była bez znaczenia, 
w przeciwieństwie do społeczności, którą chroniła przed konsekwencjami 
błądzenia tegoż sumienia. Wydaje się oczywiste, że Kalwin widział w dy-
scyplinie sposób kontrolowania członków Kościoła, poprzez nią wierzący 
miał ponownie znaleźć się w kontekście ograniczeń i nadzoru, dostosować 
się do stworzonego porządku80. Kontrast między koncepcją Kościoła Lutra 
i Kalwina ukształtował się przede wszystkim jako wynik wysiłku tego ostat-
niego, zmierzającego do odzyskania starej koncepcji wspólnoty jako szkoły 
cnoty i agencji indywidualnego doskonalenia. Kalwin jako szesnastowiecz-
ny francuski humanista nawiązywał swą koncepcją Kościoła-społeczności 
do klasycznej idei wspólnoty, z tym że przeniósł ją z gruntu politycznego na 
religijny. Zamiast społeczności świeckiej Kościół stał się istotnym medium 
prowadzącym człowieka do poprawy, symbolem ludzkiego przeznaczenia. 
Kalwin wyznaczał dla Kościoła rolę podobną do tej, jaką u starożytnych Gre-
ków odgrywało miasto-państwo, będące środkiem, umożliwiającym ludziom 
lepsze, szlachetniejsze życie. Jako społeczność Kościół miał być corpus mysti-
cum i zarazem rodzajem chrześcijańskiej polis81.   

Przestrzegał, by nie lekceważyć ziemskiej formy Kościoła, nie porzucać go 
z powodu jego wad w postaci ambicji, zawiści czy nieczystości. Traktował to na 
równi z wyrzeczeniem się Boga i Chrystusa. Pisał:

Rzeczą najlepszą byłaby idealna zgoda, ale nie ma człowieka, który nie jest 
uwikłany we mgle ignorancji. Możemy więc albo nie mieć żadnego Kościoła 

79 � J. Calvin, Institutes…, Book IV, Ch. 11:3.
80 � Sh. S. Wolin, Politics and Vision…, s. 156. 
81 � Ibidem, s. 157. 



123

2. Jan Kalwin – polityzacja religii, etyzacja polityki


dla wszystkich, albo wybaczyć iluzję w pewnych rzeczach, w których czło-
wiek może się mylić, i zachować religię bez naruszania jej substancji82. 

W ujęciu Kalwina celem nadrzędnym społeczności Kościoła, podobnie jak 
społeczności politycznej, pozostawał ład. Jedność Kościoła niewidzialnego 
to rezultat sekretnego wybrania przez Boga, podstawę jedności Kościoła wi-
dzialnego stanowić miała Eucharystia jako znak integrujący społeczność i jako 
zasada podtrzymująca miłości bliźniego. Miłość Chrystusa miała być według 
Kalwina zasadą regulującą relacje społeczne, z których w ten sposób, w ograni-
czonym zakresie, wyrugowane zostałyby egoizm i nienawiść83.  

Tolerancja dla ludzkiej niedoskonałości nie oznaczała akceptowania w spo-
łeczności Kościoła zatwardziałości i ostentacyjności w grzechu. Pobłażliwość 
dla tego typu postaw nie mogła leżeć w jego naturze. „Nie można zasiadać do 
stołu Pańskiego i jeść Pański chleb” – pisał Kalwin – wspólnie z „rozpustni-
kami, chciwcami, bałwochwalcami, oszczercami, pijakami czy zdziercami”. 
Ludzka grzeszność unaoczniała, że głoszenie Słowa Bożego i udzielanie sakra-
mentów było niewystarczające. Społeczność Kościoła widzialnego potrzebo-
wała dyscyplinującego elementu władzy, koniecznego do radzenia sobie z he-
terogenicznym charakterem członkostwa. Dyscyplina, w przeciwieństwie do 
Słowa Bożego i sakramentów, była dziełem ludzkim, choć zgodnym z Pismem 
Świętym (Kalwin swój ustrój zarządzający Kościołem opracował opierając się 
na Biblii, pragnąc, na ile to możliwe, naśladować stworzony przez Boga porzą-
dek). Kościół wyposażony w odpowiednie narzędzia przymusu mógł zapewnić 
jedność, choćby przez wykluczenie jawnych i upartych grzeszników. W prze-
konaniu Kalwina niewykluczenie ich ze wspólnoty należało traktować jako 
poważne uchybienie84. Decyzja w tej kwestii należała do kościelnego rządu, 
czyli starszych (gr. presbyteros – starszy)85. 

W świecie doczesnym nie ma rzeczywistego, chrześcijańskiego życia 
poza widzialną wspólnotą Kościoła, choćby była najmniejsza czy z ludzkie-
go punktu widzenia niedoskonała. Reformator reprezentował przekonanie 
o niemożliwości istnienia indywidualnego życia chrześcijańskiego, podobnie 

82 � J. Calvin, Institutes…, Book IV, Ch. 1:12.
83 � Sh. S. Wolin, Politics and Vision…, s. 152.
84 � J. Calvin, Institutes…, Book IV, Ch. 1:15.
85 � Ibidem.



124

Reformacja: rozpad religijno-politycznej struktury...

jak filozofowie greccy – o niemożliwości życia poza polis. W Kościele Kalwi-
na szczególna rola spoczywać miała na pastorach, ministrach Bożego Słowa 
i sakramentów. Nauczanie miało być ich pierwszoplanowym zadaniem, jak 
bowiem uczył Paweł, „wiara więc rodzi się ze słuchania” (Rz 10:17). Kalwin 
widział w pastorach naczynia, w których Bóg oferuje ludziom skarb swojego 
Słowa, „mistrzów”, pomagających w „czytaniu”, „konsekrowane usta i języ-
ki”, czyniące słowo Boga bardziej słyszalnym, nie mogące jednak wykra-
czać poza to Słowo86. Nauczanie niezgodnie z Pismem równało się profanacji 
urzędu pastora. Pomimo swej istotnej roli w Kościele pastorowie nie mieli 
mocy odpuszczania grzechów87. Przypominali nieco Platońskiego władcę-
-filozofa, obiektywnego agenta wiecznej prawdy, który jej służy, ale jej nie 
tworzy, z tą jednak różnicą, że pastor miał być wybieralnym liderem społecz-
ności, nie jej władcą88. 

Kalwin podkreślał konieczność wychowania członków Kościoła do sa-
modzielnej refleksji religijnej opartej na Biblii. Jego wizja Kościoła była wizją 
wspólnotową, w której pastor zajmował miejsce szczególne, jednak rola na-
uczyciela Słowa mogła być udziałem również szeregowego członka. Ze sta-
tusu pastora nie wynikała potrzeba darzenia go szczególnymi względami, 
Kalwin podkreślał, że jedynym, co mogło go wyróżniać, podobnie jak innych 
wiernych, był nienaganny przykład bogobojnego życia89. Powołując się na 
Pawła, rozróżniał dwa rodzaje duszpasterstwa (ministrów): zwyczajne i sta-
łe oraz nadzwyczajne i tymczasowe. Zwyczajne duszpasterstwo obejmowało 
pastorów i nauczycieli90 (Ef 4:11) oraz diakonów (dla zarządzania sprawami 
biednych i chorych oraz bezpośredniej opieki nad nimi)91 i starszych92. Na-
tomiast apostołowie, prorocy i ewangeliści (Ef 4:11) ustanowieni zostali nie 
do codziennych, zwykłych zadań, lecz dla służy nadzwyczajnej i okresowej93. 
Ministrów powoływał Bóg do zarządu Kościołem, by ten nie został 

86 � Ibidem, Book IV, Ch. 1:5; J. Kalwin, O konieczności reformowania się Kościoła…
87 � J. Calvin, Institutes…, Book IV, Ch. 1:5–6.
88 � Sh. S. Wolin, Politics and Vision…, s. 159–160. 
89 � J. Kalwin, O konieczności reformowania się Kościoła…
90 � J. Calvin, Institutes…, Book IV, Ch. 3:5–6.
91 � Ibidem, Book IV, Ch. 3:9.
92 � Ibidem, Book IV, Ch. 3:12.
93 � Ibidem, Book IV, Ch. 3:4.



125

2. Jan Kalwin – polityzacja religii, etyzacja polityki


pozostawiony wyłącznie ludzkiemu kaprysowi. Wprowadzane przez nich 
„pobożne regulacje” miały być jednak – uważał Kalwin – zupełnie różne od 
„tyrańskich edyktów papieża” i „ludzkiej tradycji”. Reformator podkreślał po-
wołaniowy charakter ministrów („nikt nie może należycie wypełniać urzędu, 
jeżeli nie jest powołany przez Boga”)94. Powołanie miało mieć podwójny cha-
rakter: być sekretnym powołaniem przez Boga oraz widzialnym powołaniem 
przez lokalną społeczność95. Ministrowie, w przeciwieństwie do apostołów 
czy proroków, mieli być akceptowani przez społeczność Kościoła („[…] kapłan 
jest wybierany w obecności ludu, na oczach wszystkich, przez publiczny osąd 
i świadectwo jest zatwierdzany jako wartościowy i odpowiedni”)96. Akcepta-
cja wiernych konieczna do pełnienia funkcji ministra nadawała Kościołowi 
charakter demokratyczny, czyniła zeń rodzaj duchowej republiki. Drugą jego 
cechą charakterystyczną, znajdującą potwierdzenie w Biblii, był egalitaryzm, 
choć wydawać się mogło, że przeczyła mu instytucja prezbiteriatu. Kalwin 
odnajdywał uzasadnienie dla prezbiteriatu i dla wybieranego z jego grona 
biskupa we wczesnym Kościele97, gdzie biskup zarządzał i był wybierany za 
zgodą ludzi. Rozumiał rolę biskupa podobnie; miał on zapobiegać konfliktom 
i łagodzić spory, czyli służyć zachowaniu, istotnej dla tworzącego się Kościoła, 
dyscypliny98. Tak jak we wczesnym Kościele, funkcja biskupa nie wiązała się 
z hierarchią, dla której w nauce ewangelicznej nie było miejsca. Biskup nie 
przewyższał godnością pozostałych duchownych, powołany był do zadań ta-
kich samych, jak oni. Kalwin pisał: 

Stosując określenia biskupi, prezbiterzy, pastorzy dla tych, którzy zarzą-
dzają kościołami uczyniłem to w oparciu o autorytet Pisma Świętego, które 
używa tych słów jako synonimów. Wszystkich pełniących ministerstwo 
słowa nazywa biskupami99. 

94 � Ibidem, Book IV, Ch. 3:13.
95 � Ibidem, Book IV, Ch. 3:10–12.
96 � Ibidem, Book IV, Ch. 3:15. Na temat duszpasterstwa w ujęciu Kalwina zob. wię-

cej: J. T. McNeill, The Doctrine of the Ministry in Reformed Theology, „Church 
History” 1943, Vol. 12, Is. 2, s. 78–86, doi:10.2307/3159979. 

97 � J. Calvin, Institutes…, Book IV, Ch. 3:7. 
98 � J. T. McNeill, Doctrine of the Ministry…, s. 83.
99 � J. Calvin, Institutes…, Book IV, Ch. 3:8. 



126

Reformacja: rozpad religijno-politycznej struktury...

Przyznana biskupom rola podobna była do roli konsulów w senacie, Kalwin 
widział ich jako przewodniczących spotkaniom prezbiterów, przedkładających 
im sprawy do rozważenia, egzekwujących podjęte na tych spotkaniach decyzje. 
W myśli eklezjalnej Kalwina rola biskupów ograniczona została do zadań orga-
nizacyjnych i porządkowych. Jego episkopalizm miał charakter funkcjonalny. 
Kalwin nie odrzucał zatem episkopalizmu, traktując go jako element Kościoła 
pierwotnego100. Był natomiast przeciwny pozycji biskupów podobnej do tej, 
jaką zajmowali oni w Kościele katolickim, która – jak twierdził – prowadziła 
do praktykowania „tyranii nad duszami” i do biskupstw, które „zdegenerowały 
się w świeckie satrapie”101.

Organizacja Kościoła została przez Kalwina opracowana w Ordonnances 
ecclésiastiques, opublikowanej tuż po jego ponownym przybyciu do Genewy 
w roku 1541. Przekonany o potrzebie istnienia Kościoła zdyscyplinowanego 
i dobrze zorganizowanego opracował szczegółowe wytyczne. Kalwinizm roz-
wijał się w warunkach wrogości zarówno ze strony monarchów, jak i Kościoła 
katolickiego (np. w latach pięćdziesiątych wieku XVI we Francji). W takiej sy-
tuacji przetrwanie grup wyznających kalwinizm zależało w równej mierze od 
ich gorliwości religijnej, jak i sprawnej organizacji kościelnej. W tym aspekcie 
kalwinizm różnił się istotnie od luteranizmu, który na ogół rozwijał się dzięki 
przychylności książąt102. Najbardziej charakterystycznym elementem kalwiń-
skiego systemu zarządzania Kościołem Genewy był konsystorz. Instytucja ta, 
powołana w roku 1542, składała się z dwunastu starszych, wybieranych każde-
go roku przez władze miasta wspólnie z pastorami, należącymi do Czcigodne-
go Towarzystwa Pastorów. Konsystorz miał się zbierać w każdy czwartek w celu 
omówienia dyscypliny kościelnej103. Nerwem całego systemu kościelnego byli 
pastorowie. W pierwszej instancji kandydatów na ten urząd nominowali ko-
ledzy-ministrowie. Nominacje przekazywane były następnie radzie miejskiej, 
która wybierała spośród nich. Nazwiska wybranych trafiały do kongregacji 
(lokalnej społeczności wiernych), by je zatwierdziła lub odrzuciła. Procedury 
te ilustrują rolę, jaką Kalwin wyznaczył zgromadzeniu wiernych: kongregacja 

100 � J. T. McNeill, Doctrine of the Ministry…, s. 84.
101 � Ibidem, s. 83.
102 � A. E. McGrath, Jan Kalwin. Studium kształtowania kultury Zachodu, Wydaw-

nictwo Naukowe Semper, Warszawa 2009, s. 167. 
103 � Ibidem, s. 168. 



127

2. Jan Kalwin – polityzacja religii, etyzacja polityki


mogła ratyfikować lub odrzucić decyzję rady, nie mogła natomiast formuło-
wać celów działań. Decyzje w sprawach kościelnych były przede wszystkim 
produktami instytucjonalnymi, wynikami określonych procedur oraz dzia-
łań wyznaczonych funkcjonariuszy. Metody te miały gwarantować porządek 
w sprawach Kościoła, stanowić alternatywę dla zamieszania i nieładu, genero-
wanych w przypadku demokratycznego charakteru kontroli (przez członków 
kongregacji). Demokratyzm w kościele Kalwina przejawiał się natomiast na 
poziomie społecznym, w przeżywaniu intymności wspólnoty, w symbolice sa-
kramentów i w głoszeniu Słowa Bożego104. 

W reformowanych miastach szwajcarskich kwestia dyscypliny kościelnej 
stanowiła przedmiot sporów i kontrowersji. Początkowo, w latach trzydzie-
stych XVI wieku, dominującym wzorcem było stanowisko Ulricha Zwinglie-
go, zakładające podporządkowanie dyscypliny kościelnej władzy świeckiej. 
Za czasów Heinricha Bullingera, następcy Zwingliego w Zurychu, ekskomu-
nikę uważano za sprawę świecką, leżącą w gestii władz miasta, nie zaś du-
chowieństwa. Także w Bazylei podnoszono zastrzeżenia, co do stosowności 
czysto eklezjalnych kompetencji w kwestii ekskomunikowania wiernych105, 
ale to właśnie ona była miastem, które dało początki teorii konkurencyjnej. 
W roku 1530 Johannes Oecolampadius wystąpił w tamtejszej radzie miejskiej 
z twierdzeniem o fundamentalnej różnicy pomiędzy władzą świecką i koś-
cielną, która uzasadniała jego zdaniem konieczność wprowadzenia odręb-
nego sądownictwa kościelnego, zajmującego się grzechem i dysponującego 
prawem ekskomuniki, podczas gdy sądownictwo świeckie miało zajmować 
się przestępstwami kryminalnymi. Rada miejska Bazylei nie wyraziła jednak 
zgody na tego rodzaju rozdział kompetencji. W latach trzydziestych XVI wie-
ku idea sądu kościelnego zaczęła zyskiwać coraz większe poparcie, nowego 
orędownika zyskała m.in. w osobie Martina Bucera. W styczniu roku 1537, 
wspólnie z Guillaume Farelem, opracował on formę zarządzania Kościołem. 
W Strassburgu, w czasie gdy przebywał tam Kalwin, nie istniał sąd kościelny, 
a dyscyplina egzekwowana była przez władze miejskie, ale kontakty z Buce-
rem miały istotny wpływ na stanowisko Kalwina, dla którego gwarantem 
utrzymania porządku w kwestiach religijnych miał być konsystorz. W latach 
pięćdziesiątych wieku XVI w Genewie toczył się spór ogniskujący się wokół 

104 � Sh. S. Wolin, Politics and Vision…, s. 158–159. 
105 � A. E. McGrath, Jan Kalwin..., s. 168–169.



128

Reformacja: rozpad religijno-politycznej struktury...

konsystorza. Chodziło o to, czy to konsystorz, czy też obywatele Genewy, 
tworzący Petit Conseil (radę miejską), mieli prawo nakładać karę ekskomu-
niki. Kalwin, zgodnie ze swoimi Ordonnances ecclésiastiques, był przekonany, 
że prawo takie przysługuje konsystorzowi, jego przeciwnicy, na czele z Ami 
Perrinem – że ekskomuniką może ukarać tylko rada miejska106. Kalwin przy-
wiązywał wagę do instytucjonalizacji Kościoła jako mechanizmu jednoczą-
cego i chroniącego przed konsekwencjami  heterogenicznego kościelnego 
członkostwa, był jednak świadomy związanego z tym niebezpieczeństwa, 
polegającego na uczynieniu instytucjonalizacji celem samym w sobie. Za-
bezpieczeniem miało być ograniczenie władzy Kościoła autorytetem Pisma 
Świętego, potraktowanie tym samym atencji dla Kościoła jako szacunku dla 
jego głowy – Chrystusa, a słuchanie starszych i przełożonych – jako posłu-
szeństwo wobec Litery Boga107. 

W teorii Kalwina urzędy pastoratu i starszych miały znaczenie przełomowe; 
reprezentowały władzę widzialnego Kościoła, były wyrazem powrotu do jego 
instytucjonalizacji, tak bardzo znienawidzonej przez Marcina Lutra. Kategoria 
władzy na powrót włączona została do koncepcji Kościoła, co kontrastowało 
z późniejszymi propozycjami ze strony radykalnych protestantów reformo-
wanych, by ministrów traktować jako przedstawicieli kościelnej społeczności, 
podlegających odwołaniu, i by niektóre z kompetencji Kościoła, takie jak eks-
komunika czy wydalenie, były w gestii członków kongregacji. Według Kalwina 
uprawnienia Kościoła mieściły się w jego instytucjach pastoratu i starszych, ich 
funkcjonariusze zaakceptowani przez kongregację byli traktowani nie tyle jako 
przedstawiciele kościelnej społeczności, ile przede wszystkim jako instrument 
Słowa Bożego108.

Koncepcja urzędu pastoratu, obok innych elementów eklezjologii Kalwi-
na, takich jak bierna rola kongregacji (ograniczona do akceptacji lub odmowy 
akceptacji), połączona z wiarą genewskiego reformatora w wiążący obiek-
tywizm Pisma Świętego, rzuca światło na podstawową motywację tej ekle-
zjologii. Było nią uczynienie z widzialnej społeczności Kościoła narzędzia 
do pogłębiania rozumienia Słowa Bożego. Taka wizja Kościoła czyniła zeń 
rodzaj gmachu, którego struktura zbudowana została w celu przewidywa-

106 � Ibidem, s. 169–171. 
107 � Sh. S. Wolin, Politics and Vision…, s. 153. 
108 � Ibidem, s. 159. 



129

2. Jan Kalwin – polityzacja religii, etyzacja polityki


nia i przeciwdziałania „zagrożeniu”, stwarzanemu przez ludzki samodziel-
ny osąd. Gdy ludzki niespokojny duch pragnął wzmocnić swoją indywidu-
alność, napotykał Kalwina z obiektywną miarą Pisma. Ponowne odkrycie 
przez genewskiego reformatora instytucjonalnego wymiaru Kościoła wiązało 
się z poruszeniem przez niego szeregu tematów, takich jak charakter władzy, 
funkcje urzędu czy więzy społeczności. Całokształt tych problemów wykra-
czał poza teorię ustroju kościelnego i obejmował także elementy nauczania 
politycznego. Kościół był w ujęciu Kalwina uporządkowaną społecznością 
z własnym rządem oraz z sakramentami i głoszeniem Słowa jako symbolami 
cementującymi społeczność. Egzekwowana przez władzę Kościoła dyscypli-
na kształtowała wśród członków kongregacji wspólną perspektywę i wrażli-
wość na dobro wspólne109.

C. Społeczeństwo z natury, państwo z konieczności110

Kiedy Kalwin w roku 1536 przybył do Genewy, miasto było niezależną civitas. 
W roku 1535 odeszło od katolicyzmu, a następnie przyjęło wyznanie ewan-
gelickie, w czym znaczący udział miał słynny kaznodzieja Guillaume Farel 
(1489–1565). Od roku 1526 istniał w mieście podział na trzy kategorie miesz-
kańców. Pierwszą stanowili obywatele, urodzeni z rodziców obywateli. Rządzą-
ca miastem rada miejska, zwana Petit Conseil (określana także jako Senatus, 
Conseil Ordinaire, Conseil Estroicte), składała się z 24 obywateli – mężczyzn 
i kontrolowała wszystkie aspekty życia w mieście. Osoby urodzone poza Ge-
newą miały dwojaki status: mieszkańców (zyskiwali go po odpowiedniej opła-
cie na ręce rady miejskiej) i rezydentów. Mieszkańcom przysługiwało prawo 
dorocznego wyboru urzędników oraz kandydowania do Rady Sześćdziesię-
ciu (Conseil des Soixante) lub do Rady Dwustu (Conseil des Deux Cents), nie 
mogli jednak ubiegać się o członkostwo w Petit Conseil. Rezydenci natomiast 
nie dysponowali prawem głosu, nie mogli piastować żadnych urzędów i nosić 
przy sobie broni. Habitant mógł jedynie zostać pastorem lub wykładowcą, pod 

109 � Ibidem, s. 160. 
110 � Fragmenty niniejszego podrozdziału oraz następującego po nim podrozdzia-

łu D weszły w skład artykułu pt. Filozofia polityczna Jana Kalwina, opubliko-
wanego na łamach „Humanities and Social Sciences” 2015, Vol. XX, nr 22 (3), 
s. 9–22, DOI:10.7862/rz.2015.hss.4. 



130

Reformacja: rozpad religijno-politycznej struktury...

warunkiem jednakże, że wśród genewian brakowało kandydata na to miejsce. 
Kalwin aż do roku 1559 miał status rezydenta111.  

W czasie gdy Kalwin po raz pierwszy przybył do Genewy władze tego mia-
sta traktowały Kościół i sferę świecką jako tożsame, w konsekwencji decyzje 
dotyczące tego pierwszego miały charakter polityczny. Sytuacja religijna pozo-
stawała pod kontrolą rady miejskiej, duchowni ewangeliccy nie tylko nie dyspo-
nowali jakąkolwiek władzą, ale pozostawali bez dochodów, nie posiadali rów-
nież obywatelstwa, co uniemożliwiało im zasiadanie w gremiach decyzyjnych 
miasta. Konflikt z radą miejską na tle religijnym stał się powodem wygnania 
obu reformatorów, Kalwina i Farela, w roku 1538. Po powrocie, w roku 1541, 
Kalwin rozpoczął proces autonomizacji Kościoła w ramach polityki miasta, 
przekonany o radykalnie odmiennej naturze Kościoła i sfery świeckiej. 

Genezy państwa upatrywał w kondycji ludzkiej, będącej następstwem grze-
chu pierworodnego. W komentarzu do Pawłowego listu do Rzymian powielał 
stanowisko Augustyna i Lutra pisząc, że władza ustanowiona została przez 
Boga dla powstrzymywania samowoli niegodziwych i zapewnienia spokoju 
i ochrony niewinnym112. Państwo uznane zostało przez Kalwina za element 
świata ziemskiego, dla którego normę postępowania stanowić miało prawo na-
tury. Kalwin definiował je jako doczesną formę prawa bożego, uosabiającego 
sprawiedliwość – zasadę i cel wszystkich praw. Jak wierzył, prawo natury było 
wyrazem woli Boga, odbitym w ludzkich umysłach, choć jego rozumienie za-
ciemniało dziedzictwo grzechu pierworodnego113.

W rozważaniach na temat rządu świeckiego, reformator, jak sam przyznawał, 
zajmował stanowisko pośrednie pomiędzy „barbarzyńcami”, czyli anabaptysta-
mi, odrzucającymi wszelkie formy władzy ziemskiej, a „pochlebcami książąt, 
wychwalającymi ich władzę bez umiarkowania”114, czyli luteranami. Nie godził 
się z jednej strony z brakiem władzy świeckiej i oparciem porządku społecznego 
wyłącznie na Ewangelii, z drugiej – z podporządkowaniem Kościoła władzy świe-

111  A. E. McGrath, Jan Kalwin..., s. 162–163. 
112 � J. Calvin, Commentaries on the Epistle of Paul the Apostle to the Romans, trans-

lated and edited by the Rev. J. Owen, Christian Classics Ethereal Library, Grand 
Rapids, 13:3–4, s. 419, http://www.ccel.org/ccel/calvin/calcom38.pdf [data do-
stępu: 14.11.2012]. 

113 � J. Calvin, Institutes…, Book IV, Ch. 20:16.
114  Ibidem, Book IV, Ch. 20:1.



131

2. Jan Kalwin – polityzacja religii, etyzacja polityki


ckiego księcia. „Nie należy łączyć władzy duchowej i świeckiej – stwierdzał – są 
one od siebie wyraźnie oddzielone”, choć Kościół i państwo nie są sobie przeciw-
ne115. Rząd polityczny i rząd kościelny nie różnią się w swej istocie, lecz celach, ich 
natura jest bardziej analogiczna niż przeciwna. Rząd duchowy jest tak samo nie-
zbędny do życia Kościoła, jak rząd polityczny do sprawnego funkcjonowania spo-
łeczeństwa. Rodzaj władzy obecnej w Kościele może nosić przydomek „duchowa”, 
ale to nie zmienia jej charakteru i nie czyni czymś diametralnie różnym od wła-
dzy świeckiej. Oba rodzaje są narzędziem dyscyplinującym i ochronnym zara-
zem. Zarządzający Kościołem również powinni być zorientowani w „zasadach 
i prawach dobrego rządu”, bo wiedza ta stanowi niezbędny element zachowania 
każdego ładu społecznego, a zatem i kościelnego. Ład ten, który Kalwin definio-
wał jako „dobrze uregulowany ustrój, który wyłącza zamieszanie, nieuprzejmość, 
upór, wrzaski i rozłamy”, był głównym celem zarówno rządu politycznego, jak 
i religijnego116. Porządek społeczny nie przypominał czegoś, co raz ustanowione 
trwa nieprzerwanie, wymagał stałego sprawowania władzy. Jak ład wszechświata 
zachowywany był przez aktywność Boga, tak porządek ludzki, jeśli nie miał stać 
się domeną chaosu, musiał być podtrzymywany instytucjami władzy.

Jak wspomniano, Kalwinowi nie odpowiadało stanowisko ani luteranów, 
ani anabaptystów, rozróżnienie przez niego władzy duchowej i świeckiej służyło 
w istocie obaleniu poglądu, że władza świecka jest złem, a duchowa – jedynie 
formą perswazji117. Rozdział 20 czwartej księgi Nauki religii chrześcijańskiej, po-
święcony władzy świeckiej, jest przede wszystkim polemiką z anabaptystami, na-
zywanymi przez Kalwina „fanatykami” i „barbarzyńcami”. Anabaptyści wszel-
ki porządek ziemski, w tym władzę i własność prywatną, uważali za sprzecz-
ny z Ewangelią. Zakazywali chrześcijanom pełnienia urzędów i sprawowania 
władzy politycznej, powołując się na słowa ewangelisty Łukasza (22:24–27), 
dotyczące pierwszeństwa: 

Powstał też między nimi spór o to, który z nich jest ważniejszy. Wtedy Je-
zus im powiedział: „Królowie narodów panują nad nimi, a ich władcy są 
nazywani dobroczyńcami. U was tak być nie może. Ale najważniejszy z was 
niech będzie jak najmłodszy, a przełożony, jak ten, który usługuje”. 

115  Ibidem. 
116 � Sh. S. Wolin, Politics and Vision…, s. 153.
117 � Ibidem, s. 153–154.



132

Reformacja: rozpad religijno-politycznej struktury...

Dla Kalwina słowa te nie negowały władzy królewskiej jako takiej, zaprze-
czały jedynie jej apostolskiemu charakterowi118. Wizja porządku społecznego 
anabaptystów w oczach Kalwina uchodziła za anarchię, a oni sami, ze swym 
pragnieniem społeczności bez instytucji i władzy, podobni byli – jak stwierdzał 
– do „szczurów w słomie”119. Jako przeciwwagę dla argumentacji anabaptystów 
przytaczał słynny fragment Pawłowego listu do Rzymian (13:1–3) 

Nie ma bowiem władzy, która nie byłaby od Boga; lecz każda, która istnieje, 
została ustanowiona przez Boga. Dlatego ten, kto sprzeciwia się władzy, 
występuje przeciw porządkowi Boga, a ci, którzy występują przeciw po-
rządkowi, sami na siebie ściągają karę. Sprawujący władzę nie wywołują 
lęku u tych, co dobrze czynią, ale u tych, którzy czynią źle. 

Nie będzie przesadą stwierdzenie, że Kalwin sakralizował władzę świecką. 
Człowiek nie może wątpić, przekonywał, że władza polityczna jest nie tylko 
uświęcona i legalna, ale „najbardziej uświęcona i najbardziej zaszczytna” po-
śród wszystkiego, co dostępne jest człowiekowi w ramach jego doczesnego ży-
cia. Władza pochodzi od Boga, a sprawujący ją cieszą się boskim autorytetem, 
stąd należy im się szacunek120. Sprzeciw wobec władzy równoznaczny jest 
buntowi wobec Stwórcy, ustanawiającemu rząd świecki jako pomoc upadłej 
ludzkości. Rząd będący opiekunem prawa natury/prawa bożego potrzebny 
jest ludziom nie mniej niż „chleb i woda, światło i powietrze”, skłania ich 
do zgody, promuje pokój i ład oraz zabezpiecza kult religii chrześcijańskiej 
przed wrogami zewnętrznymi, jak i przed wewnętrznymi zagrożeniami lek-
ceważenia, profanacji, publicznego bluźnierstwa121. Kształtowanie zachowań 
społecznych w kierunku obywatelskiej prawości nie jest jednak równoznacz-
ne z przywróceniem ludzkiej społeczności utraconej doskonałości, gdyż „zu-

118 � J. Calvin, Institutes…, Book IV, Ch. 20:7.
119 � Ibidem, Book IV, Ch. 20:5.
120 � Ibidem, Book IV, Ch. 20:4. Kalwin przywoływał między innymi cytat z Księgi 

Przysłów (8:15–16) „Ze mną rządzą królowie i władcy wydają sprawiedliwe pra-
wa. Ze mną sprawują władzę książęta i dostojnicy sądzą na całej ziemi”.  

121 � J. Calvin, Commentary on Daniel, Vol. 1, Ch. 4, Daniel 4:1–3. Kalwin przywoły-
wał proroctwo Izajasza dla Kościoła „Królowie będą twoimi piastunami, a ich 
księżniczki twoimi niańkami” (Izajasz 49:23).



133

2. Jan Kalwin – polityzacja religii, etyzacja polityki


chwałość bezbożnych jest tak wielka, a ich niesprawiedliwość tak uporczywa, 
że przez surowość praw ledwie może być powstrzymywana…”122 Rząd świe-
cki służy temu, 

aby, spokój publiczny nie był zakłócany, aby własność każdego człowieka 
była bezpieczna, aby każdy człowiek mógł uczciwie handlować z innymi, 
aby mogły się rozwijać uczciwość i skromność; krotko mówiąc, aby mogła 
istnieć publiczna forma religii pośród chrześcijan oraz człowieczeństwo 
pośród ludzi123. 

W refleksji politycznej Kalwina znalazło się również podkreślanie biblij-
nego obowiązku ochrony najsłabszych, który reformator nakładał zarówno 
na Kościół (głoszący Słowo Boże), jak i na władzę polityczną (zabezpiecza-
jącą głoszenie Słowa Bożego). W komentarzu do Księgi Jeremiasza (7:5–7) 
stwierdzał, że ilekroć Bóg wspomina o „dobrym rządzie” ma na myśli jego 
stosunek do „obcych, sierot i wdów”. Prawy rząd – dowodził – rozpoznaje cią-
żącą na nim odpowiedzialność reprezentowania bożej ochrony w stosunku 
do tych ludzi124. Kalwin dostrzegał zależność pomiędzy dobrem wspólnoty 
politycznej a cnotami chrześcijańskimi, nakładał na władzę świecką obowią-
zek kształtowania postawy obywatelskiej opartej na wartościach religijnych. 
Analogicznie od Kościoła oczekiwał pomocy w kształtowaniu manier cywil-
nych.  

Według Kalwina w ludzkim umyśle, mimo skażenia grzechem pierwo-
rodnym, zachowała się ograniczona świadomość prawa natury, o czym mia-
ła świadczyć ludzka skłonność do życia w społeczeństwie. W odniesieniu do 
porządku doczesnego człowiek wydawał się dysponować ogólnymi wzorcami 
porządku obywatelskiego i uczciwości. Pisał: 

122 � J. Calvin, Institutes…, Book IV, Ch. 20:2.
123 � Ibidem, Book IV, Ch. 20:3.
124 � J. Calvin, Commentaries on the Book of the Prophet Jeremiah and the Lamen-

tations, translated and edited by the Rev. J. Owen, Vol. 1, Christian Classics 
Ethereal Library, Grand Rapids, 7:5–7, s. 394, http://www.ccel.org/ccel/calvin/
calcom17.pdf [data dostępu: 22.04.2013]; W. R. Stevenson, Jr., Calvin and Politi-
cal Issues, [w:] The Cambridge Companion to John Calvin, ed. by D. K. McKim, 
Cambridge University Press, Cambridge 2004, s. 176.  



134

Reformacja: rozpad religijno-politycznej struktury...

[…] człowiek jest z natury zwierzęciem społecznym wykazuje instynktow-
ną skłonność do pielęgnowania i ochrony społeczeństwa; a zatem widzimy, 
że w umysłach wszystkich ludzi zawarte są wrażenia obywatelskiego ładu 
i uczciwości125. 

Społeczeństwo w ujęciu Kalwina miało zatem charakter naturalny, opiera-
ło się na właściwym człowiekowi instynkcie społecznym, tym o którym pisał 
Arystoteles. Zatem, zauważał reformator, gdy niektórzy z ludzi dopuszczali się 
rabunków i morderstw, inni postrzegali to jako niesprawiedliwość126. Spra-
wiedliwość była istotą prawa natury, miała charakter naturalny127. Stąd brała 
się ogólna zgoda zarówno społeczeństw, jak i jednostek na to, by przyjmować 
prawa oparte na zasadzie sprawiedliwości i im podlegać. Sprawiedliwość, wy-
rażana w miłości bliźniego, stanowić miała nienaruszalną zasadę prawa sta-
nowionego w każdym miejscu i czasie128. Człowiekowi właściwe było bowiem 
naturalne poczucie sprawiedliwości i porządku społecznego, obywające się bez 
wskazówek uczonych prawodawców. Zdaniem Kalwina dowodziło to, że nikt 
nie został pozbawiony światła rozumu w stosunku do życia doczesnego129. Pra-
wo natury istniało zatem jako światło pochodzące nie z dokonanego przez czło-
wieka poznania, lecz jako boski dar ukazujący człowiekowi wolę Boga130. 

Grzech pierworodny na tyle osłabił społeczną naturę człowieka, że ko-
niecznym elementem dyscyplinującym, a przez to umożliwiającym funkcjo-
nowanie życia społecznego, stało się państwo z instytucją władzy. Idąc za 
wskazówkami Biblii Kalwin nie faworyzował żadnego ustroju; w jego przeko-
naniu każda forma rządu, respektująca sprawiedliwość, mogła zostać uznana 
za odpowiednią. Spośród trzech rozważanych przez starożytnych ustrojów: 
monarchii, arystokracji i demokracji, preferował arystokrację ze względu na 
jej pośredni charakter. Jak stwierdzał, nie jest to „władza sama w sobie, jak 
monarchia”, która łatwo może stać się tyranią, ani czysty rząd ludowy w po-
staci demokracji, skłonny do anarchii, lecz ustrój, którego główna zaleta tkwi 

125 � J. Calvin, Institutes…, Book II, Ch. 2:13.
126 �  Ibidem.
127 �  Ibidem, Book IV, Ch. 20:16.
128 �  Ibidem, Book IV, Ch. 20:15.
129 �  Ibidem, Book II, Ch. 2:13. 
130 �  J. Hervada, Historia prawa…, s. 132. 



135

2. Jan Kalwin – polityzacja religii, etyzacja polityki


w możliwości narady i wspólnego osądu. Preferencja dla arystokracji miała 
związek z upadkiem człowieka: 

Biorąc pod uwagę występki i wady ludzi, bezpieczniej jest i bardziej znośnie, 
jeśli różni dźwigają rządy, kiedy mogą sobie wzajemnie towarzyszyć, po-
uczać się i upominać; i żaden nie dysponuje możliwością pójścia za daleko, 
inni są cenzorami i nauczycielami hamującymi jego ekscesy131. 

Wzajemna kontrola i upominanie stanowić miały zaporę przeciw arogancji 
rządów. Kalwin wierzył w nie tak bardzo, że zapis o „braterskiej poprawce” 
włączony został do konstytucji Kościoła w Genewie. W roku 1557 utworzona 
została Mała Rada, której zadaniem, na tajnych, cokwartalnych posiedzeniach 
„braterskiego wsparcia”, było upominanie rządzących132. 

W nakreślonej w Nauce religii chrześcijańskiej wizji idealnego porządku 
politycznego mieściły się trzy kategorie: magistratów (populares magistratus), 
będących strażnikami i obrońcami praw, prawo (lex), według którego mieli 
sprawować władzę rządzący, oraz lud (populus)133.

Kalwin był kontynuatorem średniowiecznej doktryny o boskim pochodzeniu 
władzy, jednak – w jego przekonaniu – to nie pochodzenie decydowało o jej legal-
ności. Czynnikiem legitymizującym był stopień wywiązywania się rządzących 
z nałożonego na nich obowiązku ochrony prawa bożego/prawa natury, będącego 
jedynym gwarantem wolności danej społeczności134. Można zaryzykować stwier-
dzenie, że Kalwin rozumiał rządzenie jako ustanowienie i zachowanie republi-
kańskiego ładu. Nie ma rządu lepszego nad ten – stwierdzał – który kształtuje wol-
ność umiarkowaniem i zabezpiecza ją w jej trwałości135. Organizacja polityczna 
społeczeństwa służyć miała celom wyższym. Bycie dobrym obywatelem nie sta-
nowiło celu samego w sobie, prowadziło do stawania się lepszym chrześcijaninem, 
„przyzwoitość” obywatelska miała być częścią postawy chrześcijańskiej136.

131 � J. Calvin, Institutes…, Book IV, Ch. 20:8. 
132 � G. J. Gatgounis II, The Political Theory of John Calvin, s. 69, www.biblicalstu-

dies.org.uk/pdf/churchman/110–01_060.pdf [data dostępu: 27.10.2014].
133 � J. Calvin, Institutes…, Book IV, Ch. 20:3.
134 � Ibidem, Book IV, Ch. 20:6. 
135 � Ibidem, Book IV, Ch. 20:8.
136 � S. S. Wolin, Politics and Vision…, s. 163.



136

Reformacja: rozpad religijno-politycznej struktury...

Projekt nakreślonej przez Kalwina roli rządu świeckiego rozwinęli jego 
francuscy kontynuatorzy. Hugenoci, w ramach swej antyrojalistycznej teorii, 
wyeksponowali znaczenie przymierza i obowiązki rządu świeckiego postrze-
gali w jego kontekście, co u Kalwina jeszcze nie występowało. W ich ujęciu 
misja rządu świeckiego, podobnie jak u Kalwina, polegać miała na obronie 
prawa bożego, jednak hugenoci widzieli to już przez pryzmat przymierza. 
Podkreślali zatem, że obowiązkiem rządu jest zabezpieczenie ludowi warun-
ków do przestrzegania prawa bożego, wynikającego z przymierza zawartego 
pomiędzy nim a Bogiem, dla którego pierwowzorem było przymierze synaj-
skie. 

W kontekście teologii politycznej, do której zalicza się myśl Kalwina, istot-
ne znaczenie ma pojęcie posłuszeństwa. W ujęciu reformatora posłuszeństwo 
rządzącym stanowiło konsekwencję traktowania władzy jeszcze w kategoriach 
sakralnych, jako pochodzącej, wprawdzie pośrednio, jednak od Boga. Kalwin 
określał więc rządzących „jako ministrów i ambasadorów Boga”137. Panują-
cy – pisał – jest „ojcem swojego kraju”, „pastorem ludu”, „opiekunem poko-
ju”, „prezydentem sprawiedliwości”, „obrońcą niewinności”138. Te wszystkie 
szlachetne przymioty władzy wynikały z jej boskiej genezy, jednak mowa była 
tu nie o osobie, lecz urzędzie. Kalwin, na wzór starotestamentowy, traktował 
sprawujących władzę jako jej dzierżawców z woli Opatrzności i nie ich osoba, 
lecz instytucja (króla, księcia, czy zgromadzenia) stanowić miała obiekt sza-
cunku i posłuszeństwa. Reformator rozróżniał rząd prawowity od tyranii, choć 
przekonywał zarazem, że również tyranom, sprzeniewierzającym się swojemu 
powołaniu do troski o przestrzeganie prawa bożego, należy się ze strony ludu 
szacunek, z uwagi na boską proweniencję sprawowanej przez nich funkcji139, 
a i sama osoba tyrana nie mogła być dziełem przypadku, zważywszy jak wielką 
wagę reformator przywiązywał do działania Boga w świecie. W komentarzu 
do psalmu pisał: 

To też należy również mieć na uwadze, że wszystkie zdarzenia mają miejsce 
za sprawą bożej Opatrzności i że nic nie dzieje się przez przypadek […] Bóg, 

137 � J. Calvin, Institutes…, Book IV, Ch. 20:22.
138 � Ibidem, Book IV, Ch. 20:24.
139 � Ibidem, Book IV, Ch. 20:26–27.



137

2. Jan Kalwin – polityzacja religii, etyzacja polityki


podług swojego wiecznego zamiaru, zarządza wszystkim w taki sposób, że 
nic nie może być uczynione, jak tylko z jego woli i ustanowienia140. 

Reformator powielał przekonanie Augustyna o opresyjności władzy jako znaku 
bożego gniewu i karze za grzechy141. Zalecał w takiej sytuacji postawę pokornej 
bierności: 

[…] jeśli jesteśmy okrutnie dręczeni przez dzikość, jeśli jesteśmy drapież-
nie splądrowani przez chciwych czy zamożnych, jeśli jesteśmy zaniedbani 
przez lenistwo, słowem, jeśli jesteśmy prześladowani dla sprawiedliwości 
przez bezbożnego i świętokradczego księcia, najpierw przywołajmy wspo-
mnienie naszych błędów, które bez wątpienia Bóg każe takimi biczami. 
W ten sposób naszą niecierpliwość okiełzna pokora. I wspomnijmy, że nie 
do nas należy uleczenie tego zła, że wszystko, co nam pozostaje, to błagać 
o pomoc Boga, w rękach którego są serca królów i upodobania królestw142. 

W komentarzu do Księgi Daniela dowodził jednak, że pycha i okrucieństwo 
nie są godne boskiego pochodzenia władzy i bywają szybko ukrócone, jak po-
kazywał przykład biblijnego króla Nabuchodonozora, ukaranego przez Boga 
sprowadzeniem do stanu zwierzęcego (Dn 4:25–30). Drzewo z proroczego snu 
Nabuchodonozora (Dn 4:7–14) interpretował jako symbol instytucji władzy, 
ustanowionej przez Boga dla pożyteczności ludzi, ich ochrony i bezpieczeń-
stwa, na wzór drzewa w przyrodzie, dostarczającego zwierzętom pokarmu 
i schronienia143. Symbol ten odnosił również do tyranów, ich rządy wydawały 
mu się, mimo wszystko, perspektywą lepszą niż anarchia144. 

W miarę nasilania się aktów agresji w stosunku do francuskich wyznaw-
ców kalwinizmu (hugenotów) reformator zrewidował nieco swoje stanowisko 
w kwestii tyranii. Dopuścił możliwość oporu wobec niej. Misję sprzeciwu 

140 � J. Calvin, Commentary on the Book of Psalms, translated by the Rev. J. Ander-
son, Vol. 4, Christian Classics Ethereal Library, Grand Rapids, Ps. 115: 3, s. 310, 
http://www.ccel.org/ccel/calvin/calcom11.pdf [data dostępu: 23.04.2013]; idem, 
Institutes…, Book IV, Ch. 20:25.

141 � J. Calvin, Institutes…, Book IV, Ch. 20:25.
142 � Ibidem, Book IV, Ch. 20:29.
143 � J. Calvin, Commentary on Daniel, Vol. 1, Ch. 4, Daniel 4:13–16.
144 � Ibidem. 



138

Reformacja: rozpad religijno-politycznej struktury...

wobec tyrana powierzał nie ludowi czy pojedynczym, prywatnym osobom, 
lecz pochodzącym z wyborów magistratom (populares magistratus). Kalwin 
uważał ich za kontynuatorów spartańskich eforów, rzymskich trybunów 
ludowych i ateńskich dekarchów, powoływanych w corocznych wyborach 
do upominania samowoli rządzących145. Nie tylko prawem, ale i obowiąz-
kiem magistratów miało być przeciwstawianie się przemocy i okrucieństwu 
(łac. intercedere, dosłownie przechodzić pomiędzy) króla, w przeciwnym razie 
– pisał – „oszukańczo zdradzają wolność ludu, wiedząc, że bożym zarzą-
dzeniem ustanowieni zostali jej strażnikami”146. Słowo intercedere oznaczać 
mogło szerokie spektrum działań od werbalnego upomnienia do fizycznego 
sprzeciwu; Kalwin nie precyzował tej kwestii, wspominał tylko o „pewnych 
działaniach”147. Magistres populares reprezentować mieli, pochodzący z wy-
borów, niższy rodzaj władzy, służący ochronie wolności i bezpieczeństwa lu-
dzi. Magistraci mieli stanowić rodzaj buforu, zabezpieczającego społeczeń-
stwo przed nadużyciami ze strony rządu. 

Nacisk położony przez Kalwina na kwestię ładu we wspólnocie politycznej 
skłaniał go w konsekwencji do przyznania, iż nawet tyrania zachowywała ele-
menty rządu i pod pewnymi względami była korzystniejsza dla społeczeństwa 
niż anarchia. Kalwin przedstawiał relację rządzących i rządzonych z jednej 
strony jako zasadniczo polityczną, opartą na normach prawa natury, z dru-
giej – włączał obie strony w relację z Bogiem. Rządzący traktowany był jako 
przejściowo sprawujący władzę i odpowiedzialny w tej kwestii przed Bogiem, 
lud natomiast winny był wykonywania jego poleceń. Posłuszeństwo było za-
tem obowiązkiem i politycznym, i religijnym. Na poziomie ludzkim wspierało 
osiąganie celów cywilizowanego społeczeństwa (sprawiedliwości), na pozio-
mie religijnym służyło poszukiwaniu właściwej relacji z Bogiem (państwo 
miało chronić Kościół od zagrożeń)148. W przypadku tyranii dominujący był 
element religijny. Tyrania potraktowana została przez Kalwina jako środek 
bożego gniewu, służący „biczowaniu” społeczności za popełnione grzechy. 
Pojawienie się tyrana miało skłaniać ludzi do rachunku sumienia i poczucia 

145 � Q. Skinner, The Foundations of Modern Political Thought, Vol. 2, The Age of Refor-
mation, Cambridge University Press, Cambridge, eleventh printing, 2004, s. 232.

146 � J. Calvin, Institutes…, Book IV, Ch. 20:31.
147 � W. R. Stevenson, Jr., Calvin and Political Issues…, s. 184–185.
148 � Ibidem, s. 167. 



139

2. Jan Kalwin – polityzacja religii, etyzacja polityki


winy. Stosunek między obywatelem i tyranem nie należał zatem do poziomu 
politycznego, lecz do kategorii „niebieskiej”, ponieważ pojęcie grzechu, łączące 
tyrana i poddanych, nie było (i nie jest) kategorią polityczną149. Pomimo in-
tencji Kalwina, by uzasadnić posłuszeństwo wobec tyrana, efekt jego rozumo-
wania okazał się odmienny od zamierzonego. Z racji niezwykłego charakteru 
tyranii należało ją wyizolować z normalnych stosunków politycznych. Tyran, 
podniesiony do roli boskiego posłannika, chłoszczącego grzeszników, pełnił 
misję zasadniczo apolityczną. Grzech jako taki nie przynależy bowiem do 
stosunków politycznych. Tendencja do wyprowadzania tyranii poza zwykłe 
stosunki polityczne pojawiała się ponownie, gdy Kalwin rozważał problem 
posłuszeństwa. W posłuszeństwie wobec tyrana lojalny poddany postrzegany 
był przede wszystkim jako grzesznik, wypełniający obowiązki wobec Boga, 
a nie wobec społeczeństwa. Posłuszeństwo tyranowi było jednak ograniczone 
nakazami sumienia, to znaczy, przez inny czynnik pozapolityczny. Chociaż 
sumienie tworzyło bezpośredni związek między jednostką a Bogiem i tym 
samym umożliwiało obejście politycznych relacji pomiędzy władcą a podda-
nymi, to jednak stwarzało poważne zagrożenie dla nieograniczonych roszczeń 
tyrana. Sumienie to pojęcie religijne, jednak w koncepcji Kalwina wykorzy-
stane zostało w celach politycznych, bez ograniczania jego zasadniczego zna-
czenia. W pewnym sensie działanie sumienia stanowiło odpowiedź na władzę; 
rządzący miał do czynienia z jednostką jako obiektem przymusu w porządku 
politycznym, jednak protest sumienia wobec łamiącego prawa boskie i ludzkie 
tyrana stanowił wyraz jej bezpośredniej relacji z Bogiem. Tym samym „sąd 
sumienia” czynił z osoby politycznie zaangażowanego obywatela, który ze 
względów religijnych i ludzkich nie stosował się do poleceń sprzeciwiających 
się prawu natury (równoznacznemu objawionemu w Biblii prawu bożemu). 
W ujęciu Kalwina paradoks polegał więc na tym, że sumienie sprzeciwiało 
się tyranii, uznawanej za wyraz bożego gniewu, że wypełniało tym samym 
obowiązek wobec Boga (tyran łamał wszak prawo boże) i przypominało wład-
cy o prawdziwej naturze jego urzędu – realizacji zasady sprawiedliwości, bę-
dącej kwintesencją prawa natury. Kluczowa pozycja w teorii oporu Kalwina 
przeznaczona została zatem dla ludzkiego sumienia w imię integralności po-
litycznej broniącego prawa bożego. Koncepcja oporu wobec tyranii u Kalwina 

149 � Ibidem, s. 168. 



140

Reformacja: rozpad religijno-politycznej struktury...

wykazywała tym samym wrażliwość na implikacje polityczne. W istocie mo-
tywowana była ona racjami nie religijnymi, lecz politycznymi. Projekt urzędu 
magistratów miał charakter polityczny, ich sprzeciw wobec przemocy tyranów 
i ochrona ludzi zależały w istocie od osądu ich sumienia. Pod koniec życia 
reformator zaczął skłaniać się ku przekonaniu, że relacja króla z poddanymi 
winna mieć charakter bardziej sformalizowany, na wzór starotestamentowych 
przymierzy, zawieranych pomiędzy królami i ludem izraelskim. Uważał, że 
przysięgi koronacyjne i prawa krajowe tworzą taki rodzaj umów, których 
królowie powinni przestrzegać, inaczej mówiąc, powinny one być chronione 
przed arbitralną wolą rządzącego150.

W ujęciu Kalwina zasadnicze zadanie polityki polegało na zapewnieniu 
spójności społeczeństwa, na ochronie resztek pierwotnego, społecznego in-
stynktu człowieka. Właściwy człowiekowi instynkt towarzyski, okaleczony 
przez grzech pierworodny, nie był wystarczający, konieczny stawał się element 
sztuczności w postaci instytucji władzy państwowej. Sprawnie funkcjonujące 
społeczeństwo było zatem produktem połączenia ludzkiej natury z rządem, 
wprowadzającym element sztuczności, służący korygowaniu niedoskonałości 
tej natury. Dla pojedynczego człowieka oznaczało to edukację dla ładu, nabycie 
cywilnych (obywatelskich) nawyków, służących życiu cywilizowanemu. Edu-
kacja  do członkostwa w uporządkowanej społeczności miała być wzmocniona 
działalnością Kościoła, rozumianego jako społeczność wiernych, mającego in-
tensywnie społeczny charakter151.

Paradoks myśli Marcina Lutra polegał na tym, że z jednej strony wyrażał on 
często pogardę dla instytucji politycznych, a z drugiej wskazywał na potrzebę 
wezwania owego podejrzanego porządku politycznego do zadań dyscyplinu-
jących społeczeństwo i Kościół. Wiązało się to z jego koncepcją Kościoła jako 
harmonijnej wspólnoty opartej na braterstwie, która nie mogła wygenerować 
władzy. Świecki rząd stał się w ten sposób jedyną siłą dyscyplinującą i integru-
jącą tak w społeczeństwie, jak i w Kościele152. Samemu Lutrowi i luteranom 
zabrakło odwagi do przeprowadzenia eksperymentu partnerstwa Kościoła 
i państwa. Pokój augsburski z roku 1555 nie zachęcał do rozwijania teologii po-

150 � Ibidem, s. 168–169. 
151 � Sh. S. Wolin, Politics and Vision…, s. 163–164.
152 � Ibidem, s. 149–150.



141

2. Jan Kalwin – polityzacja religii, etyzacja polityki


litycznej153. U luteranów, podobnie jak u anabaptystów, kategorie religijne i poli-
tyczne pozostawały w dialektycznym napięciu. Kościół, rozumiany jako święta 
wspólnota, kierująca się nakazami miłości, przeciwstawiony został polityce jako 
dziedzinie występku. U Kalwina wyglądało to inaczej. Pragnął on przywrócenia 
reputacji porządku politycznego, przypominał protestantom społeczną stronę 
ich ludzkiej natury, która nie mogła się obejść bez polityki. Element polityczny 
w postaci władzy wprowadził również do Kościoła, jego funkcja dyscyplinująca 
była taka sama jak w państwie. Zerwał z nauką Lutra traktującą porządek poli-
tyczny jako ośrodek represji, zbędny dla prawdziwego chrześcijanina (Kalwin 
zakładał bowiem, że nie sposób odgadnąć, kto owym prawdziwym, predesty-
nowanym do zbawienia, chrześcijaninem jest). Jednostka reintegrowana została 
w dwóch porządkach: kościelnym i politycznym, wyraźnie oddzielonych od sie-
bie, ale wzajemnie się dopełniających. Naprawiona została, zerwana przez wczes-
ną reformację, ciągłość pomiędzy zobowiązaniami religijnymi i politycznymi; 
cnoty chrześcijańskie i cnoty polityczne zostały do siebie przybliżone154. 

D. Afirmacja świata

Doktryna predestynacji, przypisująca zbawienie wyłącznie łasce bożej, obej-
mującej jedynie wybranych przez Boga, skutkowała uznaniem ludzkich wy-
siłków i instytucji za nie mające znaczenia w kwestii zbawienia. Według Kal-
wina i jego kontynuatorów sensem życia ludzkiego na Ziemi miało być nie 
zbawienie, lecz chwała Boga nie tylko przez modlitwę, ale również, czy nawet 
przede wszystkim, przez działanie. Poprzez trud i pracę miało się dokonywać 
„uświęcenie” (odnowienie) świata – główny cel ziemskiego życia człowieka. 
Dobre uczynki nie skutkowały łaską bożą i nie otwierały drogi do zbawienia, 
zdolność do czynienia dobra stanowiła natomiast dowód osiągnięcia tego 
zbawienia, uznana została za znak wybrania (predestynacji), usprawiedli-
wienia z grzechu poprzez łaskę. Łaska boża była darem, nie nagrodą, miała 
wymiar transformacyjny – czyniła zdolną do działania osobę obdarowaną. 
Otrzymać łaskę znaczyło być odnowionym. Istotą tego procesu odnowienia, 
w czasach Kalwina określanego jako „uświęcenie”, była motywacja wierzą-

153 � G. A. Moots, The Protestant Roots of American Civil Religion, „Humanitas” 
2010, Vol. 23, Is. 1–2, s. 78 i n.

154 � Sh. S. Wolin, Politics and Vision…, s. 150–151. 



142

Reformacja: rozpad religijno-politycznej struktury...

cego do spełniania dobrych uczynków155. To właśnie tacy ludzie czuli w sobie 
odwagę do zmiany świata, byli przekonani o sile danej im przez Boga, by 
pokazać światu Jego majestat. Zadaniem chrześcijanina miało być dyscypli-
nowanie swego prywatnego życia i kreowanie „uświęconego” społeczeństwa, 
w którym indywidualne obowiązki były wykonywane przez ludzi świado-
mych, że są nieustannie obserwowani przez Stwórcę, a ich czas upływa nie-
ubłaganie156. W oczach Boga najbardziej godna pochwały była forma życia 
użyteczna dla społeczeństwa. Chrześcijanina zachęcano do zaangażowania 
w świecie. Myśl Kalwina można określić mianem „teologii antyteologicznej”, 
w tym sensie, że rozumie się przez to pojęcie nie brak teologii w zupełności, 
lecz wyraźne uwypuklenie afirmacji świata. „Sekularyzacja świętości” (Henri 
Hauser) obecna w myśli Kalwina zakładała zamknięcie sfery ludzkiej egzy-
stencji w granicach boskiego uświęcenia i ludzkiego poświęcenia. Głównym 
filarem tego życia miało być uświęcenie pracy157.  

Jak poznać, kto jest wybrany, a kto nie? Chociaż Kalwin podkreślał, że 
uczynki nie są podstawą zbawienia, nie sprzeciwiał się jednak, by widzieć 
w nich jego zapewnienie. Pisał: „Istniejące sumienie umacnia się poprzez 
rozważanie uczynków, gdyż one są świadectwem Boga przebywającego 
w nas i nami kierującego”158. Ciągła niepewność w kwestii zbawienia duszy 
stanowiła znak reformowanej duchowości. Kalwińscy kaznodzieje i teolo-
dzy uspokajali zgodnie odpowiadając, że wierny spełniający dobre uczynki 
należał w istocie do wybranych, jego zachowanie stanowiło konsekwencję 
zbawienia. W związku z tym istniał psychologiczny nacisk na dowodzenie 
własnego wybrania samemu sobie i światu poprzez okazywanie znaków, do 
których zaliczało się miedzy innymi szczere wysławianie Boga przez pracę 
w Jego świecie159. W ten sposób wierni mogli uzyskać pewien spokój ducha 
w kwestii zbawienia i w tym świetle należy interpretować pojęcie „powołania” 
(vocatio). Nakaz spełniania dobrych uczynków wiązał się z potrzebą ukazania 
samemu sobie i światu boskiego powołania własnej osoby. Pojęcie powołania 
pozostawało charakterystyczne tylko dla kalwinizmu, jego egzystencjalna 

155 � A. E. McGrath, Jan Kalwin…, s. 336.
156 � R. H. Tawney, Religion and the Rise..., s. 108–109.
157 � A. E. McGrath, Jan Kalwin…, s. 311. 
158 � J. Calvin, Institutes…, Book III, Ch. 14:18.
159 � A. E. McGrath, Jan Kalwin…, s. 338–339.



143

2. Jan Kalwin – polityzacja religii, etyzacja polityki


ważność wiązała się z niepokojami powodowanymi przez naukę o predestyna-
cji. Doktryna predestynacji dla wielu mogła wydawać się okrutna i skutkować 
skrajnym pesymizmem w spojrzeniu na ludzką egzystencję. Zachęcała raczej 
do kwietyzmu, do zaniechania wszelkich wysiłków i trudów, do poddania się 
wyrokom wszechmocnego Boga. W praktyce było jednak zupełnie odwrotnie, 
w podążaniu za znakami zbawienia, podejmowano aktywność w świecie160. 
Szczególnego znaczenia zaczęła nabierać praca, kontynuatorzy nauczania 
Kalwina uczynili z niej działanie ludzkie najbardziej godne uznania spośród 
wszystkich innych aktywności. Protestancka etyka pracy traktowała pracę, 
fizyczną i umysłową, nie jako zajęcie zarobkowe, lecz jako staranne i produk-
tywne realizowanie danych człowiekowi talentów i możliwości. Pracę postrze-
gano jako działalność duchową, jako korzystną społecznie formę modlitwy161. 
Prawdziwie religijny kalwinista traktował pracę nie jako źródło zarobku, ale 
jako wartość samą w sobie, jako zawód-powołanie. Jak zauważał Max Weber, 
taki sposób myślenia nie mógł być konsekwencją niskiego czy wysokiego wy-
nagrodzenia, lecz wytworem swoistego procesu wychowawczego162. Wiązał 
się z procesem „racjonalizacji religii”, tzn. usuwania z niej magicznych i irra-
cjonalnych form poszukiwania zbawienia, na rzecz jej etyzacji i ukierunko-
wania na świat (wewnątrzświatowe działanie). Asceza wyprowadzona została 
z klasztorów, a praca była środkiem ascetycznym par excellence163. Praca na-
brała szczególnego znaczenia wśród purytanów, angielskich kalwinistów, któ-
rzy wyemigrowali do Nowej Anglii. Stworzyli oni swoisty etos pracy. Kwestie 
te stanowią jednak temat na osobne rozważania. 

E. Kalwinizm i jego znaczenie polityczne

Termin „kalwinizm” pojawił się w szóstym dziesięcioleciu XVI wieku w po-
lemikach Kościołów reformacyjnych. Wprowadził go niemiecki luteranin Jo-
achim Westphal, na określenie teologicznych poglądów reformatorów szwaj-
carskich, Kalwina w szczególności. Odzwierciedlał on niepokój, jaki wśród 

160 � Ibidem, s. 340–341.
161 � Ibidem, s. 344.
162 � M. Weber, Etyka protestancka a duch kapitalizmu, przeł. J. Miziński, Wydaw-

nictwo Test, Lublin 1994, s. 43–44.
163 � Ibidem, s. 121.



144

Reformacja: rozpad religijno-politycznej struktury...

luteranów na terenie Niemiec budziły rosnące wpływy teologii reformowanej. 
Był podjętą przez niemieckich luteranów próbą stygmatyzacji myśli Kalwina. 
Sam zainteresowany protestował przeciw takiemu określeniu, jednak, śmier-
telnie chory, niewiele mógł już w tej kwestii zrobić. Określenie „kalwinizm”, 
odnoszące się do religijnego światopoglądu zwolenników Kalwina, sugeruje 
prostą relację pomiędzy Kalwinem a myślą jego kontynuatorów, jednak relacja 
ta jest złożona, a Kalwin nie był jedynym twórcą kalwinizmu, czyli tradycji 
reformowanej. Teologia Kalwina w tradycji reformowanej nie miała nigdy sta-
tusu normatywnego, w przeciwieństwie do spuścizny Lutra, cieszącej się wśród 
luterańskich wspólnot konfesyjnych niepodważalną pozycją. Teologia refor-
mowana wyrażona została w szeregu dokumentów, takich jak Pierwsza i Dru-
ga Konfesja Helwecka, Consensus Tigurinus (Konsensus z Zurichu), Katechizm 
Heidelberski, Belgijskie Wyznanie Wiary, Kanony z Dordt czy Standardy West-
minsterskie. Dokumenty te wyrażały myśl kolektywną, były produktami okre-
ślonych społeczności i okoliczności, w jakich te pierwsze się znalazły, nie eks-
ponowały natomiast myśli żadnej indywidualnej osoby. Pojęcie kalwinizmu, 
ukute jako polemiczne narzędzie dla nadszarpnięcia reputacji protestantów 
reformowanych, nie stanowi dobrego narzędzia do analizy historii nowożyt-
nej. Zdecydowanie lepiej służą temu określenia teologia reformowana albo re-
formowana ortodoksja, gdyż odzwierciedlają one fakt, że tak zwani kalwiniści 
kontynuowali myśl nie tylko samego Kalwina, ale także innych reformatorów, 
tworzących tradycję wyznań reformowanych. Kalwin był ważnym, jednak ani 
jedynym, ani dominującym źródłem tej tradycji164. Posługiwanie się terminem 
„kalwinizm” w odniesieniu do całej teologii reformowanej jest dopuszczalne 
i wygodne, aczkolwiek nie do końca poprawne, sugeruje bowiem ruch doty-
czący przyswojenia przede wszystkim intelektualnego dziedzictwa Kalwina. 
Da się wykazać, że teologowie z historycznego punktu widzenia określani jako 
kalwińscy, w swoich poglądach zachowywali swobodę czerpania z teologicz-
nych i metodologicznych źródeł innych niż pisma Kalwina. Jak napisał biograf 
reformatora z Genewy Alister McGrath „Kalwin mógł pozostawać najważniej-
szą z gwiazd na firmamencie kalwinizmu, jednak byli też inni, modyfikujący 
jego myśl i metodę własną myślą i metodą”165. 

164 � C. R. Trueman, Calvin and Calvinism, [w:] The Cambridge Companion…, 
s. 225–226.

165 � A. E. McGrath, Jan Kalwin…, s. 294.



145

2. Jan Kalwin – polityzacja religii, etyzacja polityki


Pojęcie kalwinizmu może być również rozważane w oderwaniu od teolo-
gicznych korzeni jako historyczna siła, która w jakiejś mierze przyczyniła się 
do ukształtowania nowoczesnego oblicza Zachodu. W tym ujęciu kalwinizm 
rozumie się jako moralny i społeczny depozyt wiary, uformowany pierwot-
nie przez religię, zachowujący jednak aktualność także bez niej. Depozyt ten 
można nazwać kalwinizmem świeckim166, który w ujęciu komparatywnym, 
podobnie jak kalwinizm teologiczny, cechował się zróżnicowaniem; nie w każ-
dym społeczeństwie był tym samym. Szesnastowieczny Heidelberg, siedem-
nastowieczna Holandia, purytańska Anglia, hugenocka Francja, Szwajcaria 
i Szkocja – społeczeństwa tych krajów był kalwińskie, jednak zarazem na tyle 
zróżnicowane, by oprzeć się łatwym generalizacjom167. 

Istnieją trzy zasadnicze doktryny odnoszące się do treści Pisma Świętego: 
pelagianizm uznający grzech pierwszych rodziców, ale nie podzielający prze-
konania o jego przeniesieniu na ludzi, a zatem – o winie ludzkości. Twórca 
doktryny, angielski mnich Pelagiusz, grzech pierworodny sprowadził do złe-
go przykładu danego ludziom przez Adama, który nie wyrządził im szkody 
pozostawiając nietkniętą ich wolną wolę. Człowiek, wybierając odpowiedni 
sposób życia, mógł się doskonalić się na wzór Chrystusa, którego Bóg ofiaro-
wał ludziom jako dobry przykład. W swej wolności człowiek miał możliwość 
wyboru pomiędzy przykładem Adama i przykładem Chrystusa, i tym samym 
zasłużenia na łaskę zbawienia. Pelagiusz akcentując ludzką wolną wolę przy-
pisywał człowiekowi moralną podmiotowość i czynił go niezależnym od łaski 
Boga. Przeciwna pelagianizmowi była doktryna Augustyna, przejęta przez Lu-
tra i Kalwina, kładąca nacisk na winę człowieka i jego moralną odpowiedzial-
ność, egzaltująca suwerenność i sprawiedliwość Boga i uzależniająca ludzkie 
zbawienie wyłącznie od Jego łaski. Semipelagianizm, czyli arminianizm (Jakub 
Armenszoon [Arminiusz] [1560–1609]) sytuował się pomiędzy jedną a drugą 
doktryną. Uznawał on fakt skażenia ludzkiej natury grzechem pierworodnym, 
ale odmawiał akceptacji winy człowieka. Odkupienie przez Chrystusa trakto-
wał jako rekompensatę za wrodzoną, czyli niezawinioną, ułomność odziedzi-
czoną po Adamie. Zbawienie pozostawało częściowo zależne od bożej pomocy, 
częściowo od ludzkiej woli, generującej dobre uczynki. 

166 � Ibidem, s. 286–289. 
167 � H. Trevor-Roper, The Crisis of The Seventeenth Century. Religion, The Reforma-

tion, and Social Change, Liberty Fund, Indianapolis 1967, s. 189. 



146

Reformacja: rozpad religijno-politycznej struktury...

Doktryny miały swoje przełożenie na formę kultu. Pelagianizm nauczający 
o zbawieniu jako konsekwencji dobrych uczynków i arminianizm, uznający 
zbawienie częściowo za skutek dobrych uczynków, a częściowo za wynik łaski 
Boga, siłą rzeczy prowadziły do takiej formy organizacyjnej Kościoła, w której 
czołową rolę odgrywają ceremonie i rytuały oraz hierarchia duchowieństwa. 
Arminianizm w naturalny sposób zmierzał do arystokratycznej formy Koś-
cioła, a w sferze politycznej – do monarchii. Kalwinizm, odmawiający człowie-
kowi jakiegokolwiek wpływu na zbawienie, ograniczał się w swoim Kościele 
do skromnego kultu i rezygnował z hierarchii duchownej, nabierając tym sa-
mym republikańskiego charakteru. Można rzec, że kalwinizm był doktryną dla 
biednych, arminianizm – dla bogatych. Credo koncentrujące się na wierze jako 
drodze do zbawienia jest mniej kosztowne niż doktryna akcentująca znaczenie 
uczynków. W pierwszym przypadku grzesznik dążył do zbawienia opierając się 
wyłącznie na sile swej wiary, w drugim – koncentrując się na swoim wkładzie, 
uzależnionym również od posiadanych środków materialnych. 

Zauważalny był także związek struktury społeczno-politycznej z wyznawa-
ną religią. Im bardziej społeczeństwo dążyło do demokratyzacji w polityce, tym 
większe było prawdopodobieństwo, że w swej większości, w sensie teologicz-
nym, było wyznania reformowanego. Natomiast tendencja do hierarchizacji 
społecznej pozostawała pozytywnie skorelowana z rozbudowanymi rytuałami 
i hierarchizacją w Kościele, skutkującą bardziej bierną postawą wiernych, zobo-
wiązanych do posłuszeństwa w kwestiach wiary i obrządku. Teoria, że cała wła-
dza Kościoła spoczywa w rękach ustanowionej przez Boga hierarchii duchow-
nej sprzyjała trwałości doktryny boskiego pochodzenia władzy królów. Repub-
likańska forma, związana z kalwińskim rozumieniem Kościoła jako społecz-
ności z jedynym księciem – Chrystusem, czyniła z ludzi aktywnych wiernych 
i obywateli. Spośród dwóch zasadniczych nurtów kalwinizmu demokratyzm 
Kościoła zdecydowanie bardziej dominował w kongregacjonizmie niż w prez-
biterianizmie. Na gruncie politycznym teoria kalwinizmu wpłynęła istotnie 
na pojmowanie ludu jako dysponenta władzy, a rządzących jako „świeckich 
ministrów”, sprawujących władzę dla dobra ludu, dobra rozumianego przede 
wszystkim jako realizacja idei sprawiedliwości i pobożności168. Kalwin wyniósł 
władzę do rangi świętości, ustanowionej przez Boga, koniecznej do 

168 � N. S. McFetridge, Calvinism in History. A Political, Moral and Evangelizing For-
ce, Solid Ground Christian Book, Birmingham 2004, s. 15–16.



147

2. Jan Kalwin – polityzacja religii, etyzacja polityki


harmonijnego funkcjonowania nie tylko społeczeństwa, ale i Kościoła. Na 
gruncie kalwinizmu władza świecka i duchowa pozostawały rozdzielone, róż-
niły się co do celów, ale nie co do istoty. Wiążącą się z tym łączność, choć nie 
nierozdzielność, Kościoła i państwa wyczuwał król Karol I i raczej nie zawiódł 
go instynkt, kiedy obawiał się, że angielscy kalwiniści (purytanie) nie uznając 
biskupa, nie będą także uznawać króla. Był świadomy, że wartości reprezento-
wane przez społeczność Kościoła przenikną do otoczenia społeczno-politycz-
nego169. 

Z pierwotnego i jedynego źródła suwerenności, jakim Kalwin uczynił Boga, 
wywodził trzy rodzaje suwerenności wtórnej: suwerenność państwa, suweren-
ność społeczeństwa i suwerenność Kościoła. 

Według tradycji biblijnej Adam i Ewa dali początek ludzkości, stąd ludzie 
pozostawali ze sobą w braterskiej więzi. Ta organiczna jedność obejmowała lu-
dzi żyjących we wszystkich trzech wymiarach czasowych: obecnie, w przeszło-
ści i w przyszłości, lecz zniszczona została przez grzech pierworodny170. Stąd, 
jak wierzył Kalwin, brały się egoizm i żądza panowania jednych nad drugimi, 
zakłócające harmonię równości i pokoju, dzielące ludzkość podług państw 
i narodów. Jak wiemy, w obliczu upadku pierwszych ludzi, państwo dane zo-
stało przez Boga jako rodzaj środka ochraniającego słabych i sprawiedliwych 
oraz dyscyplinującego silnych i złych. W przeciwieństwie do społeczeństwa, 
mającego charakter naturalny, państwo traktowane było jako twór sztuczny, 
jako swoiste ciało obce. Relacje między nim a społeczeństwem cechowało stałe 
napięcie, generowane z jednej strony lękiem społeczeństwa przed nadużyciem 
władzy przez rządzących, z drugiej – obawą rządzących przed rewoltą spo-
łeczeństwa. Jest to w istocie napięcie pomiędzy dwiema wartościami: władzą 
uosabianą przez państwo i wolnością, będącą udziałem naturalnego społeczeń-
stwa. Charakter państwa cechuje ambiwalencja: rządzący jako ludzie pozostają 
podatni na pokusy, zwłaszcza na pokusę nieograniczonej władzy, z drugiej jed-
nak strony, biorąc pod uwagę kondycję ludzką, bez rządu i prawa, ludzki świat 
byłby autentycznym chaosem. 

W świetle kalwinizmu państwo jest dobrodziejstwem, chroniącym naturalne 
elementy, jakimi są życie i wolność, zarazem stanowi jednak dla tych wartości 

169 � Ibidem, s. 16–17.
170 � A. Kuyper, Lectures on Calvinism, WM. B. Eerdmans Publishing Company, 

Grand Rapids 1931, s. 79–80.



148

Reformacja: rozpad religijno-politycznej struktury...

nieustanne zagrożenie171. Kalwinizm uczy, że społeczeństwo uznające jedynie 
zwierzchność Boga było pierwotne w stosunku do państwa. Ustanowienie pań-
stwa rozumiane jako wyraz bożej woli, pociągało za sobą wymóg posłuszeństwa 
władzy przez to państwo reprezentowanej, pojmowanego nie jako strach przed 
karą, ale w kategoriach sumienia (posłuszeństwo wobec rządzących równało się 
posłuszeństwu Bogu)172. Uznając Boga za suwerena Kalwin zaprzeczał idei suwe-
renności ludu, determinującej traktowanie woli człowieka jako źródła zasad, tak-
że politycznych. W jego przekonaniu byłby to fakt detronizacji Boga przez czło-
wieka. Według Abrahama Kuypera Kalwin, stawiając człowieka i lud bezpośred-
nio przed obliczem Stwórcy, przyczynił się do podtrzymywania cennych ludzkich 
aspiracji, które narażone zostały w związku ze sztuczną i mechaniczną naturą 
państwa, kolidującą z naturalnym charakterem ludzkich społeczności. Wiążąc 
władzę z prawem natury, czyli w istocie z boskim Objawieniem, posłuszeństwo 
wobec niej czynił łatwiejszym, co skutkowało zastąpieniem posłuszeństwa wy-
muszonego strachem, posłuszeństwem kierowanym nakazami sumienia173. 

Antyteza pomiędzy sztucznym charakterem państwa a naturalnym charak-
terem społeczeństwa nie wiązała się z traktowaniem tego ostatniego jako całości, 
lecz jako konglomeratu złożonego z ukształtowanych organicznie, autonomicz-
nych sfer: gildii, reprezentujących suwerenność zawodową, uniwersytetów (su-
werenność naukowa) czy akademii (suwerenność estetyczna). Każda z tych sfer 
dysponowała niezależnym osądem i działaniami w sferze dla siebie właściwej. 
Poza tymi sferami istniała jeszcze rodzina z prawem małżeństwa, pokoju domo-
wego i posiadania, również suwerenna, nie z przyzwolenia rządu, ale z postano-
wienia Boga. Ponadto istniały wioski i miasta, tworzące własne sfery egzystencji. 
Jak zauważał Abraham Kuyper, do wymienionych sfer społecznych władza rządu 
nie sięgała, ograniczała ją suwerenność społeczna, równa jej w boskim pochodze-
niu174. Konsekwencją dualnego charakteru ludzi jako istot z natury społecznych, 
a z konieczności politycznych, było nieustanne napięcie, związane z próbami 
rządu wkraczania w sferę społeczną, w suwerenność samego naturalnego życia, 
regulowania go i podporządkowywania175.  

171 � Ibidem, s. 81. 
172 � Ibidem, s. 81–83. 
173 � Ibidem, s. 90.
174 � Ibidem, s. 90–91; 95–96. 
175 � Ibidem, s. 93–94.



149

2. Jan Kalwin – polityzacja religii, etyzacja polityki


Myśl Kalwina wyrastała ze świadomości wszechobecności grzechu w ludz-
kim świecie. Stąd akcentowana przez reformatora potrzeba władzy w państwie 
i w Kościele, choć odrębnej dla każdej z tych instytucji, oraz wypracowania rów-
nowagi pomiędzy suwerennościami państwa i społeczeństwa, wywodzącymi się 
z jednego, boskiego źródła. Jedynym ze sposobów naprawy sytuacji, kiedy istotę 
człowieczeństwa, polegającą na potrzebie życia z innymi ludźmi i zdolności two-
rzenia społeczeństwa, wypaczył grzech, była w przekonaniu Kalwina wiara. Stąd 
jego i innych reformatorów nacisk na wspólnotowy, nie instytucjonalny, charak-
ter Kościoła. Otwartość na Boga i innych ludzi, jaką dawała wiara, pozwalała 
w ich przekonaniu przezwyciężać atomizację i samotność, będące następstwem 
grzechu. Wiara realizowała się w relacji z Bogiem, oznaczającej zarazem rela-
cję z innymi ludźmi. Sposobem na powstrzymanie działania grzechu miało być 
współdziałanie i wzajemne wspieranie się ludzi. Zakładano, że wiara rozkwita nie 
tylko w wewnętrznym skupieniu jednostki, ale przede wszystkim we współpracy 
ludzi ze sobą i dbałości o dobro wspólne. Człowiek funkcjonujący w dwóch od-
dzielonych rzeczywistościach, kościelnej i państwowej, był zarazem chrześcijani-
nem i obywatelem. Tożsamości te pozostawały ze sobą w relacji. 

Warunkiem przetrwania społeczności wierzących był w przekonaniu refor-
matora zorganizowany kościelny rząd, poczuciu religijnej wspólnoty musiała 
towarzyszyć instytucjonalizacja. Ze względów religijnych Kalwin przywrócił 
godność porządku politycznego, zaprzeczając, iż ograniczał się on jedynie do 
przymusu. Nacisk na silny Kościół – społeczność i godność społeczeństwa poli-
tycznego – służyć miał podwójnemu celowi: by Kościół był bezpieczny w świecie 
i by świat był bezpieczny dla Kościoła. Sheldon S. Wolin uważa, że w tym zawie-
rało się zorientowanie kalwinizmu na świat176. We wspólnej dla polityki i Koś-
cioła kalwińskiej koncepcji ładu zwracały uwagę dwa elementy. Założenie, że 
społeczeństwo może być dobrze zorganizowane i spójne, a jednocześnie pozo-
stawać bez „głowy”. Chociaż wszyscy protestanci byli w odniesieniu do domeny 
religijnej antymonarchistami przekonanymi, że społeczność religijna może roz-
wijać się bez religijnego przywództwa papieża, wyjątkowość Kalwina polegała 
na tym, że wskazał on instytucję w miejsce osoby papieża. Polityczny wniosek 
z tych przekonań nie mógł być inny niż republikański; ludzie winni być rządzeni 
nie przez osoby, lecz przez funkcjonujące na podstawie prawa instytucje. Druga 

176 � Sh. S. Wolin, Politics and Vision…, s. 170. 



150

Reformacja: rozpad religijno-politycznej struktury...

nowatorska idea zawierała się w przekonaniu, że społeczność opiera się na człon-
kostwie, że jedność płynie z partycypacji. Idea ta stanowiła odpowiedź na kato-
licką teorię utrzymującą, że gwarancją jedności pozostaje jedynie wola papieża. 
Przekonanie o jednakowej pozycji wszystkich członków społeczności Kościoła 
względem Boga sprzyjało umacnianiu koncepcji równości. Na grunt polityczny 
została ona przeniesiona miedzy innymi przez angielskich lewellerów, domaga-
jących się, by każdy człowiek żyjący pod władzą rządu wyraził wpierw zgodę na 
poddanie się temu rządowi. Jak zauważył Sheldon S. Wolin postrzeganie tego 
kroku jako transformacji pojęć zasadniczo religijnych, oznaczałoby przeocze-
nie całego sensu systemu Kalwina, który nie potrzebował transformacji w celu 
dostosowania go do polityki, element polityczny był w nim obecny od początku. 
Motyw polityczny został włączony do głównego korpusu pism Kalwina i osiąg-
nął swój najpełniejszy wyraz w koncepcji Kościoła-społeczności, wyposażonej 
w instytucję władzy, posiadającej cechy społeczeństwa politycznego177. 

Jeśli przyjmiemy, że Kalwinowe rozumienie Kościoła można w pewnym 
stopniu zaliczyć do teoretycznej wiedzy o polityce, zyskujemy wówczas do-
datkowe światło rzucone na temat relacji między chrześcijaństwem i rozwo-
jem zachodniej myśli politycznej. Chrześcijaństwo cechowało zniechęcenie 
do klasycznego poszukiwania idealnego państwa. W przekonaniu myślicieli 
chrześcijańskich próby stworzenia wiecznego ustroju, nietkniętego korozją 
czasu, jawiły się jako akt obrazy Boga, próba naśladowania jego wszechmocy. 
Chrześcijańskim odpowiednikiem doskonałego państwa Platona czy idealnego 
ustroju Arystotelesa miało być Augustynowe Civitate Dei. Wiązała się z nim 
jednak refleksja, że idealne społeczeństwo mogło istnieć tylko poza historią, 
było bytem transcendentnym, a nie empirycznym. Marzenie o politycznym 
ideale powracało w myśli zachodniej okazjonalnie w wysublimowanej formie, 
w Utopii Thomasa More’a czy w Mieście słońca Tommaso Campanelli. Idea naj-
lepszego społeczeństwa powróciła także w pismach Kalwina. Zarówno Kościół, 
jak i społeczeństwo polityczne były w nich postrzegane jako porządki społeczne, 
zawierające w sobie pewne wartości, jednak Kościół był społecznością lepszą 
z kilku powodów. Jego misja była wzniosła, jego życie bardziej społeczne, a jego 
cnoty wyższej godności. Więź sakramentalna tworzyła rodzaj jedności, nieosią-
galnej dla społeczeństwa politycznego. Społeczność Kościoła w porównaniu 

177 � Ibidem, s. 171. 



151

2. Jan Kalwin – polityzacja religii, etyzacja polityki


z państwem uchodziła za lepszą, jednak tylko w tym sensie, że była najlepszą 
możliwą do uzyskania społecznością, nigdy zaś absolutnie najlepszą. Nad wi-
doczną społecznością wierzących istniał Kościół niewidzialny i wieczny, będący 
prawdziwą komunią świętych (predestynowanych). W porównaniu z nim, Koś-
ciół widzialny był res carnalis ograniczoną w granicach czasu i przestrzeni. Cho-
ciaż idealne społeczeństwo nie mogło w pełni być zorganizowane przez ludzi na 
ziemi, nie pozostawało całkowicie poza zasięgiem ludzkich możliwości178.

Choć nie wszystkie poglądy Kalwina mogłyby dziś spotkać się z aprobatą, to 
jednak jego podstawowe idee, wynikające z założenia o wszechobecności grze-
chu, takie jak idea ograniczonego rządu kontrolowanego przez wybieralnych 
magistratów czy pasja dla sprawiedliwości, pozostają kluczowe dla współczes-
nego systemu wartości politycznych.

3. Reformacja a doktryna prawa natury

Rozróżnienie pomiędzy prawem bożym objawionym w Biblii, stanowiącym 
podstawę życia religijnego, a prawem bożym w postaci prawa natury, odnoszą-
cym się do życia doczesnego, w tym politycznego, było istotnym posunięciem te-
oretycznym Kalwina. Silnie obecny w myśli protestanckiej dogmat grzechu pier-
worodnego kształtował tezę, że łaska boża nie uzupełnia już natury, jak zakładał 
dotychczas tomizm, ale że stała się jej przeciwieństwem. Rozdział łaski i natury 
posłużył do rozwoju koncepcji rozdziału Kościoła od państwa i zapoczątkował 
kształtowanie się, charakterystycznej dla nowoczesności, sfery świeckiej.

A. Koncepcja prawa natury Tomasza z Akwinu

Epokowy zwrot w tradycji chrześcijańskiej dokonał się za sprawą filozofa i te-
ologa Tomasza z Akwinu (1225–1274), który podzielił poznanie na naturalne 
(racjonalne, filozoficzne) i oparte na Objawieniu, przyjęte na drodze wiary (te-
ologia). Akcentując autonomię rozumu i przypisując mu zdolność samodziel-
nego poznania prawdy, wskazał na istotną rolę filozofii w teologii. Wytyczył 
drogi poznania rozumowego (naturalnego), którymi doszedł do stwierdzenia 
konieczności istnienia Boga jako ostatecznego źródła istnienia wszystkich 

178 � Ibidem, s. 172. 



152

Reformacja: rozpad religijno-politycznej struktury...

bytów niekoniecznych (przyczyna sprawcza), Najwyższego Dobra, będącego 
racją stworzenia świata i celem-kresem, do którego zmierza wszystko (przy-
czyna celowa) oraz podstawy inteligibilności (racjonalności) rzeczy (przyczy-
na wzorcza). 

Czasy poprzedzające działalność Tomasza z Akwinu charakteryzowały się 
dominacją tendencji nazwanej współcześnie augustynizmem politycznym, 
cechującej się włączeniem elementów nadprzyrodzonych w porządek natu-
ry, „pochłonięciem” intelektu przez wiarę. Augustynizm polityczny  stanowił 
podstawę dla teoretyków średniowiecznych usługujących wykazać, że władza 
świecka winna być podporządkowana nadprzyrodzonej władzy Kościoła.

Tomasz z Akwinu w swej teorii prawa natury pozostał wierny głównym 
założeniom augustynizmu politycznego. W jego przekonaniu to, co nadprzy-
rodzone ulepszało to, co naturalne, jednak nie zmieniało go i nie niweczyło. 
Prawo natury, odczytywane przez ludzki umysł (poprzez poznanie naturalne), 
wsparte zostało czynnikiem nadprzyrodzonym w postaci Objawienia, umożli-
wiającego poznanie nieobarczone błędem, poprzez udoskonalającą zrozumienie 
cnotę wiary oraz poprzez łaskę bożą, pomagającą człowiekowi pozostawać przy 
dobrej woli. Celem Objawienia, w postaci Prawa i Ewangelii, nie było zastąpienie 
rozumu, lecz jego wsparcie. Według Akwinaty grzech pierworodny nie zniszczył 
ludzkiej natury, w tym jej racjonalności, lecz jedynie zranił ją i osłabił. Poznanie 
i przestrzeganie prawa natury nie było zatem niemożliwe, choć stało się trud-
niejsze. Stąd wsparcie ze strony Boga w postaci Objawienia179.  

Koncepcja prawa natury Tomasza opierała się na rozumieniu Boga i jego 
relacji w stosunku do stworzenia, z wykorzystaniem teleologicznego eudajmo-
nizmu Arystotelesa. Akwinata określał prawo jako normę ludzkiego postę-
powania, wyznaczaną przez rozum. Rozróżniał cztery rodzaje prawa: prawo 
wieczne (lex aeterna), tożsame z mądrością Boga, będące podstawą funkcjono-
wania wszechświata; prawo boże, objawione w postaci Słowa Bożego, potrzeb-
ne ludziom na drodze do celu nadprzyrodzonego, którego ludzki rozum sam 
nie jest w stanie do końca odkryć; prawo natury (lex naturalis), będące party-
cypacją prawa wiecznego w naturze, poznawalną przez rozum (prawo boże 
i prawo natury jako formy prawa wiecznego) oraz prawo ludzkie (lex huma-
na), tworzone przez ludzi dla realizacji prawa natury. Prawo stanowione było 

179 � J. Hervada, Historia prawa…, s. 97–99.



153

3. Reformacja a doktryna prawa natury

bowiem autentycznym prawem tylko w takim stopniu, w jakim zakorzenione 
pozostawało w prawie natury180.  

Najważniejsze z praw, prawo wieczne, istniało w Bogu i tak jak On pozo-
stawało poza czasem, stanowiło zamysł Boga, określający miejsce i cele po-
szczególnych rzeczy. Wszystko podlegające bożej opatrzności było normowane 
i mierzone przez prawo wieczne. Stworzenia nierozumne uczestniczyły w pra-
wie wiecznym instynktownie, ludzie zaś za pomocą rozumu. Stąd w ludziach 
istniała skłonność do należytego działania i celu. W ich przypadku, jako stwo-
rzeń rozumnych, można było mówić o udziałowym istnieniu prawa wiecznego 
(prawo to bowiem rzecz rozumu); „I właśnie to udziałowo istniejące w stworze-
niu rozumnym prawo wieczne zwie się prawem naturalnym”181 – pisał. „Prawo 
naturalne – stwierdzał w innym miejscu – nie jest niczym innym, jak światłem 
poznania złożonym w nas przez Boga; przez nie poznajemy, co należy czynić, 
a czego należy unikać”182.

Prawo natury, „światło rozumu naturalnego”, stanowiło system norm, bę-
dących podstawą porządku świata i kontekstem ludzkiego działania. Ponie-
waż było to prawo, a zatem norma rozumu, a rozum poruszał wolę, stąd prawo 
natury pozostawało w koncepcji Tomasza silnie skorelowane z ludzka wolą. 
Innym charakterystycznym dla tomaszowego systemu prawa elementem było 
akcentowanie aktywnej roli rozumu. Pisał: 

[…] Konieczne jest żeby rozum ludzki, opierając się na nakazach prawa natu-
ralnego, jakby na jakichś ogólnych i nieudowadnianych zasadach, wydawał, 
w charakterze wniosków, jakieś bardziej partykularne rozporządzenia po-
rządkujące niektóre [sprawy międzyludzkie]. I te właśnie partykularne roz-
porządzenia, wypracowane ludzkim rozumem, zwiemy prawem ludzkim183. 

Człowiek, uważał Akwinata, dysponuje znajomością prawa wiecznego 
w postaci zasad bardzo ogólnych, nie zna szczegółowych wytycznych, zawar-

180 � D. Drapiewski, Prawo naturalne w ujęciu św. Tomasza z Akwinu, „Perspectiva. 
Legnickie Studia Teologiczno-Historyczne” 2005, R. IV, nr 2, s. 20–21.

181  �Tomasz z  Akwinu, Suma teologiczna [fragmenty], [w:] Historia idei politycz-
nych…, s. 186. 

182 � Cyt. za: D. Drapiewski, Prawo naturalne..., s. 19.
183  �Tomasz z Akwinu, Suma teologiczna..., s. 186–187. 



154

Reformacja: rozpad religijno-politycznej struktury...

tych w tym prawie, a dotyczących poszczególnych spraw, stąd pole dla aktywnej 
roli rozumu i wyciąganych przezeń wniosków. Rozum sam z siebie nie jest nor-
mą rzeczy, dysponuje jednak wrodzonymi ogólnymi normami tego, co czło-
wiek czynić powinien184. 

Poprzez rozum człowiek odkrywał sens prawa natury, cel leżący w naturze 
wszystkich stworzeń, czyli samozachowanie. Pomocna przy tym okazywała 
się wolność, pozwalająca na wybór tego, co według rozumu jest najlepsze. Na-
turalna skłonność ludzi do osiągania właściwych im celów za pomocą rozumu 
i wolnej woli była, według Tomasza, prawem natury. Inaczej mówiąc, prawo 
natury było ludzką partycypacją w prawie wiecznym za pośrednictwem ro-
zumu i wolnej woli, służących odkrywaniu dobra i zła. Grzech pierworodny 
osłabił wprawdzie zdolności rozumu i wolnej woli, ale ich nie zniszczył (była 
to podstawowa różnica w podejściu do ludzkiej kondycji pomiędzy Tomaszem 
a teologami protestanckimi, uważającymi upadek Adama za źródło zupełnej 
destrukcji człowieka jako stworzenia bożego, zerwania jego pierwotnej więzi 
z Bogiem).   

Tomistyczne ujęcie prawa natury zakorzenione zostało w podstawowej 
wiedzy o wszechświecie jako bycie stworzonym przez Boga i pozostającym 
pod jego ochroną oraz w wiedzy na temat prawa. Według Tomasza prawo na-
tury stanowiło legitymację ludzkich zachowań i prawa jako zakorzenionych 
w czymś bardziej uniwersalnym niż zgoda powszechna czy dekrety legisla-
torów.

Zasługą Akwinaty było kompleksowe opracowanie teorii prawa naturalne-
go. Rozproszonym we wcześniejszych epokach rozważaniom nadał on postać 
harmonijnej konstrukcji185, w której społeczność jest rozumiana jako wspól-
nota celu mającego postać dobra wspólnego. Akwinowska koncepcja princi-
pium unitas istniejące w społeczeństwie skonfliktowane siły ukierunkowywać 
miała ku wspólnemu celowi zachowania wspólnoty, regulowanej przez prawo 
natury i kościelne, oba pochodzące z jednego, boskiego źródła w postaci pra-
wa wiecznego. W tym systemie, odzwierciedlającym średniowieczny teocen-
tryzm, istniał nierozerwalny związek instytucji politycznych i chrześcijańskiej 

184 � Ibidem, s. 187. 
185 � J. Hervada, Historia prawa…, s. 97–113; Thomistic Philosophy Page. St. Thomas 

Aquinas on the Natural Law, http://www.aquinasonline.com/Topics/natlaw.
html [data dostępu: 9.07.2013]. 



155

3. Reformacja a doktryna prawa natury

moralności. Wynikał on z faktu, że prawo natury i prawo boże stanowiły formy 
prawa wiecznego, co w konsekwencji prowadziło do powiązania celów polityki, 
uważanej za naturalną skłonność ludzi, z celami chrześcijaństwa reprezento-
wanego przez Kościół. W swym systemie filozoficzno-teologicznym Tomasz 
godził naturę i wiarę poprzez kombinację Arystotelesowskiej idei rozumu 
i neoplatońskiego mistycyzmu. 

Zgodnie z reprezentowanym przez niego realizmem metafizycznym, za-
kładającym obiektywne istnienie rzeczy, niezależnie od tego, czy są one przez 
człowieka pomyślane i poznane, prawo natury, wyrażone w nim wymagania 
dobra i sprawiedliwości, stanowiły obiektywne prawo bytu ludzkiego. W kon-
sekwencji moralność nie była wynikiem działania sumienia, lecz polegała na 
zgodności z obiektywnym porządkiem186, stanowiła kwestię nie tylko racjo-
nalnego poznania, ale również woli człowieka, który mógł otworzyć się lub 
zamknąć na prawdę, w tym również prawdę moralną w postaci prawa natu-
ry187. 

Stanowisko Tomasza miało charakter intelektualistyczny, zakładało racjo-
nalność struktury bytu i możliwość jej rozumowego pojmowania. Za główną 
władzę człowieka uznany został rozum jako źródło prawdziwego poznania, 
wpływ pozostałych zdolności duszy na proces poznawczy traktowany był 
jako powodujący zakłócenia. W intelektualizmie antropologicznym rozum 
stanowił władzę panującą nad życiem, której podporządkowane zostały wola 
i uczucia, a skutkiem tego każde ludzkie działanie i zachowanie. Moralność 
sprowadzona została do działania zgodnego z rozumem188. Intelektualizm 
antropologiczny stanowił przeciwieństwo woluntaryzmu, w którym jako 
pierwsza i najwyższa władza człowieka traktowana była wola. Rozum po-
zostawał na jej usługach; dzięki jego czynnościom, czyli poznaniu, możliwe 
stawało się jej działanie. Rola woli polegała na opowiedzeniu się za dobrem 
lub przeciwko niemu. Dobro i zło uznane zostały za nie mające podstawy 
racjonalnej, lecz woluntarystyczną, za konsekwencję woli Boga, który pozwo-
lił na upadek pierwszych rodziców, nie znajdującej rzeczywistej podstawy 
w naturze ludzkiej. Woluntaryzm przeczył obiektywnemu istnieniu w rze-
czach i w samym człowieku podstawowego porządku moralnego, negował 

186 � J. Hervada, Historia prawa…, s. 100.
187 � Ibidem, s. 101–102.
188 � Ibidem, s. 115–116.



156

Reformacja: rozpad religijno-politycznej struktury...

zatem istnienie prawa natury, albo uważał je za wyłączną wolę Boga, zgodnie 
z przekonaniem o nieistnieniu jakiejkolwiek innej konieczności poza wolą 
boską. W ten sposób mogło dojść do zatarcia różnicy pomiędzy prawem na-
tury a prawem boskim (Objawienie)189.

Za prekursora woluntaryzmu uznawany jest Jan Duns Szkot (1270–1308), 
który twierdził, że podstawowe prawa słusznego działania ustanowione zosta-
ły nie przez rozum Boga, lecz przez jego wolę, dlatego nie muszą one wyra-
żać racjonalnej konieczności. Bóg ustanowił je nie dlatego, że były dobre, lecz 
stały się dobre z racji, iż stanowiły emanację woli Boga. Duns Szkot uznawał 
jednak pewne ograniczenie tej zasady. Jeśli Bóg był samym Dobrem, musiał 
kochać samego siebie, a przez to stać się obiektem miłości, z czego wynika-
ła najwyższa z praktycznych zasad – miłość do Boga. Prawo natury zostało 
w ten sposób sprawdzone do tego, co scholastyka nazywała prawem pierwszej 
tablicy. Ściślej mówiąc prawem natury były jedynie dwa pierwsze przykazania 
Dekalogu. Dobro pozostałych przykazań wynikało z faktu ustanowienia ich 
przez Boga, poza nakazem miłości bowiem żadne prawo nie mogło być dobre, 
o ile nie zostało przyjęte przez Boga. Przykazaniom drugiej tablicy brakowało 
zatem wewnętrznej konieczności. Nie były one jednak arbitralne, odpowiadały 
boskiemu przykazaniu miłości. Ponieważ Bóg jako wola miłująca pragnął, by 
ludzie miłowali się wzajemnie, dlatego przykazania drugiej tablicy odpowia-
dały pierwszej zasadzie i w tym sensie stanowiły prawo natury w szerokim zna-
czeniu190. Woluntarystyczne stanowisko podzielali reformatorzy protestanccy 
Marcin Luter i Jan Kalwin. 

Schizma protestancka, jak każde wielkie zjawisko kulturowe, zakorzeniona 
pozostawała we wcześniejszych systemach myślenia, szczególnie w wolunta-
ryzmie Dunsa Szkota i jego kontynuatora Williama Ockhama (1285–1347), 
który inspirował myśl luterańską, a za jej pośrednictwem również myśl Kal-
wina i innych reformatorów. Reformacja spotęgowała jednak tę prawidłowość. 
W historii Europy była wydarzeniem przełamującym ciągłość epoki, z której 
wyrosła. Rozważając dogłębnie kwestię kondycji ludzkiej protestantyzm nie 
mógł pominąć idei prawa natury.

189 � Ibidem, s. 116.
190 � Ibidem, s. 120–121.



157

3. Reformacja a doktryna prawa natury

B. Prawo natury w ujęciu Jana Kaliwna191

191 � Tradycja prawa natury, wywodząca swą biblijną inspirację z Pawłowego Listu do 
Rzymian (2:14–15), była starannie rozwijana przez myślicieli scholastycznych, 
w tym przez Tomasza z Akwinu. Tradycja ta w myśli chrześcijańskiej była i jest 
kojarzona przede wszystkim z katolicyzmem. Zwykle uważa się, że protestanci 
reformowani odrzucili tradycję prawa naturalnego ze względu na skażoną grze-
chem ludzką racjonalność i związaną z tym nieufność wobec jej wyroków, ale 
również dlatego, że traktowali ją jako typowo rzymskokatolicką. Nie bez zna-
czenia była istotna rola w  procesie zbawienia, jaką prawu naturalnemu przy-
znawała teologia katolicka, choć nigdy nie twierdziła ona, że prawo naturalne 
jest do zbawienia wystarczające. Nieuzasadnione dostatecznie przypisywanie 
czołowym reformatorom protestanckim nieufności wobec idei prawa natury 
utrwalone zostało w  dwudziestowiecznej refleksji nad dorobkiem protestan-
tyzmu reformowanego, głównie – choć nie jedynie – za sprawą Karla Bartha 
(1886–1968), szwajcarskiego teologa reformowanego, uznawanego za najwybit-
niejszego w wieku XX, a nawet od czasów Kalwina, znanego z negatywnego sto-
sunku do prawa naturalnego. Ożywiona dyskusja w tej kwestii rozpoczęła się 
po opublikowaniu przez Bartha Kirchlichen Dogmatik (1932). W odpowiedzi na 
zawarte tam stwierdzenia, inny znany teolog szwajcarski, Emil Brunner (1889–
1966) ogłosił Natur und Gnade: Zum Gespräch mit Karl Barth (1934), w której 
dowodził zasadności uznania „teologia naturalis”. Brunner, podobnie jak Barth, 
reprezentował nurt teologii objawienia. Wiara chrześcijańska, utrzymywał, wy-
nika ze spotkania Boga z ludźmi, tak jak zostało to objawione w Biblii. Brunner 
pozostawiał jednak miejsce dla ludzkiej świadomości w procesie poznania Boga, 
czynił zatem założenie, że źródłem wiary jest łaska Boga, ale również naturalna 
ludzka świadomość. W Natur und Gnade dowodził, że człowiek rodzi się z obra-
zem Boga, utrwalonym od czasu stworzenia i nigdy w zupełności nie zatartym. 
Odmówił uznania, proponowanego przez Bartha, radykalnego rozdziału łaski 
i ludzkiej świadomości, niezdolnej samej z siebie do poznania Boga. W systemie 
Brunnera znalazło się miejsce dla teologii naturalnej, co doprowadziło go do 
sporu z Barthem. Ten ostatni, o ile do tej pory zajmował krytyczne, choć wywa-
żone, stanowisko w kwestii teologii naturalnej/prawa naturalnego, to polemika 
z Brunnerem uczyniła go zagorzałym przeciwnikiem każdej formy teologii na-
turalnej/prawa naturalnego. Siłą napędową jego krytyki była katolicka doktry-
na analogii bytu (analogia entis), ziemskiego poznania Boga poprzez analogię. 
Analogia była pierwotnie greckim terminem matematycznym, oznaczającym 
proporcję, który zapożyczony został przez filozofów do oznaczenia relacji mię-
dzy pojęciami rzeczy, będącymi częściowo tożsamymi, a  częściowo różnymi. 
Słowo nabrało szczególnego znaczenia w koncepcji analogii bytu. Barth odrzu-
cał analogia entis jako „wynalazek Antychrysta”, w kwestii Objawienia, uważał, 
że możliwa jest tylko analogia fidei. Opierał się na pojęciu Boga zbliżonym do 
koncepcji Sørena Kierkegaarda traktującej Boga jako kogoś „zupełnie innego” 



158

Reformacja: rozpad religijno-politycznej struktury...

niż człowiek, całkowicie transcendentnego. Autor Bojaźni i drżenia opierał swe 
rozważania na założeniu, że między człowiekiem a Bogiem istnieje nieskończo-
na przepaść ontyczna i  moralna, której konsekwencją jest całkowita niemoż-
ność zrozumienia tego, kim jest Bóg i konieczność rezygnacji z pozytywnych 
danych rozumu. Analogia fidei oznaczała dla Bartha, że człowiek dysponuje 
„teologicznym językiem”, w którym sens słowom nadaje Bóg, nie człowiek. Nie 
do przyjęcia było zatem, by reprezentowana przez analogia entis filozofia miała 
interpretować Słowo Boże. Z  kolei w  przekonaniu Emila Brunnera całkowite 
odrzucenie analogia entis, dostarczającej podstaw do relacji między chrześci-
jaństwem a teologią pogańską, prowadziło do skrajnego nominalizmu, w któ-
rym ludzkie słowa wzięte z boskich znaczeń były czysto arbitralne i w żaden 
sposób nie odzwierciedlały rzeczywistości istniejącej już w środku stworzenia. 
W prowadzonej debacie obaj teologowie włożyli wiele wysiłku, by udowodnić, 
że ich rozumowanie bardziej odpowiada nauce Biblii, reformowanej konfesji 
oraz XVI- i  XVII-wiecznym reformatorom. W  broszurze Natur und Gnade 
Brunner wystąpił z obroną, jak to określił, chrześcijańskiej teologii naturalnej. 
Jego intencją było dowiedzenie, że imago Dei nie uległo zupełnej dezintegracji 
w wyniku grzechu pierworodnego. Pozostałości wyobrażenia Boga były ciągle 
dostrzegalne i stanowiły punkt kontaktowy dla Ewangelii. Na poparcie swego 
stanowiska w  sensie historycznym i  teologicznym Brunner odwoływał się do 
Kalwina. Odpowiedź Bartha, zawarta w broszurze Nein! Antwort an Emil Brun-
ner, była zdecydowana, potraktowała stanowisko Brunnera jako antybiblijne, 
tomistyczno-katolickie i  antyreformacyjne. Odwoływała się do Kalwina, dla 
którego dojście do poznania Boga było możliwe tylko przez Chrystusa, a jedyną 
drogą ku temu była Biblia. W serii wykładów wygłoszonych w latach 1937–1938 
i opublikowanych następnie pod tytułem The Knowledge of God and the Ser-
vice of God According to the Teaching of the Reformation, Barth dowodził, że 
reformacja i  nauczanie jej Kościołów stało w  opozycji do teologii naturalnej. 
Przyznawał, że reformatorzy, w  tym Kalwin, okazjonalnie odwoływali się do 
owej teologii, czynili to jednak warunkowo i ostrożnie, co nie zmieniało fun-
damentalnego reformacyjnego przekonania, że Luter i Kalwin pragnęli widzieć 
Kościół i  ludzkie zbawienie jako ufundowane wyłącznie na Słowie Boga i  na 
objawieniu Boga w  Jezusie Chrystusie. Naturalna wiedza upadłego człowieka 
o Bogu jest niczym innym niż idolatrią i przesądem. Werdykt historii, mierzony 
wyłącznie siłą wpływu na następne generacje teologów, okazał się korzystny dla 
Bartha. Dwudziestowieczna teologia reformowana zdominowana została przez 
Barthianizm, co oznaczało potraktowanie objawienia jako łaski i łaski jako ob-
jawienia, odrzucenie znaczenia teologii naturalnej/prawa naturalnego w proce-
sie poznania Boga oraz jako istotnego elementu w myśli Kalwina i innych refor-
matorów (S. J. Grabill, Rediscovering the Natural Law in Reformed Theological 
Ethics, Eerdmans Publishing, Grand Rapids 2006, s. 21–39). 



159

3. Reformacja a doktryna prawa natury

Ożywienie nauki o prawie natury nastąpiło w pierwszym trzydziestoleciu 
XVI wieku dzięki tzw. drugiej scholastyce, do której zaliczała się hiszpańska 
szkoła prawa natury. Po niej, począwszy od Grocjusza, tworzona była nowo-
żytna szkoła prawa natury, którą trudno byłoby zrozumieć bez ideowego do-
świadczenia reformacji, bez swoistej rewolucji teologicznej, jaka się wówczas 
dokonała. 

Marcin Luter, podzielając stanowisko woluntarystyczne, przypisywał Bogu 
wolę niepodlegającą żadnej mierze i zarazem nie uznawał istnienia wolności 
woli ludzkiej. Tę ostatnią traktował jako w zupełności zniewoloną przez grzech. 
W jego nauczaniu natura człowieka za sprawą grzechu pierwszych rodziców 
uległa nie zranieniu, jak chciał Tomasz, lecz zupełnemu zepsuciu. Wobec ze-
psucia ludzkiego rozumu i woli nie sposób było mówić o prawdzie ludzkiego 
poznania i wolności działań ludzkich. Rozum, bezradny w kwestii poznania 
prawdy, uznany został za ślepy i pozbawiony wiedzy, nie mogący wskazywać 
woli rzeczy prawych, przez co człowiek nie był w stanie czynić dobra. Rozum 
tkwił w błędzie, stąd i wola była zepsuta. Z tego głębokiego pesymizmu an-
tropologicznego wynikała teza o wierze jako jedynej zasadzie zbawienia oraz 
o bezwartościowości ludzkich uczynków192. W tak ujętym porządku zbawie-
nia prawo, w tym również prawo natury, wydawało się zbędne, porządek łaski 
i wiary nie potrzebował go. Analogicznie porządek prawa, w tym prawa natury, 
rozważany był jako nieodnoszący się do kwestii zbawienia, a wyłącznie do do-
czesności. Stanowisko takie pozostawało w związku z teorią dwóch królestw, 
opartą na zerwaniu jedności pomiędzy światem naturalnym i nadnaturalnym. 
Cel królestwa duchowego, jakim było zbawienie poprzez wiarę, w żaden sposób 
nie łączył się z celem królestwa ziemskiego – naturalnym życiem człowieka. 
Związek między tymi dwoma światami nie istniał. W królestwie duchowym 

	 W kwestii stosunku teologii reformowanej do idei prawa natury na uwagę za-
sługuje wspomniana praca Stephena Johna Grabilla Rediscovering the Natu-
ral Law… Autor stwierdza wprost, że Barth i jego zwolennicy sprzeciwili się 
własnej tradycji reformowanej, osłabiając poważnie wpływ teorii prawa natu-
ralnego na reformowane, ortodoksyjne kręgi intelektualistów protestanckich. 
Według Grabilla negatywny wymiar wpływu Bartha polegał na tym, że sprzy-
jał on błędnej interpretacji historii reformacji, w której lex naturalis miało zna-
czenie znacznie większe zarówno dla wczesnych, jak i późnych reformatorów 
niż skłonny był przyznać Barth i inni teologowie.  

192 � J. Hervada, Historia prawa…, s. 130. 



160

Reformacja: rozpad religijno-politycznej struktury...

rządziło Słowo Boże, w doczesnym – przede wszystkim miecz księcia, choć 
znaczenie mały tu też prawo naturalne i stanowione. Zgodnie z teorią Lutra 
prawo natury dotyczyło wyłącznie płaszczyzny profanum193.  

Luter nie rozwinął zagadnienia prawa natury. W O niewolnej woli (De servo 
arbitrio) wydawał się przeczyć jego istnieniu, podczas gdy w innych miejscach 
mówił o powszechnym i naturalnym prawie, które winno być przestrzega-
ne przez „pogan, Żydów i Turków”, o złotej regule wpisanej w duszę każdego 
człowieka. Najistotniejsze jest jednak to, że prawo natury w ujęciu Lutra po-
zostawało bez znaczenia w kwestii zbawienia (dotyczyło wyłącznie porządku 
doczesnego), nie znajdywało obiektywnej podstawy w teologicznym porządku 
ludzkiego bytu, lecz w subiektywnym uzasadnieniu jako głos sumienia. Na-
cisk położony na sumienie pogłębiony został w teologii Kalwina i miał istotny 
wpływ na rozwój nowożytnej, czyli świeckiej, teorii prawa natury194.   

Jan Kalwin, obok myślicieli protestanckich, takich jak Christopher Good-
man, John Knox, Phillipe Du Plessis Mornay czy Samuel Rutherford, wniósł 
istotny wkład w rozwój nowożytnej nauki o prawie natury, choć nigdy nie za-
mierzał stworzyć systematycznej doktryny prawa natury. Jego rozważania na 
ten temat wplecione zostały w dyskusję dotyczącą innych kwestii. 

Generalnie Kalwin podzielał głównie założenia doktryny luterańskiej w od-
niesieniu do prawa natury. Również dla niego punktem wyjścia był pesymizm 
antropologiczny. Z grzechu pierworodnego, uważał, wynikało zepsucie natu-
ralnych darów rozumu i woli. Rozum zatracił naturalne dary w postaci światła 
wiary i sprawiedliwości, wystarczające do osiągnięcia życia wiecznego, został 
osłabiony i zepsuty tak dalece, że przypomina „bezkształtną ruinę”195. 

Podobnie jak Luter wyróżniał trzy typy prawa: prawo boże, dane bezpo-
średnio od Boga w Objawieniu, prawo natury, dostępne człowiekowi rozu-
mowo, oraz prawo stanowione w ramach państwa. Świadomie nie odniósł się 
do prawa wiecznego. Prawo boże w ujęciu Kalwina jest wieczne, niezmienne 
i absolutne, stanowi obiektywną normę, wedle której  sądzi się ludzkie czy-
ny, objawioną w postaci Dekalogu i rozwiniętą w Piśmie Świętym. Prawo to, 
ukazując sprawiedliwość Boga i uświadamiając człowiekowi jego własną 

193 � Ibidem, s. 131.
194 � Ibidem.
195 � J. Calvin, Institutes…, Book II, Ch. 2:12.



161

3. Reformacja a doktryna prawa natury

niesprawiedliwość196, stanowiło rodzaj lustra, odzwierciedlającego ludzką 
nieudolność w kwestii dobra oraz, będącą tego następstwem, niesprawiedli-
wość. Ludzie, niezdolni do podążania za sprawiedliwością – pisał – pogrążali 
się w błocie niesprawiedliwości197. Swoista użyteczność prawa bożego polegała 
więc na uświadomieniu człowiekowi jego deprawacji, jednak mocy, umożli-
wiającej podążanie ku dobru, którego człowiek nie mógł podjąć sam z siebie, 
mogła dostarczyć tylko łaska boża198. W stosunku do ludzi pozbawionych łaski 
bożej, których ich własna grzeszność nie poruszała i nie przyczyniała się do de-
konstrukcji ich fałszywego, opartego na pysze, samopostrzegania, prawo boże 
odgrywało rolę dyscyplinującą. Przymuszało ich do prawego postępowania. 
W tym kontekście – uważał reformator – prawo to stanowiło źródło wymu-
szonej sprawiedliwości, niezbędnej dla dobra społeczeństwa199. Ludziom zdol-
nym do posłuszeństwa Bogu prawo boże umożliwiało pełniejsze zgłębianie 
woli bożej, którą pragnęli wypełniać200. Kalwin dzielił prawo boże na doraźne 
i wieczne. Pierwszy rodzaj stanowiły przepisy rytualne oraz większość prze-
pisów ekonomicznych i społecznych Starego Testamentu, uznanych za nieak-
tualne w związku ze zniesieniem ich przez ofiarę Chrystusa. Kodeks prawny 
biblijnego Izraela pozostawał jednak aktualny i pouczający, uważał Kalwin, 
jako przykład miłych Bogu rozwiązań politycznych i społecznych. Stanowił 
wzorzec, którym należało się inspirować, ale jego wierne kopiowanie, wobec 
zmiany czasów i okoliczności, nie było już konieczne. Inaczej natomiast rzecz 
miała się w przypadku Kościoła; opisany w Biblii Kościół z czasów apostołów 
był przez reformatora traktowany jako wzór Kościoła prawdziwego, do którego 
należało powrócić201.  

Według Kalwina prawo natury stanowiło odbicie prawa bożego i istniało 
przed upadkiem pierwszego człowieka. Bóg stworzył Adama ze zdolnością 
rozumienia i przestrzegania prawa natury, a zatem ze znajomością i odpowie-

196 � Ibidem, Book II, Ch. 7:6. 
197 � Ibidem, Book II, Ch. 7:7. 
198 � Ibidem, Book II, Ch. 7:9.
199 � Ibidem, Book II, Ch. 7:10–11. 
200 � Ibidem, Book II, Ch. 7:12. 
201 � D. B. Forrester, Marcin Luter 1483–1546, Jan Kalwin 1509–1564, [w:] Historia 

filozofii politycznej, red. L. Strauss, J. Cropsey, red. polska P. Nowak, M. Wiś-
niewski, Warszawa 2010, s. 347–348.



162

Reformacja: rozpad religijno-politycznej struktury...

dzialnością z niego wynikającą. Grzech pierworodny zaciemnił ludzkie pojmo-
wanie prawa natury, choć człowiek pozostał zobowiązany do jego przestrzega-
nia. Inaczej mówiąc, kiedy Adam zgrzeszył, zatracił zdolność poszanowania 
prawa natury, ale nie oznaczało to, że został z takiego obowiązku zwolniony. 
Potomkowie Adama odziedziczyli jego deprawację, jak i zobowiązanie wobec 
prawa natury. Z powodu zepsucia ludzie nieustannie podejmowali próby re-
wizji i przekształcania prawa natury w celu dostosowania go do swojej upadłej 
woli. Zaciemnione przez grzech rozumienie prawa natury było przyczyną ob-
jawienia go w postaci prawa bożego, korygującego niewłaściwe wysiłki natury 
ludzkiej. Ponieważ deprawacja zakłóciła ludzkie posłuszeństwo jako takie za-
równo wobec prawa natury, jak i prawa bożego, stąd uzasadnienie Kalwina dla 
stosowania prawa stanowionego przez rząd świecki i jego rola jako czynnika 
zabezpieczającego przed skutkami ludzkiego upadku202. 

W Nauce religii chrześcijańskiej zaledwie kilkakrotnie znajdziemy bezpo-
średnie odwołanie do pojęcia prawa natury. Kalwin określał prawo natury 
(lex naturae, natura dictat) jako prawo moralne203, jako naturalny porządek 
(naturae ordo) i światło natury, choć całościowego systemu prawa natury nie 
opracował. Uważał, że wskutek grzechu ludzki rozum nie jest w stanie poznać 
całego dobra, a prawo natury jest światłem sięgającym jedynie na tyle daleko, by 
człowiek mógł zostać rozliczony za swe czyny. Prawo natury sprawiało zatem, 
że człowiek nie mógł czuć się zwolniony z odpowiedzialności. „Celem prawa 
natury – pisał Kalwin – jest […] osąd sumienia rozróżniający pomiędzy tym co 
sprawiedliwe i niesprawiedliwe na tyle dostatecznie, by przez uświadomienie 
ludziom ich własnego statusu, pozbawić ich pretekstu niewiedzy”204. 

W przekonaniu Kalwina dowodem na istnienie Boga jako stwórcy był po-
rządek natury205. Świat natury stanowił inny rodzaj prawdy o Bogu, a prawo 
natury – inną formę Objawienia. Odkrywanie prawa natury, naturalnej wiedzy 

202 � L. S. Koetsier, Natural Law and Calvinist Political Theory, Trafford Publishing, 
Bloomington, Indiana 2004, s. 66.

203 � D. B. Forrester, Marcin Luter..., s. 349–350. „Prawo moralne – pisał – […] jest 
prawdziwą i  wieczną zasadą sprawiedliwości, nakazaną ludziom wszystkich 
narodów i czasów, pragnących kształtować swoje życie zgodnie z wolą Boga. 
Jego wieczną i niezmienną wolą jest, abyśmy oddawali mu cześć i wzajemnie 
się miłowali” (J. Calvin, Institutes…, Book IV, Ch. 20:15). 

204 � J. Calvin, Institutes…, Book II, Ch. 2:22.
205 � Ibidem, Book I, Ch. 14:20.



163

3. Reformacja a doktryna prawa natury

o prawie moralnym, dokonywało się wysiłkiem nie tylko rozumu, ale i sumie-
nia. Światło natury jako niepisany kod odbierało głównie sumienie w postaci 
przeczuć i poruszeń. „Jest oczywiste – pisał – że prawo Boga, które nazywamy 
moralnym, jest niczym innym niż świadectwem sumienia i prawa natural-
nego, które Bóg wyrył w umysłach ludzi […]”206. Stąd znajomość uczynków 
sprawiedliwości (the works of righteousness) istniała również wśród pogan, któ-
rzy, nie znając prawa bożego, postępowali tak, jakby je znali. Sprawiedliwość, 
stwierdzał Kalwin, pozostawała wyryta w ich sercach207. Bóg wyposażył ludz-
ką duszę w rodzaj intelektu, pozwalającego odróżnić dobro od zła, „[…] rozum 
idzie przed nią ze swą lampą”208 – dodawał. 

Kalwin kontynuował Lutrowy wątek teorii dwóch królestw, którego konse-
kwencją był rozdział sfery duchowej i świeckiej209, co między innymi wyklu-
czało akceptację teokracji jako formy rządu. Traktował ją jako wyraz czczych 
wysiłków, zmierzających do ustanowienia na ziemi królestwa Chrystusowego, 
gardził radykałami pragnącymi obalić władze ziemskie i ustanowić panowa-
nie Boga na ziemi210. Rozwiązaniem optymalnym miał być rozdział Kościo-
ła i państwa, choć nie było to równoznaczne z separacją religii i państwa. Do 
zadań państwa nie należało ustanawianie religii czy ingerowanie w nią, lecz 
ochrona jej zewnętrznych form. Oddzielenie sfery religijnej i świeckiej skutko-
wało uczynieniem prawa natury podstawą rządu świeckiego211. 

Reformator uznawał adekwatność prawa natury w odniesieniu do polity-
ki, sprzeciwiał się adaptacji na jej potrzeby prawa Mojżeszowego, jak stało się 
to w przypadku anabaptystów. Uważał, że prawo Mojżeszowe było wyrazem 
szczególnej więzi Boga z narodem żydowskim, lecz z tej racji nie musiało być 
przysposabiane przez inne narody212. Idąc śladami Lutra pozostawał sceptycz-
ny co do roli prawa natury i tradycyjnej filozofii, jeśli chodzi o poznanie w dzie-
dzinie spraw duchowych, sceptycyzmu tego nie odnosił natomiast do spraw 
ziemskich, w szczególności politycznych. Wiedzę na temat tych ostatnich czer-

206 � Ibidem, Book IV, Ch. 20:16.
207 � Ibidem, Book II, Ch. 2:22.
208 � Ibidem, Book I, Ch. 15:8. 
209  Ibidem, Book IV, Ch. 20:1. 
210 � Ibidem, Book IV, Ch. 20:1–3.
211 � L. S. Koetsier, Natural Law..., s. 68.
212 � J. Calvin, Institutes…, Book IV, Ch. 20:16; Ch. 20:15.



164

Reformacja: rozpad religijno-politycznej struktury...

pał również ze świeckich dzieł klasycznych (Platon, Arystoteles, Cicero i inni). 
Według Kalwina w odniesieniu do porządku doczesnego człowiek zdradzał 
skłonność do życia w społeczeństwie, wydawał się mieć zapisane w umyśle 
pewne ogólne wzorce porządku obywatelskiego i uczciwości. Zatem gdy nie-
którzy z ludzi dopuszczali się rabunków i morderstw, inni postrzegali to jako 
niesprawiedliwość213. Idea sprawiedliwości miała charakter naturalny214. Stąd 
brała się ogólna zgoda zarówno społeczeństw, jak i jednostek na to, by przyjmo-
wać prawa oparte za zasadzie sprawiedliwości i im podlegać. Sprawiedliwość, 
wyrażana w miłości bliźniego, stanowić miała nienaruszalną zasadę prawa 
stanowionego w każdym miejscu i czasie215. U każdego człowieka istniało bo-
wiem naturalne poczucie sprawiedliwości i porządku politycznego, obywające 
się bez wskazówek uczonych prawodawców. Zdaniem Kalwina był to kluczowy 
dowód na to, że nikt nie został pozbawiony światła rozumu w stosunku do życia 
doczesnego216. Prawo natury istniało zatem, lecz nie było światłem pochodzą-
cym z dokonanego przez człowieka poznania, lecz darem Boga ukazującym 
człowiekowi Jego wolę217. 

W ujęciu Kalwina prawo natury, rozumiane jako moralne wskazówki dla 
chrześcijan, pozostawało w pozycji podrzędnej wobec prawa bożego, natomiast 
w odniesieniu do spraw ziemskich miało znaczenie priorytetowe. Pozwalało 
oprzeć funkcjonowanie oddzielonej od Kościoła społeczności politycznej, zło-
żonej z wyznawców różnych religii, na zasadach świeckich. Ponadto, wskazy-
wanie obok Biblii także innych źródeł wzbogacało argumentację polityczną 
i dawało większe szanse na jej dotarcie do, jak wierzył reformator, zepsutego 
grzechem ludzkiego umysłu218. 

Kalwin był zarówno kontynuatorem scholastycznej tradycji prawa na-
turalnego, jak i myślicielem wprowadzającym do niej elementy polemicz-
ne. Jak ujął to jeden z autorów, generalnie pozostawał w „klimacie myśli 
tomistycznej”219. Elementem odróżniającym refleksję reformatora od systemu 

213 � Ibidem, Book II, Ch. 2:13.
214 � Ibidem, Book IV, Ch. 20:16.
215 � Ibidem, Book IV, Ch. 20:15.
216 � Ibidem,  Book II, Ch. 2:13. 
217 � J. Hervada, Historia prawa…, s. 132. 
218 � G. A. Moots, The Protestant Roots..., s. 119. 
219 � S. J. Grabill, Rediscovering the Natural Law…, s. 92. 



165

3. Reformacja a doktryna prawa natury

teologiczno-filozoficznego Tomasza z Akwinu było podejście woluntarystycz-
ne, zaprzeczające obiektywnemu istnieniu, także w samym człowieku, pod-
stawowego porządku moralnego w postaci prawa natury. Dla Kalwina prawo 
natury było wyrazem woli Boga, zgodnie z jego teologicznym założeniem o nie-
istnieniu jakiejkolwiek innej konieczności poza wolą Stwórcy. Różnił się rów-
nież naciskiem położonym na sumienie, podczas gdy w intelektualistycznym 
podejściu Akwinaty wyeksponowane zostało znaczenie rozumu.

U Kalwina prawo natury to bardziej odczucie niż twierdzenie normatywne 
czy nakaz rozumu. To odczucie podpowiadające człowiekowi, co jest dobre, 
a co złe. Odczuwanie jako takie nie jest odrębną oceną dobra lub zła, lecz po-
ruszeniem sumienia, wystarczającym do odmowy usprawiedliwienia dla czy-
nionego przez człowieka zła, jednak niewystarczającym do ukierunkowania 
jego zachowań w sposób pozytywny. Tutaj niezastąpiona pozostawała łaska 
boża. U Kalwina prawo natury i sumienie wydają się tożsame, prawo natury 
ulega tym samym interioryzacji i subiektywizacji. Pełne skutki tego stanu rze-
czy dały się poznać nieco później w postaci subiektywizmu i relatywizmu220, 
charakterystycznych dla nowoczesnego rozumienia prawa natury. Sumienie, 
rzec można, to znak rozpoznawczy Kalwinowej refleksji na temat prawa natu-
ry. W jego ujęciu sumienie jest mediatorem pomiędzy człowiekiem a Bogiem, 
umożliwiającym człowiekowi poddanie swoich uczynków pod osąd sprawied-
liwości Boga. 

Istotna różnica pomiędzy Kalwinem a Tomaszem tkwiła również w samym 
rozumieniu prawa natury. Jak wiemy, Akwinata ujmował je jako partycypujące 
w każdej racjonalnej istocie prawo wieczne, z którego ludzie wywodzili właści-
we swej naturze skłonności do działań i celów. U Tomasza prawo natury odno-
siło się nie do naturalnych skłonności i tendencji człowieka, odzwierciedlanych 
przez jego rozum, ale do nakazów, ogłaszanych przez rozum, jako wynik jego 
refleksji (rozum był zdolnością poznającą prawo natury). Ta definicja prawa 
natury, pozwalająca rozumowi na autonomię w kwestiach moralnych, obca 
Kalwinowi, skutkowała niemożnością zdefiniowania sumienia jako mediato-
ra pomiędzy Bogiem a człowiekiem221. Rozbudowane zagadnienie sumienia 
pozwalało Kalwinowi dostosować naukę prawa natury do realiów reformacji, 
było w szczególności pomocne w przezwyciężeniu epistemologicznego prob-

220 � J. Hervada, Historia prawa…, s. 133.
221 � S. J. Grabill, Rediscovering the Natural Law..., s. 92.



166

Reformacja: rozpad religijno-politycznej struktury...

lemu, dotyczącego naturalnego objawienia. Niedoskonały rozum, niezdolny 
do pełnego odczytania naturalnego objawienia, wsparty został możliwościami 
sumienia, uświadamiającego ludziom ich niedoskonałość. Sumienie stanowi-
ło nie tylko zdolność rozróżniania dobra od zła, ale również rodzaj powiąza-
nego z wiedzą i z intelektem świadectwa, jak pisał Kalwin, wartego „tysiąca 
świadków”222. Sumienie było zatem bardziej funkcją intelektu niż woli. W od-
różnieniu od teologów katolickich Kalwin nie podzielał przekonania o możli-
wościach człowieka podążania ku dobru, niezależnych od łaski bożej. Zgadzał 
się z Tomaszem w kwestii istnienia naturalnej wiedzy człowieka o prawie na-
tury, lecz nie aprobował poglądu o naturalnej ludzkiej skłonności (woli), by się 
temu prawu podporządkować. Sumienie, odzwierciedlające naturalną wiedzę 
moralną, było przede wszystkim funkcją intelektu, nie woli. Było czymś w ro-
dzaju instynktu racjonalnego, sprzeciwiającego się zdeprawowanemu człowie-
kowi naturalnemu.

C. Łaska versus natura

W średniowiecznym chrześcijaństwie zakładano, że łaska Boga uzupełniała 
i wzbogacała naturę, że to, co transcendentne stale przenikało rzeczywistość 
ziemską. Teologia protestancka, poprzez zaakcentowanie dogmatu grzechu 
pierworodnego, przyniosła w tej kwestii istotną zmianę. Zakładano, że natura 
po grzechu pierworodnym nie była taka sama, jak przed nim. Konsekwencję 
ludzkiego nieposłuszeństwa stanowił brak łaski bożej w naturze223, nie uzu-
pełniała ona natury, lecz stanowiła jej przeciwieństwo. Suwerenny i tajemniczy 
Bóg okazywał swoją łaskę tylko wybranym, pojedynczym osobom, uczestni-
kom przymierza łaski (będzie o tym mowa w rozdziale następnym). W teologii 
reformowanej upadek Adama sprawił, że to, co boskie, dobre, nieskażone na 
zawsze oddzieliło się od tego, co ziemskie i naturalne. W związku z tym myśl 

222 � Ibidem, s. 93–94. 
223 � W Raju utraconym John Milton tłumaczył pojawienie się cierpienia w naturze 

nieposłuszeństwem i pychą Szatana, upadłego archanioła, które za jego sprawą 
stały się także udziałem pierwszych rodziców: „Jakże zakłóciłeś/ Błogosławio-
ny pokój Niebios, wnosząc/ W życie Natury nieszczęście nieznane/ Aż do dnia 
buntu twojego!”(J. Milton, Raj utracony, przeł. M. Słomczyński, Wydawnictwo 
Zielona Sowa, Kraków 2011, VI, s. 338–341).



167

3. Reformacja a doktryna prawa natury

protestancka rozróżniała również dwa rodzaje wolności. Purytański guber-
nator Massachusetts John Winthrop, w mowie skierowanej do General Court 
w 1645 r., przeciwstawił wolność federalną wolności naturalnej. Pierwszą z nich 
rozumiał w kontekście przymierza zawartego pomiędzy Bogiem a człowiekiem 
(łac. foedus – przymierze) oraz przymierzy i konstytucji ustanawianych przez 
samych ludzi. Była to wolność polegająca na dobrowolnym podporządkowaniu 
się prawu, wolność do czynienia dobra i sprawiedliwości, niemożliwa do urze-
czywistnienia bez rządu. Wolność federalna stanowiła przeciwieństwo anar-
chizującej wolności naturalnej, „zepsutej, podobnie jak nasza natura” – stwier-
dzał Winthrop – będącej swobodą czynienia wszystkiego, co się komu podoba 
zarówno dobra, jak i zła, właściwej tak ludziom, jak i zwierzętom224. 

Protestantyzm zapoczątkował podział rzeczywistości, w miejsce dotych-
czasowych sfer duchowej i świeckiej wyodrębniły się sfera prywatna jednostek 
uczestniczących (bądź nie) w Chrystusowym przymierzu łaski, predestyno-
wanych przez Boga do zbawienia niezależnie od uczynków, i sfery publicz-
nej, pozbawionej uczestnictwa w łasce Boga, jedynie w przypadku narodów 
wybranych mogącej uczestniczyć w warunkowym przymierzu narodowym, 
mającym charakter utylitarny, służącym poprawie jakości wspólnego życia 
ludzi (polityki), ale nie zapewniającym im łaski zbawienia. W ten sposób re-
ligia powiązana została z duchowością jednostki, predestynacja dotyczyła 
wszak duszy, a nie ciała, a świeckość (nie sekularyzm) z życiem politycznym. 
Rozpoczął się proces uwalniania rzeczywistości politycznej od czynników re-
ligijnych, co – według Richarda H. Tawney’a – prowadziło do wzmocnienia 
znaczenia elementów ekonomicznych w życiu społecznym i dało bodziec do 
rozwoju kapitalizmu. Teza Tawney’a, zawarta w opublikowanej w roku 1926 
pracy Religion and the Rise of Capitalism, stanowiła głos w dyskusji nad tezą 
Maksa Webera225, w centrum której znajdowało się przekonanie, że kalwi-
nizm nadał świeckiemu życiu, zwłaszcza działalności zawodowej, religijną le-

224 � J. Winthrop, Speech to the General Court 1645, [w:] The English Literatures of Ame-
rica: 1500–1800, ed. by M. Jehlen, M. Warner, Routledge, New York–Abingdon 
1997, s. 450.   

225 � Die protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus, „Archiv für Sozial-
wissenschaft und Sozialpolitik” 1904, Bd. 20, h. 1, s. 1–54; i 1905, Bd. 21, h. 1, 
s. 1–110; przedruk z obszernymi przypisami: Die protestantische Ethik und der 
Geist des Kapitalismus, Berlin 1920.



168

Reformacja: rozpad religijno-politycznej struktury...

gitymację i postrzegał je jako potencjalną drogę do zbawienia. W przekonaniu 
Webera źródeł nowoczesnego kapitalizmu należało upatrywać w religijnym 
ascetyzmie wyznawców kalwinizmu. Zatem to nie warunki materialne bądź 
techniczne, lecz duchowe, stworzyły okoliczności służące zarabianiu i pomna-
żaniu pieniędzy. Najważniejszy stawał się „wkład pracy własnej przedsiębior-
cy, wysiłek nie dający się pogodzić z wygodnym życiem”226. Ideałem – pisał 
Weber – stał się przedsiębiorca nie traktujący swego sukcesu jako powodu 
do dumy, przyjmujący z zakłopotaniem oznaki społecznego szacunku, nie 
pragnący mieć „»niczego osobiście« ze swego bogactwa prócz irracjonalnego 
poczucia »dobrze wykonywanego zawodu«”227. Cechujące go poświęcenie dla 
wykonywanej pracy było niemożliwe do urzeczywistnienia bez traktowania 
zawodu jako powołania. W kalwinizmie należyte wykonywanie ziemskich 
obowiązków potraktowane zostało jako odpowiednik zakonnej ascezy; zako-
nem nie było odosobnione miejsce, lecz świeckie życie w świecie228. Książka 
Richarda H. Tawney’a stanowiła dopełnienie wywodów Webera, dowodzi-
ła między innymi, że nie tylko czynniki religijne legły u źródeł kapitalizmu, 
lecz również ich oddzielenie od rzeczywistości doczesnej. Różnica między 
tymi dwoma stanowiskami jest jedynie pozorna. Wśród samych purytanów 
bowiem zmagały się ze sobą dwie koncepcje: wspomniana radykalna sepa-
racja świata i łaski, wywodzona z Augustyńskiego dualizmu, oraz dążność 
do urządzenia świata na wzór zakonu229. Weberowska teza nawiązywała do 
tej ostatniej, teza Tawney’a – do Augustyńskiego dualizmu. Jak dwie tak roż-
ne koncepcje mogły znaleźć zrozumienie w ramach jednej teologii? Było to 
możliwe dzięki założeniu kalwinizmu, że w łasce mogła uczestniczyć tylko 
sfera wewnętrzna człowieka, rzeczywistość sumienia i intencji, że uświęcenie 
nie dotyczyło uczynków, ani międzyludzkiej wymiany i interesów. Teologia 
reformowana zapoczątkowała wzrost znaczenia sumienia jako takiego i za-
razem, paradoksalnie, uwolnienie rzeczywistości doczesnej od czynników 
religijnych.

226 � M. Weber, Etyka protestancka a duch kapitalizmu, przeł. J. Miziński, Lublin 
1994, s. 49–50. 

227 � Ibidem, s. 51.
228 � Ibidem, s. 64.
229 � A. B. Seligman, Introduction to the Transaction Edition, [w:] R. H. Tawney, 

Religion and the Rise…, s. XXXIV.



169

3. Reformacja a doktryna prawa natury

W wyniku reformacji nastąpiła destrukcja tomistycznego systemu rozu-
mienia prawa natury, wiążąca się ze zmianą relacji pomiędzy tym a tamtym 
światem. Kalwińska doktryna predestynacji uczyniła z łaski, nie z natury, osta-
teczną podstawę do podziału ludzi na „dzieci Boga” i „dzieci świata”. Tym sa-
mym organizacja religijna, pośrednicząca dotąd pomiędzy indywidualną duszą 
a jej stworzycielem, zaczęła tracić na znaczeniu. Następstwem kalwińskiego 
pesymizmu antropologicznego było przekonanie, że łaska boża nie uzupełnia 
już natury, jak było w filozofii Akwinaty, lecz, że stała się jej przeciwieństwem. 
Ludzie działający w społeczeństwie utracili status dzieci bożych, ich życie jako 
potomków upadłego Adama prezentowało negację tego statusu. Ludzkie życie 
w swoim ziemskim wymiarze przestawało mieć religijne znaczenie, poczęło 
nabierać świeckiego charakteru. Dotychczasowe nakazy kościelne nie były już 
potrzebne. Wystarczającym przewodnikiem dla chrześcijan miała być Biblia 
i ich własne sumienie. Znaczenia nabierał racjonalizm, rugujący stopniowo 
z religii dotychczasowy mistycyzm na rzecz etyki. Harmonijne współistnienie 
Kościoła jako instytucji i polityki przechodziło do przeszłości, tak jak ludzie 
w wyniku grzechu pierworodnego utracili jedność z Bogiem, tak również ich 
wspólne sprawy utraciły religijne znaczenie. Przepaść pomiędzy sferą świecką, 
czyli publiczną, a duchową, czyli prywatną, ulegała stałemu pogłębieniu. Z dru-
giej jednak strony monastycyzm, wyrażający się w służbie Bogu, w dążeniu do 
samorealizacji przez czystość duchową, modlitwę i pracę, uległ sekularyzacji, 
został wyprowadzony w świat. Ziemska kondycja wszystkich ludzi względem 
Boga pozostawała taka sama, teoretycznie wszyscy mogli być predestynowani, 
zróżnicowanie, podział na predestynowanych i niepredestynowanych, dotyczył 
tylko sfery duchowej (prywatnej). Świat w rozumieniu protestanckim cechowa-
ła dychotomia, podział na to, co prywatne i publiczne, duchowe i materialne, 
objęte bożą łaską i jej pozbawione, podział mający charakter absolutny, nie-
możliwy do przekroczenia przez żaden ludzki wysiłek230.  

Protestancka dychotomia natury i łaski wydaje się nowożytną kontynuacją 
starożytnej, zrekonstruowanej przez Nicolo Machiavellego dychotomii losu 
(fortuna) i cnoty (virtu)231. Wymiar soteriologiczny ludzkiego losu pozostawał 

230 � R. H. Tawney, Religion and the Rise…, s. 98.
231 � S. Filipowicz, Recepcja i rekonstrukcja. Geneza nowożytnego projektu republi-

kańskiego, [w:] Republika. Rozważania o przemianach archetypu, red. S. Filipo-
wicz, N. Gładziuk, S. Józefowicz, Warszawa 1995, s. 7–9; 19–21. 



Reformacja: rozpad religijno-politycznej struktury...

w rękach Boga, uzależniony w zupełności od Jego łaski. Człowiek żyjący na 
ziemi był częścią natury, pozostawał z nią niejako sam na sam. Od jego woli, 
umiejętności i determinacji zależało jego przetrwanie. Tak rodził się człowiek 
nowożytny, coraz bardziej świadomy swej jednostkowej podmiotowości, pod-
porządkowujący sobie naturę, budujący w miejsce świata naturalnego świat 
ludzki, oparty na normach wywiedzionych z najpierw z prawa Bożego/prawa 
natury. Nowożytna wizja polityki niweczyła tradycyjne wzorce subordynacji, 
zastępując je regułami partycypacji, poddaństwo – obywatelstwem. Polityka 
przestawała być traktowana jako żywioł obcy, żądający podporządkowania, 
rozumiana była jako dobrowolny twór ludzki, umożliwiający ludzkie życie, 
w przeciwieństwie do życia naturalnego, naznaczonego despotyzmem i ok-
rucieństwem. Budowanie nowożytnego społeczeństwa i państwa wpisuje się 
w protestancki etos opanowywania natury. Etos ten miał charakter deonto-
logiczny, jako podstawa w budowaniu przeciwstawionego naturze ludzkiego 
świata służyły początkowo normy wywiedzione z Biblii, zastąpione z czasem 
normami wywiedzionymi z ludzkiego rozumu. 



ROZDZIAŁ IV

TEOLOGIA PRZYMIERZA 
(NA PRZYKŁADZIE HEINRICHA 
BULLINGERA I JOHANNESA 
COCCEIUSA)





173

1. Nowe przymierze
Chrześcijanie wierzą, że przez ofiarę Jezusa Chrystusa ustanowione zostało 
nowe przymierze, które dotyczy wszystkich ludzi zarówno Żydów, jak i nie-
-Żydów.

Nowe przymierze zapowiedział prorok Jeremiasz, który powoływał się na 
usłyszane od Jahwe słowa. Zachowanie Izraelitów, postrzegane przez Jeremia-
sza i innych proroków jako odstępstwo od przymierza synajskiego, stanowiło 
podstawę do przypuszczeń, iż niezawodna strona przymierza, czyli Bóg, za-
wrze nowe przymierze. Prawo, będące – podobnie jak w przymierzu synajskim 
– istotą nowego przymierza, nie zostanie zapisane na kamiennych tablicach, 
lecz w sercach ludzi. O ile dawne prawo miało charakter zewnętrzny i wiązało 
się z posłuszeństwem nakazom i zakazom, o tyle ludzie nowego przymierza 
mieli być skłonni ku niemu niejako instynktownie, kierowani wewnętrznym 
nakazem, wyzwolonym łaską Chrystusa1. Prorok Jeremiasz daje zapowiedź no-
wego przymierza w następujących słowach: 

Oto nadchodzą dni – wyrocznia Pana – gdy zawrę z domem Izraela i z do-
mem Judy Nowe Przymierze. Będzie się ono różnić od przymierza, które 
zawarłem z ich przodkami w dniu, gdy ująłem ich za rękę i wyprowadziłem 
z ziemi egipskiej (Jr 31:31–32). 

Według proroctwa nowa relacja miała być oparta na duchowym przywiąza-
niu do Boga, nie na zachowaniu zewnętrznych norm i przykazań („Moje Prawo 
umieszczę w ich wnętrzu i wypiszę je w ich sercach. Będę dla nich Bogiem, 
a oni będą dla mnie ludem” (Jr 31:33). W Jeremiaszowej wizji nowe przymie-
rze miało mieć charakter wyłącznie duchowy, być przymierzem serca, w czym 
zawierała się podstawowa różnica w odniesieniu do przymierza synajskiego2. 
Według proroka Ezechiela owo przymierze serca miało również drugą istotną 

1 � A. Jankowski, Biblijna teologia przymierza, Wydawnictwo Benedyktynów, Kra-
ków 1997, s. 68–70.

2 � L. Tichý, P. Chalupa, P. Mareček, G. I. Vlková, S. Pacner, Od Abraháma k nové 
smlouvě, Olomouc 2007, s. 60.



174

Teologia przymierza

cechę – wieczność („Lecz Ja wspomnę o moim przymierzu z tobą, zawartym 
w dniach twojej młodości i zawrę z tobą wieczne przymierze” (Ez 16:60). Dla 
wyrażenia personalnego i wewnętrznego charakteru relacji człowieka z Bogiem 
Jeremiasz prorokuje o nowym sposobie poznania Boga, polegającego na bar-
dziej osobistym rozpoznaniu bożych wymagań. Chodzi tutaj o nową, osobową 
i wewnętrzną, relację z Bogiem3, do której będzie nawiązywało przymierze ła-
ski (the covenant of grace) w teologii protestanckiej. 

Judaizm nie uznaje przymierza innego niż przymierze synajskie4. Niektó-
rzy z biblistów uważają nowe przymierze jedynie za odnowienie przymierza 
synajskiego5. Żydzi powołują się na słowa Jeremiasza o wiecznym przymierzu 
z potomkami Jakuba: 

Tak mówi Pan: Czyż nie ustanowiłem mojego przymierza z dniem i nocą, 
praw nieba i ziemi? Czyżbym miał odrzucić potomstwo Jakuba i mojego sługi 
Dawida i nie ustanowić spośród niego panujących nad potomstwem Abraha-
ma, Izaaka i Jakuba? Nie! Odmienię ich los i ulituję się nad nimi (Jr 33:25–26).

Chrześcijaństwo natomiast zinterpretowało słowa proroka w taki sposób, 
aby wykazać dyspensę od prawa Mojżeszowego (Hbr 8:8–13). Septuaginta 
tłumaczyła termin berith jako diathēkē, co oznacza zarówno przymierze, jak 
i testament. By testament nabrał mocy konieczna staje się śmierć jego autora, 
tak też było w przypadku Jezusa Chrystusa (Hbr 9:16–17). „Dlatego – stwier-
dza autor Listu do Hebrajczyków – On jest pośrednikiem nowego Testamentu. 
Dzięki Jego Śmierci, […] powołani otrzymali obietnicę wiecznego dziedzictwa” 
(Hbr 9:15). 

Prorockie zapowiedzi nowego przymierza wybiegały poza ziemską rzeczy-
wistość, niektóre z nich miały charakter eschatologiczny. Wypełnienie przy-
mierza widziano zatem w szczęśliwej wieczności, wykraczającej poza ramy 
obecnego eonu. Zrywano tym samym z oczekiwaniami wiązanymi z doczes-

3 � J. Nagórny, Teologiczna interpretacja moralności Nowego Przymierza, Wydawni-
ctwo KUL, Lublin 2009, s. 108.

4 � Covenant, http://www.jewishencyclopedia.com/articles/4714–covenant#2888 [data 
dostępu: 29.09.2015].

5 � P. Chalupa, Dynamika smlouvy v deuteronomistickém zpracování dějin. Histori-
cké pozadí, projevy a další působení, Olomouc 2008, s. 130–131.



175

1. Nowe przymierze

nością ziemską. Prorocy sugerowali, że sprawiedliwość Boga jako strony przy-
mierza jest trwalsza od doczesnej postaci świata, a zbawienie, będące darem 
Boga, jest wieczne6 („Bo góry mogą przeminąć i wzgórza mogą się zachwiać, 
lecz moja łaskawość nie przeminie i moje przymierze pokoju się nie zachwieje! 
– mówi Pan, który obdarza cię miłością” – Iz 54:10). Izajasz zapowiadał również 
stwarzane przez Boga „nowe niebo i nową ziemię” (Iz 65:17), których trwałość 
miała być równoległa do wiecznej trwałości nowego Ludu Bożego. Sens przy-
mierza zawarty został w ostatecznym przywróceniu rajskiego stanu łączności 
człowieka z Bogiem. Wbrew ludzkiej niewierności Bóg realizował swoją, od 
początku zaplanowaną, uszczęśliwiającą bliskość i życie bez końca7.

Istnieją cztery opisy ustanowienia Eucharystii: (Mt 26:28), (Mk 14:24), 
(Łk 22:20), (1Kor 11:25), które można podzielić na dwie tradycje: Marko-
wo–Mateuszową oraz Łukaszowo–Pawłową. U Mateusza i u Marka mówi się 
o krwi przymierza, która za wielu będzie wylana. Mateusz dodaje jeszcze, że 
„na odpuszczenie grzechów”. U Łukasza i Pawła mówi się natomiast o kieli-
chu jako nowym przymierzu w krwi Jezusa. U Mateusza i Marka krew jest 
darem kielicha i zostaje opisana jako „Krew Przymierza”. U Pawła i Łukasza 
„Nowym Przymierzem”, ustanowionym w krwi Jezusa, jest kielich. Jedynie 
Łukasz i Paweł mówią o Nowym Przymierzu8. To nowe pokrewieństwo krwi 
z Bogiem, powstałe dzięki wspólnocie z Chrystusem, opisane zostało przez 
Pawła jako łączność z Panem w duchu (gr. pneuma) (1Kor 6:17). Słowa te 
sugerują, że sakramentalna wspólnota z Chrystusem, a tym samym również 
z Bogiem, wyprowadzała człowieka z jego materialnego, przemijalnego świa-
ta i wprowadzała go do bytu bożego, który Apostoł opisuje za pomocą słowa 
pneuma9. 

Temat nowego przymierza poruszony został u św. Pawła i jego ucznia, auto-
ra Listu do Hebrajczyków. Obaj akcentowali kontrast, jaki miał zachodzić po-
między dwiema epokami zbawienia, określanymi przez stare i nowe przymie-
rze. Wobec przekazu Ewangelii o zbawieniu danym tylko w Jezusie Chrystusie, 
kwestionowali zbawczy walor Tory.

6 � A. Jankowski, Biblijna teologia…, s. 72. 
7 � Ibidem, s. 73–74. 
8 � J. Ratzinger, Wielość religii i jedno Przymierze, przeł. E. Pieciul, Wydawnictwo 

„W Drodze”, Poznań 2004, s. 53–54.
9 � Ibidem, s. 56–57.



176

Teologia przymierza

Dla proroka Jeremiasza różnica między starym a nowym przymierzem za-
wierała się w nowej bożej inicjatywie i – będącym jej następstwem – nowym 
porządku łaski. W Drugim Liście do Koryntian Paweł stwierdzał: „On nas 
uzdolnił, byśmy byli sługami Nowego Przymierza, które nie opiera się już na li-
terze, lecz na Duchu: litera bowiem zabija, a Duch ożywia” (2Kor 3:6). Zdaniem 
Pawła, przymierze synajskie i wynikające z niego prawo zobowiązywało czło-
wieka do posłuszeństwa, lecz nie dawało mu siły, by temu wymaganiu sprostać. 
Nowe przymierze natomiast było duchowym darem, równoznacznym mocy 
do czynienia dobra10. „Wszyscy przecież zgrzeszyli i zostali pozbawieni chwały 
Boga, a usprawiedliwienia dostępują darmo, dzięki Jego łasce, przez odkupie-
nie, w Chrystusie Jezusie” (Rz 3:23–24). 

Paweł wskazywał na niedoskonałość przymierza synajskiego, od samego 
początku założoną przez Boga, polegającą na konieczności wypełnienia Pra-
wa, któremu ludzie nie byli w stanie sprostać. Wraz z przyjściem Chrystusa 
nastąpiło jego doskonałe wypełnienie i tym samym urzeczywistnienie znalazł 
jego cel11. Po niedoskonałym przymierzu synajskim nastało doskonałe Nowe 
Przymierze, którego sprawcą i poręczycielem był Jezus Chrystus. W Liście do 
Hebrajczyków czytamy, że stare przymierze odegrało już swoją rolę i, zgod-
nie z zapowiedzią Jeremiasza (Jr 31:31–34), ustępowało miejsca przymierzu 
nowemu. Jezus był „pośrednikiem lepszego przymierza, opartego na wspa-
nialszych obietnicach. Gdyby bowiem to pierwsze było nienaganne, to Bóg nie 
szukałby innego w jego miejsce” (Hbr 8:6–7). „Mówiąc o nowym przymierzu, 
uznał to pierwsze za przedawnione. To zaś, co się przedawnia i starzeje, za-
nika” (Hbr 8:13). Nowe przymierze realizowało zapowiedziane dobra: prawo 
zapisane w sercach, nową więź ludu z Bogiem, powszechną znajomość Boga 
i odpuszczenie grzechów12.

Zwraca uwagę wyraźnie eschatologiczny wymiar nowego przymierza, któ-
re zgodnie ze słowami Jezusa o tym, że królestwo jego nie jest z tego świata 
(J 18:36), odnosiło się do pośmiertnych losów człowieka. Z powodu duchowego 
i eschatologicznego charakteru związek nowego przymierza ze sferą profanum 
uległ rozluźnieniu w przeciwieństwie do przymierzy starotestamentowych, 
zwłaszcza przymierza synajskiego, pozostającego w silnym związku z ziem-

10 � A. Jankowski, Biblijna teologia…, s. 83–84.
11 � Ibidem, s. 86–87.
12 � Ibidem, s. 91. 



177

2. Przymierze uczynków i przymierze łaski

skim wymiarem życia narodu izraelskiego. Od początku chrześcijaństwa 
zmartwychwstanie było jego centralną tezą i motywem działania pierwszych 
chrześcijan, oczekujących ponownego przyjścia Chrystusa i życia wiecznego, 
niezainteresowanych ziemską doczesnością, uznaną przez nich za grzeszną 
i skażoną. Także Kościół katolicki w początkach swego istnienia koncentrował 
się w swych założeniach na kwestiach duchowych. Zakony stanowiły miejsce 
pozwalające żyć w oddaleniu od świata, bez rodziny, w skoncentrowaniu na 
modlitewnej relacji z Bogiem. W przeciwieństwie do życia rodzinnego, ży-
cie zakonne uznane zostało za ideał. Postawa Kościoła w tej kwestii poczęła 
ulegać zmianie dopiero od czasów reformacji, kiedy Marcin Luter odwrócił tę  
egzystencjalną hierarchię, gloryfikując życie rodzinne, wynosząc je ponad ideał 
zakonny. Reformacja przyczyniła się również do renesansu przymierza jako 
kategorii biblijnej. W kalwińskim nurcie protestantyzmu, w ramach teologii bi-
blijnej, powstała teologia przymierza, będąca interpretacją przekazu biblijnego 
ujętą w postaci dwóch przymierzy: przymierza uczynków (Prawa) i przymierza 
łaski (Ewangelii). 

2. Przymierze uczynków i przymierze łaski 
– kluczowe pojęcia protestanckiej teologii 
przymierza
Jako pojęcie teologiczne przymierze nie było przedmiotem szczególnego zainte-
resowania Ojców Kościoła. Wyjątkiem był Ireneusz z Lyonu (ok. 130 – ok. 200), 
który w swej najważniejszej pracy Adversus haereses, skierowanej przeciw gno-
stykom, akcentował znaczenie Nowego Przymierza, określał je jako przymierze 
miłości i wolności, będące w historii zbawienia czymś zupełnie nowym, a zara-
zem kontynuującym poprzednie przymierza z Adamem, Noem i Mojżeszem. 
Nowe Przymierze uczyniło wolnymi ludzi pozostających od czasów Mojżesza 
„pod jarzmem” prawa bożego. Jednakże obowiązującą chrześcijan pozostałoś-
cią przymierza Mojżeszowego było Dziesięć Przykazań. Przywołując znaczenie 
starotestamentowych przymierzy Ireneusz podkreślał zarazem przełomowość 
Nowego Przymierza. Drzewo krzyża Chrystusowego – pisał – było symbo-
lem miłości i szczęścia, jakimi Bóg obdarzył ludzkość, drzewo to stanowiło 
ulepszoną wersję rajskiego drzewa poznania. Charakterystyczne dla Ireneusza 
było podkreślanie ciągłości przymierzy z jednej strony i nowego charakteru 



178

Teologia przymierza

przymierza w Chrystusie – z drugiej13. Ujęcia historii relacji pomiędzy Bogiem 
a ludzkością w postaci dwóch przymierzy, Starego i Nowego dokonał też święty 
Augustyn w pracy O państwie bożym14. 

W okresie średniowiecza do rozwoju teologii przymierza przyczynili się 
franciszkański teolog Wilhelm Ockham (1285–1347) oraz Gabriel Biel (1420–
1495). Ockham wskazywał na związek cnót z przestrzeganiem prawa bożego; 
jesteśmy sprawiedliwi – dowodził – jeśli wypełniamy warunki przymierza za-
wartego z Bogiem. Ockham był fideistą i zarazem racjonalistą w odniesieniu 
do rzeczywistości doczesnej, nie uznawał rozumu w teologii. Sprzeciwiał się 
Platońskiej nauce o ideach, zaprzeczał tym samym pojęciom abstrakcyjnym 
i uznawał niepowtarzalność bytu jednostkowego. Jako fideista był skrajnym 
nominalistą15. Postrzegano go jako niszczyciela scholastycznej syntezy wia-
ry, traktującego teologię jako odrębną od filozofii dziedzinę. W przekonaniu 
Ockhama filozofia była dyscypliną opartą na osiągniętym przez rozum po-
znaniu, dysponującą odrębnym zakresem przedmiotowym i własną meto-
dą. By filozofia była możliwa, uważał, konieczna jest swoboda myśli i języka.  
Ockhama można uznać za prekursora, opartej wyłącznie na Objawieniu, teo-
logii biblijnej i zarazem za twórcę racjonalistycznego ruchu umysłowego. Choć 
uwikłany w literacką wojnę z papieżami w Awinionie, w której ujawniał w całej 
rozciągłości poprzednią walkę cesarzy i papieży, opisywany był jednak przede 
wszystkim jako „konstytucyjny liberał”, nie jako antypapieski zelota16.   

Idea przymierza szczególnym zainteresowaniem obdarzona została w pro-
testanckiej teologii reformowanej. Teologia biblijna, zapoczątkowana przez 
Marcina Lutra i Jana Kalwina traktowaniem Słowa Bożego jako jedynej drogi 
poznania Boga (sola Scriptura), odnosi się do Pisma Świętego jak do dokumentu 
historycznego. Twórcy reformacji wskazywali na konieczność ponownego od-

13 � E. Osborn, Irenaeus of Lyons, Cambridge University Press, Cambridge 2001, 
s. 88, 102–106, 109–110, 115, 198–199, 235–237, 239. 

14 � Święty Augustyn, O  Państwie Bożym. Przeciw poganom ksiąg XXII, przeł. 
i opracował W. Kornatowski, t. II, Altaya & De Agostini & Instytut Wydawniczy 
PAX, Warszawa 2003, ks. XVIC, rozdz. 27, s. 362–364. 

15 � A. Wielomski, Teokracja papieska 1073–1378. Myśl polityczna papieży, papalistów 
i ich przeciwników, Wydawnictwo von Borowiecky, Warszawa 2011, s. 543–544.

16 � A. S. McGrade, The Political Thought of William of Ockham. Personal and Insti-
tutional Principles, Cambridge University Press, Cambridge 1974 (first paper-
back edition 2002), s. 1.



179

2. Przymierze uczynków i przymierze łaski

czytania Biblii (stąd tłumaczenia na języki narodowe z języków oryginalnych), 
powrotu do biblijnych źródeł chrześcijaństwa, odrzucenia, jak twierdzono, 
średniowiecznych, scholastycznych zniekształceń wiary. 

Szesnastowieczni reformatorzy nie patrzyli na Biblię jak na księgę abstrak-
cyjnych idei i uniwersalnych prawd, lecz jak na dokument przedstawiający 
wydarzenia, poprzez które Bóg przemawia do ludzi. Opowieść jest podstawo-
wą formą biblijnego przekazu, wskazuje nie tylko sposób widzenia świata, ale 
również sposób bycia w nim. W optyce protestanckiej być chrześcijaninem 
znaczyło nie tylko wyznawać ideę, ale przede wszystkim stawać się aktywnym 
uczestnikiem misji Boga w świecie, zanurzyć się w biblijną opowieść, uznać ją 
za swoją. Opowieść ta jest historią potomków Abrahama – „Ojca licznych”, 
czyli opowieścią o wszystkich ludziach. Skoro Bóg daje się poznać tylko przez 
opowieść, zatem prawdziwa tożsamość człowieka może być poznana w ten sam 
sposób17.  

Według teologii przymierza, przymierza biblijne odzwierciedlają cele Boga 
w stworzeniu i odkupieniu. Jej centralnymi pojęciami są przymierze uczyn-
ków (covenant of works), nazywane także przymierzem natury (covenant of 
nature) czy przymierzem stworzenia (covenant of creation), przy czym najbar-
dziej rozpowszechnione wśród pisarzy reformowanych było pierwsze z tych 
określeń, i przymierze łaski (covenant of grace). Podział ten ujmuje się rów-
nież jako przymierze Prawa i przymierze Ewangelii. Należy dodać, że tych ści-
słych terminów nie odnajdziemy w Biblii. Są one jednak zgodne z jej treścią 
i przesłaniem, inaczej mówiąc, stanowią pojęcia służące biblijnej interpretacji. 
Przymierze uczynków odnosi się do okresu przed grzechem pierworodnym, 
jego strony to Bóg i reprezentujący rodzaj ludzki Adam. Stronami przymierza 
łaski są Bóg i Chrystus reprezentujący predestynowanych. Adam i Chrystus 
są osobami sfederowanymi z ludzkością (stąd określenie teologia federalna). 
Oba przymierza obiecują życie i błogosławieństwo, oba wymagają też dosko-
nałego posłuszeństwa, pierwsze – od Adama, drugie – od Chrystusa. Istotną 
różnicę pomiędzy przymierzami stanowi sposób komunikowania się Boga ze 
stworzeniem. W przymierzu uczynków zakłada się, że Bóg osobiście układał 

17 � M. Williams, Systematic Theology as a Biblical Discipline, [w:] Covenant The-
ology in Reformed Perspective, Wipf and Stock Publisher, Eugene 2000, made 
available electronically through Two Age Press, s. 207, 231–232, http://www.nts-
library.com [data dostępu: 3.06.2012].



180

Teologia przymierza

swe relacje ze stworzeniem, w przymierzu łaski natomiast Bóg Ojciec nawiązał 
relację z upadłym człowiekiem przez swojego syna Chrystusa18. 

Zgodnie z teologią reformowaną przymierze uczynków zawarte zostało 
w akcie stworzenia, poprzez który Bóg nawiązał z Adamem, a za jego pośredni-
ctwem z całą ludzkością, szczególny rodzaj więzi; dał obietnicę życia i szczęścia, 
w zamian za posłuszeństwo. Bóg stworzył człowieka i, również na swoje po-
dobieństwo, pozwolił mu pozostać nieśmiertelnym. To wyjątkowa łaskawość, 
podkreśla teologia przymierza, zważywszy że Bóg w swej suwerenności nie mu-
siał niczego czynić. Relacja Stwórcy ze stworzeniem pozostawała zawsze sprawą 
łaski, nie należało więc sądzić, że podczas trwania przymierza uczynków, do 
upadku Adama, było inaczej. Przymierze to, choć nakładało na Adama powin-
ność pełnego i doskonałego posłuszeństwa, stanowiło wyraz łaski Stwórcy. Wa-
runkiem pozostawania Adama w stanie jedności z Bogiem było zastosowanie 
się do boskiego polecenia, by powstrzymać się od jedzenia owoców z Drzewa 
Poznania dobrego i złego (Rdz 2:16–17). Inne rajskie drzewo, Drzewo Życia 
(Rdz 2:9), przez teologię przymierza uznane zostało za sakrament przymierza 
uczynków, za symbol zjednoczenia z Bogiem, niosącego ze sobą wolność od 
naturalnych konieczności, takich jak pożądanie czy śmierć. W pewnym mo-
mencie Adam okazał nieposłuszeństwo i zrujnował swoją (i ludzkości) jedność 
z Bogiem. Poznawszy dobro i zło nie mógł już dłużej jeść owoców z Drzewa 
Życia i cieszyć się pewną przyszłością w postaci nieśmiertelności. 

Według teologii przymierza w miejscu naruszonego przez pierwszych lu-
dzi przymierza uczynków Bóg ustanowił nowe przymierze – przymierze ła-
ski, ofiarowujące grzesznikom, nie potrafiącym, jak dowiódł przykład Adama, 
wypełniać nakazów Prawa, życie wieczne i zbawienie pod jednym warunkiem 
– wiary. Nie zewnętrzne uczynki, ale wewnętrzna wiara człowieka stanowić 
miała odtąd treść przymierza. Słowa Boga z Księgi Rodzaju, wypowiedzia-
ne tuż po upadku Adama, o potomstwie kobiety, które zdepcze głowę węża 
(Rdz 3:15)19 uznawane są przez teologów za historyczny początek przymierza 
łaski. Przymierze uczynków miało charakter warunkowy, zawierało obietnice 

18 � J. E. Bordwine, Covenant Theology: The Covenant of Works (part 1, sermon num-
ber 5), http:// www.freerepublic.com/focus/f–religion/1070006/posts [data do-
stępu: 9.06.2012].

19 � Bóg mówi do węża: „Wprowadzam nieprzyjaźń między tobą a kobietą, między two-
im potomstwem a jej potomstwem. Ono zdepcze ci głowę, a ty zranisz mu pietę”.



181

2. Przymierze uczynków i przymierze łaski

błogosławieństwa w zamian za posłuszeństwo i przekleństwa za nieposłuszeń-
stwo. Przymierze łaski było natomiast bezwarunkowe, wynikało z łaski Boga, 
której następstwo stanowiła zdolność do wiary predestynowanych uczestników 
tego przymierza. Westminsterskie Wyznanie Wiary (1646) stwierdzało: 

Ponieważ człowiek z powodu swego upadku w grzech zaprzepaścił moż-
liwość życia poprzez to przymierze [przymierze uczynków – L. Ch.], upo-
dobało się Panu zawrzeć drugie przymierze, powszechnie zwane przymie-
rzem łaski, w którym Bóg za darmo ofiarowuje grzesznikom życie i zbawie-
nie przez Jezusa Chrystusa20. 

Tak jak owoce z rajskiego Drzewa Życia były spożywane przez Adama na 
znak jego przymierza z Bogiem, tak znakiem pozostawania w przymierzu 
łaski było symboliczne przyjmowanie ciała Chrystusa. Chrystus przyjął na 
siebie grzechy ludzi i złożył za nie ofiarę w postaci doskonałego posłuszeń-
stwa przymierzu uczynków i swojej śmierci. Wypełnił przymierze uczynków 
w dwojakim sensie: aktywnym, czyniąc zadość przepisom prawa i pasywnym, 
ponosząc, zamiast ludzi, konsekwencje w postaci śmierci. Zajął miejsce Ada-
ma jako postaci sfederowanej z ludzkością, będąc jego dokładnym przeciwień-
stwem. 

Część teologów traktowała przymierze łaski jako następstwo odwieczne-
go przymierza odkupienia (covenant of redemption). Przymierze odkupienia 
opisywane jest jako odwieczne porozumienie w ramach Boskości, w którym 
Ojciec powierzył Synowi misję stania się człowiekiem i odkupienia wybranych 
przez siebie ludzi z winy i władzy grzechu. Jak twierdziła część teologów wnio-
ski takie znajdują oparcie w Biblii (Rz 5; Ps. 40; Hebr 10:9–10; 1 Jan 4:9; Łk 2:49; 
Gal 4:4). Jako Theanthropos (Bóg-Człowiek) Chrystus odkupił predestynowa-
nych życiem doskonale posłusznym i ofiarą ze swego życia. Predestynowani 
przez Boga Ojca, pochodzący ze wszystkich narodów, mieli przyjąć Chrystusa 
i stać się uczestnikami jego odkupienia21.

20 � Westminsterskie Wyznanie Wiary (AD 1646), rozdz. VII, 3, http://www.gdansk.
reformacja.pl/wyznaniawiary/westminsterskie.xhtml [data dostępu: 15.06.2014]. 

21 � Ch. Hodge, The Covenant of Grace, part IV (Cove of Redemption), scanned and 
edited by M. Bremmer, http://www.mbrem123.com/covenant [data dostępu: 
13.06.2012].



182

Teologia przymierza

Stronami przymierza odkupienia były osoby boskie, dlatego też nie zosta-
ło ono objawione w ludzkiej historii, w przeciwieństwie do – będących jego 
następstwem i obejmujących również ludzi – przymierzy uczynków i łaski22. 
Przymierza z Noem (Rdz 9:9–17), z Abrahamem (Rdz 12, 15, 17), z Mojżeszem 
(Wj 19–24), z Dawidem (2. Sm 7) to gesty łaski Boga, urzeczywistnionej pier-
wotnie w przymierzu odkupienia, którego ostatecznym dopełnieniem stał się 
Chrystus. Jak podkreśla teologia przymierza, wszystkie czyny Boga wobec 
stworzenia były wyłącznie wyrazem jego łaski, Stary i Nowy Testament sta-
nowią zapis bożego miłosierdzia wobec świata. Przymierze uczynków i przy-
mierze łaski, choć różne w swym charakterze, wyrastają z jednej macierzy, 
odwiecznego przymierza odkupienia wewnątrz, niedostępnej ludzkiemu po-
znaniu Boskości23. 

3. Teologia przymierza Heinricha Bullingera

Teologia federalna miała wielu twórców w ramach ewangelicyzmu reformowa-
nego. Wspomnieć należy o reformatorze z Zurychu Ulrichu Zwinglim, o teolo-
gach niemieckich Zacharym Ursiusie i Kacprze Olevianusie oraz o pierwszym 
purytaninie piszącym o przymierzu – Williamie Tyndale’u. Purytanie zresztą 
nadali teologii przymierza wagę szczególną. 

Postacią, której teologia przymierza zawdzięczała jednak najwięcej, był 
Heinrich Bullinger (1504–1575), reformator z Zurichu, który pierwszy zaak-
centował znaczenie przymierza w teologii biblijnej. Uważa się go za ojca teo-
logii przymierza. Bullinger urodził się w Aargau jako piąte dziecko w rodzi-
nie księdza katolickiego (w tamtym czasie konkubinat duchownych nie był 
niczym nadzwyczajnym, chociaż w rejonie Zurichu, gdzie mieszkała rodzina 
Bullingerów, nie był tak rozpowszechniony jak w innych częściach Szwajcarii). 
Podobnie jak wielu mu współczesnych renesans humanizmu i pogłębiona edu-
kacja w tym zakresie zainspirowały go do kontestacji, a następnie do otwartego 
sprzeciwu wobec nauki Kościoła rzymskiego. Po ukończeniu znanego gimna-
zjum humanistycznego w Emmerich, w roku 1519 rozpoczął studia w Kolonii. 

22 � M. Horton, God of Promise. Introducing Covenant Theology, Baker Books, 
Grand Rapids 2006, s. 82.

23 � M. W. Karlberg, Prologue, [w:] Covenant Theology in Reformed Perspective…, 
s. 11–12, http://www.ntslibrary.com [data dostępu: 11.06.2012]. 



183

3. Teologia przymierza Heinricha Bullingera

Był to czas, gdy niemal wszyscy mówili o sprawie Marcina Lutra. Chcąc same-
mu ocenić, czy mnich z Saksonii dopuścił się herezji, Bullinger przeczytał naj-
ważniejsze pisma teologiczne, w tym Sentencje Piotra Lombarda (1095–1160), 
oparty na metodzie scholastycznej średniowieczny podręcznik teologii, oraz 
pisma patrystyczne: Orygenesa (185–254) (preegzystencja dusz), Augustyna 
(354–430), Jana Chryzostoma (ok. 350–407) (propagowanie ubóstwa, wstrze-
mięźliwości, krytyka nadużyć władzy cesarskiej), Ambrożego z Mediolanu 
(ok. 339–397) (przeciwnik arian). Konfrontacja uzyskanej wiedzy z Biblią oraz 
z pismami Lutra z roku 1520 przywiodły Bullingera do przekonania o bliższym 
związku z Pismem Świętym tekstów Lutra niż scholastycznej teologii Lombar-
da. Niechęć do nauczania papieskiego pogłębiło opublikowanie w roku 1521 
Loci communes Filipa Melanchtona (1497–1560)24, dzieła będącego systema-
tycznym przedstawieniem wczesnoreformacyjnej nauki o usprawiedliwieniu, 
z bliską Lutrowej wizją człowieka jako istoty całkowicie poddanej władzy grze-
chu, dostępującej usprawiedliwienia wyłącznie dzięki Chrystusowi.  

Bullinger zerwał ostatecznie z Kościołem podczas studiów w Kolonii. 
Wkrótce potem rozpoczął współpracę z Ulrichem Zwinglim (1481–1534), któ-
rego spotkał po raz pierwszy w 1523 r. Wspierał go w jego intelektualnych zma-
ganiach z anabaptystami. Zwingli uważał, podobnie jak zurichscy anabaptyści, 
że Kościół jest społecznością wiernych powstałą dzięki przymierzu, jednak na 
tym podobieństwa się kończyły, a zaczynały głębokie różnice. Według anabap-
tystów istnienie opartej na przymierzu społeczności Kościoła oznaczało, że ma 
ona charakter kontraktualistyczny, to znaczy, że powstała w drodze dobrowol-
nego przymierza, zawartego przez dorosłe osoby doświadczające łaski wiary. 
Dzieci, ponieważ nie posiadały jeszcze świadomej wiary i nie mogły przyjąć 
odpowiedzialnie chrztu, w przekonaniu anabaptystów nie mogły być uznane 
za członków kościelnej społeczności. Takie rozumienie Kościoła implikowało 
brak kontynuacji między Starym i Nowym Testamentem w kwestii sakramen-
tów, chrzest nie został potraktowany jako kontynuacja obrzezania, lecz jako 
odrębny sakrament. Anabaptyści wychodzili z przekonania, że nie wszystkie 
dzieci Abrahama (czyli obrzezani) stały się uczestnikami łaski, chrzest był trak-

24 � D. C. Steinmetz, Reformers in the Wings. From Geiler von Kaysersberg to Theo-
dore Beza, Oxford University Press, New York 2001, s. 93; Ph. Benedict, Christ’s 
Churches Purely Reformed. A Social History of Calvinism, Yale University Press, 
New Haven–London 2002, s. 51–53.



184

Teologia przymierza

towany jako świadomie rozpoznawalny znak łaski, a nie sakrament otwierający 
do niej drogę25.

Zwingli rozumował inaczej. Za fundament Kościoła uznawał jedno przy-
mierze – przymierze zawarte przez Boga z Adamem, czyli z całą ludzkością, 
zapoczątkowujące historię zbawienia. Przymierze to było odnawiane z Abraha-
mem czy z Izraelitami na Synaju, jednak zawsze pozostawało tym samym przy-
mierzem Adamowym; przyjście Chrystusa nie kończyło go, lecz dopełniało. 
Wiara Abrahama i wiara Kościoła chrystusowego była tą samą wiarą w ramach 
jednej historii zbawienia. W ujęciu Zwinglego chrzest stanowił kontynuację 
obrzezania; podobnie jak w związku z przymierzem Abrahamowym dzieci 
poddawane były obrzezaniu zanim stały się świadome swej wiary, tak również 
dzieci chrześcijan miały być przyjęte do Kościoła w efekcie chrztu26. 

Ruch religijny akcentujący teologiczne znaczenie przymierza i refleksja 
określana jako teologia przymierza (ang. covenant theology) lub teologia fede-
ralna (ang. federal theology, od łac. foedus = hebr. berith) zrodziły się w Zu-
richu, w latach dwudziestych i trzydziestych wieku XVI, głównie za sprawą 
Bullingera. Przejął on i rozwinął ideę Zwinglego o jedności i ciągłości historii 
zbawienia, ale przede wszystkim wniósł swój wkład w postaci rozwinięcia te-
orii przymierza. O ile Zwingli w swej polemice z anabaptystami jedynie przy-
woływał pojęcie przymierza w kontekście zasadniczej dyskusji o sakramencie 
chrztu, o tyle Bullinger uczynił z tej kategorii centralne zagadnie teologiczne. 
Źródła idei wywodził naturalnie ze Starego Testamentu, jednak nie bez wpływu 
na myślenie kategoriami przymierza jego samego i innych była również szwaj-
carska tradycja konfederacyjna. 

Traktat Bullingera De testamento seu foedere Dei unico et aeterno (1534) 
(ang. tłumaczenie The One and Eternal Testament Or Covenant of God – Jedyny 
i wieczny testament lub przymierze Boga) był pierwszą rozprawą przedstawia-
jącą rozumienie Boga, stworzenia i ludzkiej historii według zasad przymierza. 
Centrum tych rozważań stanowiło przymierze Abrahamowe. Również słynne 
Dekady, napisana w latach 1549–1551 seria pięćdziesięciu kazań, zgrupowa-
nych w pięciu tomach, zawierających każdy po dziesięć kazań, pomyślane zo-
stały na wzór pięciu głównych przymierzy biblijnych. Przymierzu w ścisłym 
znaczeniu poświęcone zostało kazanie szóste w trzecim tomie Dekad. 

25 � D. C. Steinmetz, Reformers in the Wings…, s. 94–95.
26 � Ibidem, s. 95.



185

3. Teologia przymierza Heinricha Bullingera

Autor De testamento… wywodził tradycyjnie pojęcie przymierza od hebraj-
skiego berith, które Septuaginta tłumaczyła na grecki jako diatheke (pakt, po-
rozumienie, obietnica), a pisarze łacińscy jako testamentum (dziedzictwo wy-
nikające z woli) i foedus (przymierze). W roku 1534 opublikował tłumaczenie 
swojego traktatu na język niemiecki, lepiej niż łacińska wersja wyjaśniało ono 
słowo testamentum. Wynikało z niego, że Bullinger rozumiał testamentum na 
trzy sposoby: jako ostatnią wolę i dziedzictwo, jako obietnicę potwierdzoną przy-
sięgą oraz jako przymierze (łac. foedus). Był przekonany, że to trzecie znaczenie 
jest najbliższe Staremu Testamentowi, a zatem i Nowemu z racji istniejącej mię-
dzy nimi ciągłości27. Testamentum jako ostatnia wola i obietnica potwierdzona 
przysięgą zakładało unilateralność i bezwarunkowość, foedus natomiast miało 
charakter bilateralny i warunkowy, było zatem rodzajem umowy. Na takiej bila-
teralnej i warunkowej wizji przymierza opiera się system teologiczny Bullinge-
ra28, w którym Bóg i człowiek mają do spełnienia warunki: Bóg zobowiązał się 
być Bogiem ludzkim i wypełnić wynikające z tego obietnice, w odpowiedzi na to 
człowiek zadeklarował święte życie uznając Boga za jedynego Pana. Tym sposo-
bem Bóg i człowiek stali się stronami przymierza, czyli konfederatorami. Dosko-
nałość Boga wykluczała niedotrzymanie przezeń obietnicy zawartej w przymie-
rzu, niebezpieczeństwo takie istniało natomiast nieustannie ze strony człowieka. 
Mimo to, z woli Boga, część odpowiedzialności za świat powierzona została czło-
wiekowi jako stronie przymierza. Ludzka odpowiedzialność powiązana została 
z partnerstwem, do jakiego Bóg zaprosił człowieka w przymierzu. 

Mogło się wydawać, że bilateralność przymierza osłabiała znaczenie drugie-
go ważnego elementu teologii reformowanej – predestynacji. Ta ostania kłóciła 
się z uzyskaną od Boga podmiotową rolą człowieka (Bullinger reprezentował 
koncepcję pojedynczej predestynacji, oznaczającej wybranie tylko do zbawie-
nia, nie połączonej z przeznaczeniem do potępienia, oraz infralapsarianizmu, 
czyli predestynacji dokonanej po upadku Adama). Jednak w myśl teologii Bul-
lingera Bóg zawarł przymierze tylko z wybranymi, uczestnikami przymierza 

27 � Ch. S. McCoy, J. Wayne Baker, Fountainhead of Federalism. Heinrich Bullinger 
and The Covenantal Tradition, Westminster/John Knox Press, Louisville 1991, 
s. 102.

28 � H. Bullinger, A Brief Exposition of The One and Eternal Testament or Covenant 
of God, translated by Ch. S. McCoy and J. Wayne Baker, [w:] Ch. S. McCoy, 
Ch. Wayne Baker, Fountainhead of Federalism…, s. 112.



186

Teologia przymierza

mogli stać się oni jedynie dzięki Jego łasce29. Naruszenie przez człowieka wa-
runków przymierza nie kończyło go, lecz stawało się początkiem jego nowej 
formy. Powołani przez łaskę Boga do uczestnictwa w przymierzu pozostawali 
jego stroną na zawsze, niezależnie od jego postaci. Doskonałość Boga wyklu-
czała zmianę raz podjętej decyzji o predestynowaniu. 

Według Bullingera przymierze stanowiło sposób komunikowania się Boga 
z ludźmi, wynikający z Jego dostosowania się do ludzkich możliwości. W swym 
działaniu Bóg zniżał się do ludzkiego poziomu, ograniczając zarazem siebie 
samego30. Myśl tę, przejętą przez późniejszą purytańską teologię przymierza, 
Perry Miller ujął następująco: 

Ten, który stwarza, nie jest zobowiązany wobec swego stworzenia; Bóg 
mógłby zabić swoje stworzenia, torturować je, albo o nich zapomnieć, a nikt 
nie mógłby przywołać Go do odpowiedzialności; jednak w przymierzu do-
browolnie związał sobie ręce, zgodził się na zestaw warunków31 .

Bullinger starał się dowieść, że cały przekaz biblijny opierał się na jednym, 
wiecznym, bilateralnym i warunkowym przymierzu – przymierzu łaski, które 
Bóg zawarł z Adamem, a którego szczególną postacią było przymierze z Abra-
hamem. Przedmiotem przymierza łaski było prawo boże, równoznaczne prawu 
natury, którego funkcją było pokazanie, do czego zobowiązywała człowieka re-
lacja ze Stwórcą. Stworzenie świata i człowieka było wynikiem suwerennej decy-
zji Boga, podobnie jak dopuszczenie do grzechu pierworodnego, po którym Bóg 
zdecydował o okazaniu swej łaski jedynie niektórym z ludzi. Predestynowanym 
zapewnił środki do zbawienia w postaci uczestnictwa w przymierzu łaski, które 
zachowywało istotę wcześniejszej relacji między Bogiem a człowiekiem, tzn. pra-

29 � E. H. Emerson, Calvin and Covenant Theology, „Church History” 1956, Vol. 25, 
Is. 2, s. 137–138, DOI:10.2307/3161198.

30 � „Bóg sprzymierzając się dostosował się do naszych możliwości, tak jak czyni 
to we wszystkich innych rzeczach […]” H. Bullinger, The Decades, Vol. 3, The 
Third Decade of Sermons, ed. by T. Harding for The Parker Society Instituted 
A. D. MDCCCXL for The Publication of the Works of the Fathers and Early 
Writers of The Reformed English Church, 1849, s. 169, www.wordpubliclibrary.
com, Book Id: WPLBN0000315361 [data dostępu: 3.07.2012].

31 � P. Miller, The New England Mind. The Seventeenth Century, second ed., Harvard 
University Press, Cambridge 1954, s. 376.



187

3. Teologia przymierza Heinricha Bullingera

wo natury. Uczynki człowieka według tego prawa pozostawały nadal ważne jako 
schemat pobożnego życia, możliwego teraz wyłącznie dzięki uświęcającej bożej 
łasce. Przymierze z Abrahamem czy Prawo Mojżeszowe stanowiły ciągłość pra-
wa natury, nadanego Adamowi przed jego upadkiem. Fakt, że wskutek grzechu 
pierworodnego człowiek nie był już w stanie uczynić zadość doskonałemu po-
słuszeństwu, nie zwalniał go z obowiązku przestrzegania prawa natury, któremu 
mogli podołać jedynie obdarzeni łaską predestynowani.  

Za początek przymierza łaski uznane zostały słowa z Księgi Rodzaju (3:15 
o potomstwie kobiety, które zdepcze głowę węża, bezpośredniego sprawcy 
dramatu, wypowiedziane w obliczu upadku Adama. Tym sposobem zapowie-
dziane zostało przyjście Chrystusa, który zajmie miejsce Adama jako postaci 
sfederowanej z ludzkością. Przymierza z Noem (Rdz 9:9–17), z Abrahamem 
(Rdz 12, 15, 17), z Mojżeszem (Wj 19–24) bądź z Dawidem (2. Sam 7) stanowiły 
kontynuację tego przymierza w procesie progresywnego Objawienia. Przymie-
rze łaski, choć wieczne, ewoluowało w czasie, przybierając różne formy w za-
leżności od okoliczności, postawiony ludziom warunek posłuszeństwa prawu 
pozostawał jednak jego niezmiennym elementem. Tak jak prawo Mojżeszowe 
nie kładło kresu działaniu prawa natury, tak Nowy Testament nie przekreślał 
obowiązywania kwintesencji prawa Mojżeszowego – Dekalogu. 

Miejsce centralne w teologii Bullingera zajmowało przymierze z Abraha-
mem, od niego, uważał teolog, rozpoczęła się bowiem historia ludzkiego zba-
wienia. O przymierzu tym pisał: 

Cała pobożność zawiera się w tych bardzo zwięzłych punktach przymierza. 
Po prostu jest oczywiste, że nic innego nie zostało dane świętym we wszyst-
kich wiekach, w całym Piśmie Świętym, ponad to, co jest zawarte w tych 
głównych punktach przymierza, chociaż każdy punkt jest przedstawiony 
bardziej obficie i bardziej wyraźnie w następstwie czasów. Cokolwiek zo-
stało powiedziane w Piśmie Świętym o jedności, mocy, majestacie, dobroci 
i chwale Boga zawarte jest w tym jednym wyrażeniu przymierza: „Ja jestem 
wszechmocnym Panem”. Jakiekolwiek obietnice napisano o błogosławień-
stwach cielesnych, chwale, królestwie, zwycięstwach, pracy i elementarnych 
potrzebach życia, zostały one zawarte w tym jednym wyrażeniu przymie-
rza: „tobie i twemu potomstwu dam ziemię Kanaan; będę jego Bogiem”32. 

32 �  H. Bullinger, A Brief Exposition…, s. 112.



188

Teologia przymierza

Bullinger nie wyodrębniał przymierza uczynków, ani wiecznego przy-
mierza odkupienia pomiędzy Ojcem i Synem, uczyniła to późniejsza teologia 
przymierza, wierzył w istnienie jednego i wiecznego przymierza łaski, którego 
szczególną postacią było przymierze z Abrahamem, ojcem wszystkich ludzi. 
Istotę Bullingerowej koncepcji przymierza stanowił cytat z Księgi Rodzaju 
(17:7): „Zawrę też z tobą moje przymierze, a po tobie z twoim potomstwem. 
Będzie ono trwało z pokolenia na pokolenie, abym był twoim Bogiem, a po 
tobie – twojego potomstwa”.

Bullinger antydatował przymierze Abrahamowe, miało ono obejmować 
całą ludzkość przed i po jego fakcie. Powołanie Abrahama i jego misja odnosiły 
się do ludzi żyjących przed nim i po nim, do Żydów, chrześcijan i nie-chrześci-
jan. Wierzący z czasów Starego i Nowego Testamentu pozostawali uczestnika-
mi Abrahamowego przymierza łaski, wszystkich ich należało traktować jako 
dzieci Abrahama i dziedziców danej mu przez Boga obietnicy. W przekonaniu 
Bullingera dowody na duchowe, choć nie cielesne, pokrewieństwo z Abraha-
mem, znajdowały się w Nowym i Starym Testamencie. Ten sam przekaz, mó-
wiący o „duchowym obrzezaniu”, nieść mieli prorocy i apostołowie, przed i po 
narodzinach Chrystusa, Jeremiaszowe słowa (4:4) znajdowały potwierdzenie 
także w listach Pawła do Rzymian (2:28–29) i Galatów (3:29)33.  

Bóg zawierając przymierze z Abrahamem miał ujawnić się jako Wszechmo-
gący (El Shaddai), tylko taki Bóg mógł obdarzać ludzkość błogosławieństwami. 
Boża obietnica skierowana do Abrahama, że będzie on ojcem wielu narodów 
(Rdz 17:4), była potwierdzeniem słów wypowiedzianych w obecności Adama 
o potomstwie miażdżącym głowę węża. Świadczyła o uniwersalizmie bożego 
przymierza; zapowiedź błogosławieństwa dla wszystkich potomków Abraha-
ma oznaczać miała przyjście Chrystusa Zbawiciela. Błogosławić znaczyło bo-
wiem obdarzać duchowym dobrem: przebaczeniem grzechów, zachowaniem 
życia i zaniechaniem przekleństwa. 

„Żyj ze Mną w zażyłości i bądź bez skazy” (Rdz 17:1) – to warunek, jaki Bóg 
nałożył na Abrahama i jego potomków. W języku hebrajskim „żyć” znaczy to 
samo co „iść”. Najważniejszą nauką płynącą z przymierza było uznanie wła-
dzy jedynego i wszechmocnego Boga34, zrozumienie, że zawierając przymie-
rze z ludźmi, Bóg uczynił ich aktywnymi uczestnikami swej misji w świecie. 

33 � Ibidem, s. 107.
34 � Ibidem, s. 111–112.



189

3. Teologia przymierza Heinricha Bullingera

Zachować przymierze znaczyło zaufać Bogu we wszystkich aspektach życia. 
W Księdze Powtórzonego Prawa (13:4) ten prosty przekaz powiela Mojżesz 
przekazując go Izraelitom. Jego Prawo, z kwintesencją w postaci Dekalogu, sta-
nowiło niemal parafrazę przymierza35. Przymierze Abrahamowe zapowiadało 
nie tylko ziemską ojczyznę dla Żydów, obietnicą Kanaanu Bóg dawał zarazem 
wszystkim ludziom przekaz, że jeśli będą mu wierni i posłuszni odnajdą ducho-
we szczęście, a po śmierci przekroczą granice niebiańskiego Kanaanu36.

Ponieważ przymierze z Abrahamem nie miało formy pisanej, zewnętrznym 
jego znakiem i pieczęcią stało się obrzezanie (Rdz 17:11). Było ono w istocie sa-
mym aktem przymierza, odpowiednikiem spisanego dokumentu. Według Bul-
lingera wobec skażenia i nieczystości ludzkiej natury, sens obrzezania zawierał 
się w potrzebie obcięcia fragmentu ciała mężczyzny. Fakt, że obcięcie dotyczyło 
napletka, wynikał ze sposobu, w jaki człowiek został poczęty i w jaki przekaza-
ny został mu grzech pierworodny. Uwolnić ludzkość od tego ostatniego nie miał 
mocy żaden śmiertelnik, mógł to uczynić tylko człowiek bez grzechu. Krew 
obrzezania stanowić miała prefigurację męczeńskiej krwi Chrystusa, oczysz-
czającej ludzkość z grzechu Adama i czyniącej ją dziedziczką życia wiecznego. 
W ten sposób nastąpiło ostateczne dopełnienie przymierza łaski37. Łaska Boga 
i zbawienie – przekonywał Bullinger – nie były jednak uwarunkowane sakra-
mentem obrzezania; Abraham został zbawiony nie z powodu obrzezania, ale 
mimo niego. Obrzezanie nie stanowiło zatem kryterium zbawienia, a jedynie 
znak przynależności do wierzących potomków Abrahama. W ten sposób Bóg 
oznaczał swój lud, który przestawał być pogański, dla ludu natomiast był to wi-
doczny znak zobowiązania do posłuszeństwa Bogu38. Pierwszym obrzezanym 
został Abram, który wraz z sakramentem przyjął imię Abraham, oraz jego syn 
Izmael i wszyscy mężczyźni z jego otoczenia (Rdz 17:24–27). 

Drugim i ostatnim sakramentem przymierza była Eucharystia, ofiara z ba-
ranka paschalnego. W języku hebrajskim odpowiednikiem greckiego pascha 
było pesach, słowo oznaczające przejście, wyjście. Pesach związane jest z opi-
sanymi w Biblii wydarzeniami u schyłku niewoli egipskiej Hebrajczyków, gdy 

35 � H. Bullinger, The Decades, Vol. 3, s. 170–172; idem, A Brief Exposition…, s. 113, 128.
36 � H. Bullinger, A Brief Exposition…, s. 128–129; D. C. Steinmetz, Reformers in the 

Wings…, s. 96.
37 � H. Bullinger, The Decades…, s. 172–174. 
38 � Ibidem, s. 175–176.



190

Teologia przymierza

anioł Boga uśmiercił wszystkie pierworodne dzieci, omijając hebrajskie do-
mostwa, których futryny pomazane zostały krwią baranka (Wj 12), oraz z cu-
downym przejściem Hebrajczyków przez Morze Czerwone (Wj 14). Baranek 
paschalny był wśród Żydów przypomnieniem i odnowieniem tamtych wyda-
rzeń, świadectwem miłosierdzia Boga względem wierzących oraz pierwszym 
znakiem wspólnoty ludu bożego39. Jednak również sakrament uczty paschalnej 
– twierdził Bullinger – nie zbawiał człowieka przez sam fakt jego przyjmowa-
nia. Jedynie prawdziwa wiara w Boga, mogła mieć znaczenie soteriologiczne40. 
Owca, zwierzę ofiarne, stanowiła symbol i zapowiedź poświęcenia Chrystusa41, 
najdoskonalszej z ofiar, wystarczającej dla wszystkich predestynowanych do 
końca czasów: „przez nią – pisał Bullinger – wszyscy są zbawieni,  którzy są 
zbawieni”42. 

Przymierze w Chrystusie zostało przez teologa potraktowane jako histo-
ryczne dopełnienie przymierza z Abrahamem; zbawczy akt Boga w Chrystusie 
mógł być w pełni zrozumiany tylko w ramach tego ostatniego. Uznanie prio-
rytetowości przymierza Abrahamowego prowadziło Bullingera do hermeneu-
tycznej zasady, że Stary Testament stanowi interpretację Nowego Testamentu. 
Znaczenie Ewangelii nie może być właściwie ocenione bez odwołania się do 
rozdziału 17. Księgi Rodzaju. W ujęciu Bullingera ofiara Chrystusa stanowiła 
wypełnienie obietnicy danej Abrahamowi o błogosławieństwie ziemskich na-
rodów zarówno Żydów, jak i nie-Żydów. Jezus uczynił w pełni zadość etyczne-
mu warunkowi tego przymierza, wyrażającemu się w słowach: „pójdź za Mną 
i bądź bez winy”.  

W teologii Bullingera dramat odkupienia jest zatem zrozumiały za sprawą 
dwóch postaci: Abrahama i Chrystusa, podczas gdy rola Mojżesza, prawa mo-
ralnego i ceremonialnego Izraela jest drugoplanowa. Teolog tłumaczył nadanie 
tego prawa jako gest dobrej woli ze strony Boga wobec ludzkiej słabości. Egipska 
idolatria, którą dotknięci zostali potomkowie Abrahama, osłabiała przymierze 
łaski, objawione Mojżeszowi Prawo służyć miało zatem wzmocnieniu więzi 
Izraelitów z Bogiem. Ponieważ ci nadal opuszczali się w wierze, Bóg dyscy-
plinował ich poprzez dodanie rozległych przepisów służących czystości kultu. 

39 � Ibidem, s. 178–179.
40 � Ibidem, s. 179.
41 � Ibidem, s. 183.
42 � Ibidem, s. 200; zob. też: H. Bullinger, A Brief Exposition…, s. 115–116.



191

3. Teologia przymierza Heinricha Bullingera

W interpretacji Bullingera Prawo Mojżeszowe i wynikające z niego ceremo-
nie miały więc na celu wzmocnienie przymierza, nie stanowiły zaś jego istoty.  
Ojcowie, żyjący przed nadaniem Prawa, chronieni byli przymierzem łaski, nie 
ceremoniami z niego wynikającymi. Swą ofiarną miłością do człowieka Jezus 
nie osłabił znaczenia Prawa, lecz wzmocnił jego najgłębsze znaczenie43: „Nie 
sądźcie, że przyszedłem znieść Prawo albo Proroków. Przyszedłem, nie po to, 
aby je znieść, ale wypełnić” (Mt 5:17).

Bullinger podkreślał ciągłość i koherencję Starego i Nowego Testamen-
tu, różnica między nimi nie dotyczyła samego przymierza (to było jedno 
i wieczne), ale wydarzeń z nim związanych. Oba Testamenty świadczyć mia-
ły o zbawieniu w Chrystusie: Stary Testament poprzez obietnicę i symbol, 
Nowy – poprzez wypełnienie zapowiedzianej rzeczywistości. Przez swe 
bezgraniczne zaufanie do Boga Abraham antycypował Chrystusa i przez 
niego został usprawiedliwiony z upadku Adama. Postaci Starego Testamen-
tu można uznać za protochrześcijan, uczestniczyły bowiem w tym samym 
przymierzu, co bohaterowie Nowego Testamentu. Powołując się na słowa Je-
remiasza, wzywającego do „obrzezania serc” (Jr 4:4, także 9:25), na księgę 
Powtórzonego Prawa (Pwt 10:16), na ewangelię Jana (J 8), na Pawłowe listy 
do Rzymian (Rz 2:29), Koryntian (1. Kor 7:19), Galatów (5:3–6) czy Filipian 
(Flp 3:3) Bullinger dowodził, że zarówno przez postaci Starego, jak i Nowego 
Testamentu, przez proroków, jak i przez ewangelistów przemawiał ten sam 
duch wiary i miłości44. Z przekonania o jedności obu testamentów wynikało 
identyfikowanie się Bullingera ze stanowiskiem Zwingliego i sprzeciw wobec 
anabaptystów, odrzucających chrzest dzieci i Stary Testament. Uczestnictwo 
dzieci w Nowym Testamencie – twierdził Bullinger – wynikało z faktu, że 
były one objęte Starym Testamentem. Chrzest w Nowym Testamencie stano-
wił kontynuację starotestamentowego obrzezania.

Bullinger, podobnie jak Zwingli, wypowiadał się w swoich kazaniach na 
temat państwa. Państwo i Kościół ujmował jako dwie sfery, skoordynowane 
ze sobą, choć od siebie niezależne. Przymierze traktował również jako podsta-
wę organizacji rządu45. W swych kazaniach inspirował się nie kalendarzem 
kościelnym, lecz księgami biblijnymi, poruszającymi różne aspekty ludzkiego 

43 � D. C. Steinmetz, Reformers in the Wings…, s. 95–97.
44 � H. Bullinger, A Brief Exposition…, s. 107. 
45 � Ibidem, s. 113.



192

Teologia przymierza

życia. Pięćdziesiąt z jego kazań, opublikowanych jako Dekady, zyskało szeroki 
rozgłos nie tylko na obszarach niemieckojęzycznych, ale również w Holandii 
i Anglii. Napisane po łacinie w formie homiletycznej dyskusji obejmowały 
wszystkie istotne kwestie wiary. Popularność i wpływowość tych tekstów wyni-
kała nie tylko z ich merytoryki, ale również z metody. Nie były one traktatami 
teologicznymi, napisanymi według logicznych Arystotelesowskich kategorii, 
wpisywały się w protestancką tradycję homiletycznego podejścia do teologii, 
w którym kategorie biblijne przedkładane były nad pojęcia filozoficzne. 

Po śmierci Zwinglego w roku 1531 Bullinger został wybrany jego następcą 
w Zurychu (grudzień 1531). Jego działalność jako przywódcy religijnego nie 
ograniczała się tylko do sfery lokalnej, organizował on również protestan-
ckie społeczności Szwajcarii, pomagając im podnieść się z klęski pod Kappel 
(11 października 1531), gdzie wojska szwajcarskich kantonów reformowanych 
(Zurych, Berno, Bazylea, Sankt Gallen, Schaffhausen, częściowo Glarus i Ap-
penzell) poniosły porażkę w walce z kantonami katolickimi (Lucerna, Uri, 
Schwyz, Unterwalden, Zug), połączonymi w Unię Chrześcijańską, sprzymie-
rzoną z Austrią (w bitwie tej jako kapelan wojskowy poległ również Zwingli). 
Utrzymujące się napięcie polityczne po tragedii pod Kappel wymuszało po-
rozumienie między środowiskami reformowanymi a radą miejską Zurychu. 
Protestanci zobowiązali się do zdyscyplinowania radykalnych kaznodziejów 
oraz do zaprzestania szerzenia ewangelicyzmu na ościenne kraje i kantony. 
W grudniu 1531 roku Bullinger złożył obietnicę, że duchowni nie będą mie-
szać się w wewnętrzne sprawy władz kantonalnych, władze natomiast zobo-
wiązały się do nieingerowania w działalność Kościoła. Pokój między wła-
dzami świeckimi a Kościołem był konieczny wobec wzmożonej działalności 
rzymskich katolików oraz ruchu anabaptystycznego. W ciągu czterdziesto-
czteroletniego duszpasterstwa Bullingera w Zurychu nastąpił rozwój Kościoła 
reformowanego. Wprawdzie fundamentalne reformy przeprowadził Ulrich 
Zwingli, ich konsolidacja dokonała się jednak w znacznej mierze dzięki ak-
tywności Bullingera. 

Wraz ze śmiercią Zwinglego intelektualne kierownictwo reformacji zaczęło 
przesuwać się z Zurychu do Genewy. Głównym teologiem reformowanym stał 
się Jan Kalwin, co nie oznaczało jednak utraty przez Bullingera teologicznego 
wpływu. Frakcje Zwinglego–Bullingera (Zurych) i Kalwina (Genewa) w ruchu 
reformowanym różniły się, między innymi, w kwestii teologii Wieczerzy Pań-



193

4. Kalwin a teologia przymierza Bullingera

skiej oraz dyscypliny kościelnej, to znaczy, sprawą zasadniczą było, czy miał ją eg-
zekwować sąd kościelny, czy też władze miejskie. Spór zakończyło porozumienie 
z roku 1549, tzw. Zgoda Tyguryńska (Consensus Tigurinus), która skonsolidowała 
szwajcarski nurt reformacji i oddzieliła go od nurtu niemieckiego. Choć w sfor-
mułowaniach Zgody Tyguryńskiej przeważa teologia Jana Kalwina, to dostrzec 
tam można również istotny wpływ myśli Bullingera. Dla teologicznej formacji 
ruchu reformowanego oprócz Zgody Tyguryńskiej ważne było również Drugie 
Wyznanie Helweckie, napisane przez Bullingera (1566 r.), przyjęte przez więk-
szość Kościołów reformowanych jako oficjalne wyznanie wiary. Nie stało się tak 
w Niemczech, Holandii i Anglii, choć i tam Druga Konfesja Helwecka spotkała 
się z pochwałą. Spośród wszystkich wyznań reformowanych była ona najszerzej 
uznawana. Podczas gdy przywództwo intelektualne ruchu reformowanego prze-
nosiło się do Genewy, przywództwo duszpasterskie na czele z Bullingerem pozo-
stało w Zurichu. Stał się on przyjacielem i doradcą ważnych postaci w ówczesnej 
Europie. Korespondował z angielskimi biskupami (m.in. Johnem Hooperem czy 
Johnem Jewelem) i królami Franciszkiem II oraz Henrykiem VIII. 

4. Kalwin a teologia przymierza Bullingera

Bullinger swoją restauracją przymierza osiągnął coś o znaczeniu precedenso-
wym w myśli chrześcijańskiej. Choć późniejsi teologowie szczegółowo analizo-
wali rodzaje przymierzy, wyróżniając przymierze uczynków, przymierze łaski 
czy odwieczne przymierze odkupienia, to jednak Bullinger był pierwszym, któ-
ry zaakcentował teologiczne znaczenie przymierza. Rozumiał je jako jedną, 
bilateralną, warunkową umowę pomiędzy Bogiem i człowiekiem, czym istot-
nie różnił się od unilateralnego i bezwarunkowego pojmowania przymierza 
przez Jana Kalwina. Dla tego ostatniego przymierze było bardziej boskim te-
stamentem niż rodzajem porozumienia między Bogiem a ludźmi. Rozumienie 
przymierza wiązało się z kwestią zbawienia. Bullinger reprezentował koncep-
cję pojedynczej predestynacji46 oraz infralapsarianizmu, Kalwin – podwójną 

46 � Predestynacja pojedyncza zakłada, że pewni ludzie zostali od początku przezna-
czeni przez Boga do zbawienia, są chronieni poprzez udzieloną im łaskę wiary, 
nie znamy natomiast przeznaczenia pozostałych (być może mogą oni liczyć na 
zbawienie jako zasługę w efekcie swoich uczynków). Podwójna predestynacja (Kal-
win) określa dwie grupy ludzi: jednych odgórnie przeznaczonych do zbawienia 



194

Teologia przymierza

predestynację i supralapsarianizm. Kiedy na początku lat pięćdziesiątych wie-
ku XVI Kalwin rozpoczął propagowanie idei podwójnej predestynacji, Bul-
linger upominał go w listach, że sięga w tajemnicę Boga znacznie głębiej niż 
pozwala na to Pismo Święte47. 

Bullinger zapoczątkował odrębną tradycję rozumienia przymierza, którą 
określić można jako zurychską, cechującą się naciskiem na ludzką wolność 
i odpowiedzialność, druga tradycja, zapoczątkowana przez Kalwina (genew-
ska), akcentowała w przymierzu znaczenie łaski Boga, przyznając człowiekowi 
rolę bardziej bierną niż aktywną. Dla Kalwina przymierze było obietnicą, te-
stamentem łaskawego Boga, dla Bullingera, podobnie jak dla Ulricha Zwin-
glego – umową między Bogiem a człowiekiem48. J. Wayne Baker konkluduje, 
że Bullingerowa teologia przymierza tak bardzo różniła się od teologii Kal-
wina, że nie powinno być wątpliwości, co do uznania jej za odrębną tradycję 
reformowaną49. Wniosek taki w literaturze przedmiotu nie jest nowością, jako 

i pozostałych, których udziałem będzie potępienie (niezbawienie jest równoznacz-
ne potępieniu). U podstaw predestynacji leżał dogmat o ponadczasowości Boga, 
założenie, że mógł On przed stworzeniem świata osądzić odgórnie wszystkich 
ludzi, wiedząc, jakie w przyszłości będą ich uczynki, nie ingerując w ich wolność 
(tym samym predestynacja nie kłóciła się z  ludzką wolną wolą). Predestynacja 
związana była z debatą na temat kolejności boskich dekretów, znaną jako infra-
lapsarianizm i supralapsarianizm. Pojedyncza predestynacja wiązała się z infra-
lapsarianizmem, podwójna – z  supralapsarianizmem. Supralapsarianizm (ang. 
supralapsarianism) zakłada, że decyzja Boga o  przeznaczeniu jednych ludzi do 
zbawienia, a pozostałych na potępienie, poprzedzała postanowienie Boga o stwo-
rzeniu świata oraz człowieka. Zatem nawet gdyby nie nastąpił grzech pierworodny, 
jedna część ludzkości oczekiwałaby zbawienia, a inna – potępienia, wyrok bożego 
przeznaczenia był bowiem ostateczny, nie uwarunkowany upadkiem. Według su-
pralapsarianizmu to predestynacja, nie stworzenie świata, była aktem samouwiel-
bienia Boga. Infralapsarianizm (ang. infralapsarianism) był stanowiskiem, według 
którego samouwielbienie Boga wyraziło się poprzez stworzenie, Bóg dopuścił do 
upadku Adama, po czym z upadłej ludzkości część przeznaczył do zbawienia za 
sprawą Chrystusa.  

47 � Ph. Benedict, Christ’s Churches Purely Reformed..., s. 61.
48 � L. D. Bierma, Federal Theology in the Sixteenth Century. Two Traditions?, „West-

minster Theological Journal” 1983, No 45, s. 304–321.
49 � J. Wayne Baker, Heinrich Bullinger and the Covenant. The Other Reformed Tra-

dition, Ohio University Press, Athens 1980. Interpretacja myśli Bullingera za-
warta w tej pracy oraz w cytowanej wyżej pracy Ch. S. MacCoy, J. Wayne Baker, 



195

4. Kalwin a teologia przymierza Bullingera

pierwszy, w latach trzydziestych XX wieku, sformułował go wybitny historyk 
purytanizmu Perry Miller. W swoich dwóch zasadniczych studiach dotyczą-
cych purytanizmu wskazał na istotną różnicę pomiędzy teologią Kalwina a te-
ologią przymierza (federalną)50. Zdaniem badacza teologia przymierza, która 
najwyraźniej zaznaczyła się w XVII-wiecznej purytańskiej myśli teologicznej, 
była czymś różnym od „kalwinizmu”51. Fakt, że Kalwin nie rozwijał teologii 
przymierza, choć bez wątpienia miał świadomość fundamentalnego znaczenia 
tego pojęcia w interpretacji Biblii, uzasadniano jego skoncentrowaniem się na 
zagadnieniu predestynacji, z którym wiązała się jego unilateralna wykładnia 
przymierza jako testamentu, podobnie jak z jego wizją Boga jako suwerennego 
Stwórcy, nieodgadnionego, arbitralnego, budzącego strach, podczas, gdy u te-
ologów przymierza, Bóg zawierając z ludźmi bilateralne przymierze, określał 
się i zarazem ograniczał. 

W literaturze przedmiotu nie brak stanowisk wskazujących, że pomimo 
różnic dzielących Kalwina od teologów przymierza, wspólnie stanowią oni 
jeden nurt teologiczny. Jedności teologicznej tradycji reformowanej broni Ri-
chard A. Muller, wskazując, że jej zróżnicowanie nie powinno być traktowane 

Fountainhead of Federalism. Heinrich Bullinger and The Covenantal Tradi-
tion… spotkała sie z ostrą krytyką. Dotyczyła ona czterech aspektów interpre-
tacji tej myśli: (1) centralnego miejsca przymierza, (2) bilateralności przymie-
rza, (3) niezgodności takiej interpretacji przymierza z ideą predestynacji oraz 
(4) przekonania, że myśl ta stanowi odrębną tradycję reformowaną. J. Wayne 
Baker zdecydowanie broni wcześniej opublikowanych twierdzeń. W  jednym 
z artykułów stwierdzał, że po ponownym, uważnym przyjrzeniu się wczesnym 
pismom Bullingera, opublikowanym w latach 1526–1574 oraz jego bogatej ko-
respondencji, potwierdza swoje wcześniejsze stanowisko w czterech wymienio-
nych kwestiach: że przymierze jest centralnym pojęciem teologii Bullingera, że 
ma ono bilateralny i warunkowy charakter, że wypływa z niego nauka o umiar-
kowanej, pojedynczej predestynacji, w przeciwieństwie do podwójnej predesty-
nacji Kalwina, że teologia Bullingera stanowiła podstawę oryginalnej tradycji 
reformowanej, wobec której Kalwin i kalwiniści tworzyli późniejszą alternaty-
wę w kwestii przymierza i predestynacji (J. Wayne Baker, Heinrich Bullinger, 
the Covenant and the Reformed Tradition in Retrospect, „The Sixteenth Century 
Journal” 1998, No 2, Vol. XXIX, s. 359–376).

50 � P. Miller, The Marrow of Puritan Divinity, „Publications of the Colonial Society 
of Massachusetts” 1935, Vol. XXXII, s. 247–300.   

51 � Zob. więcej: P. Miller, The New England Mind…, s. 367–397. 



196

Teologia przymierza

jako dowód pozwalający mówić o odrębnościach52. Różnice między Bullinge-
rem i Kalwinem w kwestii predestynacji i przymierza uznaje za eksponowane 
przesadnie. Podkreśla, że w myśleniu reformatorów, niezależnie od różnic, 
akcentowany był dogmat o predestynacji oraz rozumienie przymierza jako 
wyrazu suwerennej woli Boga w kategoriach łaski, służącej ludzkiemu zba-
wieniu53. 

W Nauce religii chrześcijańskiej temat przymierza poruszony jest w roz-
dziale 16 czwartej księgi. Przymierze nie zostało potraktowane przez Kalwina 
jako główny temat, lecz znalazło się na marginesie jego polemiki z anabapty-
stami, uzasadniającej słuszność chrztu niemowląt jako autentycznej tradycji 
wczesnego Kościoła, nie skażonej błędami i dodatkami średniowiecza. Z roz-
ważań tych wynika, że Kalwin rozumiał przymierze jako jedno, wieczne przy-
mierze łaski, jednostronne i bezwarunkowe, które Bóg zawarł z Abrahamem 
i które jest równie aktualne dla Żydów, jak i dla chrześcijan. Chrystus został 
obiecany Abrahamowi, zewnętrzny znak tego błogosławieństwa w postaci 
obrzezania u Żydów jest kontynuowany przez chrześcijan w postaci chrztu. 
Chrystus stanowi fundament chrztu i obrzezania, ich duchowym sensem jest 
więc obietnica zbawienia54. Kalwin uzasadniał swe przekonanie o istnieniu 
jednego, wiecznego przymierza argumentując, że Chrystus, będąc synem 
Boga, swoim przyjściem nie mógł umniejszać łaski Boga – Ojca, wyrażonej 
w przymierzu z Abrahamem55. Chrystus przyszedł, by tę łaskę dopełnić, a nie 
ograniczyć56. 

Kalwin był teologiem biblijnym, nie można go jednak określić zarazem 
jako teologa przymierza, z drugiej strony nie różnił się od teologów przy-
mierza tak bardzo, jak skłonni są sądzić niektórzy z badaczy57. Zasadnicze 
elementy teologii przymierza – założenie że w przymierzu człowiek pozna-

52 � R. A. Muller, After Calvin. Studies in the Development of a Theological Tradition, 
Oxford University Press, New York 2003, s. 9.

53 � Ibidem, s. 11–12. Zob też: R. A. Muller, Unaccommodated Calvin. Studies in the 
Foundation of a Theological Tradition, Oxford University Press, New York 2002.

54 � J. Calvin, Institutes of the Christian Religion, translated by H. Beveridge, Hen-
drickson Publishers, Peabody 2008, Book IV, Ch. 16:3–4,11.

55 � Ibidem, Book IV, Ch. 16:6.
56 � Ibidem, Book IV, Ch. 16:7. 
57 � Zob. więcej: E. H. Emerson, Calvin and Covenant Theology…, s. 136–144. 



197

4. Kalwin a teologia przymierza Bullingera

je warunki zbawienia, że przemiana człowieka jest procesem stopniowym 
– wszystko to było obecne w nauczaniu Kalwina, nie stanowiło jednak jego 
fundamentu, tak jak u teologów przymierza. Kalwin w nikłym stopniu skon-
centrowany był na przemianie. Przyjmował, że słuchający jego kazań człon-
kowie Kościoła mają ten proces już za sobą, a on powinien ich zapewniać 
o zbawieniu i namawiać do wdzięczności wobec Boga. Tymczasem kazania 
późniejszych teologów przymierza, zwłaszcza purytańskich, były próbą prze-
konania członków Kościoła (kongregacji), by korzystając ze swojej wiedzy re-
ligijnej obserwowali siebie i upatrywali znaków wybrania, by szukali szansy, 
która pozwoliłaby im traktować siebie jako uczestników przymierza. Z kolei 
uważających się za predestynowanych namawiano, aby nieustannie spraw-
dzali swoje powołanie. Nie to jednak stanowiło o największej różnicy. Myśl 
teologiczna przymierza koncentrowała się przede wszystkim na zbawieniu 
człowieka, w mniejszym zaś stopniu na akcentowaniu wspaniałości Boga. 
To ostatnie od nauczania Kalwina dystansowało ją najbardziej. Angielscy 
purytanie i purytańscy teologowie federalni Nowej Anglii mieli do predesty-
nacji stosunek utylitarny – akcentowali jej znaczenie w duchowej przemianie 
człowieka. Dla Kalwina natomiast stanowiła ona wartość samą w sobie, była 
osią jego nauczania kładącego nacisk na miłosierdzie Boga i Jego sprawiedli-
wość zarazem58. Praca Petera A. Lillbacka, The Binding of God. Calvin’s Role 
in the Development of Covenant Theology (2001), dowodzi kontynuacji w te-
macie przymierza pomiędzy Kalwinem a teologami federalnymi. Publikacja 
kwestionuje tym samym wcześniejsze ustalenia Perry’ego Millera i innych 
autorów, współgra natomiast z generalnymi tezami Richarda A. Mullera 
o esencjonalnej kontynuacji pomiędzy Kalwinem a teologami przymierza, 
zawartymi w pracach After Calvin. Studies in the Development of a Theolo-
gical Tradition czy Unaccommodated Calvin. Studies in the Foundation of 
a Theological Tradition.

Po roku 1560 Andreas Musculus (1514–1581) i Zacharias Ursinus (1534–
1583) przedstawili, chociaż tylko w zarysie, koncepcję przymierza stworzenia, 
mającą swoje związki ze średniowiecznymi koncepcjami stworzenia jako po-
rządku ustanowionego i zachowanego przez Boga. Koncepcja ta, wraz z wizją 
upadłego człowieka niezdolnego do zrozumienia bożego prawa, była rozwijana 

58 �  Ibidem, s. 140–142.



198

Teologia przymierza

przez myślicieli, takich jak Caspar Olevianus, Dudley Fenner, William Perkins, 
Franciscus Gomarus, Robert Rollock i John Ball, w doktrynę dwóch przymie-
rzy: przymierza uczynków (natury) i przymierza łaski, znajdującego swoje 
przesłanki w Starym Testamencie, a objawionego w pełni w Nowym. Model 
dwóch przymierzy stał się osią XVII-wiecznej teologii reformowanej, znajdując 
egzemplifikację w pracach Johannesa Cocceiusa (1603–1669), Franza Burmana 
(1632–1679) czy Hermana Witsiusa (1636–1708)59. 

5. Teologia przymierza Johannesa Cocceiusa

Johannes Cocceius (zlatynizowana forma właściwego nazwiska Johann 
Coch lub Cock) był wykładowcą uniwersytetu w Lejdzie, który w wie-
ku XVII stał się centrum teologii reformowanej. Obok Cocceiusa wykładali 
tam również Abraham Heidanus (1597–1678), Jacobus Trigland (1583–1654) 
oraz Johannes Hoornbeeck (1617–1666), uczeń Gisbertusa Voetiusa (1589–
1676), czołowego przedstawiciela reformowanej teologii systematycznej 
na uniwersytecie w Utrechcie. Voetius był wiodącym zwolennikiem tzw. 
drugiej reformacji holenderskiej, ruchu pietystycznego, kładącego nacisk 
na religijność pogłębioną przez modlitwę, czytanie Biblii, działalność cha-
rytatywną i dyscyplinę60. Johannes Cocceius, wybitny siedemnastowiecz-
ny znawca Biblii, hebraizmu i języków starożytnych, pozostawił po sobie 
spuściznę obejmującą komentarze do wszystkich ksiąg biblijnych, wielki 
słownik języka hebrajskiego (1669 r.), prace z zakresu filologii, dogmatyki 
i etyki. Jego najsłynniejszym traktatem teologicznym była Summa doctri-
nae de foedere et testamento Dei, która stała się klasycznym dziełem teologii 
przymierza. Liczba wydań tej pracy (1648, 1654, 1660, 1672, 1683, 1691 r.) 
świadczy o uznaniu, jakim cieszyła się ona w drugiej połowie wieku XVII. 
W roku 1662 Cocceius opublikował swoje główne dzieło, zawierające mię-

59 �  R. A. Muller, After Calvin…, s. 12. 
60 �  Ch. S. McCoy, J. Wayne Baker, Fountainhead of Federalism. Heinrich Bullinger…, 

s. 70–72; Ph. Benedict, Christ’s Churches Purely Reformed…, s. 339; W.  J.  van 
Asselt, Amicitia Dei as Ultimate Reality: an Outline of the Covenant Theology of 
Johannes Cocceius (1603–1669), „Ultimate Reality and Meaning” 1998, Vol. 21, 
s. 35–36, http://igitur–archive.library.uu.nl/th/2007–0911–201310/AMICITIA%20
DEI%20AS%20ULTIMATE%20REALITY.pdf [data dostępu: 15.05.2012].



199

5. Teologia przymierza Johannesa Cocceiusa

dzy innymi wykładnię jego wizji Boga, zatytułowane Summa theologiae ex 
Scripturis repetita. Uważał się za ortodoksyjnego teologa reformowanego, 
stawiającego sobie zadanie rozwijania dziedziny biblijnej egzegezy, podkre-
ślał niemożność studiowania Biblii za pomocą metod scholastycznych. Był 
przekonany, że filozofia i teologia to dziedziny odrębne. Jedynie powrót do 
źródeł w postaci Starego Testamentu czytanego w języku hebrajskim i No-
wego – w języku greckim mógł zaowocować dojrzałą teologią. Zasłynął ze 
swego sprzeciwu wobec terminologii scholastycznej, która – jak uważał – ni-
czym chwast zagłuszała język przemawiającego w Biblii Boga61. Tylko Obja-
wienie, literalny tekst Biblii, stanowiło w jego przekonaniu podstawę nauki 
o Bogu. „Teologia – pisał – jest wiedzą i słowem, słowem o Bogu od Boga, 
w obecności Boga, dla Jego chwały”. Nie znaczy to, że teologowie powinni 
odrzucać poznanie rozumowe, unikać filozofii, przeciwnie – winni czynić 
użytek z ludzkiej racjonalności, jednak w odniesieniu do nauki o Bogu pa-
miętać należy, że „rozum jest sługą teologii, nie jej mistrzem”62. Cocceius 
wskazywał na konieczność rewizji teologicznych dogmatów w świetle ścisłej 
analizy tekstu biblijnego. Nie reprezentował stanowiska czysto fideistyczne-
go, bardziej niż inni teologowie Kościoła holenderskiego pozostawał otwarty 
na kartezjański racjonalizm. 

Ogromna część dorobku teologicznego Cocceiusa napisana została z per-
spektywy przymierza. Teolog był przekonany, że pojęcie to stanowi herme-
neutyczny klucz do zrozumienia ciągłości Starego i Nowego Testamentu, całej 
teologii biblijnej. Mawiano żartobliwie, że swą interpretacją schrystianizował 
Stary Testament tak bardzo, że niemal wszędzie odnajdywał Chrystusa, pod-
czas gdy inny wybitny myśliciel tamtych czasów, Hugo Grotius (oderwał pra-
wo natury od źródeł religijnych), nie mógł go znaleźć nigdzie. Znawca tematu 
Willem J. van Asselt napisał: „Cocceius traktował Pismo Święte jak harmonijny 
system, jak symfonię, w której historia bożych przymierzy z rodzajem ludzkim 

61 � W. J. van Asselt, Cocceius Anti-Scholasticus?, [w:] W. J. van Asselt, E. Dekker, 
Reformation and Scholasticism. An Ecumenical Enterprise, Baker Academic, 
Grand Rapids 2001, s. 233–237, http://igitur–archive.library.uu.nl/th/2007–0911–
201140/COCCEIUS%20ANTI–SCHOLASTICUS.pdf [data dostępu: 13.05.2012]. 

62 � Cyt. za: Ch. S. McCoy, J. Wayne Baker, Fountainhead of Federalism. Heinrich 
Bullinger…, s. 74–75.



200

Teologia przymierza

była melodią wiodącą”63. Asselt podkreśla również, że oparta na przymierzu 
relacja między Bogiem a ludzkością w interpretacji Cocceiusa rozumiana była 
w kategoriach przyjaźni (amicitia cum Deo), w ten sposób patrzył on na trady-
cyjne tematy teologii protestanckiej, takie jak historia zbawienia, eklezjologia 
(Kościół i sakramenty) i życie chrześcijańskie (etyka). Przyjaźń stanowiła dla 
Cocceiusa centralną cnotę etyki chrześcijańskiej, był on pierwszym teologiem 
tak wyraźnie łączącym koncept przymierza z pojęciem przyjaźni. 

Według Cocceiusa przymierze winno być definiowane jako boska deklara-
cja sposobu, w jaki mogą być poznane miłość Boga i relacja z Bogiem64. Przy-
mierze ma monopleuryczny charakter, nie jest umową między dwiema stro-
nami – Bogiem i człowiekiem, jest wyłącznie wyrazem woli Boga, Jego darem 
dla ludzi. Ludzkość nie jest jednak pasywna w tej relacji; człowiek kierowany 
działaniem Ducha Świętego (predestynowany) angażuje się w przymierze, to 
znaczy, chce być mu posłuszny, w ten sposób przymierze zyskuje status di-
pleuryczny. Przymierza pomiędzy ludźmi mają inny charakter niż te zawarte 
z Bogiem. W przypadku ludzi jest to wzajemna wymiana dóbr i zobowiązań, 
w przymierzu z Bogiem ludzie są wyłącznie beneficjentami65. Przymierze jest 
suwerenną decyzją Boga, niezasłużonym darem dla ludzi, na który ci odpowia-
dają w postaci wiary66. 

Cocceius wyróżniał przymierze uczynków ante lapsum i przymierze łaski 
post lapsus, jednak oba stanowiły następstwo jedynego, wiecznego przymie-
rza odkupienia (pactum salutis), zawartego w łonie Boskości pomiędzy Bo-
giem Ojcem i Synem jeszcze przed nastaniem historii. Przymierze uczynków 
i przymierze łaski pomiędzy Bogiem a ludźmi miały mieć charakter wtórny, 
być następstwem pactum salutis, wynikiem suwerennej woli Boga. Pierwsze 
opisywało sytuację człowieka w Raju przed upadkiem, drugie – było bezpo-

63 � W. J. van Asselt, Covenant Theology: En Invitation to Friendship, „Nederlands 
Theologisch Tijdschrift” 2010, Is. 1 (64), s. 5, www.ntt–online.nl [data dostępu: 
14.05.2012]. 

64 � J. Coccejo, Summa doctrinae de foedere et testamento Dei, Ex Officina Elsevi-
riorum Acad.[emicorum] Typograph.[orum], 1654, cap. I, 5 [dostęp: e–Book 
Google].  

65 � W. J. van Asselt, The Federal Theology of Johannes Cocceius (1603–1669), Brill, 
Leiden–Boston–Köln 2001, s. 38–39.

66 � M. Maddox, Johannes Cocceius, [w:] The Encyclopedia of Protestantism, Vol. 1, 
A–C, ed. by H. J. Hillerbrand, Routledge, New York–London 2004, s. 778.



201

5. Teologia przymierza Johannesa Cocceiusa

średnim przedłużeniem po upadku (Rdz 3:15), kiedy przymierze uczynków 
naruszone zostało nieposłuszeństwem Adama wobec prawa, które Bóg w nim 
zaszczepił67. Przymierze uczynków, zwane też przymierzem natury, zawierało 
trzy aspekty: prawo (poprzez które ludzie uczyli się miłości Boga), obietnicę 
(uczestnictwa w miłości i łasce Boga) i groźbę (nieodwołalność kary jako na-
stępstwa grzechu). Zakończone zostało stopniowo, w pięciu etapach. Pierw-
szym było nieposłuszeństwo Adama; ten etap abrogacji miał charakter uni-
wersalny, dotyczył wszystkich ludzi. Etap drugi stanowiła decyzja Boga o pod-
trzymaniu przymierza w postaci ustanowienia przymierza łaski, przejawiająca 
się w dwóch etapach w Starym (antycypacja Chrystusa) i Nowym Testamen-
cie (wypełnienie). Etap ten, jak i następujące po nim, dotyczył tylko wybra-
nych, czyli cieszących się łaską wiary. Trzecim etapem, jak wierzył Cocceius, 
była inkarnacja Chrystusa jako Testatora, wypełniającego doskonale warun-
ki przymierza uczynków, czwartym – Jego cielesna śmierć, kończąca walkę 
z grzechem. Wraz ze zmartwychwstaniem Chrystusa, będącym spełnieniem 
przymierza łaski, przymierze uczynków i wynikające z niego konsekwencje 
(śmierć) zostały na zawsze zniesione68. Tym co istotnie odróżnialo Cocceiu-
sa od XVII-wiecznych teologów przymierza była właśnie doktryna abrogacji. 
Zakładała ona, że unieważnianie zawartego z Adamen przymierza uczynków 
miało charakter stopniowego procesu, stanowiącego treść historii zbawienia. 
Podczas gdy przymierze uczynków stopniowo traciło znaczenie, w jego miej-
sce progresywnie nabierało mocy przymierze łaski. Historię zbawienia cechuje 
więc degradacja potępienia, miejsce którego zajmuje zbawienie. W ujęciu Coc-
ceiusa nie oznaczało to tożsamości historii zbawienia z historią uniwersalną 
i w związku z tym uniwersalności przymierza łaski69, choć takie interpretacje 
również istnieją70.   

67 � W. J. van Asselt, Covenant Theology: En Invitation to Friendship…, s. 6–7.
68 � M. Maddox, Johannes Cocceius…, s. 778; Ch. S. McCoy, J. Wayne Baker, Foun-

tainhead of Federalism. Heinrich Bullinger…, s. 73. 
69 � Na temat doktryny abrogacji zob.: W. J. van Asselt, The Doctrine of the Abro-

gations in the Federal Theology of Johannes Cocceius (1603–1669), „Calvin The-
ological Journal” 1994, Vol. 29, s. 101–116, http://igitur–archive.library.uu.nl/
th/2007–0910–200456/UUindex.html [data dostępu: 17.05.2012]. 

70 � H. Heppe, Die Dogmatik der evangelisch–reformierten Kirche. Dargestellt und 
aus den Quellen belegt (1861), ed. E. Bizer, Neukirchen 1957, s. 302; J. Wayne 
Baker, Heinrich Bullinger and the Covenant…, s. 200.



202

Teologia przymierza

Przymierze uczynków nie było bezpośrednim następstwem dzieła stworzenia; 
ludzkość przystosowana została do relacji opartej na przymierzu, ale nie stała się 
automatycznie jej uczestnikiem wraz z aktem stworzenia. Przymierze uczynków 
stanowiło raczej drugi po stworzeniu, „cud miłości Boga”. Cocceius widział więc 
dwa rodzaje statusu człowieka przed grzechem pierworodnym: stan natury i stan 
natury po naruszeniu przymierza uczynków71. Ponieważ grzech pierwszych ro-
dziców nie zmienił pragnienia ludzi pozostawania w relacji z Bogiem, zerwanie 
tej więzi skutkowało cierpieniem, poczuciem zagrożenia i śmiercią. Następstwem 
grzechu był przede wszystkim strach, który zdominował stan natury, w miejsce 
dotychczasowego zaufania podtrzymywał on warunki przymierza uczynków. 
Ludzkość, jak wierzył Cocceius, żyła w nędzy do momentu odnowienia przez 
Boga relacji w postaci przymierza łaski72. Przymierze to nie było jedynie następ-
stwem grzechu pierworodnego, ale przede wszystkim przedwieczną, suwerenną 
wolą Boga. Cocceius hebrajskie berith i greckie diatheke tłumaczył więc jako testa-
mentum. Wskazania o wyłącznej i ostatecznej woli Boga w przymierzach uczyn-
ków i łaski, mówiące że są one pochodną pactum salutis odnajdywał w Liście do 
Galatów (3:15–18) i Liście do Hebrajczyków (9:16–28). Na istnienie wiecznego przy-
mierza zbawienia wskazywały natomiast, jak twierdził, Księga Zachariasza (6:13), 
Psalm 40, List do Hebrajczyków (7:22), a zwłaszcza słowa Jezusa z Ewangelii Łu-
kasza (22:29). Duch Święty nie był stroną paktu, działał na zewnątrz, przenosząc 
moc Boga na ludzi w procesie ich odnowy73. Cocceiusowa doktryna pactum salutis 
zakotwiczała związek Boga i człowieka w istocie trójosobowej Boskości74. 

W teologii Cocceiusa powiązanie predestynacji z pactum salutis wiązało się 
z zamiarem uniknięcia decretum absolutum (niedostępna poznaniu, tajemnicza 
decyzja Boga o zbawieniu jednych i potępieniu innych). W ujęciu Cocceiusa Bóg 
Ojciec wybrał samego siebie i powierzył się Synowi75, który stał się tym samym 
Bogiem i człowiekiem zarazem. Podmiot wiecznej łaski stanowił Bóg, czyli Jezus, 
był on Bogiem predestynującym, jak też człowiekiem, to znaczy, został wybrany 
przez Boga Ojca w postaci człowieka predestynowanego. W ujęciu Cocceiusa pre-
destynacja nie była więc tajemniczym aktem decretum absolutum.

71 �  W. J. van Asselt, The Federal Theology…, s. 259–260.  
72 �  Ibidem, s. 58.
73 �  J. Coccejo, Summa doctrinae…, cap. V, 89.
74 �  W. J. van Asselt, The Federal Theology…, s. 306–310.
75 �  Ibidem, s. 305–306.



203

5. Teologia przymierza Johannesa Cocceiusa

Przymierze pozostawało powiązane z Objawieniem, Stwórca objawił się 
ludziom jako Bóg przymierza. Człowiek ze swej strony mógł być jedynie 
obiektem jego inicjatywy. Przymierze stanowiło manifestację obecności Boga 
w świecie, instrument pozwalający człowiekowi pozostawać z nim w przyjaź-
ni76. Jak już wspominaliśmy, Cocceius był pierwszym teologiem przyjaźni, 
preferował słowo przyjaźń we wskazaniu celu życia człowieka w przymie-
rzu z Bogiem77. Ludzie przymierza będąc przyjaciółmi Boga mieli się stawać 
w konsekwencji przyjaciółmi dla siebie nawzajem. Społeczność wiernych win-
na być zatem rozumiana jako krąg przyjaciół, wspierających się w zmaganiach 
z grzechem, zwłaszcza z pokusą dominacji jednego człowieka nad drugim. 
Więzy przyjaźni między Bogiem i ludźmi oraz między ludźmi, zakładające 
wzajemne zaufanie i lojalność, były w istocie celem męczeńskiej śmierci Chry-
stusa, celem łaski Boga Ojca i Syna78. Słowa „nazwałem was przyjaciółmi, gdyż 
dałem wam poznać wszystko, czego dowiedziałem się od Ojca” (J 15:15) uznał 
Cocceius za kluczowe w swym spojrzeniu na Kościół. Doświadczenie przyjaź-
ni z Bogiem i ludźmi stanowiło sens uczestnictwa we wspólnocie wiernych, 
szczególnie podczas praktyk liturgicznych. Znakiem pozostawania w przyjaź-
ni z Bogiem miały być sakramenty przymierza łaski – chrzest i Eucharystia, 
niegdysiejszymi sakramentami przymierza uczynków były Eden i Drzewo 
Życia79. 

Cocceius dał w Holandii początek wpływowej szkole teologów profetycz-
nych, publikujących komentarze biblijne, słowniki i klucze profetyczne. Najwy-
bitniejszym spośród nich był Salomon van Til. Cocceianizm rozprzestrzenił się 
w Europie Zachodniej i Centralnej (zwłaszcza Węgry80) oraz w Szkocji81. 

76 � J. Coccejo, Summa doctrinae…, cap. XXII, 17.
77 � Ibidem, cap. I, 5.
78 � W. J. van Asselt, The Federal Theology…, s. 317–319; idem, Covenant Theology: 

En Invitation to Friendship…, s. 11–12.
79 � W. J. van Asselt, The Federal Theology…, s. 32, 39–49.
80 � G. Murdock, Calvinism on the Frontier 1600–1660. International Calvinism and 

the Reformed Church in Hungary and Transylvania, Oxford University Press, 
Oxford 2000, s. 61.  

81 � E. Van Der Waal, The Religious Context of the Early Dutch Enlightenment, [w:] 
The Early Enlightenment in the Dutch Republic 1650–1750. Selected Papers of 
a Conference, Held at the Herzog August Bibliothek, Wolfenbhuttel 22–23 March 
2001, ed. by W. Van Bunge, Brill, Boston 2003, s. 48–49. 



Teologia przymierza

***
Teologia przymierza wpłynęła istotnie na independentów angielskich (puryta-
nów), domagających się dalszej reformy Kościoła anglikańskiego, oraz kowe-
nanterów szkockich, walczących o niezależność Kościoła Szkocji. 

Na kontynencie w XVI w. i w pierwszych dziesięcioleciach wieku XVII te-
ologia przymierza okazała się pomocna w kształtowaniu teorii umowy i czyn-
nego oporu wobec tyranii. Szczególna rola w tym procesie przypadła hugeno-
tom francuskim. Wspomnieć należy także o niemieckiem prawniku i filozofie 
politycznym Johannesie Althusiusie. Kwestiom tym poświęcony jest następny 
rozdział. 



ROZDZIAŁ V

POLITYZACJA PRZYMIERZA





207

1. Przymierze i umowa w teorii 
monarchomachów

A. Późnośredniowieczne źródła teorii umowy i aktywnego oporu

W eklezjologii średniowiecznych myślicieli: Williama Durandusa Młodsze-
go (zm. 1328), Wilhelma Ockhama (ok. 1285–1348 lub 1347) i Jana z Paryża 
(ok. 1255–1306) wyraźnie obecny był element zgody, rozwinięty w teorii kon-
cyliaryzmu1. Zgoda odgrywała w ich pismach legitymizującą rolę w odniesie-
niu do zarządzania Kościołem, jak i w stosunku do sfery świeckiej. Wilhelm 
Ockham, woluntarysta i nominalista, akcentujący istnienie indywidualnej 
jednostki i wskazujący indywidualną użyteczność jako jeden z kluczowych 
elementów określających decyzję podmiotu moralnego, wyrażał przekonanie 
o naturalnym prawie ludzi do wybierania rządzących. Pisał: „Wszyscy śmier-
telnicy posiadają od Boga i od natury prawo swobodnego ustanowienia sobie 
rządu, ponieważ zostali urodzeni jako wolni, na podstawie prawa ludzkiego 
nikomu nie podlegający”2. Ockham dowodził, że władza polityczna ustana-
wiana jest przez Boga za pośrednictwem ludzi, dobrowolnie podporządkowu-
jących się cesarzowi i oddających mu jurysdykcje i władzę nad sobą. Lud, pod-
legły władcy i zazwyczaj niezdolny do korygowania jego posunięć, władny jest 
niekiedy użyć przeciw niemu nawet siły3. Gdy władca zdradza zaufanie ludzi 
i nadużywa władzy, lud może stawać w obronie swej wolności, upominać go, 
a nawet pozbawić władzy. 

Element zgody jako podstawa funkcjonowania Kościoła i polityki 
zaakcentowany został również w traktacie Marsyliusza z Padwy Obroń-
ca pokoju (1324). Marsyliusz podejmując się obrony autonomii władzy 
świeckiej wobec politycznych roszczeń papiestwa, postulował radykalne 

1 � F. Oakley, Legitimation by Consent: The Question of the Medieval Roots, „Viator” 
1983, [Is.] 14, s. 319.

2 � Cyt. za: ibidem, s. 322.
3 � B. Szlachta, Monarchia prawa. Szkice z historii angielskiej myśli politycznej do 

końca epoki Plantagenetów, Księgarnia Akademicka, Kraków 2001, s. 240.



208

Polityzacja przymierza

rozdzielenie sfery duchowej i świeckiej4 oraz poddanie Kościoła kontroli 
świeckiej. 

Jako awerroista punktem wyjścia swych rozważań uczynił naturalną 
kondycję człowieka. Źródeł państwa dopatrywał się nie w charakterystycz-
nym dla refleksji średniowiecznej dążeniu do osiągania celów idealnych, 
lecz w konieczności modyfikacji i kontroli naturalnych pragnień ludzi. 
Przyznawał priorytet władzy rządu świeckiego, ponieważ – jak uważał – 
był on w stanie zapewnić środki niezbędne do uniknięcia anarchii. Po-
dobnie jak Dante Alighieri Marsyliusz poszukiwał środka mogącego za-
pewnić pokój, wartość cenioną wówczas najwyżej, jednak – w przeciwień-
stwie do autora Monarchii – nie powoływał się na koncepcję uniwersalnej 
monarchii światowej, która, jako najbardziej ujednolicona forma rządu, 
zagwarantować miała pokój i stabilność. Myśliciel oparł swe rozważania 
na wolnej od wiary procedurze racjonalnej. W Obrońcy pokoju (1324) kwe-
stie pochodzenia i natury doczesnego porządku politycznego rozpatrywał 
opierając się na filozofii Arystotelesa. Podobnie jak on uznawał państwo za 
twór naturalny, a zatem konieczny. Marsyliuszowa koncepcja traktowała 
zgodę ludu jako klucz do funkcjonowania rzeczywistości zarówno świe-
ckiej, jak i eklezjalnej. 

Twierdzenie, że ludzie tworzą społeczności powodowani naturalną potrzebą 
zaspokojenia koniecznych potrzeb wyjaśniało według Marsyliusza genezę życia 
politycznego5. 

Życie jest bowiem, […] przyczyną celową powstania państwa i podstawą 
konieczną wszystkiego, co w nim istnieje i co się w nim dokonuje dzięki 
stosunkom ludzkim. […] Wszyscy ludzie, nieupośledzeni, ani nie doznają-
cy innych przeszkód, z natury pragną samowystarczalnego życia, uciekają 
natomiast i unikają tego, co takiemu życiu zagraża6. 

4  �Marsyliusz z Padwy, Obrońca pokoju, przeł., opracował i wstępem poprzedził 
W. Seńko, Wydawnictwo Antyk, Kęty 2006, cz. I, r. 4, § 3.

5 � C. J. Nederman, Marsyliusz z Padwy, [w:] Myśliciele polityczni. Od Sokratesa 
do współczesności, red. D. Boucher, P. Kelly, przeł. T. Sieczkowski, A.  Dą-
browska, Wydawnictwo Uniwersytetu Jagiellońskiego, Kraków 2008, s. 176–
177.  

6  �Marsyliusz z Padwy, Obrońca pokoju, cz. I, r. 4, § 2; r. 12, § 7.



209

1. Przymierze i umowa w teorii monarchomachów

Marsyliusz zauważał, że „[…] wszelkie władanie odbywa się albo za zgodą 
obywateli, albo przeciwko ich woli. Pierwszy rodzaj należy do ustrojów dobrze 
zrównoważonych, drugi do ustrojów wadliwych”7. Członkowstwo we wspól-
nocie politycznej jest pełne tylko wtedy, gdy jej uczestnicy dobrowolnie zgodzą 
się na warunki przynależności do tej wspólnoty, to znaczy wyrażą swą akcep-
tację dla prawa i sprawujących władzę. Albowiem 

normy działania, od których zależy w największej mierze wspólnotowa sa-
mowystarczalność obywateli w tym życiu (pod warunkiem, że są one do-
brze ustalone, bowiem źle ułożone stwarzają społeczne zagrożenie), powin-
ny być ustanowione tylko przez ogół obywateli. Normy te to prawo. Zatem 
ich wprowadzanie powinno należeć do całej społeczności obywateli8. 

Zgoda członków społeczności politycznej zobowiązuje ich do przestrzega-
nia prawa i posłuszeństwa władcy, postępującemu zgodnie z tym prawem. Le-
gitymizacja praw i władzy zależy od zakresu, w jakim ci, którzy im podlegają, 
wyrazili na nie dobrowolnie i publicznie zgodę9. „Każdy obywatel – stwier-
dzał Marsyliusz – przestrzega najlepiej tego prawa, o którym sądzi, że je sam 
ustanawiał”10. Jak wiemy, teoria Marsyliusza służyć miała zachowaniu pokoju, 
głównemu przedmiotowi jego zainteresowania, z którym utożsamiał przy-
czynę istnienia prawa i rządu. Ponieważ myśliciel tworzył kategorie filozofii 
politycznej w oderwaniu od porządku nadprzyrodzonego, pojęcie pokoju jest 
przez niego rozumiane na sposób świecki jako łagodne, pokojowe relacje mię-
dzyludzkie, wymóg niezbędny dla zachowania dobrego, samowystarczalnego 
życia11. Podobnie świecki charakter miało pojęcie prawa, za którego podstawę 

7 � Ibidem, cz. I, r. 9, § 5. 
8 � Ibidem, cz. I, r. 12, § 7; „[…] prawodawcą, czyli pierwszą i właściwą przyczyną 

sprawczą prawa jest lud, czyli ogół obywateli, albo ich znamienitsza część, wyło-
niona przez nich na drodze wyborów lub wyrażająca ich wolę przez aklamację 
na generalnym zgromadzeniu obywateli, wolę nakazującą, czyli decydującą, co 
wolno czynić, albo czego unikać w życiu społecznym, pod rygorem sankcji lub 
kary doczesnej” (ibidem, cz. I, r. 12, §3). 

9 � C. J. Nederman, Marsyliusz z Padwy…, s. 177. 
10  �Marsyliusz z Padwy, Obrońca pokoju, cz. I, r. 12, § 6. 
11 � C. J. Nederman, Marsyliusz z Padwy..., s. 180. 



210

Polityzacja przymierza

Marsyliusz nie uznawał ludzkiego rozumu, lecz wolę ludu. Tworzył koncepcję 
ludu jako ustawodawcy12.

W myśli Marsyliusza mieściła się również odpowiedzialność władcy przed 
prawodawcą, czyli ludem. Rząd jako egzekutor i strażnik prawa miał pozo-
stawać odpowiedzialny przed najwyższym legislatorem13. Teoria supremacji 
ludu należała do rzadkości w refleksji ówczesnych cywilistów i arystotelistów. 
Dotychczas bowiem za standardowy uchodził pogląd Tomasza z Akwinu, że 
władza jest dzielona pomiędzy króla i lud. Głównym obiektem zainteresowa-
nia radykalnych teoretyków, takich jak Marsyliusz, nie była organizacja pań-
stwa, lecz konflikt między jurysdykcją cesarską i kościelną. Marsyliusz bronił 
idei podmiotowości ludu (uważał, że w małych miastach-państwach najlepszą 
formą rządu jest zgromadzenie obywateli) oraz wolności republik miejskich 
przeciwko roszczeniom Kościoła14. Szukał teoretycznych podstaw do ocalenia 
prawnej niezależności republik miejskich północnych Włoch i piętnowania 
wysiłków biskupów do dominacji i kontroli nad ich sprawami. Starał się uza-
sadnić swoje przekonanie o tym, że biskupie działania noszą cechy uzurpacji 
i są niesprawiedliwym despotyzmem15. Odrzucenie możliwości ingerencji 
Kościoła w sferę świecką było dla Marsyliusza niewystarczające. Przekona-
nie o potrzebie podporządkowania spraw Kościoła władzy świeckiej stawiało 
go na pozycji arystotelesowskiego prekursora protestanckiego erastianizmu 
z wieku XVI. 

Kościół według Marsyliusza to „wszyscy wierni wyznający imię Chrystusa”16, 
posiadający prawo powoływania i odwoływania duchownych oraz tworzenia 
praw dotyczących duchowości. Powierzając władzę Kościoła wiernym Marsy-
liusz podważał prawomocność hierarchii kościelnej, władzę papieża i biskupów 
nad wiernymi świeckimi, a tym bardziej jej boski charakter17. Kwestionował też 
rolę Kościoła w zbawieniu człowieka. Powołując się na wypowiedzi świętych 

12 � H. Horie, The Doctrine of Active Resistance in the Sixteenth Century, „専修大学
社会科学研究所月報” 2011, No 575, s. 5.  

13  �Marsyliusz z Padwy, Obrońca pokoju, cz. I, r. XVIII. 
14 � Q. Skinner, The Foundations of Modern Political Thought, Vol. 1, Renaissance, ele-

venth printing, Cambridge University Press, Cambridge 2002, s. 52–53, 55–56.
15 � Ibidem, s. 21–22. 
16  �Marsyliusz z Padwy, Obrońca pokoju, cz. II, r. 2, § 3 (IV).
17 � Ibidem, cz. II, r. 4, § 1–2.



211

1. Przymierze i umowa w teorii monarchomachów

dowodził, „[…] że winę i karę wiecznego potępienia odpuszcza grzesznikowi 
prawdziwie pokutującemu tylko sam Bóg, bez wyprzedzającego działania i in-
terwencji kapłana”18. „Wszyscy wierni” to ciało zbyt duże do tego, by spraw-
nie zarządzać Kościołem, dlatego powinno wybierać swoich przedstawicieli, 
reprezentujących je na soborze powszechnym. Uznanie soboru za skuteczne, 
pochodzące z wyborów ciało rządzące, wobec którego papież i inni urzędnicy 
kościelni mieli spełniać funkcję wykonawczą, stawiało Marsyliusza po stronie 
koncyliarystów. Jego sobór miały jednak tworzyć osoby świeckie, co oznaczało 
oddanie władzy nad Kościołem w laickie ręce, a to przez  koncyliarystów nie 
mogło zostać zaakceptowane. Za główne zadanie soboru uznawał interpretację 
Pisma Świętego, odkrycie zawartych w nim prawd. Reprezentatywna rola sobo-
ru w tej kwestii, jak twierdził, wynikała z działania w nim Ducha Świętego19, 
z faktu, że sobór był jedynym reprezentantem Chrystusa na ziemi20.

Koncyliaryzm był teorią zgody rozwijanej w łonie Kościoła w XIV i XV wie-
ku, według której najwyższa kościelna władza przysługuje soborowi powszech-
nemu, niezależnie od papieża. Teoria ta rozkwitła podczas wielkiej schizmy 
w Kościele (1378–1417), konfrontującej Europę z przewlekłym kryzysem, tlą-
cym się od ostatnich dekad XIII wieku, którego istotą była kwestia lokacji naj-
wyższej władzy Kościoła, a konkretnie relacji papieża i soboru. Według idei 
koncyliarnej papież nie był władcą absolutnym, ale w pewnym sensie monarchą 
konstytucyjnym, administrującym władzą przekazaną mu dla dobra Kościoła 
przez wspólnotę wiernych. Za źródło władzy uznani zostali wierni, zgromadze-
ni w postaci swoich przedstawicieli jako sobór21. Jednym z teoretyków koncy-
liaryzmu był Jean Gerson, francuski duchowny i rektor Uniwersytetu w Pary-
żu. Dowodził on istnienia dwóch idealnych porządków społecznych: kościel-
nego i świeckiego, niezależnych, autonomicznych, posiadających uprawnienia 
do regulowania swoich spraw bez ingerencji z zewnątrz. Celem koncyliarystów 
było ograniczenie władczych roszczeń monarchów zarówno kościelnych, jak 
i świeckich. Popierana przez Marsyliusza supremacja rady była dobrze znana 
koncyliarystom, choć proponowane zwierzchnictwo świeckich w stanowieniu 

18 � Ibidem, cz. II, r. 6, § 9.
19 � Ibidem, cz. II, r. 19, § 2.
20 � Ibidem, cz. II, r. 28, § 21.
21 � F. Oakley, Legitimation by Consent..., s. 318.



212

Polityzacja przymierza

prawa kościelnego wzbudzało ich podejrzenia22. W Obrońcy pokoju Marsyliusz 
starał się dowieść, że władca jako reprezentant świeckich może interweniować 
w celu dyscyplinowania duchownych oraz że może zostać pozbawiony władzy, 
jeśli stanie się tyranem. Republikańska wizja Marsyliusza, oparta na przekona-
niu o podmiotowości ludu, wiodła do czynnego oporu wobec tyranii. Później-
szym istotnym etapem w rozwoju tej teorii były idee monarchomachów. 

B. Reformacja i miasta – sojusz dla wolności religijnej 
i politycznej

W wieku XV, równolegle z reformacją, rozpoczynał się proces przekształcania 
średniowiecznej monarchii w nowożytne państwo i wszystko wskazywało na 
to, że Europa padnie ofiarą absolutyzmu. Czynniki decydujące o charakterze 
średniowiecznej monarchii, czyli miasta i prowincje, ustrój stanowy, myśl scho-
lastyczna, stawały w obliczu utraty swojej dotychczasowej pozycji, przyćmione 
nowym fenomenem – rodzącą się ideą scentralizowanej monarchii. Tenden-
cje absolutystyczne stały się widoczne w XVI-wiecznej Francji i w Anglii pod 
rządami Tudorów. W Italii miasta-państwa, stanowiące fundament średnio-
wiecznej cywilizacji włoskiej, traciły swą wolność w starciu z renesansową mo-
narchią hiszpańską, zagrażającą również starym lokalnym wolnościom miast 
i książąt niemieckich.

Charakteryzująca Europę lokalna wolność prowincji i miast wydawała się 
dożywać swego końca. Może to zaskakiwać zważywszy na fakt, że działo się 
tak pomimo istnienia od wieku XIV w średniowiecznej myśli politycznej idei 
wrogich absolutyzmowi. Można było je znaleźć w dziełach Marsyliusza z Pa-
dwy, Wilhelma Ockhama, Ptolemeusza z Luki, Bartolusa de Saxoferrato, Jeana 
Gersona, Pierre’a d’Ailly’ego czy Nicolasa (Mikołaja) z Kuzy23. Idee te rozkwitły 
w pełni w XVII i XVIII w. Istotne elementy nowożytnej myśli politycznej na-
rodziły się już jednak w wieku XIV, w późnym okresie scholastycznym, refor-
macja przyśpieszyła i zintensyfikowała ich rozwój. Los politycznych koncepcji 
późnego scholastycyzmu podobny był do losu średniowiecznych koncepcji 
z innych dziedzin; w wieku XV zostały one porzucone i zapomniane, by zo-

22 � H. Horie, The Doctrine of Active Resistance…, s. 8–9.
23 � H. Baron, Calvinist Republicanism and Its Historical Roots, „Church History” 

1939, Vol. 8, Is. 1, s. 31–32. 



213

1. Przymierze i umowa w teorii monarchomachów

stać reaktywowane około roku 1600. Scholastyczne nauczanie w odniesieniu 
do polityki, jak i innych dziedzin kultury, straciło w wieku XV kontakt z rze-
czywistością, jednak w wieku XVII doktryna suwerenności ludu i umowy jako 
podstawy tworzenia rządu na nowo stały się przedmiotem ożywionych dysku-
sji. Teoria umowy o władzę (pactum subiectionis), podnoszona przez pisarzy 
schyłku średniowiecza, była teorią akademicką, mającą niewiele wspólnego 
z ówczesną rzeczywistością. Prozaiczną przyczyną tego stanu rzeczy był brak 
zapotrzebowania na nią. Ducha czasów im sprzyjającego stworzyła dopiero re-
formacja. Podobnie rzecz miała się z doktryną prawa natury, jej wpływ na pięt-
nastowieczną rzeczywistość stawał się odwrotnie proporcjonalny do rodzącego 
się absolutyzmu. Doktryna ta nie miała praktycznego znaczenia, przeciwnicy 
absolutyzmu musieli więc szukać innej intelektualnej broni24. 

Renesansowe włoskie miasta-państwa, przykład świetności jaką może da-
wać niezależność polityczna, dożywały swych dni. Według wskazówek Niccolo 
Machiavellego ratunkiem dla Italii mogła być unifikacja Półwyspu Apenińskie-
go przez księcia tyrana. Stara polityczna różnorodność Europy, z jej gradacją 
wolności, zależała teraz jedynie od reformacji. Obok kwestii religijnej, problem 
zachowania lokalnej niezależności należał do najważniejszych, z jakim musiał 
się zmierzyć ruch reformacyjny na północ od Alp. Suzereni Hiszpanii i Włoch, 
Francji i Niemiec, Szkocji i Niderlandów, a częściowo również królowie An-
glii, pozostawali w sojuszu z katolicyzmem. Nie było wątpliwości, że triumf 
monarchii absolutnej w Europie oznaczałby eksterminację ruchu reformacyj-
nego. Ten ostatni musiał połączyć swoje siły z pragnącymi utrzymać swą nie-
zależność lokalnościami: prowincjami, miastami oraz grupami społecznymi, 
opozycyjnymi wobec centralistycznego absolutyzmu. Obrona religii dodawała 
staraniom miast i prowincji o zachowanie ich lokalnej wolności charakteru 
etycznego25. 

Religijna koncepcja Marcina Lutra nie sprzyjała wzmocnieniu protestan-
ckich aspiracji politycznych. Odwoływanie się do prawa natury jako broni 
przeciwko tyranii wydawało się Lutrowi równie mało znaczące, co huma-
nistom. Reformator całą scholastyczną tradycję prawa naturalnego uznawał 
za duchową miksturę, należąca do ziemskiego świata, która dla nowej religii 

24 � Ibidem, s. 32–33. 
25 � Ibidem, s. 34. 



214

Polityzacja przymierza

mogła okazać się zgubna26. Na sytuację, kiedy król nakazuje swoim pod-
danym działanie sprzeczne z nową religią, proponował remedium w postaci 
nieposłuszeństwa i pasywnego oporu. W oczach Lutra przypisywanie religii 
innych niż te aspiracji, uchodziło za jej wypaczanie. Obowiązkiem chrześ-
cijan miał być szacunek wobec sfery politycznej i rządzących jako zgodnych 
z wolą Boga. Przez długi czas w przekonaniu Lutra sprzeciw poddanych 
w stosunku do władcy nigdy nie mógł znaleźć takiej podstawy, by mógł być 
uznany za słuszny. Konsekwencje myśli niemieckiego reformatora przełożyły 
się na interpretację konstytucji cesarstwa rzymskiego narodu niemieckiego 
(Złota Bulla z 1356 r.). Powoływała ona siedmiu elektorów, mających wybie-
rać cesarza, którym przysługiwała w ich księstwach suwerenność. Złota bulla 
zawierała zapisy skierowane przeciw miastom, zabraniając im m.in. łączenia 
się w związki. Na podstawie tego dokumentu suzereni uzyskali uprawnie-
nie do nieprzyjmowania na swoim terytorium innych religii, co ostatecznie 
znalazło potwierdzenie w pokoju augsburskim z 1555 r. Protestantyzm zo-
stał w Niemczech zachowany (w północnej części), a absolutyzm Habsbur-
gów przejęli książęta terytorialni zarówno protestanccy, jak i katoliccy. Taka 
książęca interpretacja konstytucji cesarstwa była niekorzystna dla miast, ich 
status ograniczał się do podporządkowania cesarzowi, czyli w praktyce lokal-
nemu księciu. W przypadku gdy ten wyznawał katolicyzm, mieszczanie nie 
mogli pozostawać protestantami. Jedyną szansą było zachowanie własnego 
lokalnego rządu, zdolnego oprzeć się centralistycznym zamysłom księcia, 
w czym pomocna mogła okazać się religia. Stwarzała ona pretekst do zacho-
wania i umocnienia niezależności miast. Toteż właśnie w środowisku miast 
reformacja nabrała politycznego znaczenia. Pod tym względem liderem stał 
się Strasburg, drugie obok Norymbergii wiodące miasto niemieckie, ekono-
micznie najbardziej samowystarczalne. W Strasburgu protestantyzm splótł 
się z nowymi ideami politycznymi, w czym istotny udział miał tamtejszy 
teolog luterański Marcin Butzer (Bucer) (1491–1551)27. Butzer obok Filipa 
Melanchtona należał do myślicieli uzasadniających opór książąt niemieckich 
wobec Interim augsburskiego, regulującego tymczasowo kwestię religijną, na-
rzuconego krajom niemieckim przez cesarza Karola V w 1548 r. Nakładało 
ono na kaznodziejów protestanckich wymóg uznania niektórych tradycyj-

26 � Ibidem. 
27 � Ibidem, s. 35. 



215

1. Przymierze i umowa w teorii monarchomachów

nych praktyk katolickich, w tym siedmiu sakramentów, chociaż zachowy-
wało protestantyzm, zezwalając na małżeństwa duchownych i komunię pod 
dwiema postaciami. Mogło się jednak wydawać, że niechętny protestanty-
zmowi cesarz Karol V dążył do jego stłumienia. 

Butzer zaczął rozważać problem oporu już pod koniec lat dwudziestych 
XVI wieku w swym komentarzu do Ewangelii św. Mateusza. Podzielał prze-
konanie Lutra o tym, że wszelka władza pochodzi od Boga i że chrześcija-
nie winni szanować istniejący porządek polityczny jako wyraz woli bożej. 
Zwracał jednak uwagę na fakt, że w Liście do Rzymian (13), Paweł nie mówił 
o „władzy”, lecz „władzach”, stąd wniosek, że Bóg ustanowił wiele władz28, 
władzę zwierzchnią oraz władze niższe (magistrates inferiores – urzędy 
niższe), którymi byli między innymi reprezentanci miast czy lokalne ciała 
przedstawicielskie. Nakazy religii, uważał, wymagają zachowania stworzo-
nego przez Boga porządku, opartego na gradacji władz, na istnieniu wła-
dzy królów, książąt, szlachciców, pochodzących z wyboru zarządców miast 
oraz ciał przedstawicielskich, jakimi były np. Stany Generalne we Francji. 
Nadrzędnym celem istnienia władzy zwierzchniej, jak i władz niższych była 
ochrona religii. Usiłujący ograniczyć te władze niższe, uważał Butzer, wy-
stępowali przeciw woli Boga. W takim świetle władze niższe uzyskiwały 
nową legitymację. Stawały się odpowiedzialne za ochronę religii, wyznawa-
nej przez mieszkańców reprezentowanych przez nie terytoriów i zyskiwały 
podstawę do oporu przeciw interwencji suzerenów. W ten sposób ochrona 
lokalnej wolności powiązana została z ochroną rodzącej się religii prote-
stanckiej. W przekonaniu Butzera wyjaśnienie i usprawiedliwienie faktu, 
że historia ocaliła władze niższe znajdowało się w Biblii. Opisane tam do-
świadczenia starożytnych Izraelitów dowodziły, że ze strony Boga brak jest 
akceptacji tylko dla jednej i wszechobejmującej władzy. W tym kontekście 
ofiarowanie Izraelitom króla w osobie Saula mogło się jawić jako wyraz bo-
żego gniewu29. W przekonaniu Butzera koncentracja całej władzy w rękach 
króla czy księcia przeczyła zamysłowi Boga, pragnącego świata z władzami 
zróżnicowanymi i stopniowalnymi, i naruszała należną mu chwałę jako je-
dynemu prawdziwemu władcy30.

28 � H. Horie, The Doctrine of Active Resistance…, s. 27. 
29 � H. Baron, Calvinist Republicanism..., s. 36–37. 
30 � Ibidem, s. 37. 



216

Polityzacja przymierza

Kalwin pisał językiem politycznie bardzo ostrożnym, dalekim od nawo-
ływania w imię wolności religijnej do buntu przeciw władzy. Wskazywał na 
konieczność posłuszeństwa zarówno wobec władzy, jak i osób ją sprawujących, 
również w sytuacji, gdy stały się one tyranami. Suwerenność Boga była pod-
stawowym założeniem Kalwina, zatem władza królewska miała według niego 
charakter pochodny, ograniczony wszechmocą Boga, przed którym królowie 
i książęta pozostawali odpowiedzialni. Kalwin zrewidował to stanowisko na 
przełomie lat pięćdziesiątych i sześćdziesiątych XVI w. wskazując na możli-
wość oporu wobec królów-tyranów. Ponieważ porządek polityczny miał bo-
ską proweniencję, w przekonaniu Kalwina opresyjnemu władcy nie mogły się 
sprzeciwiać osoby prywatne, lecz urzędy niższe w stosunku do najwyższego 
zwierzchnika, reprezentowane przez arystokrację, czy stany pełniące służbę 
ochrony wolności religijnej ludu. Kalwin przyznawał prawo oporu przeciw 
tyranii królów władzom niższym, które określał jako popular magistrates31. 
Podobnie jak władza zwierzchnia, także władze niższe ustanowione zostały 
przez Boga. Kalwin widział w nich eforów ludu, odpowiedników spartańskich 
eforów, rzymskich trybunów ludowych bądź ateńskich dekarchów32. W kwestii 
pochodzenia urzędów niższych istniała różnica między Butzerem a Kalwinem. 
Magistrates inferiores Butzera wywodzili swoją władzę od Boga, ich rola miała 
zatem uświęcony charakter. Natomiast popular magistrates (populares magi-
strati) Kalwina traktowani byli nie tylko jako posiadający uświęcone uprawnie-
nie do ochrony ludu przed tyranią, ale także jako wybierani czy akceptowani 
przez lud urzędnicy mogli pozostawać związani pewnym rodzajem odpowie-
dzialności wobec swych „wyborców”33. Kalwin traktował piastunów niższych 
urzędów nie jako inferior, ale jako popular, zwracając tym samym uwagę, że 
zostali oni także wyznaczeni (constituti), a nie tylko wyświęceni (ordinati) do 
mitygowania władcy34. Nie ma pewności co do tego, czy Kalwin uważał wybór 
za konieczność. Nie musieli być oni wybierani, wystarczyło, że mieli popar-

31 � J. Calvin, Institutes of the Christian Religion, translated by H. Beveridge, Hen-
drickson Publishers, Peabody 2008, Book IV, Ch. 20:31. 

32 � H. Baron, Calvinist Republicanism…, s. 38.
33 � Q. Skinner, The Foundations of Modern Political Thought, Vol. 2, The Age of 

Reformation, eleventh printing, Cambridge University Press, Cambridge 2004, 
s. 233–234. 

34 � Ibidem, s. 232.



217

1. Przymierze i umowa w teorii monarchomachów

cie ludu. Odwoływanie się Kalwina do argumentów historycznych i prawnych 
miało istotne znaczenie dla radykalnych kalwinistów drugiej połowy wie-
ku XVI, takich jak monarchomachowie, którzy nie opierali swej teorii wyłącz-
nie na Biblii. Odwoływali się też do uzasadnień historycznych i prawnych. 

Do koncepcji urzędów niższych (magistrates inferiores/magistrates populares) 
Butzera i Kalwina odwoływali się i rozwijali ją teoretycy ruchu monarchoma-
chów, uzasadniając teorię oporu wobec tyranii królów, co w praktyce oznaczało 
przeciwdziałanie centralistycznym i konfesyjnym ambicjom władców. 

C. Przymierze i umowa w teorii aktywnego oporu 
monarchomachów francuskich

Hugenocka teoria oporu wobec występnego władcy, usprawiedliwiająca królo-
bójstwo, zrodzona w łonie francuskiego kalwinizmu, zrywała ze średniowiecz-
nym pojęciem struktur władzy, danych i zarządzanych bezpośrednio przez 
Boga i będących w związku z tym nienaruszalnymi i niezmiennymi.  

Wiek XVI jest słusznie postrzegany jako przełomowy moment w ewolu-
cji teorii konstytucjonalizmu i prawa oporu. Nie było wprawdzie nic nowego 
w idei, że ludzie mogą sprzeciwić się władcy tyranowi, było to jednak zazwy-
czaj traktowane jako jednorazowa odpowiedź na konkretny kryzys legitymacji. 
Idea, że władztwo króla winno wywodzić się z przyzwolenia ludu, jeśli chce 
uchodzić za prawowite, nie znalazła miejsca w powszechnej świadomości. 
W Europie wszyscy apologeci monarchii traktowali jako pochodzące bezpo-
średnio od Boga nie tylko instytucję władzy królewskiej, ale również osobę 
monarchy. W zasadzie nie istniała wizja władcy jako mandatariusza ludu. Do-
piero w XVI w. zaczął torować sobie drogę pogląd, że prawo do oporu i obalenia 
despotycznych królów jest trwałym, moralnym prawem przynależnym ludo-
wi w każdym czasie ze względu na jego pozycję jako pierwotnego posiadacza 
władztwa35. W ten sposób nastąpiło rozdzielenie dwóch istotnych pojęć: rządu 
w osobie monarchy i władzy należącej stale do ludu, jedynie udzielanej kró-
lowi. Na zmiany te miała wpływ myśl polityczna drugiej połowy wieku XVI, 
zrodzona wśród francuskich radykalnych wyznawców kalwinizmu, zwanych 
hugenotami. 

35 � Q. Skinner, Visions of Politics, Vol. 2, Renaissance Virtues, Cambridge Universi-
ty Press, Cambridge 2002, s. 245–246. 



218

Polityzacja przymierza

We Francji wieku XVI zauważalne stawały się postępy absolutyzmu, 
wydawało się, że obok jedynego Boga będzie istniał już tylko jeden król 
i jedna wiara. Transformacja państwa w kierunku umacniania dworu kró-
lewskiego i reprezentującej go biurokracji wiązała się ze wzrostem obcią-
żeń podatkowych, służących nie tylko państwu, ale też, jak to określano, 
„ogromnemu systemowi zepsucia”, stworzonemu przez dwór i uprzywile-
jowane grupy francuskiego społeczeństwa (arystokracja, duchowieństwo 
katolickie). Rozrost urzędów umacniał władzę królewską, ale z drugiej stro-
ny budził niezadowolenie wśród ponoszącego ciężary na ich utrzymanie 
stanu trzeciego; rodziła się opozycja wobec centralizującego się państwa36. 
Konflikt, potęgowany przez różnice religijne, narastał przez dekady. Religia 
miała istotne znaczenie w integrowaniu opozycyjnych sił i regionów. Hu-
genoci, choć byli ruchem mniejszościowym, odgrywali nieproporcjonalnie 
dużą rolę w zorganizowaniu buntu, który określić można jako pierwsze 
w Europie powstanie przeciwko władzy króla. Kalwinizm we Francji ge-
nerował silny ruch polityczny, ponieważ był religią prowincjonalnej (śred-
niej) szlachty i noblesse de la robe (szlachty płaszcza), młodej szlachty wy-
wodzącej się z urzędników mieszczańskiego pochodzenia, uszlachconych 
za swoje zasługi dla państwa. Były to grupy, dla których osłabiony przez 
wzrastające znaczenie państwa feudalizm nie został dostatecznie zrekom-
pensowany korzyściami ze strony scentralizowanej monarchii; zyskiwa-
li najmniej, a tracili najwięcej. Odchodzili od katolicyzmu powiązanego 
z ambicjami rojalistycznego państwa. Hugenoci zaadaptowali reformowaną 
doktrynę do interesów prowincjonalnej i urzędniczej szlachty oraz władz 
municypalnych, broniących swojej lokalnej autonomii i partykularnej ju-
rysdykcji37. Elity te chciały umocnić swą pozycję w stosunku do tzw. starej 
szlachty. Pomiędzy wyznawcami kalwinizmu a starą szlachtą feudalną ist-
niało duże napięcie, szlachta kalwińska absorbowała feudalny sposób bycia 
starej szlachty, ale zarazem manifestowała swoją odrębność. Kalwinizm 
francuski w swym wymiarze kulturowym i politycznym cechował się więc 
arystokratyzmem, proces nabierania mieszczańskiego charakteru, czyli 

36 � E. Meiksins Wood, Liberty and Property. A Social History of Western Political 
Thought from Renaissance to Enlightenment, Verso Books, London–New York 
2012, s. 148–149. 

37 � Ibidem, s. 149, 155.



219

1. Przymierze i umowa w teorii monarchomachów

tego, co historycy określają jako embourgeoisement, nie rozpoczął się przed 
wiekiem XVIII38.

Hugenoci zakwestionowali dotychczasową pozycję władzy królewskiej, 
w ich ujęciu jej status względem poddanych uległ radykalnej zmianie. Król 
przestał być postrzegany jako suwerenny monarcha z woli Boga, sprowadzo-
ny został do roli najwyższego urzędnika, sprawującego władztwo najwyższe 
obok piastujących urzędy niższe, dysponującego władzą pochodzącą od Boga, 
w której jednak miał swój udział również lud. Monarchę uczyniono odpowie-
dzialnym za niewłaściwe administrowanie i nadużycia władzy nie należącej 
już do niego, lecz do Boga i w pewnej mierze również do ludu. Królestwo jako 
ciało polityczne przestało być nieodłącznie związane z osobą króla i jego po-
tomków. Tym, co zapewniało kontynuację porządku królestwa nie była już nie-
śmiertelność królewskiej godności, ale nieśmiertelność ludu, zbiorowego ciała 
dysponującego obok Boga władztwem najwyższym. Drogę takiemu myśleniu 
politycznemu utorowali autorzy hugenoccy Theodore Beza, François Hotman 
i anonimowy autor Vindiciae contra tyrannos. 

Theodore Beza (1519–1605) był teologiem, poetą, lingwistą, znanym jako 
prawa ręka Jana Kalwina podczas reformacji w Genewie i jako jego sukcesor. 
Znaczenie Bezy nie ograniczało się jednak tylko do tego. Wniósł własny wkład 
do myśli politycznej okresu reformacji, natomiast jako teolog był mniej ory-
ginalny niż Kalwin, którego teologię starał się rozwijać. Wskazuje się jednak 
również na pewne różnice pomiędzy nim a Kalwinem, zwłaszcza w kwestii 
predestynacji, która w ujęciu Bezy stała się formą filozoficznego determinizmu, 
ledwie odróżnialnego od stoickiej doktryny losu. Beza więc, nie Kalwin, stał się 
ojcem hiperkalwinizmu w łonie reformowanej ortodoksji39. Był przekonany, że 
człowiek bez wiary, zwłaszcza niewierzący w Objawienie, jest bezwartościowy, 
a każde jego działanie staje się grzeszne. Podobnie jak Kalwin opowiadał się 
za karaniem heretyków, a powinność tego karania wywodził z natury i celu 
istnienia ludu jako wspólnoty. Władza i wszystkie urzędy stanowiły gwaran-
cję trwania ludu, ukierunkowanego na główny cel, którym było zapobieganie 
nieładowi i pokojowe współżycie jednostek, oparte na wyrażonej w Objawieniu 

38 � M. Walzer, The Revolution of the Saints. A Study in the Origins of Radical Poli-
tics, Harvard University Press, [b.m.w.] 1965, s. 68–70.

39 � D. C. Steinmetz, Reformers in the Wings. From Geiler Von Kaysersberg to Theo-
dore Beza, second ed., Oxford University Press, New York 2001, s. 117–119.



220

Polityzacja przymierza

sprawiedliwości, a także oddawanie czci Bogu. Naczelną powinnością sprawo-
wanej nad ludem władzy pozostawała jednak dbałość o należną pobożność, 
która stanowiła z kolei warunek respektowania przez poddanych wszelkich 
innych powinności, politycznych (lojalność i posłuszeństwo) oraz prawnych 
(przestrzeganie prawa). Realizacja tego obowiązku była możliwa w warun-
kach, gdy władza dysponowała przymusem wobec niewierzących w Boga lub 
wierzących niewłaściwie (sekty). W przekonaniu Bezy rządzący prześladujący 
heretyków nie mieszali się do spraw religijnych, lecz stosowali przymus wobec 
sprzeciwiających się najważniejszemu celowi istnienia ludu, jakim było odda-
wanie należnej czci Bogu40. 

Traktat Bezy De Jure Magistratuum (1574), opublikowany anonimowo 
w Heidelbergu, był protestem przeciw tyranii króla w sprawach religijnych, 
wyraźnym wskazaniem na prawo nie tylko do sprzeciwu wobec władcy, ale 
również do jego obalenia ze względów religijnych. Napisany w okresie po 
wydarzeniach nocy św. Bartłomieja (24–29 sierpnia 1572 r.) był hugenocką 
deklaracją rewolucyjną, obroną polityki i doktryny Kościoła według wzorca 
genewskiego. Zasadność czynnego oporu wobec władcy-tyrana poparta zo-
stała argumentami wywiedzionymi z Biblii, historii i prawa. W swej teorii sa-
moobrony Beza odwoływał się do określonego przez przymierze polityczne 
statusu ludu. Dowodził, że rządzącym, którzy zostali wybrani przez lud lub 
przezeń zaakceptowani, należy się posłuszeństwo, jeżeli postępują pobożnie 
i sprawiedliwie41. Człowiek, na tyle na ile pozwalają mu jego władze rozumie-
nia, powinien analizować rozkazy władcy pod kątem ich zgodności z zasadami 
sprawiedliwości, zawartymi w prawie bożym42. Jeżeli jednak król postępuje 
wbrew bożym przykazaniom i zmusza do tego poddanych, nie powinni oni 
nawet rozważać kwestii, czy naruszyli obowiązek posłuszeństwa wobec władcy, 
czy też nie. Niezgodność nakazów rządzącego z prawem Boga zwalnia ich od 
posłuszeństwa43. 

40 � B. Szlachta, Konstytucjonalizm czy absolutyzm? Szkice z francuskiej myśli poli-
tycznej XVI wieku, Kraków 2005, s. 362–363. 

41 � T. Beza, On the Rights of Magistrates. Concerning the Rights of Rulers over Their 
Subjects and the Duty of Subjects toward Their Rulers (1574), question 1, http://
www.constitution.org/cmt/beza/magistrates.htm [data dostępu: 14. 04.2012].

42 � Ibidem, question 2.
43 � Ibidem, question 3.



221

1. Przymierze i umowa w teorii monarchomachów

Beza wskazywał na pierwotny w stosunku do sprawujących władzę status 
ludu oraz na wynikający z porozumienia pomiędzy ludem a piastującymi różne 
władze, czyli królem oraz „urzędami niższymi”, obowiązek dbałości o dobro 
ludu-wspólnoty. Analogicznie do chrześcijańskiego przekonania, że każda 
jednostka jest wolna, Beza uznawał, że również wspólnoty ludzkie „rodzą się” 
wolne, istnieją niezależnie od władców i pierwotnie wobec nich, same sobie 
ich bowiem ustanawiają, by możliwe były w miarę poprawne relacje między 
jednostkami44. W traktacie De haereticis (1554) pisał, że władze świeckie od-
powiedzialne są za zachowanie czystości wiary i moralność poddanych, po-
winny więc uwzględniać rady duchownych. Mają karać odstępców od wiary ze 
względu na dobro wspólnoty, określone przez tę wspólnotę. Kalwin natomiast 
uważał, że dobro owej wspólnoty jest ustanowione wyłącznie i bezpośrednio 
przez Boga45. Rozprawa De haereticis wpłynęła, jak sądzą niektórzy, na myśli-
cieli takich, jak John Ponet, John Knox czy Christopher Goodman, a także na 
samego Kalwina. Mniej więcej od 1560 r. francuscy hugenoci powoływali się 
na rozprawę Bezy. Wiele tez przejęli właśnie z niej, w tym tezy o legitymacji dla 
władcy świeckiego, pochodzącej, w pewnej przynajmniej mierze, od ludu46. 
Beza, podobnie jak Butzer i Kalwin, przyznawał prawo do oporu wobec wład-
cy piastunom niższych urzędów. Używał argumentu, wedle którego wszystkie 
urzędy, nie tylko królewskie, ale i niższe, mają sobie właściwe zakresy upraw-
nień, obowiązków i odpowiedzialności, które wynikają nie z konstytucji, tej 
bowiem nie ma, ale z treści zadawnionego ładu instytucjonalnego lub ładu 
skonstruowanego przez ludzi na podstawie jednej lub kilku umów, opartych 
na więzi z Bogiem. Wśród niższych urzędów najważniejsza rola przypadała 
Stanom Generalnym, których pozycja była analogiczna do pozycji parlamentu 
angielskiego jako ciała przedstawicielskiego, działającego przy królu. Jeśli Stany 
nie mogłyby spełniać swej funkcji, bo uniemożliwiał im to monarcha, wówczas 
inne niższe urzędy, takie jak zgromadzenia lokalne lub zarządcy prowincji, 
winni się sprzeciwić królowi47. 

Beza zdaje się odchodzić od eksponowania bezpośredniego boskiego pocho-
dzenia władzy wskazując jej bardziej naturalne źródła. Jednostki porozumiały 

44 � B. Szlachta, Konstytucjonalizm…,  s. 367.
45 � Ibidem, s. 364.
46 � Ibidem, s. 364–365.
47 � Ibidem, s. 365–366.



222

Polityzacja przymierza

się ze sobą i stworzyły lud-wspólnotę, która ustanowiła władzę, by w ten spo-
sób zachować i chronić swoją przyrodzoną wolność, zwłaszcza religijną, oraz 
by lepiej zorganizować relacje między jednostkami. Według Bezy podstawą 
i celem istnienia wspólnoty politycznej jest dobro powszechne nie w znaczeniu 
tego, co wspólne wszystkim jednostkom, lecz w sensie wzajemnego i wspólnego 
zabezpieczenia się przed agresją. Sprawujący władzę jest związany celem istnie-
nia ludu-wspólnoty, winien gwarantować jej stabilność i pokój, powstrzymując 
poszczególne jednostki przed agresją. Relacje pomiędzy sprawującym władzę 
a ludem miały przypominać opiekuna i stado, „tak jak opiekun jest ustano-
wiony dla podopiecznego – pisał Beza – nie podopieczny dla opiekuna, pasterz 
– dla stada, nie stado dla pasterza”48. Jednostki pozostawały wprawdzie ogra-
niczone wymaganiami prawa bożego, nie respektowały ich jednak wystarcza-
jąco lub wcale, stąd konieczna stawała się opiekuńcza, ale i dyscyplinująca rola 
władcy. Jednostki zawarły porozumienie między sobą, tworząc w ten sposób 
wspólnotę, a wspólnota zawarła porozumienie z władcą. Wolne porozumienie, 
konieczne do ustanowienia każdego legitymowanego władcy, stanie się elemen-
tem akcentowanym przez autorów hugenockich. Porozumienie to miało się 
odnosić także do ustanowienia piastunów urzędów niższych, którym – idąc 
śladem Butzera i Kalwina – przypisywał Beza uprawnienie oporu wobec króla-
-tyrana. Butzer, Kalwin i Beza odmawiali takiego uprawnienia jednostkom. 
Także sprawujący urzędy niższe wywodzili swoje władztwo z porozumienia, 
również oni musieli zatem działać na rzecz umocnienia ładu, stabilizującego 
relacje miedzy jednostkami. Podobnie jak François Hotman Beza zaliczał do 
sprawujących urzędy niższe książęta, hrabiów, baronów, szambelanów, pocho-
dzących z wyborów zarządców miast oraz Stany Generalne, ciało przedstawi-
cielskie dysponujące uprawnieniem do rządzenia, przyznanym przez cały lud, 
a zatem przez wspólnotę pierwotną wobec władcy politycznego49. 

Beza przyjął stanowisko, że lud-wspólnota nie jest sumą jednostek, lecz 
pewną całością. Lud jako zbiorowisko jednostek – uważał – to „bezmyślny 
potwór”50. W imieniu ludu-wspólnoty działają tylko te jednostki, którym owa 
całość, czyli lud, dała pełnomocnictwo do zawarcia porozumienia z przyszłym 
władcą. Tymi jednostkami są piastuni urzędów niższych, ale kwestią niejasną 

48 � T. Beza, On the Rights…, question 5.
49 � B. Szlachta, Konstytucjonalizm…, s. 367–368.
50 � Ibidem, s. 374.



223

1. Przymierze i umowa w teorii monarchomachów

pozostaje, w jaki sposób uzyskali oni uprawnienie do reprezentowania ludu, 
to znaczy, kto w imieniu ludu zawarł z nimi porozumienie? Według Bezy pier-
wotne władztwo należało do ludu, składającego się z jednostek, które jednak 
tego władztwa nie sprawowały, podobnie jak nie sprawował go w praktyce lud. 
Lud-wspólnota przekazał władztwo piastunom niższych urzędów, a za ich po-
średnictwem, przez zawarcie porozumienia, piastunowi najwyższemu. Można 
zadać pytanie, czy relacja pomiędzy najwyższym piastunem władzy a ludem-
-wspólnotą rzeczywiście opierała się na porozumieniu, czyli umowie, czy je-
dynie na przyzwoleniu. Wydaje się, że Beza opierał tę relację na porozumie-
niu, a nie na przyzwoleniu. Powoływał się na biblijną historię Izraelitów. Bóg 
ustanowił monarchię i powołał Saula i Dawida na królów, odwołał się jednak 
również do woli ludu jako swoistego subsuwerena. Nawet w przypadku dyna-
stii Dawida, której Bóg nadał specjalne znaczenie, jej przedstawiciel, by zasiąść 
na tronie Izraela, musiał uzyskać zgodę ludu. Królestwo było więc dziedzicz-
ne w zakresie urzędu, ale elekcyjne w zakresie personalnym51. Umowę ludu 
z władcą zawierał nie sam lud, lecz jego przedstawiciele – sprawujący urzędy 
niższe. Ustanowienie króla przez lud wiązało się z warunkami, które miały 
być wyraźnie określone i stanowić treść wzajemnych zobowiązań króla i ludu. 
Pomimo niejasności wywodów Bezy należy wskazać, że reprezentanci ludu, 
sprawujący urzędy niższe, działający zamiast ludu lub w jego imieniu, mają-
cy pełnomocnictwa do strzeżenia dobra publicznego, stawali się urzędnikami 
ludu, a nie monarchy i odpowiadali nie przed królem, który ich nie ustanawiał, 
tylko przed ludem, który nadał im pełnomocnictwa, choć Beza nie wyjaśnia, 
w jaki sposób się to dokonało52.  

Prawnik François Hotman (1524–1590), jeden z liderów hugenockich mo-
narchomachów, był wstrząśnięty wydarzeniami, które rozpoczęły się w noc 
św. Bartłomieja, uważał, że król Karol IX zachował się w stosunku do swoich 
poddanych jak rzeźnik. Postawa taka nie miała w jego przekonaniu uzasad-
nienia ani prawnego, ani historycznego. Hotman swoją teorię oporu stworzył 
odwołując się do historii francuskiego konstytucjonalizmu. Rozwinął, roz-
poczęte jeszcze przez Kalwina, odniesienia do francuskiej tradycji prawnej 
i politycznej. W swym najsłynniejszym traktacie, Francogallii (1573), cechy 
starożytnego konstytucjonalizmu francuskiego potraktował jako normy, we-

51 � T. Beza, On the Rights…, question 5.
52 � B. Szlachta, Konstytucjonalizm…, s. 370–372.



224

Polityzacja przymierza

dług których należy oceniać współczesną sytuację. Hotman twierdził, że od 
początku władza królewska we Francji była zależna od ludu mającego swoich 
reprezentantów w zgromadzeniach władnych do powoływania i usuwania 
królów. Lud miał nie mniej władzy nad królem, niż król na ludem. Traktat do-
wodził, że władza należała do ludu od niepamiętnych czasów. Lud warunkowo 
powierzał ją monarsze. Gdy ten naruszał warunki lud był usprawiedliwiony 
w swym sprzeciwie53.  

Hotman przedstawił doktrynę, wedle której dawny ład polityczny wyzna-
czał miary wiążące kolejne pokolenia, wędzidła zaś w postaci religii, prawa 
i zwyczajów królestwa ograniczały wolę monarchy. Przywoływał argumenty 
historyczne dla uzasadnienia przyjętych tez politycznych54. Jego Francogallia 
zawierała istotną konkluzję: królowie sprawowali władzę warunkowo i wypro-
wadzali swój tytuł z porozumienia z ludem-wspólnotą lub przynajmniej z jego 
przyzwolenia. To, że z czasem monarchia stała się dziedziczna nie zmieniło 
zasady, że pierwszorzędna rola w państwie przypadała nie monarsze, lecz lu-
dowi. Fakt ten nie był też w stanie zanegować pierwotnej pozycji zgromadze-
nia przedstawicielskiego, działającego w imieniu i na rzecz ludu-wspólnoty, 
które przybrało formę Stanów Generalnych, sprawujących funkcję „niższego 
urzędu”55. Tego rodzaju zgromadzenia winny sprawować władzę najwyższą 
w państwie o ustroju monarchicznym, ustanawiać i detronizować królów, sko-
ro stały na straży praw fundamentalnych królestwa, na mocy których monar-
chowie Francji uzyskiwali władzę. Zgromadzenia współpracowały z królem 
przy podejmowaniu ważnych decyzji, jednak to do nich należało władztwo 
najwyższe. Tworzyły one normy prawne i legitymizowały urzędy. Hotman 
traktował Stany Generalne odpowiadajęce roli kalwińskich eforów jako je-
dyną radę publiczną, władną dyskutować o dobru publicznym, jako jedyny 
„urząd niższy”, który działał nie tylko w wyjątkowych okolicznościach, ale 
stale, i jako taki posiadał możność wzywania obywateli do stawiania oporu 
występnemu władcy, jak i sprawdzania, czy jego działania odpowiadają wy-

53 � H. M. Baird, Hotman and the „Franco–Gallia”, „The American Historical Re-
view” 1896, Vol. 1, No 4, s. 618, 620, http://www.jstor.org/stable/1833751 [data do-
stępu: 12.03.2014]; H. Horie, The Doctrine of Active Resistance…, s. 29; R. G. Get-
tell, History of Political Thought, New York 1924, s. 168.

54 � B. Szlachta, Konstytucjonalizm…, s. 378.
55 � Ibidem, s. 379.



225

1. Przymierze i umowa w teorii monarchomachów

mogom religii i sprawiedliwości56. Doktryna Hotmana stanowiła istotny głos 
w dyskusji na temat zwierzchnictwa ludu, legitymizacji władzy i granic posłu-
szeństwa wobec króla57. 

Wśród badaczy brak konsensusu, co do autorstwa Vindiciae contra tyrannos. 
Większość z nich zgadza się z najnowszymi ustaleniami Huguesa Daussy’ego, 
przypisującego autorstwo traktatu Philippe de Plessis Mornay’owi58 i odrzu-
cającego tym samym tezę Martina Raitière’a o wyłącznym autorstwie Huberta 
Langueta59. Traktat, którego autor ukrywał się pod pseudonimem Stephano 
Junio Bruto Celta, należał do literatury hugenockiej, która ukazała się po wy-
darzeniach nocy św. Bartłomieja, składającej się z licznych pamfletów oraz 
z trzech poważniejszych prac: Francogallii (1573) Françoisa Hotmana, Concer-
ning the Rights of Rulers over Their Subjects and the Duty of Subjects toward 
Their Rulers (1574) Theodere’a Bezy i Vindiciae… Prace te uzasadniały prawo 
oporu wobec władcy-tyrana. Kwestia owa była drażliwa i niebezpieczna, nie 
dziwi zatem, że zamiast nazwisk autorów widniały ich pseudonimy. W takich 
okolicznościach często fałszowane były także miejsce i data publikacji. Prob-
lem ten odnosi się również do Vindiciae… Publikacja ukazała się w roku 1579 
(istnieje zgoda co do autentyczności tej daty), choć napisana została wcześniej, 
przypuszczalnie w roku 1574. Miejscem wydania była najprawdopodobniej Ba-
zylea, choć na stronie tytułowej widnieje Edynburg.   

Vindiciae… pod względem zawartych w nim treści nie był traktatem orygi-
nalnym, powielał tezy i argumenty powszechnie znane w środowisku monar-
chomachów, opublikowane wcześniej w formie różnego rodzaju pamfletów60. 
Traktat stał się znany głównie dlatego, że systematyzował ogłoszone wcześniej 
poglądy. Autor traktatu poczynił liczne odwołania, przede wszystkim do Bi-
blii, zwłaszcza do Starego Testamentu. Ponadto znajdują się tam nawiązania do 
myśli greckiej, rzymskiej, do precedensów historycznych, jak również do idei 

56 � Ibidem, s. 381.
57 � Ibidem, s. 379, 381.
58 � H. Daussy, Les Huguenots et le Roi. Le combat politique de Philippe Duplessis–

–Mornay (1572–1600), Librairie Droz, Genève 2002. 
59 � M. P. Raitière, Hubert Languet’s Autorship of the “Vindiciae contra tyrannos”, 

„Pensiero Politico” 1981/3, Vol. 14, s. 395–420.
60 � E. Voegelin, History of Political Ideas, Vol. 5, Religion and the Rise of Modernity, 

edited with an introduction J. L. Wiser, University of Missouri Press, Columbia 
1998, s. 52.



226

Polityzacja przymierza

koncyliaryzmu. Wszystko po to, by uzasadnić tezę, że król sprawuje władzę dla 
ludu, nie odwrotnie. Wyraźnie zauważalna jest polemika z refleksją polityczną 
Niccolo Machivellego zawartą w Księciu (1532). Opublikowana ponad trzydzie-
ści lat wcześniej, zsekularyzowana wizja polityki Machiavellego znajdywała 
coraz bardziej dostrzegalne urzeczywistnienie. W światopoglądzie hugeno-
tów mieścił się sprzeciw wobec władzy utożsamianej z osobą księcia czy króla, 
zagrażającej tradycyjnym prawom i wolnościom, wyrosłym na gruncie prawa 
natury i doświadczenia (prawa zwyczajowego). Wśród hugenotów panowało 
przekonanie, że masakra w noc św. Bartłomieja była następstwem uprawiania 
polityki według wskazówek Machiavellego, ignorowania prawa bożego (moral-
nego). W Vindiciae… polemika ze wskazówkami Machiavellego nie rzuca się 
jednak w oczy. Znajdziemy tylko jedno, bezpośrednie odniesienie do Księcia61 
i kilka aluzji. Konkurencyjna wizja polityki, zawarta w Vindiciae… odwoły-
wała się do arsenału moralności chrześcijańskiej, przez autora Księcia uznanej 
za w zupełności nieadekwatną do rzeczywistości politycznej, nie mającą tym 
samym znaczenia politycznego. 

Na podstawie Biblii autor rozważał cztery kwestie dotyczące władzy księcia 
i praw jego poddanych. Czy poddani powinni pozostawać posłuszni rozka-
zom księcia wtedy, gdy wchodzą one w konflikt z prawem Boga? Czy legalny 
jest opór wobec księcia, który narusza prawo boże i niszczy Kościół, a jeśli tak, 
to kto powinien się temu sprzeciwić, jakimi środkami i jak daleko sprzeciw 
ten może być posunięty? Czy legalny jest opór wobec księcia niszczącego pań-
stwo, jeśli tak, to do kogo powinna należeć organizacja buntu i jaki powinien 
być jego zakres. Czy władcy sąsiednich państw zobowiązani są do pomocy 
poddanym księcia, uciskanym przez niego z powodów religijnych, a także do 
podjęcia obrony prawdziwej religii oraz dobra wspólnoty politycznej? Trzy 
pierwsze kwestie autor traktatu rozważał rozpatrując trzy starotestamentowe 
przymierza (berith), będące – jak dowodził – trzema fazami rozwoju umowy 
Boga z ludźmi. Pierwszym było przymierze synajskie pomiędzy Bogiem a He-
brajczykami, dające początek ludowi Izraela. Drugie przymierze pomiędzy 

61 � Vindiciae contra Tyrannos: A Defence of Liberty against Tyrants or, of the Lawful 
Power of the Prince over the People, and of the People over the Prince being a Tre-
atise written in Latin and French by Junius Brutus, and Translated out of both 
into English, printed for Richard Baldwin, London 1689, s. 123, http://archive.org/
details/vindiciaecontrat00lang [data dostępu: 3.06.2012].



227

1. Przymierze i umowa w teorii monarchomachów

Bogiem z jednej strony a królem z drugiej, zawarte zostało po raz pierwszy 
przy ustanowieniu przez Boga Saula królem Izraelitów. Trzecie to przymierze 
Dawidowe, zawierane pomiędzy ustanowionym przez Boga królem a ludem za 
pośrednictwem jego reprezentantów, będące rodzajem umowy o władzę (pac-
tum subiectionis)62. Jeśli chodzi o źródła władzy królów i książąt autor Vin-
diciae… pozostawał przy dotychczasowym stanowisku, że królów ustanawia 
Bóg, jego nowatorstwo, podobnie jak wspomnianych wyżej myślicieli polegało 
na zaakcentowaniu roli ludu, którego zgoda przy powoływaniu królów uznana 
została za nieodzowną. Lud potwierdzał ustanowienie króla sam lub przez swo-
ich przedstawicieli. Bóg dokonywał wyboru władcy, a lud na ten wybór się zga-
dzał. Monarcha, wzorem biblijnych królów izraelskich, zawierał dwa przymie-
rza – z Bogiem oraz z ludem. W imieniu ludu, w tym lokalnych społeczności, 
przymierze z królem, będące rodzajem umowy o władzę, mieli zawierać jego 
reprezentanci, najprawdopodobniej osoby pełniące urzędy niższe, magistrati 
inferiores. Mogli to być między innymi przedstawiciele samorządnych miast 
czy zgromadzenia terytorialne. Autor traktatu rozgraniczał funkcjonariuszy 
królestwa, reprezentujących lud, owe urzędy niższe i funkcjonariuszy króla, po-
woływanych przez monarchę i będących do jego osobistej dyspozycji63. Już po 
powołaniu króla do ich zadań piastunów urzędów niższych należało obserwo-
wanie poczynań monarchy pod kontem zgodności z warunkami przymierzy 
zawartych z Bogiem i ludem. 

Legitymizacja królestwa opierała się zatem na dwóch przymierzach: na 
przymierzu pomiędzy Bogiem i królem oraz na przymierzu-umowie pomię-
dzy królem i ludem. Strony przymierza składały przyrzeczenie: król, że bę-
dzie rządził zgodnie z prawem bożym, czyli sprawiedliwie, a lud – że będzie 
mu posłuszny64. Oba przymierza poprzedzało zawarte niegdyś przymierze 
między Bogiem a ludem, wzorowane na przymierzu synajskim, w którym 
lud składał przysięgę wierności prawu bożemu i zobowiązywał się być ludem 
Boga. Zatem zarówno król, jak i lud pozostawali połączeni obietnicą posłu-
szeństwa Bogu w postaci prawa bożego. Poddani nie powinni wykonywać 
królewskich poleceń sprzecznych z mającym charakter fundamentalny pra-

62 � E. Voegelin, History of Political Ideas, Vol. 5, s. 52–53.
63 � J. H. M. Salmon, Renaissance and Revolt. Essays in the Intellectual and Social Hi-

story of Early Modern France, Cambridge University Press, Cambridge 2002, s. 131.
64 � Vindiciae…, question 1, s. 8.



228

Polityzacja przymierza

wem bożym. Zaniedbywanie przez króla zobowiązań wobec Boga nie zwal-
niało z nich ludu65. 

Autor traktatu wskazywał tym samym na podwójne uwarunkowanie pia-
stuna władzy, jak i na podwójność źródeł tej władzy. Bóg miał być dalszym, 
choć fundamentalnym i ostatecznym, źródłem władzy, uzasadniającym po-
słuszeństwo wobec siebie oraz wskazującym osobę piastuna, sprawującego 
władzę warunkowo ze względu na osobiste zobowiązanie w stosunku do 
Boga jako źródła tej władzy, nie tylko z uwagi na powinności ciążące na nim 
wobec ludu. Lud miał jedynie zatwierdzać wybór dokonany przez Boga, bez 
możliwości jego odrzucenia, ale – co istotne – sam, przez wzgląd na zawartą 
z władcą umowę, posiadał również własne miary jego poczynań i ewentu-
alnie uprawnienie, korespondujące z uprawnieniem samego Boga, do sta-
wienia oporu władcy, naruszającemu warunki umowy66. Warunki umowy 
ludu z władcą były zabezpieczeniem przymierza ludu z Bogiem, pierwotnego 
i fundamentalnego, które – można przypuszczać – dawało pewien rodzaj 
władztwa ludowi, zanim zostało ono następnie przekazane królom. Mogą 
o tym świadczyć słowa, że lud „przekazuje im [królom – L. Ch.] królestwa”. 
Autorowi Vindiciae… nieobca wydaje się teza, że panem i suwerenem w kró-
lestwie jest raczej lud, że jest on pierwszym depozytariuszem władztwa67. 
Pierwszeństwo ludu względem urzędu królewskiego wynikało z zawartego 
z Bogiem przymierza, autor traktatu zdaje się sugerować, że przymierze z Bo-
giem dało początek istnieniu ludu, tak jak było w przypadku Hebrajczyków, 
którzy za sprawą przymierza stali się ludem Izraela. Ludzie, obciążeni skłon-
nością do grzechu, słabi moralnie i intelektualnie, nie byli w stanie wyjść ze 
swego upadku, odwołać się do swej pierwotnej, danej przez Boga, a zniszczo-
nej grzechem, społecznej natury i połączyć się z innymi. Ludem-wspólnotą 
mogli zostać dopiero dzięki bezpośredniej interwencji Boga, ofiarowującego 
przymierze wiążące ludzi we wspólnotę moralną i polityczną zarazem, speł-
niającą wynikające z przymierza zobowiązania wobec Boga i siebie nawzajem 
(według dwóch tablic Dekalogu), dysponującą władztwem nad sobą. Autor 
traktatu zdaje się skłaniać ku przekonaniu, że tym, co łączy jednostki, powo-
duje, że tworzą one więzi miedzy sobą, są warunki przymierza z Bogiem, a nie 

65 � Ibidem, question 1, s. 8–9.
66 � B. Szlachta, Konstytucjonalizm…, s. 388–389. 
67 � Ibidem, s. 389.



229

1. Przymierze i umowa w teorii monarchomachów

ich uprzednia racjonalna decyzja, oparta na kalkulacji korzyści, jak w od-
wołujących się do indywidualistycznych założeń teoriach umowy Thomasa 
Hobbesa czy Johna Locke’a. Jak zauważa Bogdan Szlachta, w teorii autora 
Vindiciae… Bóg jest zatem nie tylko źródłem władztwa wszelakiego, ale rów-
nież źródłem więzi spajających jednostki, czyli źródłem ludu-wspólnoty. Od 
niego pochodzi wszelki ład normatywny, również ten, który określa porządek 
ludzki, czyli sferę polityczną68. 

Biblijny przykład Dawida, namaszczonego w imieniu Boga przez proroka, 
a następnie zaakceptowanego jako król przez lud izraelski, dowodził, zdaniem 
autora traktatu, praw wyborczych ludu. Bóg stwarza królów i powierza im 
królestwa, ale berło do ręki daje im lud. Za sprawą Boga władza jest udzielana 
królom przez lud na warunkach zabezpieczających dobro ludu i służących jego 
ochronie. Królowie powinni pamiętać, że ulepieni są z tej samej co lud gliny69. 
Nikt nie rodzi się z koroną na głowie i z berłem w ręku, nikt też nie może sam 
siebie królem uczynić, konieczna jest akceptacja ludu. Ten ostatni jest pierwot-
ny w stosunku do monarchy; istniały ludy bez króla – zauważał autor – lecz nie 
sposób było spotkać króla bez ludu70. Autor traktatu – dowodząc, że królowie 
są ustanawiani przez Boga, ale władzę otrzymują z rąk ludu – sugerował, że 
w momencie powoływania króla istniał już lud-wspólnota podporządkowana 
systemowi normatywnemu, wynikającemu z przymierza z Bogiem. Lud mógł 
zostać zatem potraktowany jako wyższy od króla. Lud jako całość stał ponad 
królem, ten ostatni był wyższy tylko w stosunku do pojedynczych osób, człon-
ków ludu71. 

Król miał być urzędnikiem służącym prawdziwej religii i dobru wspólnoty 
politycznej. Podobnie jak pan ustanawia swego sługę, tak lud powołuje kró-
la jako administratora swoich spraw. Władztwo zatem to rodzaj służby; król 
podobny jest do kapitana statku, ufundowanego przez właściciela (lud). Jego 
zadanie polega na właściwym i bezpiecznym kierowaniu statkiem i jego za-
łogą. Król jest sługą, tak jak najniższy członek załogi, różni się od niego tylko 
rodzajem pełnionej funkcji72. Zachowanie królestwa (ludu) i jego dobro, rozu-

68 � Ibidem, s. 392–393.
69 � Vindiciae…, question 3, s. 58–60.
70 � Ibidem, question 3, s. 65–66.
71 � Ibidem, question 3, s. 64.
72 � Ibidem, question 3, s. 65. 



230

Polityzacja przymierza

miane jako respektowanie sprawiedliwości i obrona przez zagrożeniami, należą 
do naczelnych zadań króla czy księcia. Wywiązywanie się z tych powinności 
winno skutkować szacunkiem i posłuszeństwem ludu73. Jako administratorzy 
i opiekunowie prawa królowie winni stosować się do niego w równym stopniu, 
co ich poddani74. 

Wraz z zawarciem przymierza król zyskiwał status pierwszego ministra, 
a lud nie rezygnował ze swojej pierwotnej podmiotowości, będącej następstwem 
pierwszego przymierza z Bogiem75. Przymierze synajskie, zawarte pomiędzy 
Bogiem a ludem Izraela, ustanawiało pierwszeństwo zobowiązania ludu wobec 
Boga, w postaci posłuszeństwa Jego prawu, kosztem lojalności wobec władców 
ziemskich. Z przymierza synajskiego – dowodził autor Vindiciae… – płynę-
ła nauka, że posłuszeństwo Bogu ma pierwszeństwo przed posłuszeństwem 
człowiekowi, wola Boga równoznaczna jest bowiem sprawiedliwości, w przeci-
wieństwie do woli ludzkiej, będącej często niesprawiedliwą76. Machiavellowski 
książę, dążąc do posiadania władzy nieograniczonej, wkraczał w kompetencje 
Boga77. Podstawowym celem umowy, zawartej między ludem a królem, było 
zabezpieczenie pierwszego przymierza, czyli przymierza ludu z Bogiem. Poli-
tyka miała więc w istocie służyć realizacji wartości religijnych w postaci prawa 
bożego i sama pozostawać włączona pod ich działanie. Królów postrzegano 
jako stróżów religii prawdziwej, czyli wskazującej treść prawa bożego, będą-
cego nośnikiem sprawiedliwości. Królowie mieli zatem być opiekunami spra-
wiedliwości. W przeciwieństwie do Machiavellego autor Vindiciae… dowodził, 
powołując się na biblijne doświadczenia Żydów, że etyka chrześcijańska może 
i powinna odnosić się również do sfery politycznej. Wykluczenie moralności 
z polityki to najkrótsza droga do tyranii78. W typowo religijny sposób określał 
lud jako „lud Pana”, książęta i królów postrzegał jako jego pasterzy, którym 
powierzono opiekę nad należącym do Boga stadem79. 

73 � Ibidem, question 3, s. 80.
74 � Ibidem, question 3, s. 85–86.
75 � M. Van Gelderen, A Political Theory of the Dutch Revolt and the „Vindiciae Con-

tra Tyrannos”, „Il Pensiero Politico” 1986, Anno XIX, No 2, s. 163.  
76 � Vindiciae…, question 1, s. 1.
77 � Ibidem, question 1, s. 2.
78 � Ibidem, question 1, s. 3–4.
79 � Ibidem, question 1, s. 5.



231

1. Przymierze i umowa w teorii monarchomachów

Autor traktatu wielokrotnie mówi o dobru wspólnym, używając kategorii 
wspólnotowych, jak wspomniany statek jako analogon całości politycznej, kie-
rowanej przez króla będącego sternikiem. Co interesujące, w Vindiciae… moż-
na jednak również znaleźć ujęcia odbiegające od podobnych skojarzeń i akcen-
tujące potrzebę ochrony przywilejów i uprawnień indywidualnych poddanych. 
Autor wykracza nie tylko poza tradycję koncyliarystyczną, ale odchodzi także 
od nastawienia właściwego wcześniejszym protestantom nie tylko twierdząc, że 
wspólnota jest ważniejsza od króla, ale również, że królowie zostali stworzeni 
nie po to, by przywłaszczać sobie dobra „zdobyte przez innych ciężką pracą 
w pocie czoła”. Każda jednostka bowiem „dąży do własnej korzyści”80. Możemy 
z tych słów wyciągnąć wniosek, że lud-wspólnota istnieje nie tylko dla chwały 
Boga, ale również po to, by chronić dobra zdobyte ciężką pracą, że jest całością 
złożoną z jednostek, „dążących do własnej korzyści”. Autor wskazuje zatem na 
uprawnienia właścicielskie jednostek. „Moment właścicielski” zdaje się realizo-
wać przed pojawieniem się wspólnoty politycznej, a już na pewno przed ustano-
wieniem władcy, skoro autor czyni również ochronę uprawnień właścicielskich 
racją powstania wspólnoty politycznej i wskazuje, że działanie legalnego rządu 
nie może się zwracać przeciwko wolności ludu, a winno zmierzać ku ochronie 
wolności i bezpieczeństwa, wiązanego również z uprawnieniami właścicielski-
mi81. Władcy nie mogą wykorzystywać władzy dla własnych kaprysów, dys-
ponują nią bowiem po to, by bronić ludzi przed krzywdami, jakie mogą sobie 
wzajemnie wyrządzać, a całą wspólnotę przed niebezpieczeństwem zewnętrz-
nym. Jak zauważa Bogdan Szlachta, mówienie o krzywdach, jakie – gdyby nie 
było władcy – ludzie mogliby sobie wzajemnie wyrządzać, jest powrotem do 
tradycji augustyńskiej i zarazem przekroczeniem jej, o ile dla Augustyna ska-
żony grzechem pierworodnym człowiek nie był bowiem w stanie bez pomocy 
boskiej ustalić korzyści wynikających z przebywania we wspólnocie pod rzą-
dami jednego, ustanowionego przez wielu władcy, o tyle u autora Vindiciae… 
pojawia się już taka możliwość, choć tytuł do ewentualnego sprzeciwu (nie ze 
strony jednostek, lecz całej zbiorowości) wymagał uwzględnienia boskiego ładu 
normatywnego. Uderzają też typowo nowożytne, a zatem znacznie późniejsze, 
uwagi o dobrach zdobytych ciężką pracą, po które władca nie może sięgnąć, 
gdyż tytuł do nich nie pochodzi od niego, lecz z pracy właśnie, które powi-

80 � Cytaty za: B. Szlachta, Konstytucjonalizm…, s. 409.
81 � Ibidem.



232

Polityzacja przymierza

nien chronić przed atakami innych82. Autor pozostaje wierny tradycji kalwiń-
skiej, kiedy mówi, że jednostki i osoby prywatne nie mogą jednak występować 
przeciw królom-tyranom, ponieważ nie one ich wybierały (czy akceptowały), 
lecz ogół. Jednostki szacujące własną korzyść miarami, związanymi głównie 
z bezpieczeństwem dóbr osiągniętych własną pracą, nie posiadały prawa oporu. 
W uprawnieniu właścicielskim nie można było zatem znaleźć racji oporu jed-
nostki wobec władcy. Ochrona uprawnienia właścicielskiego pozostawała zapo-
średniczona w dobru powszechnym, na straży którego miała stać nie jednostka, 
ale sprawujący niższe urzędy, bardziej epistemicznie rozeznani w kwestii dobra, 
i wywodzący swą legitymację z umowy z ludem jako całością83. 

Vindiciae… jest przede wszystkim traktatem dowodzącym, że istotę poli-
tyki stanowi kierowanie się nakazami sumienia84. Jako pierwowzór tak rozu-
mianej polityki może posłużyć biblijna historia Izraelitów z kluczowym zna-
czeniem przymierza synajskiego, przywoływanym i przedstawianym ludowi 
izraelskiemu w ważnych dla niego chwilach z przypomnieniem, że posłuszeń-
stwo Bogu związane jest z nadzieją na lepszą przyszłość, w przeciwieństwie do 
nieposłuszeństwa, obarczonego groźbą bożego gniewu i kary85. Przymierze 
Boga z ludem Izraela obowiązywało w czasach Mojżesza, Jozuego oraz królów, 
i obowiązuje nadal. Chrześcijaństwo – uważał autor Vindiciae… – niczego nie 
zmieniło, pozycja królów chrześcijańskich tożsama była z pozycją niegdysiej-
szych królów izraelskich.  Ci ostatni pozostawali zobowiązani Prawem (Torą), 
władcy chrześcijańscy mają obowiązek postępować zgodnie z Ewangelią. Pra-
wo i Ewangelia bowiem to formy przymierza Boga z ludźmi86. 

Przez traktat nieustannie przewija się motyw posłuszeństwa władców wo-
bec Boga, przekonanie, że władztwo królów i książąt winno być nierozerwalnie 
związane z dwiema tablicami Mojżeszowymi, to znaczy, że władców obowiązu-
je powinność wobec Boga i ludzi (pobożność i sprawiedliwość). Wszyscy, rów-
nież władcy, pozostają „pod prawem” Boga. W sytuacji, gdy książęce rozkazy 

82 � Ibidem, s. 410.
83 � Ibidem, s. 411. 
84 � H. J. Laski, Historical Introduction, [w:] J. Brutus, A Defence of Liberty Against 

Tyrants. A Translation of the Vindiciae Contra Tyrannos by H. J. Laski, London 
1924, http://www.constitution.org/vct/vind_laski.htm [data dostępu: 7.04.2011]. 

85 � Vindiciae…, question 1, s. 9. 
86  Ibidem, question 1, s. 12.



233

1. Przymierze i umowa w teorii monarchomachów

wiążą się z niegodziwością lub zbrodnią, należy im się sprzeciwić87. Jeszcze go-
rzej, gdy władca narzuca idolatrię, bo pierwsza tablica Dekalogu uznana została 
za ważniejszą od drugiej. Większym grzechem jest obraza Stwórcy niż stworze-
nia – stwierdzał autor88. Powołując się na słowa Chrystusa, by oddać cesarzowi 
co cesarskie, a Bogu co boskie (Mt 22:21), dowodził, że ludzie winni są władcy 
trybut i szacunek, jednak posłuszeństwo i bojaźń – tylko Bogu89. 

Uzasadnienie dla legalności oporu wobec naruszającego prawo boże księcia 
wywiedzione zostało ze Starego Testamentu. Lud izraelski uznawał takie prawo 
– dowodził autor Vindiciae… – zatem chrześcijanie też powinni. Doniosłość 
doświadczenia Izraelitów i tym samym wskazanie, by pójść za ich przykładem, 
wynikało z ich szczególnego statusu narodu wybranego. Autor uzasadniał po-
trzebę obalenia tyrana, w typowy dla biblijnych Izraelitów sposób argumen-
tując, że gniew boży, będący następstwem naruszania prawa bożego, dotknie 
całą społeczność. Na tej ostatniej spoczywa odpowiedzialność za przestrzega-
nie warunków przymierza, opartego na pierwowzorze przymierza synajskiego. 
Autor przywoływał biblijny przykład plemienia Benjamina, które dopuściło się 
zbrodni w mieście Gibea mordując żonę wędrowca (Sdz 19–21). Wówczas lewita 
wezwał Izraelitów do zemsty ćwiartując ciało zamęczonej kobiety na dwanaście 
części i rozsyłając do wszystkich dwunastu plemion. Ich przywódcy zebrali się 
w Mispa „przed Panem” w liczbie „czterysta tysięcy mężów pieszych, dobywa-
jących miecza”. Świadomość, że zlekceważenie gwałtu i przemocy popełnio-
nych wobec jednostki obciąża winą zaniechania cały lud, popchnęła Izraelitów 
do wojny z Benjaminitami. Był to konflikt w imieniu przymierza90. 

Ponieważ przymierze obowiązuje również lud chrześcijański, powinna go 
cechować podobna postawa. Bóg uznał, twierdził autor, że powierzenie swojego 
prawa pieczy jednego, obarczonego słabościami człowieka (króla lub księcia) 
jest ryzykowne, dlatego jego opiekunem uczynił cały lud91. I lud, i król wspólnie 
odpowiadają przed Bogiem. Jeżeli król bądź książę zachowuje się niegodnie 
i niszczy Kościół, lud powinien czuć się zobowiązany do upominania go, a je-
śli potrzeba – nawet do sprzeciwu. Bierność wobec złych czynów władcy jest 

87  Ibidem, question 1, s. 18.
88  Ibidem, question 1, s. 18–19.
89  Ibidem, question 1, s. 20–21.
90 � Ibidem, question 2, s. 23–24, 26.
91 � Ibidem, question 2, s. 26.



234

Polityzacja przymierza

takim samym przestępstwem jak one same i należy za nie oczekiwać kary ze 
strony Boga92. 

Na pytanie, kto konkretnie powinien wyrażać sprzeciw wobec władcy, autor 
traktatu odpowiadał w typowy dla monarchomachów sposób, wskazując na 
urzędy niższe. Ograniczającymi królewską libido dominandi mieli być magi-
stratus inferiores, otrzymujący władztwo od ludu i występujący w jego imieniu. 
To oni mieli być strażnikami umowy, a także zwierzchnikami władcy, pośredni 
zwierzchnik – lud nie mógł sprawować kontroli nad respektowaniem warun-
ków umowy93. Potraktowanie urzędów niższych jako nośników sprzeciwu 
wobec bezbożnego i niesprawiedliwego władcy można uznać za wyraz uprak-
tycznienia prawa ludu do oporu, bo trudno sobie wyobrazić jak opór całego 
ludu miałby wyglądać w praktyce, z drugiej jednak strony było rzeczywistym 
odebraniem tego prawa ludowi. Wzmacniało pozostałości autonomicznych 
struktur feudalnych przeciwko królowi i zarazem stanowiło zaporę przeciwko 
ludowej rebelii94.

Jednostka z jej uprawnieniami wynikającymi z prawa natury ledwie została 
przez autora traktatu zauważona w związku ze wspomnianymi uprawnienia-
mi właścicielskimi. Nie miała podmiotowości politycznej, którą dysponował 
lud rozumiany jako całość, nie jako zbiór jednostek (wtedy stawał się, jak już 
wspomniano, wielogłową bestią). Bóg powierzył miecz służący obronie ludowi 
i nie oczekiwał, by posługiwały się nim jednostki jako osoby prywatne95. Warto 
wspomnieć, że bliskie nam pojęcie obywatelstwa było w tamtym czasie zare-
zerwowane raczej dla mieszkańców miast (mieszczanin = obywatel)96.

Monarchomachom bliska była monarchia elekcyjna, jednak ze względu na 
problemy organizacyjne i logistyczne, związane z każdorazowym wyborem 
króla (okresy interregnum, sprzeciwy odrzuconych kandydatów, organizacja 
elekcji) gotowi byli z niej zrezygnować na rzecz monarchii dziedzicznej. Monar-
chia elekcyjna w ich przekonaniu przypominałaby władcom w chwili wstępo-
wania na tron, że są beneficjentami nie tylko woli Boga, ale i ludu, dzierżawca-

92 � Ibidem, question 2, s. 26–27.
93 � B. Szlachta, Konstytucjonalizm…, s. 414.
94 � E. Maiksins Wood, Liberty and Property…, s. 157.
95 � Vindiciae…, question 2, s. 48–52.
96 � P. Riesenberg, Citizenship in the Western Tradition: Plato to Rousseau, Univer-

sity of North Carolina Press, Chapel Hill 1992, s. 226.



235

1. Przymierze i umowa w teorii monarchomachów

mi władzy pochodzącej od Boga i należącej do ludu, reprezentowanej w sytua-
cjach szczególnych przez stanowe zgromadzenia prowincjonalne, istniejące we 
Francji od końca średniowiecza obok ogólnokrajowych Stanów Generalnych, 
a na co dzień – przez magistrates inferiores. 

Prawo ludu do odwołania króla-tyrana nigdy nie wygasało. Działanie wbrew 
interesowi ludu, przez który autor rozumiał zabezpieczenie warunków do rea-
lizacji pobożności i sprawiedliwości oraz ochronę dóbr posiadanych przez jed-
nostki, odbierało sprawującemu władzę legitymację do rządzenia, nawet temu, 
który należał do starej i zasłużonej dynastii. Tradycja nie miała tu znaczenia. 
Autor przekonywał, że nie można tolerować nadużyć władzy monarszej, tak 
jak nie można pobłażać złodziejowi dlatego, że należy do starej złodziejskiej 
rodziny i odziedziczył fach po ojcu97. 

Autor traktatu uznawał bunt przeciw władcy za ostateczność, wymuszoną 
koniecznością obrony nadrzędności posłuszeństwa prawu bożemu nad posłu-
szeństwem królowi, wynikającej z zawartego z Bogiem przymierza. Umowa 
władcy z ludem stanowiła jedynie nadbudowę tegoż przymierza. Tym samym 
przyznany został prymat sprawiedliwości nad władcą, uwzględniający reflek-
sję św. Augustyna, w myśl której państwa bez sprawiedliwości podobne są do 
rozbójniczych band (ks. IV, 4), brak sprawiedliwości równa się zanikowi pań-
stwa98. 

Traktat Vindiciae… zaprzecza wnioskom płynącym z Księcia Machiavelle-
go, dowodzi tezy, że władza księcia nie może legitymizować samej siebie. Umo-
wa zawierana pomiędzy ludem a wstępującym na tron królem czy księciem, 
wzorowana na biblijnym przymierzu Dawidowym, czyniła królewską tenutę 
zależną od zgody ludu i ograniczoną warunkami. Jak zauważał krytycznie Eric 
Voegelin, jeśli pozostawić interpretację tych warunków poddanym, usprawied-

97 � Vindiciae…, question 2, s. 36–37.
98 � „Bo nie można ani nazywać prawem, ani za prawo poczytywać niesprawied-

liwych postanowień ludzi, sokoro nawet sami oni twierdzą, że prawo ma swe 
źródło w sprawiedliwości […]. Jeżeli więc państwo jest rzeczą ludu i jeżeli tam, 
gdzie nie ma zespolenia przez uznanie tego samego prawa, nie ma też ludu, a pra-
wa nie ma tam, gdzie nie ma sprawiedliwości – to wynika stąd całkiem niewąt-
pliwy wniosek, że tam, gdzie nie ma sprawiedliwości, nie ma również i państwa. 
Z kolei sprawiedliwością jest cnota, która każdemu przyznaje to, co mu się nale-
ży. Na czymże więc polega taka sprawiedliwość ludzka, która samego człowieka 
odbiera prawdziwemu Bogu […]” (św. Augustyn, O państwie bożym, ks. XIX, 21). 



236

Polityzacja przymierza

liwiony mógł być ludowy opór wobec władcy na podstawie niemal każdego 
argumentu99. Jako zaangażowany protestant autor Vindiciae… opierał swą 
argumentację na świadectwie Pisma Świętego, swą ideową konstrukcję wypo-
sażył w sankcję biblijną. Rzec można, że przymierze przetrwało egzystencję 
izraelskiej polityczności i mogło stanowić wzorzec dla porozumień dających 
podstawę rządom politycznym nie tylko we wspólnotach chrześcijan, ale rów-
nież pogan. Ten komponent myśli Vindiciae… przejęty został w wieku XVII 
przez zsekularyzowaną teorię umowy w postaci debaty o historycznej czy hi-
potetycznej naturze umowy społecznej100. 

Teologia reformowana w politycznej interpretacji francuskich monarcho-
machów stała się atrakcyjna dla stanów walczących w drugiej połowie wieku 
XVI o polityczną dominację, a następnie broniących wolności stanowych i par-
lamentów przed monarchistycznymi i absolutystycznymi tendencjami wład-
ców w końcu XVI i w pierwszej połowie XVII w. 

Teoretycy ruchu monarchomachów uczynili z idei przymierza moralną 
podstawę oporu wobec występnego władcy, nie wywiązującego się nie tylko 
z obowiązku ochrony religii, ale i z przyjętej w umowie służby dla dobra ludu, 
a nawet ochrony uprawnień właścicielskich jednostki. Zauważalne było u nich 
powolne odchodzenie od charakterystycznego dla myślicieli protestanckich 
przekonania, że Bóg ustanowił władze i porządek polityczny jako remedium na 
upadłą kondycję ludzi. Autor Vindiciae… wydaje się wskazywać, że porządek 
polityczny spełnia nie tylko zadania dyscyplinujące, ale służy również dobru 
wspólnoty i jednostek ją tworzących. Wskazywano na wolność naturalną jako 
pierwotną i fundamentalną kondycję ludu. To z kolei pozwoliło zdystansować 
się od Pawłowego przekonania, że wszelkie władze mają wyłącznie boskie źród-
ło, i dowodzić, że w powołaniu władców ma udział również lud-wspólnota.  

Traktat Vindiciae… zawiera sporo niejasności, a koncepcja jego autora po-
zostaje niepełna. Idee zawarte z traktacie przejęte zostały przez radykalnych 
myślicieli w Anglii i nieortodoksyjnych kalwinistów w Niderlandach, z którymi 
związany był między innymi Johannes Althusius, prawnik i filozof politycz-
ny, zaliczany do tradycji kontraktualnej, podkreślający znaczenie przedstawi-
cielstw mniejszych jednostek terytorialnych tworzących państwo oraz rolę jed-

99 � E. Voegelin, History of Political Ideas, Vol. 5, s. 53.
100 � Ibidem, s. 53.



237

1. Przymierze i umowa w teorii monarchomachów

nostki i jej uprawnień właścicielskich101. Althusiusowi jest poświęcona ostatnia 
cześć rozdziału. Zanim przejdziemy do omawiania jego koncepcji warto wspo-
mnieć jeszcze o George’u Buchananie, szkockim myślicielu blisko związanym 
z Francją.  

D. Monarchomachizm szkocki – George Buchanan

George Buchanan (1506–1582)102 był szkockim duchownym, historykiem, poe-
tą, którego myśl polityczna korespondowała z myślą polityczną hugenotów. Po-
zostawał pod wpływem humanizmu. W jego traktatach inspiracja religijna nie 
jest widoczna, w przeciwieństwie do wyraźnych odwołań do tradycji Arysto-
telesa i Cycerona. Mimo swego zaangażowania religijnego Buchanan jest uwa-
żany za myśliciela świeckiego, za twórcę teorii aktywnego oporu wobec tyrana. 
W swoim słynnym dialogu De jure regni apud Scotos, opublikowanym w Edyn-
burgu w 1579 r. (choć napisanym w połowie lat sześćdziesiątych), podjął próbę 
usprawiedliwienia detronizacji królowej Marii Stuart. Argumentował na rzecz 
prawa poddanych zarówno jako całego ludu, jak i poszczególnych jego człon-
ków do usunięcia z tronu zachowującego się niegodnie króla. W pewnej mie-
rze kontynuował linię lidera szkockiej reformacji – Johna Knoxa (1514–1572), 
uznającego prawo oporu wobec występnego władcy. W tym miejscu warto 
poświęcić kilka zdań na przedstawienie głównych wątków myśli Knoxa. 

101 �  B. Szlachta, Konstytucjonalizm…, s. 426.
102 � George Buchanan urodził się niedaleko Killearn (Stirlingshire) w lutym 1506 r. 

w  rodzinie ubogiego właściciela majątku. Ojciec zmarł, gdy George był dzie-
ckiem. Rodzinie pomagał brat matki James Herriot, który posłał czternasto-
letniego Buchanana na Uniwersytet w Paryżu. Jednak po dwóch latach nauki 
Herriot zmarł i z powodu braku środków na utrzymanie Buchanan zmuszony 
był powrócić do Szkocji. Służył w  szkockiej armii podczas krótkiej kampanii 
w Anglii. Od wiosny roku 1524 studiował w college w St. Andrews, gdzie uzy-
skał bachelor’s degree. W roku 1527 powrócił do Paryża, by kontynuować studia. 
Wolne chwile w ostatnich latach życia spędzał na pisaniu Rerum Scoticarum Hi-
storia (1582). Zmarł we wrześniu 1582 r. (Ch. F. Arrowood, Introduction: George 
Buchanan and the „De Jure Regni Apud Scotos”, [w:] G. Buchanan, The Powers of 
the Crown in Scotland. A Dialogue, a Translation, with notes and an Introductory 
Essay, of George Buchanan’s „De Jure Regni Apud Scots”, by Ch. F. Arrowood, 
The University of Texas Press, Austin 1949, s. 2–3, http://www.contra–mundum.
org/books/jure/jure–introduction.pdf [data dostępu: 5.03.2012]). 



238

Polityzacja przymierza

W Pierwszym ryku trąby przeciw potwornym rządom kobiet (First Blast of 
the Trumpet against the Monstrous Regiment of Women), napisanym na wy-
gnaniu w Dieppe pod koniec 1557 r. Knox przedstawił koncepcję, zgodnie 
z którą kobieta nie może sprawować rządów politycznych, gdyż jest to sprzecz-
ne z naturą, z Objawieniem, wszelką słusznością i sprawiedliwością. Kobiety 
sięgające po koronę podobne są „nienaturalnym potworom”. W publikacji 
tej Knox nie wzywał jeszcze do czynnego oporu przeciw bałwochwalczym 
królom, ale wydawał się już przygotowywać grunt do takiego wezwania, idąc 
tropem protestanckiego duchownego i pisarza Johna Poneta (1514–1556). 
W Appelation, opublikowanej w Genewie w 1558 r., wskazywał, że obowiązek 
reformowania religii, celem dostosowania jej do wymagań Słowa Bożego, spo-
czywa nie tylko na duchownych, ale na każdym urzędzie. Powinność ta ciąży 
na najwyższym politycznym zwierzchniku, czyli królu, jak również na arysto-
kratach sprawujących we wspólnocie politycznej urzędy niższe103. Przy zało-
żeniu, że wszelka władza pochodzi od Boga, każda osoba sprawująca urząd, 
niezależnie od jego usytuowania w hierarchii, miała nałożony przez Pismo 
Święte obowiązek (1 List św. Pawła do Rzymian) wspomagania przemian do-
stosowujących religię do wymagań Objawienia oraz występowania przeciw 
władcy utrudniającemu lub blokującemu te przemiany. Urzędy miały bezpo-
średnią boską proweniencję, nie wywodziły się z ustanowienia zwierzchni-
ka politycznego104. Uzasadniając opór Knox nie zwracał się zatem przeciw 
urzędom jako takim, mając na uwadze ich boskie pochodzenie, lecz przeciw 
niegodnym osobom je sprawującym, co wynikało z dokonanej przezeń dy-
stynkcji urzędu i jego piastuna. Nie negował zatem, wynikającego z boskiego 
rodowodu, respektu dla urzędu królewskiego, ale wskazywał, by nie wykony-
wać zarządzeń niegodnego władcy. Jego sprzeciw nie miał charakteru anar-
chicznego, lecz był wyrazem krytyki wobec osoby sprawującej urząd nadany 
przez samego Boga. Knox wymagał bezwzględnego posłuszeństwa urzędowi 
i warunkowej podległości osobie go sprawującej, podległości uzasadnionej 
o tyle, o ile władca dbał o prawdziwą religię105. Knox nie nawoływał do po-
wszechnej rebelii, nie przyznawał prawa oporu jednostkom, lecz szlachcie jako 

103 � B. Szlachta, Monarchia prawa? Angielska myśl polityczna doby Tudorów, Księ-
garnia Akademicka, Kraków 2008, s. 637–638.

104 � Ibidem, s. 638–639.
105 � Ibidem, s. 639, 642. 



239

1. Przymierze i umowa w teorii monarchomachów

stanowi lub wspólnocie działającej na wezwanie tego stanu. Uznając, że szko-
cka szlachta otrzymała bezpośrednio od Boga misję ochrony i obrony ludu 
przed tyranem, Knox nakładał na nią obowiązek, a nie tylko uprawnienie, 
stawienia czynnego oporu władcy sprzeciwiającemu się prawdziwej religii. 
Zakładał przy tym, że miarą prawdziwości religii jest jej powszechne uznanie 
przez wspólnotę, nawet wbrew woli panującego. Knox utrzymywał, że nie-
sprawiedliwy władca staje się tyranem, narażając się tym samym na czynny 
opór poddanych, broniących praw bożych i ludzkich, w tym kontekście zwra-
cających się nie tyle przeciwko władcy, ile przeciw „osobie prywatnej”, która 
utraciła i wsparcie Boga, i tytuł do władania106. 

Buchananowi obcy był radykalizm religijny, reprezentowany przez Knoxa107. 
Jak się wydaje pozostawał wyjątkowo obojętny na religijną koncepcję przymie-
rza, co odróżniało go od większości teoretyków kalwińskich – szkockich, fran-
cuskich czy niemieckich (John Knox, Theodore Beza, Phillipe du Plessis-Mor-
nay, Johannes Althusius). Nie różnił się natomiast od teoretyków kalwińskich 
jeśli chodzi o uzasadnienie oporu przeciw królowej Marii, dowodząc w typowy 
dla nich sposób, że władza królewska ma swoje źródło w dwustronnym po-
rozumieniu (mutual compact108), zawartym między monarchą a ludem. Kró-
lowie wywodzili swoją władzę ze zgody rządzonych, było bowiem niezgodne 

106 � Ibidem, s. 455, 642–643. 
107  �Knox w Pierwszym ryku trąby przeciw potwornym rządom kobiet zwracał uwa-

gę na podobieństwa między biblijnym Izraelem i jego własnym krajem, twier-
dząc, że oba uległy degeneracji w  kierunku bałwochwalstwa, odchodząc od 
przestrzegania Słowa Bożego. Bałwochwalstwo, za bałwochwalczą uznawał 
zwłaszcza katolicką mszę, było dla Knoxa największym problemem, uważał, 
że należy je karać śmiercią (C. F. Erskine, The Reputation of George Buchanan 
(1506–82) in the British Atlantic World before 1832, A thesis submitted to the 
University of Glasgow in October 2004 for the degree of Doctor of Philosop-
hy, s. 21–22, http://theses.gla.ac.uk/681/1/2004erskinephd.pdf [data dostępu: 
11.06.2016]). Według Knoxa podstawą władzy politycznej, która powinna być 
uznawana i honorowana przez lud, nie jest jednak wola ludu, ale prawo moral-
ne, czyli stała i niezmienna wola Boga. Charakterystyczne było dla niego eks-
ponowanie argumentacji ograniczonej jedynie do Słowa Bożego. Czyniło go to 
głównym zwolennikiem tezy, że Pismo Święte stanowiło zbiór  norm niemal 
o prawniczych walorach, wiążących dla Anglii i Szkocji, podobnie jak niegdyś 
wiążących dla Izraela (B. Szlachta, Monarchia prawa?..., s. 635–636).

108 � G. Buchanan, The Powers of the Crown in Scotland…, Ch. 47:142, s. 50.



240

Polityzacja przymierza

z prawem natury, by człowiek uzurpował sobie władzę nad innymi ludźmi109. 
Tym samym król stawał się delegatem bądź przedstawicielem ludu, sprawują-
cym władzę udzieloną mu przez lud w zakresie przezeń określonym. Król miał 
być postrzegany nie jako roztropny prawodawca czy monarcha związany wolą 
ludu lub ciała przedstawicielskiego jedynie w sytuacjach nadzwyczajnych, lecz 
jako najwyższy urzędnik ciała politycznego (body-politic), lub, co chyba bardziej 
właściwe – ludu jako zbioru członków ciała politycznego110. 

Z punktu widzenia ref leksji politycznej Buchanana szczególnie istot-
ne były wydarzenia z lat 1566–1567. W czerwcu roku 1566 Maria, królowa 
Szkotów, powiła syna, jednak jej nieudane małżeństwo zakończyło się tra-
gicznie. W lutym następnego roku mąż królowej Henryk Stuart (lord Darn-
ley) został zamordowany, o co od początku podejrzewano Jamesa Hepburna, 
earla Bothwell. Młoda wdowa wkrótce poślubiła Hepburna, co wzmocniło 
podejrzenia i wywołało skandal. Rosła nienawiść do Hepburna i do królowej. 
Podejrzewana o współudział w morderstwie została w końcu zmuszona do 
abdykacji na rzecz małoletniego syna Jakuba VI. Szkocję ogarnęły niepoko-
je wewnętrzne, narastało zagrożenie ze strony innych państw, gdzie sprawa 
morderstwa odbiła się szerokim echem. W kraju część możnych uważała, że 
zbrodnia rzuciła cień na wszystkich Szkotów. Sprawa stała się przedmiotem 
zainteresowania Zgromadzenia Generalnego Kościoła Szkocji, którego mo-
deratorem był wówczas Buchanan (w 1560 r. Parlament Szkocji uznał kalwi-
nizm za religię państwową). Buchanan został również jednym z komisarzy 
badających współudział królowej Marii w morderstwie jej męża; przygotował 
raport dowodzący winy królowej. Ponadto pełnił funkcję szefa królewskiej 
kancelarii i należał do osób nadzorujących edukację małego króla Jakuba VI 
Stuarta111. 

W okolicznościach zabójstwa królewskiego małżonka i abdykacji Marii 
Szkockiej, na tle kontrowersji i podziałów wśród Szkotów, powstawał traktat 
polityczny Buchanana De Jure Regni apud Scotos (prawdopodobnie w latach 
1567–1568), który ukazał się dopiero w roku 1579. Traktat został napisany 
z zamiarem obrony podjętych przez Szkotów działań przeciwko królowej, do-
wiedzenia, że są one zgodne z prawami Szkocji, prawem Boga i prawem na-

109 � Ibidem, Ch. 7:52, s. 9.
110 � B. Szlachta, Monarchia prawa?..., s. 649.
111 � Ch. F. Arrowood, Introduction: George Buchanan…, s. 3.



241

1. Przymierze i umowa w teorii monarchomachów

tury. Miało to przekonać dwory zagraniczne o legalności zaszłych wydarzeń 
i przyczynić się do jedności Szkotów. Buchanan był czołowym propagandystą 
stronnictwa wrogiego królowej Marii. Odpowiadał za rozpropagowaniem wi-
zerunku królowej jako cudzołożnicy, morderczyni i władczyni-tyranki. Obraz 
taki zawarty został w jego niesławnej pracy Detectio Mariae Reginae Scotorum 
(1571) oraz w monumentalnej historii Szkocji (Rerum Scoticarum Historia, 
1582). Natomiast w De Jure Regni Apud Scotos próbował odpowiedzieć na nur-
tujące wówczas wielu pytanie o to, czy lud Szkocji ma prawo wzywać swoich 
władców do odpowiedzialności za ich czyny? Buchanan rozwijał tezę, że żaden 
człowiek, nawet król, nie stoi ponad prawem bożym i ludzkim. Władza króla 
winna pozostawać związana ograniczeniami, nałożonymi przez tego, który jej 
udzielił monarsze, czyli przez lud. Stąd wynikała też odpowiedzialność władzy 
królewskiej przed ludem. Traktat miał formę dialogu pomiędzy młodym Tho-
masem Maitlandem, bratem Sir Williama Maitland of Lethington, i samym 
Buchananem.

De Jure Regni apud Scotos powstał w burzliwym okresie szkockiej historii, 
gdy rodził się szkocki nacjonalizm112, powiązany ze zmianami, jakie przyniosła 
reformacja. Jak już wspomniano, Buchanan nadzorował wraz z Peterem Youn-
giem edukację Jakuba VI. Jako humanista żywił nadzieję, że właściwa edukacja 
uczyni z Jakuba dobrego króla, szanującego swój lud. De Jure Regni apud Scotos 
zaprezentowany został królowi w formie „listu” jako przewodnik. Jak się póź-
niej okazało inicjatywa ta, mająca na celu kształtowanie królewskiego umysłu 
i postaw w kierunku monarchii ograniczonej, nie odniosła zakładanego skut-
ku. Stuartowie nie podzielali przekonania angielskich i szkockich wyznawców 
kalwinizmu o potencjale drzemiącym w idei samoograniczenia się każdego 
człowieka, w tym króla. Nie mogli jeszcze pojąć doniosłości tego postulatu dla 
nich samych, mówiąc słowami Buchanana, nie rozumieli, czym jest ta broń, 
która „czyni królów niezwyciężonymi”113. 

112 � Szkocki nacjonalizm od zawsze różnił się i różni się nadal od innych, np. na-
cjonalizmu francuskiego. Bazował on na pragnieniu decydowania o własnych 
sprawach, a nie na niechęci wobec obcych. Szkocki prawnik Neil MacCormick 
określał go jako nacjonalizm „utylitarny”, pozostający w opozycji do „substan-
cjalnego”. Pierwszy dąży do niepodległości czy niezależności religijnej, by bu-
dować lepsze społeczeństwo, drugi – traktuje niepodległość czy niezależność, 
jako wartość samą w sobie.

113 � Ch. F. Arrowood, Introduction: George Buchanan…, s. 3.



242

Polityzacja przymierza

Uzasadniając monarchię ograniczoną Buchanan rozważał również prob-
lem genezy społeczności politycznej i rządu. Uznawał istnienie stanu przed-
politycznego jako stanu dzikości i barbarzyństwa. Ludzie mieszkali wówczas 
w jaskiniach i byli wędrowcami bez praw i kultury, nie mieli sądów ani sędziów. 
Każdy rządził swoim własnym domem i był swoim własnym sędzią. Natural-
ny instynkt oraz wspólny pożytek kierowały jednak ludzi ku temu, by zacząć 
żyć razem i stworzyć wspólnotę. Komplikujące się więzi doprowadziły do uzy-
skania przez wspólnotę waloru politycznego w postaci ośrodka sprawującego 
władzę, mającego za zadanie spełnianie potrzeb i osiąganie celów wspólnoty. 
W ten sposób powstało ciało polityczne (a body-politic), o charakterze którego 
zadecydowały przede wszystkim przyczyny naturalne, przeważające nad po-
czuciem indywidualnej użyteczności. Ciało polityczne nie było następstwem 
umowy, zawieranej przez jednostki, kalkulujące rozmiary pożytku, wynika-
jącego z porozumienia z innymi114. Powstało z natury, a pośrednio z inspiracji 
Stwórcy, udział ludzkiej woli był w tym niewielki. Rozum ludzki ograniczał się 
jedynie do wskazywania celów i środków, służących ich osiągnięciu115. Inaczej 
mówiąc nie celowość, lecz prawo natury, zaszczepione w człowieku, skłaniało 
ludzi do tworzenia ciała politycznego. Celowość nie była matką prawa i spra-
wiedliwości, lecz sługą i strażnikiem dobrze zorganizowanego państwa116. 

Życie ludzi we wspólnocie politycznej cechowała niedoskonałość. Analogia 
organiczna, którą Buchanan zdawał się przyjmować za Arystotelesem i Cyce-
ronem, mogłaby sugerować harmonijne współistnienie jednostek i grup oraz 
podobne relacje między poddanymi i władzą. Buchanan nigdzie tego jednak 
nie stwierdza. Z racji ludzkiej skłonności do zła wspólnoty ludzkie nękają nie-
ustanne spory i konflikty, w których przewagę zyskują silni. Konflikty te wy-
nikają z konieczności, nie można ich raczej uniknąć, lecz można je łagodzić. 
Swoistym remedium, które mogło to umożliwiać, miał być rząd w osobie kró-
la117, powołany nie dla służby własnym interesom, lecz dla dobra ludu. Według 
Buchanana ciało polityczne było niczym ludzkie ciało, niepokoje społeczne 
przypominały choroby, a król był podobny do lekarza, czuwającego nad wspól-

114 � B. Szlachta, Monarchia prawa?..., s. 645. 
115 � G. Buchanan, The Powers of the Crown in Scotland…, Ch. 4:46–48, s. 6–7; 

B. Szlachta, Monarchia prawa?..., s. 646.
116 � G. Buchanan, The Powers of the Crown in Scotland…, Ch. 4:48, s. 7.
117 � Ibidem, Ch. 5:49, s. 7.



243

1. Przymierze i umowa w teorii monarchomachów

notą i przywracającego ją do równowagi118. Umiejętność lekarza wspólnoty, 
jak każda inna umiejętność, opierała się na pewnych zasadach, z których te od-
noszące się do wspólnoty politycznej zwane były „zasadami sztuki rządzenia”, 
czyli prawami cywilnymi. By je należycie stosować konieczna stawała się nie 
tylko wiedza teoretyczna, ale również praktyka i doświadczenie. Jak zauważa 
Bogdan Szlachta roztropność, cnota o fundamentalnym znaczeniu dla Ary-
stotelesa i Cycerona, traciła u Buchanana walor etyczny, stając się epistemiczną 
umiejętnością doświadczonego władcy w zakresie stosowania zasad rządzenia, 
stwierdzonych dzięki roztropności jako politycznej mądrości119. Zasady sztuki 
rządzenia miał znać nie tylko władca, czy ten, który aspirował do rządzenia, ale 
również ci, którzy dokonywali akceptacji króla. Znając zasady sztuki rządzenia 
władca mógł ograniczyć swe namiętności, lecz nie zawsze chciał to robić i nie 
zawsze czynił to dostatecznie skutecznie. Zasadniczym atrybutem króla winna 
być roztropność, jednak jego postępowanie, jak każdego człowieka, obarczone 
było ryzykiem błędu i złej woli. Stąd sprawowanie władzy nie mogło pozosta-
wać bez ograniczeń120. Dlatego też obok właściwego wyboru Buchanan wska-
zywał na kolejny czynnik, wiążący władcę po jego ustanowieniu, mianowicie 
na normy prawne jako zbiór reguł, których przestrzeganie miało warunkować 
sprawowanie władzy jako takiej, nie tylko jej właściwe sprawowanie. Buchanan 
zdawał się przekonany, że to prawu raczej niż osobie króla należny jest majestat, 
iż to prawo, a nie osoba władcy, uosabia państwo121. „Długie doświadczenie 
– pisał – nauczyło ludzi, że swoją wolność lepiej jest powierzyć prawom niż 
królom”122. Przywoływał też słowa Cycerona, który w De Republicae stwier-
dzał, że dla Boga rządzącego światem nie ma nic przyjemniejszego niż jedność 
ludzi pod rządami prawa123. Powołując się na autorytet Biblii wskazywał na 
przykład ograniczonej przez Torę monarchii Dawida124. 

Skoro król otrzymywał legitymację do rządzenia od ludu i winien działać po-
dług stawianych przez lud celów, a nie wedle własnej woli, to określenie treści 

118 � Ibidem, Ch. 5:50, s. 8; B. Szlachta, Monarchia prawa?..., s. 646.
119 � B. Szlachta, Monarchia prawa?..., s. 646. 
120 � G. Buchanan, The Powers of the Crown in Scotland…, Ch. 9:54–55, s. 10.
121 � B. Szlachta, Monarchia prawa?..., s. 647.
122 � G. Buchanan, The Powers of the Crown in Scotland…, Ch. 11:58, s. 11. 
123 � Ibidem, Ch. 4:48, s. 7.
124 � Ibidem, Ch. 36:106–107, s. 33–34.



244

Polityzacja przymierza

prawa winno należeć nie do monarchy jedynie, lecz także do ludu, dla dobra któ-
rego sprawował swą zwierzchność. Nie każdy człowiek ma odpowiednie predys-
pozycje, tyle doświadczenia i umiejętności, by tworzyć prawa, dlatego – uważał 
Buchanan – prawo powinno być formułowane przez ludzi do tego odpowied-
nich, we wzajemnych konsultacjach, również z królem. Gdy Maitland, rozmówca 
Buchanana, wyraził obawę, że rada przygotowująca projekty prawa nie będzie 
wolna od ludzkich słabości, Buchanan odwołał się do argumentu mądrości zgro-
madzenia, przewyższającej rozum pojedynczego człowieka. Poszczególni ludzie, 
uważał, reprezentują jedynie fragmenty wiedzy i doświadczenia, które połączone 
razem cechują się prawdziwą mądrością125. Prawo mieli zatem stanowić w imie-
niu ludu wybrani ze wszystkich stanów przedstawiciele obradujący z królem. 
Wypracowany przez to zgromadzenie projekt prawa miał być następnie podda-
wany pod osąd ludu126. Zgodnie z prawem natury, którego istotą jest nieszkodze-
nie sobie i innym, lud nie mógł zgodzić się na prawo dla siebie krzywdzące. Dobro 
wspólnoty i każdego z jej członków zdawało się być w ten sposób zabezpieczone, 
również przestrzeganie prawa stawało się łatwiejsze. 

Posłuszeństwo wobec prawa to podstawowa zasada członkostwa w spo-
łeczności politycznej. U Buchanana nie brak kalwińskiej świadomości grze-
chu pierworodnego. „Byłoby niekończącym się zadaniem – pisał – wymie-
niać wszystkie te potwory, jednak jest pewnym, że dwa najbardziej wstrętne, 
złość i żądza, są w ludzkości nadzwyczaj wyraźnie widoczne”127. Rola prawa 
polega na umożliwieniu poddania przez człowieka swych słabości władzy ro-
zumu, czyli w istocie na poddaniu ich samokontroli. Przyzwolenie na sytua-
cję, gdy monarcha lub ktokolwiek inny stawia się ponad prawem, nie jest rów-
noznaczne z wolnością człowieka, lecz „okrutnych potworów” w nim drze-
miących128. Prawo chroni ludzi przed nimi samymi, stwarzając możliwości 
codziennego życia. Ludzie, którzy zabijają, kradną czy cudzołożą wykluczają 
się ze społeczeństwa politycznego i nie zasługują nawet na miano ludzi. Po-
winni udać się w niezamieszkane rejony ziemi – stwierdzał Buchanan – poza 
zasięg ludzkiego wzroku129. Każda osoba, również król, która stawiała siebie 

125 � Ibidem, Ch. 20:72, s. 17. 
126 � B. Szlachta, Monarchia prawa?..., s. 648.
127 � G. Buchanan, The Powers of the Crown in Scotland…, Ch. 42:128, s. 44.
128 � Ibidem, Ch. 42:128, s. 44.
129 � Ibidem, Ch. 30:95, s. 28.



245

1. Przymierze i umowa w teorii monarchomachów

ponad prawem, winna zostać uznana za wroga publicznego, któremu należa-
ło wypowiedzieć wojnę. Była ona bowiem wrogiem, nie mniej groźnym niż 
obcy najeźdźca. Trudno nie dostrzec tu nawiązań do Arystotelesa, zwłaszcza 
do jego przekonania o polis, będącej tworem natury wspólnocie politycznej, 
służącej osiągnięciu pełni człowieczeństwa. Ludzie stworzeni z natury do ży-
cia w polis, jeśli znajdowali się poza nią mogli być nędznikami albo istotami 
nadludzkimi (bogami)130.  

Buchanan traktował urząd króla nie tylko jako stanowisko podobne le-
karzowi, leczącemu ciało polityczne, lecz również – idąc śladem myślicieli 
średniowiecznych – jako dar ofiarowany ludziom przez Stwórcę131: „[…] nie 
ma wspanialszego daru Boga niż dobry król i nie ma gorszej plagi niż król 
zły”132. Dobry władca – pisał – „jest bezpieczny z powodu swej niewinności, 
a nie z racji tego, iż jest otoczony przez szpiegów, rzezimieszków i zbójów w je-
dwabiu. Jest chroniony przez miłość, którą ma dla niego jego lud…”133 Tyra-
nami są monarchowie nie szanujący dobra społeczności, biorący pod uwagę 
jedynie własną wolę, zainteresowani utrwalaniem słabości ludu, ułatwiającej 
im utrzymanie samowolnej władzy. Tyrani nie traktują urzędu królewskiego 
jako misji, powierzonej im przez Boga, lecz jako łup. Takich władców nie 
może łączyć z ludźmi ani wspólne obywatelstwo, ani nawet człowieczeń-
stwo134, „powinni być oni uważani raczej za niebezpiecznych wrogów Boga 
i ludzkości”135.

W dialogu znajdujemy wnikliwy opis samotności tyrana, którego sytuację 
Buchanan porównuje do płynącego po morzu statku, mijającego lądy pozba-
wione portów i zamieszkane przez niebezpiecznych wrogów. Kapitan statku 
(tyran) i załoga (ciało polityczne) nienawidzą się, nie można zatem pokładać 
nadziei na bezpieczeństwo w przyjaźni i zaufaniu. Tyran nie może też liczyć 
na ochronę ze strony podobnych sobie, ich płatna lojalność jest zawodna. Bu-
chanan trafnie zauważa, że tyrani żyją w ciągłym strachu przed zagrożeniem 

130  �Arystoteles, Polityka, przeł. L. Piotrowicz, [w:] Arystoteles, Dzieła wszystkie, 
t. I, Warszawa 2003, Ks. I, 1:9.

131 � G. Buchanan, The Powers of the Crown in Scotland…, Ch. 26:87, s. 24. 
132 � Ibidem, Ch. 37:109, s. 35.
133 � Ibidem, Ch. 26:86–87, s. 24.
134 � Ibidem, Ch. 29:93, s. 27.
135 � Ibidem.



246

Polityzacja przymierza

zewnętrznym i przed własnym ludem. Obawiają się zresztą nie tylko ich, także 
swojego najbliższego otoczenia: sług, żon, dzieci, braci i krewnych. W konse-
kwencji trwają w nieustannej wojnie z aktualnymi i potencjalnymi wrogami. 
Ich dramat, jak stwierdzał Buchanan, polega na tym, że „obawiają się wynająć 
ludzi dobrych, a nie mogą zaufać ludziom złym”136. 

Na pytanie Maintlanda, jak zachować się wobec tyranów, skoro św. Paweł 
w Liście do Rzymian nakazywał szacunek wobec wszelkiej władzy ze względu na 
jej boskie pochodzenie (Rz 13:1–7), Buchanan odpowiadał, iż nie sądzi, by Paweł 
domagał się podobnego szacunku dla Kaliguli, Nerona czy innych im podob-
nych, którzy stali się wrogami i Boga, i ludzi. Buchanan dystansował się wobec 
augustyńsko-kalwińskiego przekonania o rządach tyrańskich jako boskiej karze 
dla złych ludzi, bo przecież – przekonywał – Bóg nie może być źródłem zła, a za-
tem i władzy tyrańskiej137. Powołując się na Stary Testament i na nieistniejący 
tam zakaz karania złych władców Buchanan bronił tezy o możliwości zabicia 
tyrana bez ponoszenia, przez osoby tego dokonujące, odpowiedzialności za za-
bójstwo138. Sprzeciwiając się tyranii, bronił instytucji monarchii. Powołując się na 
dystynkcję urzędu i osoby go piastującej wskazywał, że zabójstwo osoby tyrana 
nie narusza godności urzędu królewskiego. To, iż pewien rzemieślnik skanda-
licznie wykonywał swój zawód – dowodził – nie oznacza, że należy zlikwidować 
rodzaj rzemiosła jako taki, podobnie fakt zaistnienia tyranii nie stanowi argu-
mentu na rzecz likwidacji monarchii139. Stwierdzał też: 

nigdy nie zabraknie niewolniczych krajów, nie starających się utrzymać 
zaszczytnej pozycji, osiągających natomiast taki poziom bezczelności, któ-
ry pozwala im mówić, że Bóg, rozgniewany na lud, zsyła mu tyranów jako 
egzekutorów, karzących tych, którzy na to zasłużyli. Przyznaję, że to praw-
da, ale prawdą jest zarazem, że Bóg powołał biednych i prawie nieznanych 
nikomu ludzi jako cały lud do wykonania zemsty na aroganckim i bezwar-
tościowym tyranie. Bóg […] rozkazuje złym ludziom zejście z drogi, bez 
względu na ich rangę, płeć, status czy osobę; królowie nie mają u Niego 
takiego znaczenia, którego odmówiłby żebrakom140.   

136 � Ibidem, Ch. 31:96, s. 28–29.
137 � Ibidem, Ch. 39:113–115, s. 36–37.
138 � Ibidem, Ch. 39:117–118, s. 38–39; Ch. 40:122–123, s. 41.
139 � Ibidem, Ch. 39:119, s. 39–40.
140 � Ibidem, Ch. 40:122, s. 41. 



247

1. Przymierze i umowa w teorii monarchomachów

Buchanan wywodził prawo do osądu tyrana z podmiotowości ciała poli-
tycznego, mającego charakter naturalny, a zatem pierwotny. Prawo ustana-
wiane przez ciało polityczne miało status władzy najwyższej, w stosunku do 
której miały się odnosić w równym stopniu czyny poddanych, jak i króla141. 
Prawo miało władzę nad królem, a ciało polityczne – moc ustanawiania pra-
wa. Wynikało z tego, że władza najwyższa spoczywała w istocie w rękach ludu 
i że przez niego powinien zostać osądzony tyran jako król rządzący bez prawa, 
na podstawie swojej własnej woli, naruszający prawo boże (prawo natury)142. 
Jednak lud – oponował Maitland – bywa zdominowany przez strach albo chęć 
własnej korzyści, tchórzliwy i chciwy, jak mu zatem zaufać? „Dobrzy ludzie – 
stwierdzał – należą do rzadkości. Jest ich zaledwie tyle, co bram w Tebach czy 
ujść Nilu”143. Wielu jest takich, którym rządy tyrana są na rękę, nie brakuje 
też takich, którzy potrafią wprawdzie rozróżniać dobro od zła, wiedzą czym 
jest prawo boże, ale pozostają chwiejni i często obliczają swe uczynki na miarę 
własnej korzyści144. 

Objęcie władzy przez króla – odpowiadał Buchanan – poprzedzone zostało 
złożeniem przez niego przysięgi posłuszeństwa prawu, druga strona – lud – 
złożyła przysięgę posłuszeństwa królowi. Zawarte zostało porozumienie, mu-
tual compact145, którego zerwanie przez króla stawiało ciało polityczne w sy-
tuacji pierwotnej, a jego samego pozbawiało praw, które zyskał w ramach jej 
obowiązywania. Aktywny opór przeciw tyranii w przekonaniu Buchanana był 
nie tylko usprawiedliwiony, ale wręcz konieczny, wynikał z obowiązku wobec 
prawa bożego, stanowił powinność całego ludu i każdego z osobna146. Wart 
odnotowania jest fakt, że Buchanan był jedynym spośród monarchomachów, 
który prawo do oporu wobec władzy przyznawał również jednostce147. Zwra-
cając się do Maitlanda odmawiał tyranom nie tylko władzy, ale nawet człowie-
czeństwa: 

141 � Ibidem, Ch. 42:129, s. 44.
142 � Ibidem, Ch. 43:130, s. 44–45.
143 � Ibidem, Ch. 44:133, s. 46.
144 � Ibidem.
145  Ibidem, Ch. 47:142, s. 50.
146 � Ibidem, Ch. 47:143, s. 50.
147 � J. N. Figgis, Studies of Political Thought from Gerson to Grotius 1414–1625, The 

University Press, Cambridge 1907, s. 153.



248

Polityzacja przymierza

Widzisz zatem, że tyranów należy uznać za najbardziej okrutnych ze 
wszystkich bestii; […] że krzywda zadana przez tyranię jest bardziej wbrew 
naturze niż ubóstwo, wymioty, śmierć i inne choroby, które przytrafiają się 
człowiekowi w ciągu życia148. 

Dumą Szkocji – przekonywał – są tradycje konstytucyjne. 

Nasz naród, co oczywiste, jest biedny, ale przez dwa tysiące lat zachowali-
śmy go, wolni od obcej dominacji. Dlatego, że naszych królów czyniliśmy 
władcami konstytucyjnymi, nakładaliśmy na nich te same prawa, co na 
siebie. Dlatego to królestwo zawdzięcza swoją trwałość bardziej ufnemu 
przestrzeganiu zasad niż sile wojska149.

Wydaje się, że traktat Buchanana, napisany dla uzasadnienia pozbawienia 
tronu Marii Stuart, jest polemiką z Machiavellowskim Księciem, podobnie jak 
było to w przypadku Vindiciae contra tyrannos. Buchanan przekonuje, że mo-
narcha żyjący w zgodzie z prawem boskim i ludzkim stanowi zabezpieczenie 
pokoju i sprawiedliwości, w przeciwieństwie do Machiavellowskiego księcia-
-tyrana, unieszczęśliwiającego siebie i swoich poddanych. Z traktatu Bucha-
nana zdaje się wypływać przekonanie, że sposób rządzenia opisany w Księciu 
nie jest receptą na rządy urzeczywistniające dobro wspólnoty i jednostek, lecz 
drogą prowadzącą do nieszczęścia. 

Buchanan jest w znacznej mierze kontynuatorem tradycji Arystotelesa, 
kiedy uznaje ciało polityczne za twór powstały głównie z przyczyn natu-
ralnych. Jednak niezbędny do ochrony i rozwoju tego ciała rząd monar-
szy wywodzi z dwustronnej umowy o władzę pomiędzy królem a ludem. 
Zgody ludu wymagają także normy prawa, stanowiące ramy dla działań 
monarchy. Buchanan przekonuje, że monarchie podporządkowane prawu, 
z królami sprawującymi władzę za zgodą ludu, cechuje stabilność i spra-
wiedliwość, w przeciwieństwie do rządów opartych na osobistej woli mo-
narchów.

148 � G. Buchanan, The Powers of the Crown in Scotland…, Ch. 48:145, s. 51.
149  Ibidem, Ch. 51:148, s. 53.



249

1. Przymierze i umowa w teorii monarchomachów

2. Konsocjacjonizm Johannesa Althusiusa
Johannes Althusius (1557–1638), protestancki prawnik i filozof polityczny, był 
według Quentina Skinnera myślicielem świeckim, podobnie jak Buchanan. 
Obaj, choć byli religijnymi kalwinistami, zachowali „wymowne milczenie” 
w przedmiocie przymierza religijnego, skoncentrowali się na świeckich for-
mach umowy. Mieli uważać siebie za piszących o polityce, nie o teologii150. 
W swej myśli politycznej Althusius był bardziej „religijny” niż Buchanan, 
w kolejnych edycjach swojego głównego dzieła Politica methodice digesta, at-
que exemplis sacris et profanis illustrata sukcesywnie zwiększał liczbę odwołań 
do Pisma Świętego. Wyraźniejszy niż u Buchanana był u niego również nacisk 
na Dekalog, mający w jego przekonaniu wartość nie tylko religijną, ale również 
użytkową jako czynnik stabilizujący funkcjonowanie społeczeństwa. Warto 
wspomnieć, że Althusius pozostawał zbliżony do kalwińskiego ruchu religijne-
go w Niderlandach, zwanego arminianami. Pojęciem przymierza nie posługi-
wał się często.  Stosunki polityczne i społeczne opisywał za pomocą synonimów 
przymierza, takich jak umowa (contract) czy porozumienie (compact)151. 

Althusius postawił sobie za cel znalezienie sposobu na współistnienie 
i współpracę mieszkańców miast poreformacyjnych Niemiec. Odwołał się przy 
tym do łacińskiego określenia consociatio (od consociare, con – razem + sociare 
łączyć, współdziałać). W średniowiecznej łacinie rzeczownik consociatio był 
zazwyczaj tłumaczony jako „unia” lub „związek”. To etymologiczne dziedzi-
ctwo zachowane zostało w myśli Althusiusa, który rozumiał consociatio jako 
stowarzyszanie się społeczności ludzkich. Konsocjacyjna teoria Althusiusa 
obejmowała autonomię (samorządzenie się) dla każdej społeczności terytorial-
nej, uczestniczącej we wspólnocie politycznej, jak i wspólny poziom rządzenia 
z udziałem reprezentantów tych społeczności. Althusius należał do pionierów, 
akcentujących znaczenie przedstawicielstw mniejszych jednostek terytorial-
nych, składających się na rzeczypospolitą. Połączenie autonomii i podziału wła-
dzy upodabniało teorię konsocjacyjną do teorii federalnej, na co współcześnie 
wskazywał między innymi Daniel J. Elazar152. Podobnie jak monarchoma-

150 �  Q. Skinner, The Foundations of Modern Political Thought…, Vol. 2, s. 341.
151 �  C. F. Erskine, The Reputation of George Buchanan…, s. 22. 
152  �Konsocjacjonizm nie jest jednak synonimem federalizmu. Federacje mogą, 

choć nie muszą, być zorganizowane na wzór konsocjacyjny, konsocjacjonizm 
natomiast może być urzeczywistniany również w państwach niefederalnych. 



250

Polityzacja przymierza

chom Althusiusowi bliska była teoria, według której nośnikiem suwerenności 
nie był król, mający szczególną legitymację od Boga, lecz lud lub reprezentujące 
go ciało przedstawicielskie153. 

Althusius154 rozwinął swoją teorię w traktacie Politica methodice digesta, 
atque exemplis sacris et profanis illustrata (pierwsze wydanie 1603 r.), prezen-

W wieku XX termin konsocjacjonizm zaistniał na nowo za sprawą holender-
skiego politologa Arenda Lijpharta, który uznał go za teorię odpowiednią do 
warunków nowoczesnej demokracji, gwarantującą rządową reprezentację gru-
pom i społecznościom zróżnicowanym pod względem pochodzenia etniczne-
go, języka czy religii, zapewniającą tym samym polityczną stabilność społe-
czeństwom silnie sfragmentaryzowanym. Społeczności i  grupy miały dzięki 
niemu zapewniony udział we władzy politycznej, przy zachowaniu autonomii 
w  sprawach dotyczących kwestii dla nich fundamentalnych (Consociation, 
http://pesd.princeton.edu/?q=node/14 [data dostępu: 12.01.2015]). Lijphart 
sformułował termin „demokracji konsocjacyjnej” (A. Lijphart, Democracy in 
Plural Societies: A Comparative Explanation, Yale University Press, New Ha-
ven 1977; idem, Consociation and Federation: Conceptual and Empirical Links, 
„Canadian Journal of Political Science” 1979, No 12[3], s. 499–515; idem, Conso-
ciational Theory, Problems and Prospects. A Reply, „Comparative Politics” 1981, 
No 13[2], s. 355–360).

153 � B. Szlachta, Konstytucjonalizm…, s. 309.
154 � Johannes Althusius cieszy się uznaniem w  nauce zachodniej od ponad stu 

lat, o  czym świadczą liczne cytowania w  pracach politologicznych, socjo-
logicznych, teologicznych i  historycznych. W  Polsce pozostaje jednak po-
stacią mało znaną. Warto wspomnieć, że również na Zachodzie renesans 
myśli Althusiusa rozpoczął się dość późno i  postępował powoli. Dopie-
ro w  latach osiemdziesiątych XIX w. Otto Friedrich von Gierke odkrył jej 
doniosłe znaczenie dla zachodniej refleksji politycznej. Widział w  niej re-
konstrukcję średniowiecznego korporacjonizmu na potrzeby wkraczającej 
nowożytności (O. F. von Gierke, Johannes Althusius und die Entwicklung 
der naturrechtlichen Staatstheorien. Zugleich ein Beitrag zur Geschichte der 
Rechtssystematik, W. Koebner, Breslau 1880). Do dalszego poznania życia 
i  dzieła myśliciela przyczynił się, w  latach trzydziestych XX w., Carl Joa-
chim Friedrich (1901–1984) akcentując jako podstawę Althusiusowej teorii 
koncept stowarzyszania się i  jego kalwińską interpretację (C. J. Friedrich, 
Wprowadzenie do reprintu, [w:] The Politica Mehodice Digesta of Johannes 
Althusius, Harvard University Press, Cambridge 1932; idem, Constitutional 
Government and Democracy: Theory and Practice in Europe and America, 
Boston 1950). Uznając Althusiusa za prekursora federalizmu, odrzucał in-
terpretację Otto von Gierkego, według której Althusius był myślicielem po-



251

2. Konsocjacjonizm Johannesa Althusiusa

tującym różne rodzaje ludzkich stowarzyszeń oraz oparte na umowach relacje 
między nimi. Stworzył teorię struktury politycznej, opartej na trzech podsta-
wowych zasadach: pluralizmu, konsensualizmu i sprawiedliwości, co upo-
dabniało ją do współczesnego federalizmu. Teoria konsocjacjonizmu stano-
wić miała, opozycyjny wobec unitarnego systemu politycznego Jeana Bodina, 
środek zapewnienia ładu i pokoju wśród podzielonych religijnie społeczeństw 
w warunkach reformacyjnej Europy. Traktat Althusiusa wpisywał się w nurt 
kalwińskiej teorii monarchomachizmu.

zostającym pod silnym wpływem myśli średniowiecznej. Mimo różnic obaj 
badacze zgadzali się jednak, co do znaczenia dzieła Althusiusa dla inspi-
racji teorii liberalnych.						        
Niewiele wiemy o wczesnych latach życia Johannesa Althusiusa. Urodził się 
w Diedenshausen (Westfalia) około roku 1557, zmarł w 1638. Należał do dru-
giego pokolenia myślicieli kalwińskich, żyjących w burzliwych czasach wojen 
religijnych. Od roku 1581 przebywał w Kolonii, gdzie zgłębiał pisma Arysto-
telesa; doktorat w zakresie prawa cywilnego i kościelnego uzyskał w Bazylei 
w roku 1586. W tym samym roku opublikował swoją pierwsza pracę Jurispru-
dentia Romana. Został następnie powołany na wydział prawa nowo powstałej 
Akademii Reformowanej w Herborn, założonej w roku 1584 przez Jana VI, 
hrabiego Nassau-Dillenburg. Pierwszym rektorem uczelni był Kasper Ole-
vianus, współautor (z Zachariasem Ursinusem) Katechizmu heidelberskiego. 
W roku 1597, odbywszy kilkumiesięczne studia teologiczne w Heidelbergu, 
Althusius został rektorem Akademii. Kilka lat później (1601) opublikował 
pracę poświęconą etyce pt. Civilis Conversationis Libri Duo. Jednak najważ-
niejszym owocem lat spędzonych w Herborn była Politica methodice digesta, 
atque exemplis sacris et profanis illustrata. Praca ta zyskała szeroki rozgłos, 
co przyczyniło się również do powierzenia Althusiusowi atrakcyjnej posa-
dy syndyka Emden (1604), miasta które jako pierwsze w  Niemczech przy-
jęło protestantyzm (1526). Funkcję tę sprawował aż do śmierci w roku 1638. 
W tym czasie opublikował poprawioną i rozszerzoną wersję Polityki (w roku 
1610 i 1614) oraz Dicaelogica (1617), pracę będącą próbą stworzenia całościo-
wego systemu prawnego z połączenia prawa biblijnego, rzymskiego i różnych 
rodzajów prawa zwyczajowego. W  roku 1617 został też wybrany starszym 
kościoła w Emden (F. S. Carney, Translator’s Introduction, [w:] J. Althusius, 
Politica [1614], An Abridged Translation of Politics Methodically Set Forth 
and Illustrated with Sacred and Profane Examples, ed. and trans. Frederick 
S. Carney, Foreword by D. J. Elazar, Liberty Fund, Indianapolis, 1995, s. 7–8, 
http://oll.libertyfund.org/title/692 [data dostępu: 19.04.2010]; O. von Gierke, 
The Development of Political Theory, transl. by B. Freyd, Howard Fertig, New 
York 1966, s. 19–21).



252

Polityzacja przymierza

Althusius określał istniejące społeczności ludzkie jako stowarzyszenia (łac. 
consociatio – związek, stowarzyszenie). Według niego istniało pięć zasadni-
czych typów stowarzyszeń, z których część stanowiła kombinację poprzednich: 
rodzina, stowarzyszenie zawodowe, społeczność lokalna (miasto), prowincja 
i państwo. Podstawą powoływania ich wszystkich oraz utrzymywania miedzy 
nimi relacji były świeckie przymierza, czyli umowy, które razem stwarzały sieć 
podtrzymującą rzeczpospolitą. Każde ze stowarzyszeń zachowywało pewien 
zakres autonomii, czyli wolność w zakresie zarządzania sprawami dotyczącymi 
wyłącznie niego, co służyć miało zapewnieniu godnego życia jego członkom, 
a w szerszym ujęciu – harmonijnemu życiu społecznemu. Na jednej z pierw-
szych stron swej słynnej pracy Politica methodice digesta, atque exemplis sacris 
et profanis illustrata Althusius napisał:

Polityka jest sztuką stowarzyszania się ludzi w celu ustanowienia, rozwija-
nia i zachowania życia społecznego. Stąd jest nazywana „sztuką życia ra-
zem”. Istotą polityki jest więc stowarzyszanie się, w którym „żyjący razem” 
przyrzekają sobie wzajemnie, zawierając wyraźną lub cichą umowę, poro-
zumiewać się we wszystkich sprawach, które są użyteczne i konieczne do 
harmonijnego istnienia życia społecznego155. 

Tak rozumiana polityka wykazuje wyraźne pokrewieństwo z polityczną 
koncepcją Arystotelesa. Według Althusiusa organizację polityczną poprzedza-
ło istnienie społeczeństwa jako tworu naturalnego, funkcjonującego jako „ży-
cie razem”, które ze względu na ludzką kondycję dalekie było od doskonałości 
i potrzebowało nieustannego zbiorowego wysiłku, by stawało się lepsze. Temu 
właśnie miała służyć polityka, będąca „sztuką życia razem”, opartą na różnych 
formach ludzkiego stowarzyszania się. Nawiązując do Arystotelesa Althusius 
wskazywał, że celem polityki jest życie szczęśliwe, przy czym pod pojęciem 
szczęścia rozumiał możliwość głoszenia chwały bożej (pobożność) oraz rea-
lizacji sprawiedliwości wobec bliźniego, czyli wypełnianie pierwszej i drugiej 
tablicy Dekalogu156.

Według Althusiusa wszelkiego rodzaju stowarzyszenia powstawały za-
równo z konieczności, jak i w wyniku dobrowolnej zgody ludzi. Człowiek 

155 �  J. Althusius, Politica [1614]. An Abridged Translation... 
156 � Ibidem, I, 29–30.



253

2. Konsocjacjonizm Johannesa Althusiusa

dążył do współpracy z innymi w dużej mierze w efekcie swej niesamowy-
starczalności; Stwórca rozdzielił dary i talenty pomiędzy ludzi w taki sposób, 
by ci potrzebowali się wzajemnie. Indywidualizm kłócił się więc z ludzkim 
dążeniem do samozachowania157, ludzką symbiotyczność generowała natu-
ralna konieczność. Althusius nie podzielał średniowiecznego przekonania 
o solidarności wbudowanej w ludzką naturę, w jego przekonaniu współist-
nienie i współpraca między ludźmi nie miały charakteru instynktownego, 
wymagały woli i trudu zaangażowania. Lepsze i bardziej godne życie, czyli 
życie razem, warunkowane było nieustannym wysiłkiem158. Głównym te-
matem Politica… jest organizacja życia społecznego, a terminem określają-
cym to życie jako harmonijnie zorganizowane jest consociatio, równoznacz-
ne z Arystotelesowskim koinonia. Życie społeczne determinuje konieczność, 
której ludzie podlegają jako cześć świata natury, nie urzeczywistnia się ono 
jednak instynktownie, a w wyniku wolicyjnej umowy (contractus socialia). 
W rezultacie tej ostatniej członkowie grup stają się połączonymi razem we 
wspólnocie interesów symbiotici159. 

Umowa, świecki odpowiednik biblijnego przymierza, stanowi oś politycz-
nych rozważań Althusiusa. Ich celem nie jest stworzenie dobrze zorganizo-
wanego państwa, lecz rozwój społeczny służący dobru ludzkiemu, zgodnemu 
z objawioną wolą Boga. W tym zawierała się zdaniem Althusiusa podstawowa 
funkcja polityki. Powstające na podstawie umowy stowarzyszenia dzielił on na 
kilka głównych typów: prywatne (rodzina, korporacje, gildie160), oraz publicz-

157 � Ibidem, I, 24–26, 32–33.
158 � A. Black, Guilds and Civil Society in the European Political Thought From the 

Twelfth Century to the Present, Cambridge University Press, Cambridge 1984, 
s. 133. 

159 � E. Voegelin, History of Political Ideas…, Vol. 5, s. 57.
160 � Wydaje się, że Althusius pisząc o gildiach miał na myśli przeważnie gildie 

jako formy organizacji religijnej, istniejące obok parafii w średniowiecznej 
Europie Północnej (Anglii, Irlandii, Szkocji). Gildie były dobrowolnymi 
stowarzyszeniami osób świeckich, mężczyzn i kobiet, organizowanymi dla 
celów religijnych (opieka nad kaplicami, organizowanie ceremonii, obcho-
dy świąt), jak również samopomocowych (zob. więcej: F. Heal, Reformation 
in the Britain and Ireland, Oxford University Press, Oxford 2003, s. 89–94. 
W średniowieczu gildia była jednak przede wszystkim popularną formą or-
ganizacji ekonomicznej (gildie kupieckie i rzemieślnicze), będącą dla swych 
członków również miejscem kształtowania postaw obywatelskich. Althusius 



254

Polityzacja przymierza

ne (miasta, prowincje, republiki)161. W tworzeniu rodzin dominujące znaczenie 
miała konieczność, w powstawaniu korporacji – dobrowolna umowa. Element 
woli – zauważał myśliciel – występował jednak również we wspólnotach natu-
ralnych (przykład małżeństwa), a element konieczności – także w stowarzysze-
niach zawodowych czy publicznych. 

W rozważaniach Althusiusa proces powstawania stowarzyszeń miał 
charakter oddolny. W drodze rozwoju stowarzyszenia prywatne dawały 
początek stowarzyszeniom terytorialnym, rodziny i zrzeszenia zawodo-
we były czynnikami bezpośrednio konstytuującymi miasta, a pośrednio 
– prowincje i rzeczpospolitą (królestwo). Myśliciel dowodził, że bez rodzin 
i stowarzyszeń prywatnych pozostałe nie byłyby w stanie ani powstać, ani 
przetrwać. Miasta stworzone zostały przez rodziny i zrzeszenia zawodowe; 
różne rodzaje społeczności terytorialnych, począwszy od małych wiosek aż 
do wielkich miast, dawały podstawy prowincji, natomiast prowincje i miasta 
na prawach prowincji konstytuowały republikę lub królestwo. W koncepcji 
Althusiusa państwo brało swój początek w relacjach wywodzących się ze 
związku małżeńskiego i rodziny oraz ze zrzeszeń zawodowych. Struktury 
społeczne tworzone przez stowarzyszenia prywatne prowadziły do struk-
tur obywatelskich. W teorii Althusiusa obywatelstwo nie wiąże się jeszcze 
z faktem dysponowania przez jednostki wywiedzionymi z prawa natury na-
turalnymi uprawnieniami, lecz z przynależnością do zorganizowanej spo-
łeczności (stowarzyszenia)162. Stowarzyszenia prywatne i publiczne w spo-
sób pośredni i bezpośredni stanowią komponenty politycznej całości, jaką 
jest wspólnota polityczna – rzeczpospolita, królestwo, zachowując przy tym 
swoją tożsamość i autonomię. Stowarzyszenia publiczne (terytorialne) po-
siadają jurysdykcję na określonym terytorium, natomiast prywatne – nie, 
jednak te pierwsze nie miałyby mocy prawodawczej, gdyby nie przyzwolenie 
stowarzyszeń prywatnych. Jedynym atrybutem, jakiego nie mają zarówno 
jedne, jak i drugie, jest suwerenność, przynależna wyłącznie rzeczpospoli-

rozważał także ten rodzaj gildii w swej teorii, chociaż w jego Polityce (tłuma-
czenie angielskie) zdecydowanie przeważa słowo „guild”, zamiast „merchant 
guild” czy „craft guilt”.   

161 � J. Althusius, Politica [1614]. An Abridged Translation..., II, 1.
162 � A. de Benoist, The First Federalist: Johannes Althusius, „Krisis”, March 1999, Is. 22, 

s. 35–36.



255

2. Konsocjacjonizm Johannesa Althusiusa

tej (królestwu). Althusius powielał tym samym średniowieczne rozumienie 
suwerenności, przypisywanej tylko królestwom, z pominięciem mniejszych 
ciał politycznych, jakimi były księstwa. Niezależnie od tego, czy były to 
miasta, prowincje, czy królestwo, wszystkie one powstawały na podstawie 
umowy. Prowincja stanowiła ciało polityczne o charakterze partykularnym, 
królestwo – o charakterze uniwersalnym163. Stowarzyszenia publiczne, czyli 
lokalne wspólnoty terytorialne tworzące pewien rodzaj federacji, miały być 
kierowane przez osoby pełniące urzędy niższe, czuwające tylko nad podle-
gającą im częścią królestwa. Pozostawały one także zobowiązane do sprze-
ciwiania się tyranom i do usuwania ich, przy czym zobowiązanie do oporu 
nie pochodziło od całego ludu, lecz od reprezentowanej przez nie wspólnoty 
lokalnej, nawet wtedy, kiedy pozostała część królestwa (i pozostała część 
ludu) podporządkowywała się tyranowi164.

Powierzanie władzy w powstających stowarzyszeniach publicznych mia-
ło się  odbywać za zgodą rządzonych, władza jako taka stanowiła bowiem ich 
własność. Sprawowanie władzy nie mogło się odbywać inaczej jak tylko z ko-
rzyścią dla jej prawowitego właściciela, czyli stowarzyszenia, bez względu na 
to, czy jest to korporacja zawodowa, miasto, czy królestwo. Rządzący – pisał 
Althusius – 

[…] dysponuje władzą przymusu w stosunku do indywidualnych członków, 
ale nie nad grupą jako całością. Dlatego prezydent kolegium jest wyższy 
w stosunku do członków indywidualnych, ale niższy wobec nich jako cało-
ści, czy też inaczej, wobec kolegium, któremu przewodniczy i którego dobru 
musi służyć165. 

Zasada ta miała odnosić się również do szczytowego efektu procesu sto-
warzyszania – do powstania królestwa, które tłumaczył Althusius nie zgodą 
poszczególnych jednostek, tak jak będzie to wyglądało w późniejszej kontrak-
tualistycznej teorii Thomasa Hobbesa, lecz umową prowincji, która jednakże 
nie czyniła zbytecznymi dających im początek stowarzyszeń. Althusius pisał 
Politykę na początku wieku XVII, kiedy miejsce, odchodzących w przeszłość, 

163 � J. Althusius, Politica [1614]. An Abridged Translation..., V, 1.
164 � B. Szlachta, Konstytucjonalizm…, s. 415.
165 � J. Althusius, Politica [1614]. An Abridged Translation..., IV, 6–7.



256

Polityzacja przymierza

średniowiecznych zasad rządzenia zajmowała suwerenność nowożytnego pań-
stwa. Średniowieczny pluralizm rządów, porządek ośrodków władzy, zacho-
dzących na siebie i nieskoordynowanych w swych działaniach, przez myślicieli 
takich jak Niccolo Machiavelli, Jean Bodin czy Thomas Hobbes uznany zo-
stał za główną przyczynę kryzysu politycznego, w jakim znalazła się Europa 
w XVI i XVII wieku. Jako alternatywę myśliciele ci proponowali scentralizo-
wany system rządzenia, nie szukali rozwiązań politycznych, które mogłyby 
zachować i unowocześnić pluralizm średniowieczny. Zadania tego podjął się 
Althusius, wprowadzając elementy średniowiecznego systemu politycznego 
w nowy porządek. Jak twierdzą znawcy tematu, rozwinął tym samym pod-
stawowe zasady federalizmu, takie jak pluralizm poziomów rządzenia, sub-
sydiarność i solidarność166. Znawca federalizmu Daniel J. Elazar napisał, że 
Politica… Althusiusa była pierwszą pracą prezentująca spójną teorię federal-
nego republikanizmu zakorzenionego w rozumieniu relacji społecznych jako 
opartych na przymierzu, jednak niezależnych od systemu teologicznego167. 
Trafnie zauważył on również, że rywalizacja pomiędzy Bodinową wizją pań-
stwa a federalizmem Althusiusa, rozpoczęta w wieku XVII, nie została roz-
strzygnięta. Zwłaszcza Unia Europejska uwidacznia ów stary proces zmagania 
się unitarnej państwowości z federalizmem168. Francuski teoretyk idei Alain de 
Benoist opisany w Politica… system określił jako teorię władzy i suwerenności 
subsydiarnej169.

Teoria Althusiusa przedstawia wielopoziomowy system rządzenia pośród 
społeczności terytorialnych, przypominający system federalny, który wymaga, 
by niższe jednostki społeczno-terytorialne zachowywały autonomię i były re-
prezentowane w procesie legislacyjnym na poziomie wyższym. W średniowie-
czu tego typu współuczestnictwo legislacyjne nie miało regularnego charakte-
ru, pojawiało się sporadycznie, zazwyczaj w odniesieniu do sprzeciwu wobec 

166 � T. O. Hueglin, Althusian Federalism for a Post–Westphalian World, [w:] The Challen-
ge of Cultural Pluralism, ed. by S. Brooks, Praeger, Westport 2002, s. 107.

167  �D. J. Elazar, Althusius and Federalism as Grand Design, http://jcpa.org/dje/articles2/
althus–fed.htm [data dostępu: 7.06.2012].

168  �Idem, The United States and the European Union: Models for Their Epochs, [w:] The Fe-
deral Vision. Legitimacy and Levels of Governance in the United States and the European 
Union, ed. by K. Nikolaidis, R. Howse, Oxford University Press, Oxford 2001, s. 32–
34, Oxford Scholarship Online, http://dx.doi.org/ 10.1093/0199245002.001.0001.

169 � A. de Benoist, The First Federalist…, s. 35.



257

2. Konsocjacjonizm Johannesa Althusiusa

określonych praw. Althusius proponował, by współuczestnictwo to miało cha-
rakter stały. „Przejawem wolności jest to – pisał – że przedsięwzięcie powinno 
być zarządzane za pomocą rady i władzy tych, których dotyczy ryzyko z nim 
związane”170. Zasada ta uwzględnia fakt zróżnicowania poszczególnych spo-
łeczności, różny status i potrzeby ich członków oraz okoliczności, w których się 
znajdują. Wiąże się ze świadomością, że ich sprawy nie mogą być postrzegane 
w kontekście jednolitych, ustalonych odgórnie norm prawnych. Prawa winny 
uwzględniać naturę konkretnych społeczności, czego wyraz stanowi akceptacja 
ze strony ich członków171. 

Ma to znaczenie również z tego powodu, że w myśl Altusiusowej teorii 
wszystkie rodzaje stowarzyszeń, prywatnych czy publicznych, partycypowały 
w rządzeniu, choć niekoniecznie na każdym poziomie wspólnoty politycznej. 
Stowarzyszenia zawodowe uczestniczyły głównie w rządzeniu miastem czy re-
gionem, podczas gdy ciało ustawodawcze republiki miało się składać z repre-
zentantów społeczności terytorialnych. Można mówić o wznoszącym się ku 
górze systemie następującego po sobie sprzymierzania się, czyli federalizacji172. 
Althusiusowe rozumienie zgody pozostawało powiązane z zasadą, że wszystko, 
co dotyczy wszystkich, przez wszystkich winno być zaakceptowane. Wszyscy 
są tu jednak rozumiani nie w sensie indywidualnych osób, ale w znaczeniu ko-
lektywnym, tzn. reprezentacji poszczególnych społeczności czy stowarzyszeń 
na zgromadzeniach, na których zapadały decyzje173. 

Uczestnikami tego oddolnego procesu politycznego były autonomiczne 
społeczności o charakterze terytorialnym. Althusius uznawał za członków re-
publiki nie indywidualne osoby oczy stowarzyszenia prywatne (rodziny, stowa-
rzyszenia, które spełniały się w rządzeniu na niższych poziomach, np. w korpo-
racjach czy w miastach), ale miasta, regiony i prowincje, które na mocy wzajem-
nej umowy powoływały królestwo, ustanawiając organ legislacyjny174. Poziom 
królestwa pozostawał zarezerwowany dla organizacji terytorialnych, ale ich 
prawomocne uczestnictwo wynikało z przyzwolenia nadanego wcześniej przez 
wioski, korporacje kupieckie i rzemieślnicze bądź inne stowarzyszenia zawo-

170 � J. Althusius, Politica [1614]. An Abridged Translation..., XXXIII, 30.
171 � Ibidem, I, 19–21.
172 � T. O. Hueglin, Althusian Federalism…, s. 107–108. 
173 � J. Althusius, Politica [1614]. An Abridged Translation..., XXXIII.
174  �Ibidem, IX, 5.



258

Polityzacja przymierza

dowe. Althusius nie deprecjonował znaczenia jednostki, polityka miała służyć 
w równym stopniu dobru zbiorowości, jak i dobru indywidualnemu, obywatel-
stwo jednostki wywodził jednak nie z uprawnień naturalnych, a z uczestnictwa 
w stowarzyszeniu i odnosił je do tego konkretnego stowarzyszenia (obywatel 
wioski, miasta, prowincji)175. Obywatelstwo republiki czy królestwa miało więc 
charakter pośredni (będąc obywatelem miasta współuczestniczącego w ukon-
stytuowaniu republiki, było się zarazem jej obywatelem). Althusius powielał 
klasyczny koncept obywatelstwa, wynikający z organicznej przynależności 
(w starożytnych Atenach uczestnictwo jednostki w życiu politycznym, a zatem 
jej obywatelstwo, wynikało z przynależności do rodu – gr. genos)176.  

Wszystkie rodzaje społeczności – rodzina, korporacja, miasto, prowincja 
oraz  królestwo – określane przez Althusiusa jako consociatio (łac. związek, 
stowarzyszenie)177, urzeczywistniały życie razem, którego istotą miała być po-
bożność i sprawiedliwość. Polityka była w ujęciu Althusiusa oddolnym pro-
cesem współdecydowania178, w którym wyrażała się preferencja dla władzy 
podzielonej i polityki zdecentralizowanej. 

Rządzenie potraktowane zostało jako zorganizowany łańcuch legislacyj-
nych zgromadzeń, jako porozumiewanie się, w którym różne grupy w prowin-
cji czy królestwie dzielą między sobą sprawowanie władzy. Na każdym pozio-
mie rządzenia w zgromadzeniach legislacyjnych uczestniczyć mieli reprezen-
tanci każdej consociationis z poprzedzającego, niższego poziomu. To rodzaj 
federalizmu oparty na zasadzie pomocniczości179, oznaczającej polityczne 
zobowiązanie do pozostawienia największej, jak to tylko możliwe, władzy na 
niższym poziomie rządzenia. Niższe z poziomów decydowały, jakie działania 
są w ich mocy, a jakie wykraczają poza ich możliwości. Dla Althusiusa zasada 
pomocniczości oznaczała naturalną  autonomię każdej bez wyjątku społecz-
ności. W ich interesie było, by lokalne i specyficzne dla danej grupy kwestie 
rozwiązywano w łonie jej samej, podczas gdy sprawy bardziej ogólne, dotyczące 
wspólnego interesu – delegowane były na poziom wyższy. Althusius zauważał, 
że rozwiązanie takie umożliwiało tworzenie prawa dostosowanego do warun-

175  �Ibidem, V, 10.
176 � A. de Benoist, The First Federalist…, s. 36.
177 � T. O. Hueglin, Althusian Federalism…, s. 108.
178 � J. Althusius, Politica [1614]. An Abridged Translation..., I, 7.
179 � T. O. Hueglin, Althusian Federalism…, s. 109. 



259

2. Konsocjacjonizm Johannesa Althusiusa

ków lokalnych, sprawniej przebiegał też sam proces legislacyjny; ludziom znaj-
dującym się w tych samych warunkach łatwiej było bowiem dojść do porozu-
mienia. Na poziomie republiki stanowione prawo miało mieć charakter ogól-
nych standardów w zakresie życia politycznego, możliwych do zaakceptowania 
przez przedstawicieli zróżnicowanych społeczności. Konsensus przychodził 
łatwiej, gdy tworzyli oni przepisy o ogólnym charakterze, rozwiązania szcze-
gółowe nie mogły bowiem nigdy zadowolić wszystkich, a to rodziło konflikty. 
„Prawo – pisał Althusius – jest światłem życia prywatnego, skalą sprawiedliwo-
ści, tarczą wolności, szańcem ładu społecznego i dyscypliny, schronieniem dla 
słabych, uzdą dla silnych, wzorcem i drogowskazem dla państwa”180. Stanowiło 
ono w przekonaniu myśliciela wyznacznik wolności; prawdziwie wolne pozo-
stawały społeczności rządzone przez prawa, na które wyraziły przyzwolenie, 
w przeciwieństwie do tych podlegających woli i autorytetowi władcy, mających 
status niewolników.

W ujęciu Althusiusa królestwo to stowarzyszenie stowarzyszeń181 (consocia-
tio consociationum), utworzone na mocy umowy zawartej pomiędzy prowin-
cjami i miastami na prawach prowincji (czyli społecznościami terytorialnymi). 
Powstanie królestwa było ukoronowaniem oddolnego procesu sprzymierzania 
się (umowa stowarzyszeń zawodowych jako podstawa miast, umowa miast jako 
podstawa prowincji). Najwyższą władzę, regulującą kwestie bezpieczeństwa 
duchowego i cielesnego jej mieszkańców, definiował Althusius jako jus maje-
statis lub jus regni (suwerenność). Podobnie jak Jean Bodin traktował tę władzę 
jako niepodzielną, choć ograniczoną prawem boskim i prawem natury. Władzą 
tą dysponował główny magistratus (urząd jednoosobowy lub kolegialny), pozo-
stawała ona jednak własnością ludu. W relacji politycznej lud był dominus, ma-
gistratus natomiast miał status mandatariusza, nadużycie władzy z jego strony 
było przez Althusiusa traktowane jako tyrania i skutkować miało oporem ze 
strony ludu. Opór ten nie mógł być podejmowany przez pojedyncze osoby, lecz 
przez lud jako całość lub przez eforów182.

Althusius zaprezentował swoją wizję państwa na pół wieku przed powsta-
niem teorii umowy społecznej Thomasa Hobbesa. Projekty te istotnie się od 
siebie różnią. Przede wszystkim projekt Althusiusa dotyczy nie indywidual-

180 � J. Althusius, Politica [1614]. An Abridged Translation..., X, 4.
181  �Ibidem, IX, 3.
182  �Ibidem, XIX, 49.



260

Polityzacja przymierza

nych jednostek jako podmiotów umowy, a powstałych uprzednio społecznych 
całości. Hobbes upatrywał genezy państwa w umowie, jaką wyizolowane jed-
nostki zawarły z suwerenem, bez żadnych kroków pośrednich, poddając się 
państwu w zupełności. Zachowały wprawdzie zdolność do stowarzyszania 
się, jednak możliwość tworzenia stowarzyszeń i społeczności dysponujących 
władzą straciły nieodwołalnie. Władza nie była już ich, jedynie wszechmocne 
państwo mogło nią obdarzać. Hobbes uczył zatem, że stowarzyszenia zyskują 
status podmiotów prawnych dzięki przydzieleniu im władzy przez państwo, 
że kompetencje wszystkich organów korporacyjnych związane są z gwaran-
towaną im przez państwo władzą, a nie z przyzwoleniem ze strony ich człon-
ków183. Althusius oddzielał umowy powołujące stowarzyszenia zawodowe czy 
terytorialne, od umowy dającej początek królestwu, czyli ustanawiającej rząd. 
Pierwsze z umów organizowały życie społeczne i były pierwotne w stosunku 
do umowy drugiej – określającej formę rządów184. Jak wiemy, rządzący zyski-
wali status jedynie administratorów władzy. Należy w tym miejscu zaznaczyć, 
że Althusius nie był demokratą w dzisiejszym rozumieniu. Reprezentował ra-
czej elitystyczne spojrzenie na to, kto powinien rządzić, a kto rządom tym 
podlegać. Nie miał nic przeciwko dziedziczności władzy. Niemniej jednak 
rozróżnienie dwóch rodzajów umów i pierwotności powiązanych jednostek 
w stosunku do państwa, będących dysponentami jego władzy, ten tradycyjny 
świat rządzących i rządzonych radykalnie przeobrażało. Althusiusowe społe-
czeństwo polityczne to społeczeństwo o horyzontalnie zorganizowanym życiu 
społecznym, powołujące nad sobą rząd, ograniczony ustanowionymi przez 
siebie warunkami. Sprzeciwiając się Bodinowskiej koncepcji suwerenności 
państwa, której nośnikiem miała być osoba monarchy, Althusius deklarował 
zasadę suwerenności ludu. Dowodził, że choć władzę sprawują królowie, ksią-
żęta czy urzędnicy, to pochodzi ona w zupełności od ludu, zorganizowanego 
w lokalne społeczności, nazywane przez niego stowarzyszeniami185. Ponieważ 
nie traktował ludu w sposób nowoczesny, jako zbór indywidualnych jedno-

183 � O. von Gierke, Johannes Althusius und die Entwicklung der natarurrechtlichen 
Staatstheorien, 4th ed., 1929, Part II, Ch. V (The Idea of Federalism), [w:] J. D. Le-
wis, The Genossenschaft-Theory of Otto Von Gierke: A Study in Political Thou-
ght, University of Wisconsin, Madison 1935, s. 131–132.

184 �  J. Althusius, Politica [1614]. An Abridged Translation..., IX, 3–5.
185 �  Ibidem, IX, 18, 19, 22.



261

2. Konsocjacjonizm Johannesa Althusiusa

stek, suwerenność ludu w jego ujęciu nie mogła wyrażać się w wyborach po-
wszechnych. 

Z teorii Althusiusa wynika, że nie jest możliwe istnienie czegoś w rodzaju 
woli powszechnej, nieustrukturyzowanej woli wszystkich. Nawet w małych 
społecznościach, takich jak miasta, jedność ludu mogła powstawać tylko po-
przez odpowiednią strukturyzację. Althusiusowy system polityczny uwarun-
kowany był wznoszącym się ku górze uczestnictwem społeczności, w przeci-
wieństwie do nowoczesnych systemów demokratycznych, opartych na dwuwy-
miarowym zestawieniu jednostki i państwa, gdzie inkluzja ma często charakter 
iluzoryczny186. Z drugiej strony, z perspektywy współczesności, Althusiusowy 
projekt wydawać się może konserwatywną rekonstrukcją średniowiecznego 
porządku, z jego tradycyjnymi tożsamościami i lojalnościami, ograniczającymi 
wolny wybór i społeczną mobilność. 

Teoria Althusiusa stanowiła polemikę z ideami francuskiego prawnika 
i myśliciela politycznego Jeana Bodina (1530–1596), który w Sześciu księgach 
o Rzeczypospolitej (1576) zaproponował koncepcję suwerenności państwa uosa-
bianej przez księcia czy króla oraz podporządkowanych mu urzędników. Pisząc 
o ustrojach politycznych państw Bodin odrzucał arystotelesowską koncepcję 
rządów mieszanych, przyjmując formę demokracji, arystokracji lub monar-
chii w postaci czystej. Spośród nich najlepiej rządzoną i spełniającą w sposób 
najdoskonalszy warunki stawiane „rzeczpospolitej” była w jego przekonaniu 
monarchia. W tej ostatniej podstawowy i najistotniejszy warunek stanowiła 
niepodzielna i suwerenna władza monarchy. Teoria suwerenności Jeana Bodina 
miała charakter nowoczesny, jej źródła sięgały jednak kilka wieków wstecz, do 
średniowiecznych Włoch. 

Pojęcie „ciała mistycznego” (corpus Christi mysticum), opisującego po-
wszechność społeczności chrześcijan jako wyjątkowej całości, w połączeniu 
z odziedziczoną przez Kościół rzymską teorią prawną, dało początek nowemu 
rozumieniu suwerenności. Począwszy od wieku XI, w Bolonii zaczęto pojmować 
suwerenność jako osobę lub ciało polityczne, posiadające najwyższą, nieograni-
czoną władzę. Ten koncept suwerenności inspirował również papieski absolu-
tyzm, ukonstytuowany poprzez wykorzystanie rzymskiej teorii o powszechnej 
i absolutnej jurysdykcji władzy imperialnej na potrzeby papieskiego pontyfika-

186 �  T. O. Hueglin, Althusian Federalism…, s. 112.



262

Polityzacja przymierza

tu. W czasach Innocentego III i Innocentego IV zaangażowane w walkę o in-
westyturę papiestwo zaadaptowało podporządkowanie ziemskiej suwerenności 
do własnej suwerenności duchowej. Radykalna doktryna teokratyczna osiąg-
nęła pełnię w roku 1302, w bulli Bonifacego VIII (1294–1303) Unam Sanctam, 
inspirowanej traktatem De Summi Pontificis Potestate autorstwa Idziego Rzy-
mianina. Bulla kładła kres starej, kościelnej doktrynie, według której imperium 
i sacerdotium były rozważane jako sfery ustanowione przez Boga, płynęło z niej 
przesłanie, że „potęga papieska wszelką władzę ziemską przechodzi”187, a zatem, 
że zachowany zostaje porządek dwóch władz – świeckiej i duchowej, jednak pod 
kontrolą papieską188. Po wieku XIII to nowe rozumienie suwerenności zaczę-
ło się zadomawiać w królestwach terytorialnych, zwłaszcza we Francji. Rzym-
ski porządek imperialny za pośrednictwem papiestwa był teraz przejmowany 
przez władców świeckich. Monarchowie zaczęli deklarować swą niezależność 
nie tylko od papieża czy cesarza, ale także od feudałów. Powołując się na prawo 
rzymskie prawnicy twierdzili, że suweren otrzymawszy swą autonomię bezpo-
średnio od Boga był jedynym panem w swym królestwie. Porzucano stare prawa 
feudalne, by ich miejsce zajął jedyny legislator – król. Poprzez rozwój centra-
lizacji władzy, królewskiej administracji rozciągniętej do najniższych struktur 
lokalnych, utożsamienie praw z państwem oraz jego identyfikację z określonym 
terytorium, suwerenność powiązana została z władzą króla czy księcia, która 
zawłaszczyła lokalną autonomię. Suwerenność i państwo stały się synonimami. 
Nastawała era nowożytnych państw – królestw, które niewiele miały wspólnego 
z królewskością okresu średniowiecza. Ów koncept suwerenności absolutnej za-
triumfował w Sześciu księgach o Rzeczpospolitej (1576). Znamiona suwerenności 
– pisał Bodin – „[…] mieszczą się we władzy wydawania praw dla wszystkich 
w ogólności i każdego z osobna oraz nieprzyjmowania praw od nikogo poza 
Bogiem”189. Na doktrynę Bodina, opierającą się na niepodzielnej suwerenności 

187 � M. Robitsch, Historya Kościoła Chrystusowego potocznie opowiedziana dla na-
uki i zbudowania, przeł. W. Jachimowski, nakładem Alexandra Vogla, Lwów 
1867, s. 247. 

188 � A. Wielomski, Teokracja papieska 1073–1378. Myśl polityczna papieży, papali-
stów i ich przeciwników, Wydawnictwo von Borowiecky, Warszawa 2011, s. 429.

189 � J. Bodin, Sześć ksiąg o  Rzeczypospolitej, [w:] Historia idei politycznych. Wy-
bór tekstów, wybór i  opracowanie S. Filipowicz, A. Mielczarek, K. Pieliński, 
M. Tański, wyd. 4, Warszawa 2012, s. 334.



263

2. Konsocjacjonizm Johannesa Althusiusa

księcia i władzy legislacyjnej jako dominującej zasadzie, czas był bardzo odpo-
wiedni, zważywszy na religijno-ideowy ferment panujący w Europie. Chociaż 
Bodin miał świadomość istotności ciał pośredniczących, takich jak rodziny 
i lokalne społeczności, to uważał jednak, że nie powinny one naruszać władzy 
księcia, suwerennej z mocy prawa boskiego, stanowiącej punkt szczytowy or-
ganizacji społeczeństwa przypominającej piramidę. Suwerenność jako absolut-
na i wieczna władza państwa, nieposiadająca żadnego konkurenta w porządku 
politycznym ani społecznym, w praktyce ucieleśniała się w osobie księcia bądź 
króla, będącego jedynym interpretatorem prawa boskiego i naturalnego, odpo-
wiedzialnego wyłącznie przed Bogiem. W takim rozumieniu suwerenności pra-
wo stawało się wolą rządzącego lub, inaczej mówiąc, władzą stanowienia prawa 
bez czyjejkolwiek zgody. Wynikało z tego, że prawo nie musiało urzeczywist-
niać sprawiedliwości, by stać się prawem. Bodinowski koncept suwerenności 
otworzył drogę do prawniczego pozytywizmu, umniejszającego znaczenie praw 
lokalnych. Monarcha separował się od ludu, przestawał być jego częścią.  

Althusiusowa koncepcja suwerenności stanowiła przeciwieństwo teorii Bo-
dinowskiej. Zachowywała autonomię lokalnych społeczności – miast i prowin-
cji, w czym wyrażał się jej związek ze średniowiecznym systemem społeczno-
-politycznym. W jej ramach mieściło się rozumienie władzy jako wyższej, nigdy 
zaś jako absolutnej, władzy, której decyzje nie mogły być podjęte bez uwzględ-
nienia panującego konsensusu i wykonywane w sposób arbitralny. 

Althusius zaliczany jest do przedstawicieli politicae christianae, wychodzącej 
z założenia, że rządzenie jest częścią boskiego porządku, refleksja na temat insty-
tucji politycznych powinna być zatem zakorzeniona w Biblii. Jako zaangażowany 
protestant studiował Biblię, jak sam przyznawał, nie tylko dla celów religijnych. 
Inspirował się opisaną tam politycznością Żydów (będącą w opinii niektórych 
współczesnych badaczy pierwszym projektem federalizmu190), o czym wspomi-
nał we wstępie do trzeciego wydania swej Polityki z roku 1614: 

190 �  S. R. Davis, The Federal Principles. A Journey Through Time in Quest of a Me-
aning, University of California Press, Berkeley–Los Angeles–London 1978; 
D. J. Elazar, S. A. Cohen, The Jewish Polity. Jewish Political Organization From 
Biblical Times to the Present, Indiana University Press, Bloomington 1985; 
D.  J.  Elazar, Exploring Federalism, University of Alabama Press, Tuscaloosa 
1991; Kinship and Consent. The Jewish Political Tradition and Its Contemporary 
Uses, ed. by D. J. Elazar, second ed., New Brunswick 1997.



264

Polityzacja przymierza

Regularnie posługuję się przykładami z Pisma Świętego, ponieważ jego 
autorem jest Bóg lub pobożni ludzie, także dlatego, że uważam, że żaden 
ustrój od początku świata nie był bardziej mądrze i doskonale skonstruo-
wany niż ustrój Żydów191. 

Warto zaznaczyć, że pod koniec XVI i w wieku XVII istotny wpływ na ów-
czesne teorie polityczne miały biblijne dzieje izraelskiej wspólnoty politycznej. 
Język, opowieści i metafory Biblii funkcjonowały w kalwińskich dyskusjach 
społeczno-politycznych192.  

Althusius przedstawił swoje rozważania bez odniesień religijnych. Reli-
gia jest w jego Politica… niewidoczna, co nie znaczy, że nieobecna. Podpo-
rządkowana została głównej konstrukcji politycznej. Rzeczpospolita w ujęciu 
Althusiusa jest społecznością religijną i świecką zarazem. Mając na uwadze 
dobro dusz swoich członków i realizację pobożności (zabezpieczenie realiza-
cji pierwszej tablicy Dekalogu) stanowi społeczność religijną, w zakresie zaś, 
w jakim służy zachowaniu porządku, publicznego bezpieczeństwa i pomocy, 
jest społecznością świecką. W teorii Althusiusa niedostrzegalny jest charak-
terystyczny dla kalwinizmu religijny aktywizm ludzi. Jak zauważał Eric Vo-
egelin, został on powiązany z główną konstrukcją Althusiusowej teorii – su-
werennością ludu. Koncepcja ta stanowi punkt, w którym podmiotowość 
i aktywność ludu religijnego wprzęgnięte zostały w polityczną aktywność 
ludu świeckiego193.

Althusius pisząc Politica… pozostawał pod wpływem teologicznej tradycji 
reformowanej, zwłaszcza jej głównego nurtu – teologii przymierza. Doskonale 
znał również dorobek myślicieli starożytnych – Platona, Arystotelesa, Cyce-
rona. W Polityce znajdują się liczne odwołania do prawa rzymskiego, z zakre-
su którego Althusius opublikował wcześniej traktat. Inspirację stanowiły też 
ówczesne wydarzenia i reakcje na nie. Myśliciel pozostawał pod wrażeniem 

191 �  J. Althusius, Preface to The Third Edition (1614), [w:] J. Althusius, Politica [1614], 
An Abridged Translation…, http://oll.libertyfund.org [data dostępu: 14.04.2010].

192 � L. C. Boralevi, Classical Foundational Myths of European Republicanism: The 
Jewish Commonwealth, [w:] Republicanism: A Shared European Heritage, Vol. 1, 
ed. by M. van Gelderen, Q. Skinner, Cambridge University Press, Cambridge 
2002, s. 256–257, więcej: s. 247–261. 

193 � E. Voegelin, History of Political Ideas…, Vol. 5, s. 59. 



265

2. Konsocjacjonizm Johannesa Althusiusa

słynnego wówczas traktatu Vindiciae contra tyrannos (1579), rozwijającego te-
orię prawa oporu wobec władcy – tyrana. Ówczesne kontrowersje wpłynęły na 
kształt teorii Althusiusa, nie bez znaczenia były też XVI-wieczne doświadcze-
nia w zakresie tworzenia federalnych struktur politycznych, powstanie Zjed-
noczonych Prowincji Niderlandów w roku 1579, po zakończonej sukcesem re-
wolucji przeciwko panowaniu hiszpańskiemu. Myśliciel brał pod uwagę rów-
nież praktyczne doświadczenia z przeszłości: biblijną polityczność Izraelitów, 
Konfederację Szwajcarską, średniowieczne porozumienia zawierane w celach 
komercyjnych i obronnych (Liga Hanzeatycka)194.

***

Ruch monarchomachów, obejmujący francuskich hugenotów, do którego za-
liczał się również Johannes Althusius, powstał w następstwie narastających 
prześladowań religijnych oraz separatyzmów terytorialnych. Wyrósł przede 
wszystkim jako radykalny oponent francuskiego absolutyzmu, zapoczątkowu-
jąc narodziny teorii umowy oraz suwerenności ludu. U autorów hugenockich 
współistniały ze sobą dwa rodzaje przymierza – przymierze religijne, wzorowa-
ne na przymierzu synajskim, w którym lud przysięgał Bogu postępować jak lud 
boży, oraz przymierze polityczne, ucieleśnione w Lex Regia, w którym lud zga-
dzał się przekazać swoją władzę (imperium) wybranemu władcy na określonych 
warunkach195. Obie umowy miały charakter dwustronny, a ich przedmiotem 
była legitymizacja władzy, której zasadniczym zadaniem miała być ochrona 
pobożności, czyli zabezpieczenie możliwości przestrzegania przymierza reli-
gijnego. U Buchanana nastąpiło odejście od pojęcia przymierza na rzecz wza-
jemnego, dwustronnego porozumienia pomiędzy ciałem politycznym i kró-
lem. Na tym tle wyróżnia się teoria Althusiusa. Jego kontraktualizm stanowił 
konglomerat dwu- i wielostronnych porozumień. Jednostki zawierały umowę, 
by założyć rodzinę, rodziny tworzyły na podstawie umowy stowarzyszenie, 
stowarzyszenia – wspólnotę lokalną, wspólnoty lokalne – prowincję. Dopiero 
związek prowincji tworzył suwerenną wspólnotę polityczną (commonwealth). 

194 � Ch. S. McCoy, J. Wayne Baker, Fountainhead of Federalism. Heinrich Bullinger 
and The Covenantal Tradition, Westminster/John Knox Press, Louisville 1991, 
s. 53–55.

195 �  Q. Skinner, The Foundations of Modern Political Thought…, Vol. 2, s. 341.



266

Polityzacja przymierza

Jak zauważają Zbigniew Rau i Maciej Chmieliński Althusius rozszerzał relacje 
kontraktualistyczne na instytucje życia prywatnego i publicznego196.  

W ramach ruchu monarchomachów pojęcie przymierza potraktowane 
zostało jako idea stanowiąca łącznik pomiędzy religią a polityką. Objawiony, 
biblijny rodowód pojęcia decydował o jego niepodważalności jako argumentu 
uzasadniającego zmiany polityczne, polegające na potraktowaniu wzorowanej 
na przymierzu umowy jako proceduralnej i substancjalnej podstawy ograni-
czenia władzy królewskiej. Ruch wywarł wpływ na inne kraje, w tym na Anglię, 
stanowiąc jeden z ideowych czynników determinujących dalszą ewolucję poję-
cia przymierza w ramach reformacji angielskiej oraz osłabienie tamtejszej wła-
dzy monarszej w ramach wojny domowej pierwszej połowy wieku XVII.   

196 � Z. Rau, M. Chmieliński, Wprowadzenie, [w:] Umowa społeczna i  jej krytycy 
w myśli politycznej i prawnej, red. Z. Rau, M. Chmieliński, Wydawnictwo Na-
ukowe Scholar, Warszawa 2010, s. 10–11.



ROZDZIAŁ VI

ODMIANY PRZYMIERZA ŁASKI 
PRZYMIERZE NARODOWE 
W REFORMACJI ANGIELSKIEJ 
I SZKOCKIEJ. POCZĄTKI 
KONGREGACJONIZMU





269

1. Reformacja w Anglii
Reformacja kontynentalna skupiona była niemal wyłącznie na kwestiach re-
ligijnych, z takich powodów nastąpiło też zerwanie z Rzymem. Reformacja 
w Anglii miała inny przebieg; wypowiedzenie posłuszeństwa papieżowi sta-
nowiło, pozbawiony motywacji teologicznej, akt polityczny, który dopiero 
z czasem przyjął formę teologicznej obrony i elaboracji. Jak napisał Christopher 
Hill, ekspansja protestantyzmu w Anglii nie stanowiła przyczyny tamtejszej 
reformacji, lecz jej konsekwencję1. Kiedy w 1532 r. Henryk VIII Tudor zdecy-
dował się zerwać z Kościołem i mianował prymasem Anglii oraz arcybiskupem 
Canterbury Thomasa Cranmera, jego pragnienie unieważnienia małżeństwa 
z Katarzyną Aragońską i poślubienia Anny Boleyn nie było jedyną przyczyną. 
Anglia pozostawała od dawna uwikłana w dyskusję z papiestwem na temat 
zakresu jego władzy na swoim terenie, szczególnie w odniesieniu do autono-
mii duchowieństwa i prawa ściągania podatków kościelnych. Po drugie, Hen-
ryk widział samego siebie jako bożego pomazańca, mającego władać Anglią 
i zreformować Kościół według zasad humanizmu. Był wyznawcą doktryny 
boskiego prawa królów, wyrażającej się w przekonaniu, że monarchia jest usta-
nowioną przez Boga instytucją, że prawo królów do jej dziedziczenia nabyte 
zostało z urodzenia i nie może być anulowane jakimikolwiek aktami. Opór 
wobec monarchy traktowany był jako grzech. Poddani winni byli monarsze 
aktywne i pasywne posłuszeństwo. Aktywne – wtedy gdy jego nakazy pozo-
stawały zgodne z prawem bożym, w przypadku rozkazów króla sprzecznych 
z tym prawem, poddani zobowiązani byli do wierności Bogu, jednak zarazem 
również do biernego posłuszeństwa królowi, to znaczy – do cierpliwego zno-
szenia i uważania za uzasadnione wszelkich kar, nałożonych przez niego za 
nieposłuszeństwo. Władza króla nie podlegała ograniczeniom prawa stano-
wionego, monarchia mieszana lub ograniczona uważana była za sprzeczność 
samą w sobie2. 

1  �Ch. Hill, Puritanism and Revolution: Studies in Interpretation of the English 
Revolution of the 17th Century, Secker & Warburg, London 1958, s. 32.

2 � J. N. Figgis, The Divine Right of Kings, second ed., The University Press, Camb-
ridge 1914, s. 5–8. 



270

Odmiany przymierza łaski

Reformacja była „wodą na młyn” teorii boskiego pochodzenia władzy kró-
lewskiej, stanowiła okazję do rozwinięcia dotychczasowej angielskiej tradycji 
ograniczania przez władców autonomii duchownych i wpływu papiestwa na 
sprawy państwowe3. Wiek XVI był również okresem, kiedy pojawiło się py-
tanie o pozareligijne źródła pochodzenia państwa, czyli o ideę suwerenności. 
Pojęcie kompletnej wszechwładzy osoby lub ciała zbiorowego należało do kate-
gorii znaczących przejście od średniowiecznego do nowożytnego sposobu my-
ślenia. W przypadku Henryka VIII nie ulegało wątpliwości, komu przysługuje 
suwerenność. Król stanowił najważniejszy element ustrojowy państwa, a po 
ustawie z roku 1539, w której Parlament zezwolił królowi na wydawanie dekre-
tów z mocą ustawy, idea suwerenności prawie całkowicie realizowała się w jego 
osobie. Może to stanowić przykład obrazujący zależność teorii od konkretnych 
okoliczności. Ideę suwerenności w czasach tworzenia się narodowych tożsamo-
ści łatwiej było bowiem dostrzec i zrozumieć, jeżeli spoczywała w konkretnej 
osobie, niż w zgromadzeniu, jakim był Parlament. Akt Supremacji z roku 1534 
wzmocnił pozycję władcy poprzez fakt ustanowienia go głową Kościoła z pra-
wem zarządzania jego doczesnymi sprawami4. Monarcha zyskał nową pre-
rogatywę, wyłączoną spod kontroli Parlamentu. Stała się ona jego osobowym 
prawem. Idea suwerenności spoczywającej w osobie króla z boskiego nadania 
była najbardziej odpowiednią teorią do zmagań z papieżem i przeprowadzenia 
reformacji o narodowym charakterze5.

Intencje Henryka VIII były przede wszystkim polityczne, kwestie ekle-
zjalne miały charakter wtórny. Król wyznawał wprawdzie usprawiedliwienie 
poprzez wiarę (sola gratia), jednak za jego rządów Kościół Anglii akceptował 
elementy obrządku rzymskokatolickiego, takie jak transsubstancjacja, celibat 
duchowieństwa czy msze za zmarłych. O protestanckim charakterze świad-
czyły tylko niezależność od Rzymu i likwidacja klasztorów. Angielska refor-
ma religijna miała charakter połowiczny, jej zwolennicy mieli zatem powody 
do rozczarowania. W czasie rządów syna Henryka, Edwarda VI (1547–1553), 

3 � Ibidem, s. 89. 
4 � Stanowisko inne niż to, przyjęty w tym samym roku The Treason Act uznawał 

za zdradę karaną śmiercią. The Peter’s Pence Act (1534), zakazujący płatności dla 
papiestwa, zawierał sformułowania, że Anglia, oprócz Boga, nie ma władcy wyż-
szego niż „Jego Łaskawość”. 

5 � J. N. Figgis, The Divine Right…, s. 90–92. 



271

1. Reformacja w Anglii

Kościół Anglii przybrał bardziej protestancki charakter. Królewskie nakazy 
ustanawiały protestanckie nauczanie i praktyki, z naciskiem na używanie Bi-
blii i liturgii w języku angielskim. Opracowano doktrynę Kościoła w postaci  
Modlitewnika powszechnego (The Book of Common Prayer), którego autorem 
był Thomas Cranmer (pierwsza edycja z 1549 r., ostateczna wersja z 1662 r.). 
Kiedy po śmierci Edwarda VI tron objęła katoliczka Maria Tudor (1553–1558), 
córka Henryka i Katarzyny Aragońskiej, Anglia powróciła pod religijne 
zwierzchnictwo papieża (1555 r. – odwołanie Aktu Supremacji). Następczynię 
Marii, Elżbietę I (1558–1603), zraziła jednak postawa papieża, kwestionują-
cego jej prawa do tronu jako córki Henryka i Anny Boleyn, urodzonej z mał-
żeństwa zawartego poza Kościołem katolickim, a zatem nie uznanego przez 
papieża. W roku 1559 parlament przyjął Act of Uniformity (Akt Ujednolicający 
modlitwę powszechną i służbę bożą), nakazujący używanie Modlitewnika po-
wszechnego we wszystkich kościołach. Zachowano tradycyjne szaty i ceremo-
nie eucharystyczne. Królowa przyjęła tytuł Supreme Governor of the Church of 
England (Najwyższego Zwierzchnika Kościoła Anglii). Wydany także w roku 
1559 Act of Supremacy (Akt o Zwierzchnictwie) nakazywał wszystkim urzęd-
nikom złożenie przysięgi uznającej królewską zwierzchność nad Kościołem 
Anglii pod groźbą oskarżenia o zdradę. Teologicznym wydarzeniem okresu 
elżbietańskiego była ratyfikacja 39 Artykułów z 1563 r., zawierających dog-
mat o usprawiedliwieniu wyłącznie poprzez wiarę (sola gratia – człowiek jest 
usprawiedliwiony poprzez wiarę, ale wiara nie jest jego zasługą, lecz wyni-
kiem działania łaski bożej) oraz ograniczenie liczby sakramentów do dwóch: 
chrztu i Eucharystii. Zachowano wiarę w sakramenty jako nośniki łaski oraz 
episkopat. 

W Anglii toczyła się ożywiona debata nad zakresem dotychczasowej refor-
my Kościoła Anglii. Purytanie, odwołujący się do Biblii jako jedynego auto-
rytetu w sprawach religijnych i pozareligijnych, nie mogli pogodzić się z wie-
loma aspektami Kościoła Anglii, a w szczególności z zachowaniem episko-
patu. Domagali się oczyszczenia Kościoła Anglii z pozostałości katolicyzmu 
w zakresie teologii i liturgii. Obrony anglikanizmu podjął się Richard Hooker 
(1554–1600), którego praca Of the Laws of Ecclesiastical Polity (O prawach pań-
stwa powszechnego) była głosem w toczącej się debacie. Argumentował on, że 
eklezjologia Kościoła Anglii, oparta na królewskiej zwierzchności i autoryte-
cie, jest najbardziej odpowiednia dla warunków angielskich. Hooker uznawał 



272

Odmiany przymierza łaski

nadrzędną rolę Pisma Świętego w życiu Kościoła, argumentował jednak, że nie 
wszystkie nauki czy sposoby zarządzania Kościołem mogą zostać wyprowa-
dzone z Pisma Świętego, stąd konieczność korzystania również z daru rozumu 
i kościelnej tradycji. 

2. Pactum subiectionis Richarda Hookera

Pierwsze cztery księgi Of the Laws of Ecclesiastical Polity, opublikowane zostały 
w roku 1593, księga piąta ukazała się drukiem w roku 1597, księgi szósta (1648 r.), 
siódma (1662 r.) i ósma (1648 r.) wydane zostały pośmiertnie. Of the Laws… jest 
przede wszystkim dziełem teologicznym i eklezjologicznym, a także jednym 
z najwspanialszych przykładów literatury doby Elżbietańskiej. Zawiera również 
elementy myśli politycznej. Celem, dla którego Hooker podjął się je napisać, była 
obrona Kościoła Anglii wobec ataków wyznawców katolicyzmu z jednej strony 
i purytanizmu – z drugiej. Hooker starał się wypracować via media pomiędzy 
purytanizmem a katolicyzmem. Radykalizmowi purytanów, starających się bu-
dować nową rzeczywistość w ścisłej zgodzie z literą Biblii, przeciwstawiał ludzką 
racjonalność. Obok Biblii – twierdził – autorytetem jest również tradycja kościel-
na i filozoficzna. W Of the Laws… bronił istniejącego status quo Kościoła Anglii, 
przekonywał purytańskich radykałów, że żądanie dalszej reformy religijnej w wa-
runkach angielskich było nieodpowiednie. Przy okazji sporo miejsca poświęcił 
rozważaniom politycznym, w których na szczególną uwagę zasługuje jego kon-
cepcja umowy i związane z nią rozróżnienie na społeczeństwo przedpolityczne 
(naturalne) i polityczne. Jako pierwszy myśliciel angielski przywołał pojęcie civil 
society na określenie społeczeństwa politycznego (obywatelskiego). 

Opierając się na filozofii Arystotelesa i Tomasza z Akwinu Hooker dowo-
dził, że człowiek jest z natury istotą towarzyską, a owocem tego naturalnego 
instynktu ludzi jest społeczeństwo. Istnieje ono z racji wrodzonej inklinacji 
ludzi do życia razem, ich towarzyskości oraz niesamowystarczalności. Zgodnie 
ze swoja naturą człowiek nie mógłby żyć nigdzie indziej, jak tylko w społeczeń-
stwie6. To ostatnie funkcjonuje w zgodzie z uniwersalnym prawem natury (the 
law of nature), w odniesieniu do którego można założyć, że jest ono tożsame 

6 � R. Hooker, Of the Laws of Ecclesiastical Polity, At the Clarendon Press, Oxford 
1876 [Adobe Acrobat formatting by Irene C. Teas], Book I, Ch. X, 1 (s. 239), http://
anglicanhistory.org/hooker/ [data dostępu: 17.01.2010]. 



273

2. Pactum subiectionis Richarda Hookera

z prawem bożym. Prawo natury było jednak trudno egzekwowalne, w wyniku 
grzechu pierworodnego ludzie zatracili bowiem potrzebę jego przestrzegania. 
Każdy był obrońcą samego siebie, stronnikiem swoich interesów i sędzią we 
własnych sprawach, co skutkowało niekończącymi się konfliktami i zamiesza-
niem. Społeczeństwo uległo zmianie wskutek dobrowolnego powierzenia swo-
jej obrony i interesów w ręce „pewnego rodzaju rządu”, powołanego dla usta-
nowienia „pokoju, ciszy i szczęśliwości”7. Władza przekazana rządowi należała 
do społeczeństwa. Bóg stwarzając ludzkość wyposażył ją bowiem w naturalną 
władzę nad sobą. Władza ta mogła być powierzona rządowi, składającemu się 
z wielu, kilku lub jednego8. Wraz z przekazaniem rządowi posiadanej przez sie-
bie władzy powstawało społeczeństwo polityczne (obywatelskie) (civil society). 
Każde państwo, każdy rząd, „cały publiczny pułk” – podkreślał Hooker – od-
wołują się do ludzkiej woli, do „rozmyślnych wskazówek, konsultacji i ugody 
między ludźmi, uznającymi go za wygodny i stosowny”9. Powszechna zgoda 
stanowi legitymizację rządu, bez dobrowolnej zgody – stwierdzał Hooker – nie 
jest możliwe, by jeden człowiek był panem i sędzią nad innymi10.

W swoim głównym dziele Hooker posługuje się pojęciem społeczeństwa 
obywatelskiego (civil society) zamiennie z politic society, public society i civil 
regiment11 i dowodzi, że funkcją społeczeństwa politycznego (obywatelskie-
go) jest ustanowienie instytucji sprawującej władzę nad daną społecznością, 
czyli rządu. O tym, czy dana społeczność jest społeczeństwem obywatelskim 
decyduje nie tylko powołanie rządu, ale również, a może przede wszystkim, 
stanowienie prawa12. Rząd nie może działać bez prawa wywiedzionego ze zgo-

7 � Ibidem, Book I, Ch. X, 4 (s. 241–242).
8 � Ibidem, Book VIII, Ch. II, 5 (s. 343–344).
9 � Ibidem, Book I, Ch. X, 4 (s. 243).
10 � Ibidem, Book I, Ch. X, 4 (s. 242).
11 � Ibidem, Book I, passim; J. Harris, From Richard Hooker to Harold Laski: Chan-

ging Perceptions of Civil Society In British Political Thought, Late Sixteenth to 
Early Twentieth Centuries, [w:] Civil Society in British History. Ideas, Identities, 
Institutions, ed. by J. Harris, Oxford University Press, New York 2007, s. 16.

12  �Hooker rozumiał prawo podobnie jak Tomasz z Akwinu w swojej Summa the-
ologiae. Wskazywał więc na racjonalny charakter prawa we wszystkich jego 
formach i czynił z racjonalności charakterystyczną cechę natury ludzkiej, jak 
również kamień probierczy ludzkiego zachowania moralnego (A. P. Monahan, 
Richard Hooker: Counter – Reformation Political Thinker, [w:] Richard Hooker 



274

Odmiany przymierza łaski

dy społeczeństwa politycznego. Ludzie mogą wprawdzie poddać się rządom 
opartym na woli jednego człowieka, ale – jak przekonywał Hooker – jest to ze 
wszech miar niebezpieczne, dlatego sami powinni ustanawiać prawa, którym 
podlegają. Prawo stanowione przez społeczeństwo obywatelskie stwarza wa-
runki, by żyć razem, jest „prawem dobra powszechnego, prawdziwą duszą ciała 
politycznego”13. Jest konieczne ze względu na naturę ludzką, upartą, zawziętą 
i buntowniczą14. Prawo pozytywne powinno uwzględniać zasadę, wedle któ-
rej cnota jest nagradzana, a występek karany. Powinno też być dostosowane 
do specyfiki danej społeczności, uwzględniać warunki i okoliczności, w jakich 
ona żyje15. Prawo pozytywne – stwierdzał Hooker – jest racjonalnym narzę-
dziem społeczeństwa politycznego, skierowanym przeciwko woli jednostek 
„przedkładających swoje własne dobro nad wszystko inne”, ograniczającym 
antyspołeczną deprawację. Racjonalność prawa pozytywnego świadczy o jego 
zgodności z prawem natury, tożsamym z prawem bożym, rozum jest bowiem 
elementem łączącym człowieka z Bogiem. Prawo natury jest matką wszelkich 
zasad, zawartych w edyktach, statutach i dekretach, kształtujących ludzką ak-
tywność16. Jego uniwersalizm odnosi się „[…] do Boga i psa, rozumnego czło-
wieka i nieożywionej skały, Anglika i Babilończyka, monarchy i zamiatacza 
stajni”17.  

Warunkiem powstania społeczeństwa politycznego jest swego rodzaju doj-
rzałość. Jak stwierdzał Hooker, stanowi ono wyraz łaski bożej, otwierającej ludzi 
na prawo Boga, czyniącej z nich ludzi przyzwoitych. Wymogiem koniecznym do 
zaistnienia społeczeństwa obywatelskiego jest zatem moralność i obyczajność 
ludzi. Nie powstaje ono tam, gdzie dominuje niegodziwość i zła wola18. Angielska 
nazwa civil society oznacza, że społeczeństwo obywatelskie to społeczeństwo mo-
ralne i cywilizowane, respektujące zasady sprawiedliwości, panujące nad sobą, 

and the Construction of Christian Community, ed. by A. S. McGrade, Medieval 
& Renaissance Texts & Studies, Tempe 1997, s. 208).   

13 � R. Hooker, Of the Laws…, Book I, Ch. X, 1 (s. 239).
14 � Ibidem, Book I, Ch. X, 1 (s. 239–240).
15 � Ibidem, Book I, Ch. X, 6 (s. 244).
16 � Ibidem, Book I, Ch. VIII, 6 (s. 230). 
17  �Ch. W. Davis, „For conformities sake”: How Richard Hooker Used Fuzzy Logic 

and Legal Rhetoric against Political Extremes, [w:] Richard Hooker and the Con-
struction…, s. 338.   

18 � R. Hooker, Of the Laws..., Book I, Ch. X, 3 (s. 241). 



275

2. Pactum subiectionis Richarda Hookera

uprawiające sztukę i naukę, sprzedające i kupujące, słowem – społeczeństwo 
powołane do zabezpieczenia realizacji zadań politycznych i prywatnych. 

Egzekucję praw stanowionych społeczeństwo polityczne powierza wyzna-
czonemu przez siebie rządowi. W przekonaniu Hookera władzę rządu powi-
nien reprezentować król, również jako zwierzchnik Kościoła Anglii, społe-
czeństwo angielskie jest bowiem zarazem Kościołem. Wskazywał na przykład 
biblijnych Izraelitów, powołanych jako społeczność zarówno do funkcji religij-
nej, jak i politycznej, nadane im przez Boga Prawo dotyczyło tak spraw ducho-
wych, jak i ziemskich19. Hooker, opierając się na tym przykładzie, twierdził że 
państwo i Kościół winny pozostawać pod jedną władzą, że król powinien być 
zarazem głową Kościoła. U katolików tymczasem – dowodził – społeczeństwo 
zostało podzielone na dwa ciała, jedno podległe władcy świeckiemu, a drugie 
– papieżowi. Wyjątkowość społeczeństwa Anglii w odniesieniu do katolików 
i niewiernych polega na tym, że stanowiło ono zarówno Kościół, jak i wspólno-
tę polityczną (commonwealth)20. Sam człowiek bowiem jest zarazem członkiem 
commonwealth’u i Kościoła, poddanym króla i chrześcijaninem21. Zachowanie 
jedności Kościoła i państwa jako organicznej całości możliwe było dzięki jed-
nemu zwierzchnictwu. Kościół – uważał teolog – nie stawał się „mniej boski” 
będąc organicznie związany z państwem22. Hooker wskazywał więc na potrze-
bę pozostawania obu instytucji w ścisłej relacji. Religię jako źródło sprawiedli-
wości i harmonii uznawał za politycznie użyteczną, choć odrzucał przekonanie 
Machiavellego o jej utylitarnym charakterze jako dziedziny ułatwiającej osiąg-
nięcie zamierzonych celów politycznych. Niemniej jednak w przekonaniu Ho-
okera religia chrześcijańska był pomocna w sferze politycznej, przede wszyst-
kim w sensie utrzymywania w ryzach i kontrolowania samolubnych ambicji 
rządzących oraz powściągania niecierpliwości poddanych. Hooker podzielał 
średniowieczne stanowisko, wedle którego Kościół i państwo stanowią, róż-
niące się funkcją, elementy organicznej całości, prowadzące człowieka do jego 
nadprzyrodzonego przeznaczenia. Cel państwa, jakim było dobre życie ludzi, 
nieodłącznie wiązał się z religią i Kościołem.

19 � Ibidem, Book VIII, Ch. I, 4 (s. 333).
20 � Ibidem, Book VIII, Ch. I, 4 (s. 334), 7 (s. 340).
21 � Ibidem, Book VIII, Ch. I, 5 (s. 336–337).
22 � F. J. Shirley, Richard Hooker and Contemporary Political Ideas, London 1949, 

s. 112–113.



276

Odmiany przymierza łaski

Według Hookera głównym zadaniem polityki było położenie kresu stano-
wi nieuporządkowania, charakterystycznemu dla społeczeństwa naturalne-
go. Narzędziem temu służącym była władza rządu23. Władza króla, jak każda 
inna, winna być wywiedziona z dobrowolnej zgody poddanych, z czego wy-
nika, że król dysponuje władzą nad poszczególnymi osobami, ale jest zależny 
od wspólnoty politycznej jako całości, jest „major singulis, universis minor”24. 
W monarchiach dziedzicznych początek władzy dynastii również powinien 
wywodzić się ze zgody poddanych25. Umowa pomiędzy królem a poddanymi 
o powierzeniu władzy winna zawierać zakres tej władzy, tzn. jej ograniczenie 
do działań zgodnych z prawem26, tj. z prawem natury i uwzględniającym go 
prawem stanowionym. „Szczęśliwszy jest ten lud – stwierdzał – dla którego 
w zasadniczych sprawach prawo jest królem, aniżeli ten, którego król sam 
jest ich prawem”27. Król powinien kierować państwem, a królem – prawo, 
tylko wtedy – przekonywał – możliwa jest stabilność i siła commonwealth’u28. 
Zasada, że organizacja polityczna winna pozostawać zależna od woli tych, 
którzy ją tworzą wyeksponowna została w księdze pierwszej i ósmej Of the 
Laws… 

W myśli politycznej Hookera mamy do czynienia ze znaną koncepcją 
dwustronnej umowy o władzę (pactum subiectionis)29 pomiędzy monarchą 
a ludem oraz z kategorią władzy jako powiernictwa (trustship), choć katego-

23 � R. Hooker, Of the Laws..., Book VIII, Ch. II, 2 (s. 341–342).
24 � Ibidem, Book VIII, Ch. II, 7 (s. 346).
25 � Ibidem, Book VIII, Ch. II, 9 (s. 349).
26 � Ibidem, Book VIII, Ch. II, 11 (s. 350–351).
27 � Ibidem, Book VIII, Ch. II, 12 (s. 352).
28 � Ibidem, Book VIII, Ch. II, 17 (s. 357).
29 � We współczesnym dyskursie dotyczącym kontraktualizmu odróżnia się poro-

zumienie ludzi w celu ustanowienia społeczeństwa (pactum unionis lub pactum 
societatis) oraz porozumienie powołujące suwerena (pactum subiectionis). Idea 
pactum subiectionis, wedle której władza króla opiera się na zgodzie ludu, znana 
była w czasach biblijnych i w średniowieczu. Pactum societatis, stanowiące odej-
ście od tej tradycji, swój pełny wyraz znalazło po raz pierwszy w teorii Thomasa 
Hobbesa, w której nie zgoda ludu, lecz jednostek stanowi podstawę powołania 
suwerena, będącego źródłem i egzekutorem sprawiedliwości. Powołanie suwe-
rena jest zatem równoznaczne ustanowieniu społeczeństwa (A. S. Rosenthal, 
Crown under Law. Richard Hooker, John Locke and the Ascent of Modern Con-
stitutionalism, Lexington Books, Lanham–Boulder–New York 2008, s. 120–121). 



277

2. Pactum subiectionis Richarda Hookera

ria ta zakładała również możliwość cofnięcia przez rządzonych uprawnień 
władczych nadanych rządowi, co w koncepcji Hookera nie występowało. 
W tej ostatniej brak, charakterystycznej dla typowej umowy społecznej 
(pactum societatis), manifestacji woli jednostek, ustanawiającej relację wza-
jemnego zobowiązania. Opisywana przez Hookera umowa jest dwustronną 
umową o władzę, w której wyrażona zostaje wspólnotowa intencja akcepta-
cji pewnego rodzaju rządu i podporządkowania mu się. Taka forma umowy 
była charakterystyczna dla szesnastowiecznej myśli politycznej. Podstawa 
tej koncepcji – zasada, że władza polityczna wywodzi się z woli społeczno-
ści, została jasno i wyraźnie sformułowana przez Hookera30. Władza ta jest 
powierzona, społeczeństwo czyni zatem króla pełnomocnikiem w zakresie 
swojej władzy31. Ludzie zachowują status istot społecznych i moralnych, jaki 
posiadali w okresie przedpolitycznym, charakteryzującym się brakiem wła-
dzy rządu. 

Przedpolityczny stan, odpowiadający stanowi natury w teoriach kontrak-
tualistycznych, nie został przez Hookera wystarczająco opisany. W koncepcji 
Hookera w wymiarze analitycznym, sprowadzającym się do opisu form inter-
akcji pomiędzy podmiotami, przedpolityczny stan jest stanem, w którym z racji 
społecznych skłonności ludzi istnieją więzi społeczne. Ludzie żyjący w stanie 
przedpolitycznym mieli świadomość prawa natury, uznanego przez Hookera 
za prawo moralne. Jak pisał: 

[…] sama natura uczy praw i statutów, według których mamy żyć. Prawa 
te wiążą ludzi w zupełności, chociaż nigdy nie ustanawiali oni wspólnoty 
i nigdy nie zawierali uroczystego porozumienia pomiędzy sobą co do tego, 
co czynić, a czego nie czynić32. 

Hooker, uznając wolicyjne źródło organizacji politycznej, odrzucał Ary-
stotelesowskie przekonanie o naturalnym pochodzeniu państwa, za naturalne 
uznawał natomiast pochodzenie społeczeństwa. Każda naturalna społeczność 

30 � A. Passerin D’Entrèves, The Medieval Contribution to Political Thought: Tho-
mas Aquinas, Marsilius of Padua, Richard Hooker, Humanities Press, New York 
1959, s. 129–131.

31 � A. S. Rosenthal, Crown under Law…, s. 121.
32 � R. Hooker, Of the Laws..., Book I, Ch. X, 1 (s. 239).



278

Odmiany przymierza łaski

pozostawała suwerenna w określeniu formy politycznej, w ramach której chcia-
ła pozostawać. Pisał: 

Wydaje mi się ponad wszelką wątpliwość, że każda niezależna rzesza ludzi, 
jeszcze przed ustanowieniem jakiejkolwiek formy rządu, posiada pod naj-
wyższą władzą Boga pełne panowanie nad sobą […]. Stwarzając ludzkość 
Bóg naturalnie obdarzył ją władzą samodzielnego kierowania się…33 

Słowa te można uznać za wyraz idei suwerenności ludu. Wydaje się, że idea 
ta pozostaje najdonioślejszym wkładem myśli politycznej Hookera. Zgoda, bę-
dąca źródłem legitymacji władzy rządu, jest przez tego myśliciela rozumiana 
w tradycyjny, średniowieczny sposób. Jako podstawa władzy politycznej nie 
jest ona wywodzona z naturalnych uprawnień (the natural rights) jednostek. 
Brak w Of the Laws… możliwości oporu wobec władzy króla, otwierał tej ostat-
niej drogę do alienacji i stanowił główną przyczynę oddzielenia myśli Hookera 
od radykalnego nurtu protestantyzmu, reprezentowanego przez monarcho-
machów34. Z drugiej jednak strony Hooker zmodyfikował polityczną teorię 
arystotelizmu/tomizmu rozwijając kluczowy element zgody i otwierając tym 
samym drzwi do teorii kontraktualistycznych, odgrywających tak istotą rolę 
w siedemnastowiecznej i osiemnastowiecznej myśli politycznej. Myśliciel ten 
stworzył tym samym pomost łączący średniowieczną i nowożytną myśl poli-
tyczną35. 

3. Rozwój ruchu purytańskiego. Przymierze 
narodowe purytanów–prezbiterian

Purytanizm był odmianą kalwinizmu, powstał jako ruch teologiczny w obrębie 
Kościoła anglikańskiego, zmierzający do oczyszczenia go z elementów papi-
zmu. Z czasem stał się również postawą światopoglądowo-obyczajową, która 
rozprzestrzeniała się wraz z ruchem teologicznym (zwłaszcza w Nowej Anglii) 
i wyszła poza wspólnoty purytańskie, stając się systemem moralnym, leżącym 
u podstaw etyki społecznej. Pojęcie purytanizmu jest wieloznaczne, a ruch 

33 � Ibidem, Book VIII, Ch. II, 5 (s. 343–344).
34 � A. P. Monahan, Richard Hooker: Counter..., s. 214–215.
35 � A. S. Rosenthal, Crown under Law..., s. 84, 98.



279

3. Rozwój ruchu purytańskiego. Przymierze narodowe purytanów–prezbiterian

purytański cechował się dużym zróżnicowaniem. Niemniej za wyznaczniki 
purytańskiej tożsamości można przyjąć surową pobożność, opartą na Piśmie 
Świętym, podbudowaną silną świadomością moralną, oraz żądanie dalszej 
reformy Kościoła anglikańskiego i inspirowanej religijnie przebudowy społe-
czeństwa. Purytanizm był pejoratywem określeniem, opisującym nadużycie 
ze strony tych, którzy reformę Kościoła w Anglii uznawali za niewystarczającą. 
Odnoszono je do członków grup religijnych w obrębie Kościoła anglikańskiego 
i poza nim, przede wszystkim do wyznawców kalwinizmu. Purytanie w od-
niesieniu do siebie nie posługiwali się tym terminem, woleli nazywać siebie 
„pobożnymi” (the godly). Nie wiadomo dokładnie kiedy purytanizm zaistniał, 
ani kiedy przestał funkcjonować na gruncie angielskim36.  

Pośród tych, którzy częściowo lub całkowicie nie uznawali Kościoła Anglii, 
można było wyróżnić trzy zasadnicze grupy: independentów separatystycz-
nych (separatystów), independentów nieseparatystycznych i dyssenterów. In-
dependenci separatystyczni, zwani także separatystami (the Separatists), nie 
byli w stanie zaakceptować zasad Ustanowionego Kościoła, takich jak hierarchia 
duchownych i ich szaty. Uważali, że jedynym właściwym dla nich zachowa-
niem jest wyjście z Kościoła Anglii i stworzenie na własnych zasadach kościoła 
niezależnego. Ruch separatystyczny nabrał tempa począwszy od lat siedem-
dziesiątych XVI wieku, pomimo opozycji ze strony Kościoła Anglii i królowej 

36 � Kwestię tę opisuje wyczerpująco Piotr Stawiński (idem, Boży eksperyment. Pu-
rytanie w  siedemnastowiecznej Ameryce, Polihymnia, Lublin 2012, s. 13–30). 
Przez długi czas słowo „purytanizm” miało wydźwięk negatywny i pogardli-
wy. Purytanów opisywano jako nieznających umiaru krytyków Kościoła An-
glii, biblijnych purystów, skrupulantów, formalistów, świętoszków, hipokry-
tów (ibidem, s. 14; J. I. Packer, A Quest For Godliness. The Puritan Vision of the 
Christian Life, Crossway Books, Wheaton 1990, s. 21). W podręcznikach historii 
przedstawiano ich jako przeciwników zabawy, modnych strojów i sportu, jako 
„chciwych pracoholików” i nietolerancyjnych, legalistycznych moralistów. Ten 
stereotypowy wizerunek uległ zmianie w latach trzydziestych XX w. za sprawą 
historyków, którzy na podstawie źródeł zrekonstruowali zupełnie inny obraz 
purytanów. Historykami tymi byli William Haller (The Rise of Puritanism, 
Or the Way to the New Jerusalem as Set Forth in Pulpit and Press from Tho-
mas Cartwright to John Lilburne and John Milton 1570–1643 [1938]), Marshall 
M. Knappen (Tudor Puritanism. A Chapter in the History of Idealism [1939]), 
Perry Miller (The New England Mind. The Seventeenth Century [1939]) i Arthur 
Sutherland Pigott Woodhouse (Puritanism and Liberty [1938]). 



280

Odmiany przymierza łaski

Elżbiety I. Większość wiodących nonkonformistów religijnych z wieku XVI 
i późniejszych była absolwentami Uniwersytetu Cambridge, znanego w tym 
czasie z radykalnych idei religijnych. Wielu z jego wychowanków zostało zna-
nymi duchownymi. Z czasem separatystów zaczęto nazywać purytanami, po-
dobnie jak independentów nieseparatystycznych, pragnących dalszej reformy 
Kościoła Anglii, polegającej na oczyszczeniu go z pozostałości katolicyzmu, 
lecz niezamierzających go opuszczać. Separatyści stali się znani przede wszyst-
kim jako twórcy Kościoła kongregacyjnego, zwłaszcza po tym, jak wyemigro-
wali do Ameryki. Kongregacjonizm (z łac. congregatio – zgromadzenie) zajmo-
wał w łonie purytanizmu stanowisko pośrednie pomiędzy wyznawanym przez 
cześć purytanów prezbiterianizmem a bardziej radykalnym protestantyzmem 
anabaptystów i kwakrów. Podkreślał prawo każdego zorganizowanego zgro-
madzenia do samookreślenia się, bez konieczności przedstawienia tych decy-
zji do akceptacji jakiegokolwiek wyższego autorytetu i w związku z tym nie 
uznawał hierarchii kościelnej. Każdy kościół (kongregacja) traktowany był jako 
niezależna społeczność wiernych. 

Drugą grupę stanowili purytanie określani jako nieseparatystyczni inde-
pendenci, mający nadzieję na reformę Ustanowionego Kościoła, w ramach któ-
rego zamierzali pozostać. Jednak w późniejszym okresie, zwłaszcza za rządów 
Karola I, kiedy nasiliły się restrykcje wobec nich ze strony państwa i prymasa 
Anglii Williama Lauda, część z nieseparatystycznych independentów posta-
nowiła emigrować do Nowej Anglii, gdzie oczekiwanie zmian w Kościele an-
glikańskim traciło sens. Pomimo oficjalnych deklaracji wierności Kościołowi 
Anglii, zaakceptowano kongregacjonizm jako kościelną formę organizacyjną.  

Trzecią grupę, która wyodrębniła się w okresie po przywróceniu monarchii 
w Anglii (po 1660 r.), stanowili dyssenterzy (the Dissenters). Ogłoszony w roku 
1662 the Uniformity Act spowodował, że wielu purytanów opuściło Kościół An-
glii, separatystów tych zaczęto nazywać dyssenterami. 

Jak zauważył Richard H. Tawney, to nie zerwanie dynastii Tudorów z Rzy-
mem, ale purytanizm był prawdziwą angielską reformacją. Za jego sprawą do-
konywała się prawdziwa rewolucja nie tyle w Kościele i państwie, ile w ludzkich 
duszach. Zmianie uległa świadomość i postawa życiowa osób wyznających pro-
testantyzm w wydaniu purytańskim. Ich skoncentrowanie na kwestii zbawie-
nia duszy, choć zupełnie od nich niezależnej, wyzwalało ogromną duchową 
energię, która przeobrażała nie tylko ich własne charaktery i zwyczaje, ale też 



281

3. Rozwój ruchu purytańskiego. Przymierze narodowe purytanów–prezbiterian

rodzinę, Kościół, stosunki gospodarcze, miasta oraz instytucje polityczne i po-
rządek społeczny37.

Purytanizm odróżniał się od anglikanizmu także koncentracją na idei  przy-
mierza. Purytanie przydali pojęciu przymierza charakteru utylitarnego. W ich 
ujęciu w boskim planie zbawienia nie było chwili, która nie uwzględniałaby 
ludzi38. Według purytańskiej teologii przymierza codzienne relacje między Bo-
giem a człowiekiem nie mogły być przypadkowe, wbudowane zostały w stwo-
rzone przez Boga warunki, ujawnione w przymierzu, a dotyczące życia i śmier-
ci. Miał o tym świadczyć przykład Chrystusa, który musiał umrzeć za łamanie 
przez człowieka warunków przymierza uczynków. Wprawdzie nie wszyscy 
purytanie przyjmowali dogmat o przymierzu uczynków, większość uważała 
jednak, że to najlepszy z możliwych sposób na opisanie relacji Boga z Adamem. 
Chociaż termin przymierze nie pojawia się w Biblii do momentu opowieści 
o Arce Noego (Rdz 6:18) purytanie wierzyli generalnie, że boskie przymierza 
zaistniały wraz ze stworzeniem świata i będą istnieć do jego skończenia.  

W teologii purytańskiej dominowało przymierze łaski. W początkach 
XVII w. teologowie purytańscy wskazywali na dwojaki, warunkowy i absolutny, 
charakter tego przymierza. Warunkowy charakter miało przymierze pomiędzy 
Bogiem a wybraną przez Niego społecznością czy narodem. Natomiast prede-
stynowane jednostki pozostawały w bezwarunkowym absolutnym przymierzu. 
Purytanie uznawali zatem istnienie dwóch rodzajów przymierza łaski – bezwa-
runkowego przymierza łaski, dotyczącego jednostek, i – wzorowanego na przy-
mierzu synajskim – warunkowego przymierza narodowego (the national cove-
nant), w Nowej Anglii określanego również jako przymierze obywatelskie – civil 
covenant, ustanawiającego zasady społeczne, mające służyć wybranym przez 
Boga społecznościom czy narodom jako pomoc w ziemskim wymiarze ich życia. 
Osoby predestynowane, uczestnicząc w przymierzu łaski, mogły jednocześnie 
przebywać w niesprzymierzonej z Bogiem społeczności, a z kolei społeczność 
sprzymierzona zachowywała przymierze z Bogiem, nawet jeśli wielu jej członków 
nie doświadczało łaski wybrania. Dla teologów purytańskich przymierze naro-
dowe stanowiło logiczną konsekwencję przymierza łaski, byli oni przekonani, że 

37 � R. H. Tawney, Religion and the Rise of Capitalism. A Historical Study, Harcourt, 
Brace and Company, New York 1926, s. 199.

38 � P. Golding, Covenant Theology. The Key of Theology in Reformed Thought and 
Tradition, Christian Focus Publications, Rossshire 2004, s. 13–14, 21, 24, 26, 30. 



282

Odmiany przymierza łaski

podobnie jak predestynowane osoby, istnieją również narody wybrane. Sekretne-
mu wybraniu jednostek odpowiadały publiczne akty przymierza, potwierdzające 
wybranie narodów. Jakub walczył z Bogiem w samotności (Rdz 32:25–33), ale 
wybranie Izraelitów dokonało się za pośrednictwem publicznego aktu przymie-
rza synajskiego. Warunkiem wstępnym nie była nieskazitelna świętość członków 
plemion hebrajskich, ale ich zaangażowanie na rzecz wspólnych celów39. 

Społeczność bądź naród wybrany istniały tylko w wymiarze ziemskim, stąd 
relacja Boga z nimi miała zewnętrzny, federalny charakter (tzn. sfederowany, po-
łączony z Bogiem). Naród czy społeczność nie mogły zostać za swe posłuszeństwo 
nagrodzone w niebie, ich przymierze z Bogiem musiało zatem dotyczyć celów 
doczesnych. W konsekwencji, jak wierzono, posłuszeństwo warunkom przymie-
rza oznaczało sukces, nieposłuszeństwo – nieszczęścia, choroby lub konflikty. 
W przeciwieństwie do jednostek predestynowanych, pozostających w przymie-
rzu łaski niezależnie od swych uczynków, umowa łącząca z Bogiem społeczność 
miała charakter warunkowy i nie była nieodwołalna. Jeśli społeczność, niezależ-
nie od tego, jak wielu znajdowało się w niej świętych, popadała w zepsucie i de-
prawację, obowiązywanie przymierza narodowego mogło ustać40. W purytań-
skiej teologii przymierza sukces społeczeństw czy narodów powiązany został nie 
z przedsiębiorczością, sprzyjającymi okolicznościami lub pomysłowością, lecz 
potraktowany został jako dany przez Boga w zamian za posłuszeństwo warun-
kom przymierza, również ofiarowanego przez Boga.

Purytanizm jako ruch pojawił się za panowania Elżbiety I, w ramach sporu 
dotyczącego strojów duchownych (tzw. kontrowersja westiariańska) i praktyk 
liturgicznych w Kościele anglikańskim. Był to ruch czerpiący w znacznej mie-
rze z tradycji rodzimej, niemniej jednak to wpływy reformacji kontynentalnej 
nadały purytańskim ideałom ostateczny kształt. Inspirację religijną stanowili 
początkowo reformatorzy reńscy: Ulrich Zwingli, Heinrich Bullinger, Martin 
Butzer41, Johannes Oecolampadius i inni liderzy nadreńskiego ruchu refor-

39 � P. Miller, The New England Mind. From Colony to Province, Beacon Press, Bo-
ston 1953, s. 21.

40 � Ibidem, s. 21–22.
41 � Najbardziej znaną pracą Butzera był traktat De Regno Christi, napisany na przy-

musowej emigracji w Anglii, będący próbą wyjaśnienia natury królestwa Chrystu-
sowego i zasugerowania, jaką drogą powinno pójść królestwo Anglii. Butzer nie 
dokonywał wyraźnego rozróżnienia pomiędzy sferami państwa i Kościoła, według 



283

3. Rozwój ruchu purytańskiego. Przymierze narodowe purytanów–prezbiterian

macyjnego (Zurich, Bazylea, Strassburg). Z czasem jednak drogi purytanów 
i teologów nadreńskich rozeszły się. Powodem była między innymi proan-
glikańska postawa Butzera i Bullingera podczas sporu westiariańskiego oraz 
ich erastiańskie sympatie. Dekady Bullingera były wśród duchownych znane 
w latach czterdziestych XVI wieku, jeszcze zanim przetłumaczone zostały na 
angielski (tłumaczenie angielskie, zatytułowane Fiftie Godlie and Learned Ser-
mons, Divided into Fiue Decades, ukazało się w Londynie w roku 1577); zyska-
ły uznanie i status wręcz quasi-kanoniczny. Wpływy reformacji genewskiej, 
reprezentowane przez Marian Exiles, liczącej około tysiąca osób, przymuso-
wej emigracji z czasów rządów królowej Marii I Tudor (Krwawej Mary), jak 
swego czasu sądzono stanowiące źródło purytanizmu, pojawiły się w Anglii 
później, gdy zasadnicza struktura ideowa tego ruchu została już w znacznej 
mierze ukształtowana42. Bullinger cieszył się w Anglii poważaniem, wspierał 
tamtejszą reformację od samych jej początków jako doradca duchownych i ar-
biter w sporach religijnych. Swój traktat De Scripturae sancae authoritate de-
que episcoporum institutione et functione (1538) zadedykował Henrykowi VIII. 
Dowodził w nim, że pierwszym zadaniem władzy świeckiej jest ochrona reli-
gii. Zachęcał władców Anglii do protekcjonizmu „prawdziwej religii” na wzór 
starotestamentowych monarchów Izraela. W systemie politycznym biblijnego 

niego zadania kościelne, polityczne i społeczne nakładały się na siebie. Podobnie 
jak w wielu swoich wystąpieniach, pisał o odpowiedzialności ogólnej wspólnoty 
chrześcijańskiej za opiekę nad ubogimi i  odrzucił pomysł, że powinny one być 
uzależnione od przypadkowej, prywatnej dobroczynności. Społeczność chrześci-
jańska jest w całości bezpośrednio odpowiedzialna za cierpienia jej członków, nie 
może uchylać się od tego obowiązku pod przykrywką wyższej pobożności. Obo-
wiązki polityczne są postrzegane przez Butzera w świetle jego rozumienia króle-
stwa bożego. Państwo, nie mniej niż Kościół, jest chrześcijańskim narzędziem; 
Bóg czyni swoje dzieło w świecie poprzez Ewangelię i sakramenty, jak również za 
pośrednictwem agencji świeckich. W ten sposób Butzer stawał się zwolennikiem 
ewangelii społecznej (D. C. Steinmetz, Reformers in the Wings. From Geiler Von 
Kaysersberg to Theodore Beza, ed. 2nd, Oxford University Press, New York 2001, 
s. 91), opierającej się na wprowadzaniu w życie bożej sprawiedliwości, uznającej za 
najważniejsze przykazanie „miłości Boga i bliźniego”. W myśli ewangelii społecz-
nej miłość do Boga mogła się wyrażać tylko poprzez miłość bliźniego.

42 � L. J. Trinterud, The Origins of Puritanism, „Church History” 1951, Vol. 20, Is. 1, 
s. 37; G. A. Moots, Politics Reformed. The Anglo-American Legacy of Covenant 
Theology, University of Missouri Press, Columbia, s. 71.



284

Odmiany przymierza łaski

Izraela dostrzegał model dla państwa protestanckiego. Funkcja monarchy lub 
rady, jak w przypadku Zurychu, miała być kontynuacją roli królów starożyt-
nych, a funkcja duchownych – kontynuacją roli proroków jako mediatorów 
pomiędzy Bogiem a władcami43. Bullinger prezentował erastiański punkt wi-
dzenia, domagając się, by religijna rola monarchów nie ograniczała się do obro-
ny Kościoła, do przywrócenia nauki Słowa Bożego czy roli sakramentów, ale 
by poległa również na trosce o to, czy Kościół, „który powinien być nieskalaną 
oblubienicą Chrystusa, nie plami się fałszywym kolorem przesądu, nie oddaje 
swej wierności przez obrządki niezgodne z chrześcijańską prostotą”44. 

Bullinger zakwestionował władzę papieża i opowiedział się po stronie 
zwolenników królewskiej supremacji w Kościele Anglii, nie dziwi więc, że 
cieszył się uznaniem królowej Elżbiety I, która po objęciu tronu, jako dowód 
przyjaźni wobec Kościoła w Zurychu, przesłała Bullingerowi srebrny kielich. 
Kiedy w roku 1570 papież Pius V swoją bullą Regnans in excelsis ekskomu-
nikował Elżbietę i zwolnił poddanych z posłuszeństwa wobec niej, uznając 
ją za uzurpatorską królową, która zepchnęła królestwo do „nędznej ruiny”, 
Bullinger pospieszył z obroną, krytykując decyzję papieża w swoim Refutatio 
bullae papisticae contra Angliae reginam Elizabetham45. Argumentował, że 
królowa nie czyniła nic poza to, co zostało jej przydzielone wolą Boga „i co 
wszyscy dobrzy książęta pośród ludu bożego czynili przed nią”46. Władza 
królowej w sprawach świeckich i kościelnych, uważał Bullinger, była więc 
bożym zarządzeniem, nie wynikiem królewskiej samowoli. Wydaje się, że 
Anglia stanowiła dla Bullingera swego rodzaju pole doświadczalne, gdzie, 
bardziej niż w republikańskich warunkach Zurychu, udało się zrealizować 

43 � T. Kirby, The Civil Magistrate and the Cura Religionis: Heinrich Bullinger’s Prophe-
tical Office and the English Reformation, „Animus” 2004/9, s. 25–27, http://www2.
swgc.mun.ca/animus/Articles/Volume%209/kirby.pdf [data dostępu: 24.10.2013].

44 � Henry Bullinger and Rodolph Gualter to the Earl of Bedford, Zurich, Sept. 11, 
1566, [w:] H. Bullinger, The Zurich Letters, second series, A. D. 1558–1602, com-
prising the correspondence of several English bishops and others with some of the 
Helvetian reformers, during the reign of Queen Elizabeth, The Parker Society, The 
University Press, Cambridge 1845, s. 139, http://www.ebooksread.com/authors–
eng/steuart–adolphus–pears/the–zurich–letters–second–series–comprising–
the–correspondence–of–several–engl–rae.shtml [data dostępu: 1.08.2012].

45 � G. A. Moots, Politics Reformed..., s. 71–72.
46 � T. Kirby, The Civil Magistrate..., s. 34–35.



285

3. Rozwój ruchu purytańskiego. Przymierze narodowe purytanów–prezbiterian

starotestamentowy wzór współistnienia w osobie monarchy władzy cywilnej 
i eklezjalnej47. 

Wpływy drugiego nurtu reformacyjnego, określonego przez teologię Jana 
Kalwina (angielska edycja Nauki religii chrześcijańskiej ukazała się w 1561 r.), na-
zwanego reformacją genewską, wzmocniły się w Anglii za sprawą reformatorów 
byłej emigracji mariańskiej. Byli oni mniej pojednawczo niż Bullinger nastawieni 
do Kościoła Anglii i kościelnej roli monarchy. Jeszcze podczas przebywania w re-
publikańskiej Genewie, mieście Jana Kalwina i jego następcy Teodora Bezy, część 
z nich, niezadowolona z istniejącego tłumaczenia Biblii, zleconego przez Hen-
ryka VIII, określanego jako Wielka Biblia (the Great Bible), w latach 1557–1660 
dokonała własnego tłumaczenia na język angielski z hebrajskiego i greki. Biblia 
Genewska (The Geneva Bible, 1560 r., pierwsza publikacja w Anglii w 1575 r.), ze 
względu na przystępny język czytana była przez Anglików chętniej niż Wielka 
Biblia. Udział w tłumaczeniu mieli William Whittingham, Myles Coverdale, 
Christopher Goodman, Anthony Gilby, Thomas Sampson i William Cole. Nie-
którzy z nich stali się później liderami kontrowersji westiariańskiej. W przypisach 
tłumaczenia znalazły się komentarze, uzasadniające teorię oporu wobec władcy 
nie stosującego się do Słowa Bożego48. Uciekinierzy mariańscy przejęli Kalwino-
wą naukę w kwestii relacji państwo – Kościół, różną od tej reprezentowanej przez 
reformatorów z Zurychu. Przypomnijmy, że Kalwin uczył o boskim pochodzeniu 
Kościoła i państwa, ale zarazem wskazywał na potrzebę ich rozdzielenia. 

Wstępem do rozwoju separatystycznego i nieseparatystycznego indepen-
dentyzmu był sprzeciw części angielskich protestantów wobec episkopalizmu, 
obrządku i liturgii. Integrujące się środowiska niezadowolonych nawoływały 
do powrotu do źródeł, czyli do bezpośredniej nauki płynącej z Biblii i oczysz-
czenia Kościoła Anglii z pozostałości katolicyzmu. Chcąc zachować czystość 
biblijnej doktryny i praktyki w Kościele część purytanów (separatystyczni 
independenci) postanowiła odseparować się od Kościoła Anglii i stworzyć 
swój alternatywny kościół. Ruch separatystyczny obejmujący purytanów, za-
wiedzionych w oczekiwaniach na reformę Kościoła Anglii, nie reprezentował 

47 � Ibidem, s. 35–36.
48 � Radykalna wymowa Biblii genewskiej skłoniła Elżbietę I  do zlecenia inne-

go tłumaczenia (the Bishop’s Bible), jej następca Jakub I, zachował się podob-
nie. The King James Bible (Biblia Króla Jakuba) miała zastąpić Biblię genewską 
(G. A. Moots, Politics Reformed…, s. 72).



286

Odmiany przymierza łaski

jednak jednolitej wizji Kościoła, rozgałęział się na odmienne grupy, będące 
zwolennikami kongregacjonizmu (zwanego początkowo Kościołem indepen-
denckim), prezbiterianizmu, baptyzmu, kwakryzmu i innych.  

Znaczącym krokiem w rozwoju ruchu separatystycznego była tzw. kontro-
wersja westiariańska (the Vestiarian Controversy) z roku 1566, rozpoczęta pro-
pozycją arcybiskupa Matthew Parkera wprowadzenia jednolitych strojów dla 
duchowieństwa anglikańskiego. Propozycja spotkała się ze sprzeciwem małej 
grupy uczonych, wśród których przeważali niegdysiejsi uciekinierzy mariań-
scy, z których część przebywała podczas emigracji również w Zurychu, tak jak 
Thomas Sampson i Lawrence Humphrey. Zasadniczą kwestię stanowiło py-
tanie, czy strój duchownych należy rozważać jako zagadnienie z zakresu dok-
tryny, czy dyscypliny. Konserwatywni anglikanie traktowali to w kategoriach 
porządku i obyczajności, radykałowie widzieli w ornatach dążenie do przy-
wrócenia katolickiego sakerdotalizmu (przekonanie, że obrzęd jest skuteczny 
wyłącznie dzięki celebrującemu go kapłanowi). 

Bullinger nie zalecał duchownym ubierania się w ten sposób, ale też nie 
uważał sprawy stroju za aż tak istotną, dlatego nawoływał do umiarkowania 
w tej kwestii. Choć niechętnie, podjął się roli adwokata biskupów. Nie podzielał 
radykalizmu części purytanów, którzy mimo różnorakich restrykcji, odmawia-
li złożenia przysięgi wierności Kościołowi anglikańskiemu tylko dlatego, że 
nadal – jak stwierdzano – odziewał się on w „szmaty papiestwa”49.   

Istotne jest, że w ramach kontrowersji westiariańskiej, na uboczu sporu 
eklezjalno-teologicznego, znaczenia nabrały kwestie świeckie, takie jak wol-
ność i relacje państwo – Kościół. Po jednej stronie znajdowali się zwolenni-
cy królewskiej supremacji, broniący konformizmu, korzystający z pism Pete-
ra Martyra Vermingli’ego i Bullingera, po drugiej – środowiska purytańskie 
prezbiterian i kongregacjonistów, respektujące Kalwinową naukę o rozdziale 
Kościoła i państwa. Lider purytanów – prezbiterian Thomas Cartwright bronił 
równości duchowieństwa i jego autonomii w stosunku do władzy świeckiej. 
W roku 1570 spotkał się w Genewie z Theodorem Bezą, zajmującym wobec 
Kościoła elżbietańskiego stanowisko krytyczne. Beza w liście do Bullingera 
ubolewał, że cała kontrowersja nie jest tylko sporem „o peleryny”, ale że cho-

49 � Miles Coverdale, Laurence Humphrey and Thomas Sampson to William Farell, 
Peter Viret, Theodore Beza and Others, [London] July 1566, [w:] H. Bullinger, 
The Zurich Letters, second series…, s. 121. 



287

3. Rozwój ruchu purytańskiego. Przymierze narodowe purytanów–prezbiterian

dzi w niej w istocie o suwerenność monarszą, zajmującą stopniowo miejsce 
obalonego papiestwa50. Jako zwolennik prezbiterianizmu pytał retorycznie: 
„cóż może być bardziej obrzydliwego i ekstrawaganckiego niż założona wła-
dza biskupów”51. Broniąc nonkonformistycznych duchownych stwierdzał, że 
zmuszanie wyznawców „czystej Ewangelii”, by na wzór kapłanów Baala nosili 
„kwadratowe czapki, taśmy, kaptury i inne tego typu rzeczy” nie jest najwięk-
szym nieszczęściem, dowodzi natomiast tego, że 

[…] cokolwiek może się podobać majestatowi królowej i arcybiskupowi 
Canterbury, ustanowienie, zmiana lub usuniecie w odniesieniu do obrzę-
dów Kościoła, będzie niezwłocznie uznane za mające moc prawa52.  

Stanowisko Bezy wiązało się z jego sprzeciwem wobec erastianizmu, doktry-
ny wywodzącej swoją nazwę od Thomasa Erastusa (1524–1583), szwajcarskiego 
teologa protestanckiego, zaangażowanego w kontrowersje dotyczące prawa egze-
kwowania dyscypliny w Kościele, to znaczy tego, czy miała to czynić władza świe-
cka, czy liderzy religijni. Erastus twierdził, że jedynie władza państwowa w po-
staci monarchy, parlamentu lub monarchy i parlamentu, jest w stanie utrzymać 
kościelną dyscyplinę i to w sytuacji państwa jednolitego religijnie. Siedemdziesiąt 
pięć tez zawartych w jego napisanej po łacinie pracy, dotyczących wspomnianej 
kwestii, opublikowano w Londynie w roku 1589 (angielskie tłumaczenie uka-
zało się w roku 1659 jako The Nullity of Church Censures [Unieważnienie kry-
tyki kościelnej], drugie tłumaczenie w 1682 r.). Praca ta miała ogromny wpływ 
na siedemnastowieczną angielską teorię supremacji państwa nad tamtejszym 
Kościołem. Erastanizm jest obecnie rozumiany jako postulat władzy świeckiej, 
by kontrolować wiarę religijną, z czym wiąże się pejoratywna konotacja cynicz-
nej obojętności na kwestie sumienia. Erastianizm jest doktryną łączoną z teorią 
władzy niepodlegającej prawu ani sumieniu, podporządkowującej religię, w for-
mie przez siebie ustanowionej, własnym celom53. Należy jednak zaznaczyć, że 

50 � Theodore Beza to Henry Bullinger, Geneva, Sept. 3, (1566), [w:] H. Bullinger, The 
Zurich Letters, second series…, s. 128–129. 

51 � Ibidem, s. 129. 
52 � Ibidem, s. 130.
53 � D. A. Orr, Treason and the State. Law, Politics and Ideology in the English Civil 

War, Cambridge University Press, Cambridge 2002, s. 102. 



288

Odmiany przymierza łaski

poglądy Erastusa, jakkolwiek egzaltujące państwo, nie pokrywały się w pełni 
z późniejszym erastianizmem54. Określenie „erastianin” w wieku XVII znaczyło 
znacznie więcej w kwestii religijnych prerogatyw władzy świeckiej, obejmowało 
prawo tej władzy nie tylko do egzekwowania dyscypliny kościelnej, ale również 
do określenia doktryny. Jak napisał John Neville Figgis, szwajcarski teolog uto-
rował drogę teorii bardziej narzucającej się, systematycznej i wrogiej rozsądkowi, 
niż jego własna55. Dla samego Erastusa centralnym zagadnieniem był dylemat, 
jak egzekwować dyscyplinę kościelną. Dyscyplinę taką – w jego przekonaniu – 
mogło utrzymać tylko państwo unitarne religijnie, nie tolerancyjne56, a zatem nie 
pozwalające na rozwój kultów innych niż oficjalny, z tym wszakże zastrzeżeniem, 
że działania władzy świeckiej nie mogły sprzeciwiać się Słowu Bożemu57. Dyscy-
plina egzekwowana przez państwo służyć miała ochronie wolności jego miesz-
kańców, alternatywę stanowiła – zagrażająca państwu – dyscyplina kościelna. 
Erastus zakładał bowiem, że ludzie, bardziej niż rządzącym, będą posłuszni dys-
ponującym ekskomuniką duchownym58. Uważał, że potężne narzędzie Kościoła 
w postaci ekskomuniki wkraczało nie tylko w zakres władzy świeckiej, ale rów-
nież – boskiej, przez udzielanie gwarancji pewności i nienaruszalności59. 

Kontrowersja westiariańska zapoczątkowała długą debatę na temat władzy 
królewskiej. Fakt, że Bullinger nie podzielał nienawiści radykałów do orantów 
oraz że był przyjacielem Erastusa, automatycznie stawiał go po stronie konformi-
stów, choć również osobiście dał wyraz przynależności do nich. Poparcie Bullin-
gera dla monarszej supremacji sprawiło, że drogi jego i radykalnych reformatorów 
rozeszły się60. Chociaż w kontrowersję westiariańską zaangażowana była stosun-
kowo niewielka grupa „wczesnych” purytanów ujawniła ona faktycznie istniejący 
podział w Kościele anglikańskim oraz rosnący polityczny ruch opozycyjny, który 
znalazł później swoje miejsce w Parlamencie. W roku 1572 ukazało się An Admo-
nition to the Parliament, anonimowa praca, prawdopodobnie autorstwa Johna 
Wilcoxa i Johna Fielda, postulująca dalszą reformę Kościoła Anglii według wzoru 

54 � J. N. Figgis, The Divine Right…, s. 337–339.
55 � Ibidem, s. 339. 
56 � Ibidem, s. 294.
57 � Ibidem, s. 321–322. 
58 � Ibidem, s. 335–336.
59 � Ibidem, s. 337.
60 � G. A. Moots, Politics Reformed…, s. 75.



289

3. Rozwój ruchu purytańskiego. Przymierze narodowe purytanów–prezbiterian

genewskiego. Odzwierciedlające wpływ prezbiterian wśród purytanów, z Tho-
masem Cartwrightem na czele, Napomnienie do Parlamentu zalecało większe 
oparcie Kościoła Anglii na autorytecie Pisma Świętego i odejście od episkopali-
zmu – władzy biskupów (z gr. epískopos „nadzorca”, „opiekun”)61. Wiodąca rola 
w Kościele miała zostać przyznana starszym (prezbiterianizm – z gr. presbiter 
– starszy). Mieli nim zarządzać wspólnie z ministrami i diakonami. By przywró-
cić pierwotny Kościół – stwierdzano – należało 

[…] w miejsce arcybiskupa i biskupa ustanowić równość ministrów, w miej-
sce kanclerzy, archidiakonów, oficjeli, komisarzy, protektorów, doktorów, 
przywoływaczy, strażników i tym podobnych, osadzić w każdej kongregacji 
prawych i bogobojnych starszych62. 

Jest rzeczą straszną, pisali autorzy Napomnienia…, że biskupi wraz z pod-
ległą im świtą, pozbawili ministrów należnego im, bo ustanowionego przez 
Chrystusa, „przewodnictwa ludem bożym”, że swoich duchownych „ustanowi-
li podług własnej woli”, sekretnie, tak jakby byli oni ich własnością63, od ludzi 
zaś „starają się odróżniać papieskim strojem”64. Rządy arcybiskupa oparte na 
jego własnej woli uznano za kontynuację papieskiego samowładztwa, nie idące-
go w parze z prawdą i pobożnością. Jedyną prawdą, mającą moc władzy w Koś-
ciele – stwierdzano – jest Słowo Boga65. Modlitewnik powszechny potraktowano 
jako pozostałość nadużyć papiestwa, księgę niedoskonałą, pełną „obrzydliwo-
ści”, zawierającą treści sprzeczne ze Słowem Bożym66. Autorzy Napomnienia… 
porównywali królewską supremację w Kościele do rządów dwugłowego mon-
strum, które zajęło miejsce jednoosobowej władzy Chrystusa. 

Królowa i Parlament do Napomnienia… ustosunkowali się krytycznie, po-
dobnie swoją dezaprobatę dla „dalszej reformacji” w Kościele Anglii na wzór 
genewski, wyraził Bullinger. Jak pisał w jednym z listów, przyjęcie postulatów 

61 � An Admonition to the Parliament, [w:] Puritan Manifestoes. A Study of the Ori-
gin of the Puritan Revolt, ed. by W. H. Frere, C. E. Douglas, London 1907, s. 9–10, 
http://archive.org/details/puritanmanifesto00freruoft [data dostępu: 2.02.2012].

62 � Ibidem, s. 16. 
63 �  Ibidem, s. 31.
64 �  Ibidem, s. 11.
65 �  Ibidem, s. 37.
66 �  Ibidem, s. 11–12, 21. 



290

Odmiany przymierza łaski

oznaczałoby pozbawienie władzy cywilnej autorytetu w sprawach kościelnych 
i pozostawienie ich wyłącznemu zarządowi „kapłanów i plebanów”, a tym sa-
mym powrót do wzorców papistów, którzy wyparli wpływy świeckich z Koś-
cioła, monopolizując nad nim kontrolę67. Bullingerowi zależało na uniknięciu 
wzorców rzymskich, choć dostrzegał je zupełnie gdzie indziej niż purytanie. 
Dodać należy, że choć myśl Bullingera, zwłaszcza jego teologia przymierza, mia-
ła istotny wpływ na formowanie się ruchu purytańskiego, to jednak konformi-
styczne i erastiańskie stanowisko reformatora, oddaliło go od purytanizmu, gdy 
ten jako ruch nabierał wyrazistości. Nazwisko Bullingera było natomiast coraz 
częściej przywoływane przez zwolenników Kościoła anglikańskiego, choć ten 
odrzucił Bullingerową teologię przymierza jako element zbyt purytański68.

Napomnienie… stanowiło pierwszy otwarty manifest purytanizmu w jego 
prezbiteriańskiej odmianie, który propagował ideę przymierza narodowego (the 
national covenant). Pomimo różnic, wykrystalizowanych z czasem w łonie tego 
ruchu, można stwierdzić, że rok 1572 stanowił swego rodzaju punkt zwrotny, od 
którego można mówić o istnieniu stronnictwa wrogiego nie tylko Kościołowi 
Anglii, ale i połączonemu z nim systemowi politycznemu. Napomnieniu… to-
warzyszyło przekonanie o religijnym obowiązku władzy, uważanej za partnera 
Kościoła w wielkim przymierzu społeczeństwa z Bogiem69. Dla purytanów-prez-
biterian spór z konformistami był sporem o to, który model pobożności najlepiej 
wypełni wynikające z przymierza zobowiązanie wobec Boga. Purytanie-prezbi-
terianie, na czele z Thomasem Cartwrightem, domagali się zastąpienia partner-
stwem dotychczasowego, politycznego zwierzchnictwa nad Kościołem. W typo-
wo Kalwinowy sposób Cartwright wskazywał na rozdział Kościoła i państwa, 
na ustanowione przez Boga partnerstwo pomiędzy władzą cywilną, powołaną 
do troski o dobrostan doczesny, i Kościołem, mającym na celu dobrostan ducho-
wy. Obie strony tej współpracy – uważał Cartwright – miały na celu dobro dusz 
ludzkich, państwo – poprzez ochronę życia i zapewnienie ładu, Kościół – poprzez 
rozwój pobożności70. Cartwright był purytaninem opowiadającym się za prezbi-
teriańską formą organizacji Kościoła angielskiego na wzór szkocki. 

67 �  H. Bullinger to Bishop Sandys, Zurich, March 10, 1574, [w:] H. Bullinger, The 
Zurich Letters, second series…, s. 241–242.

68 �  G. A. Moots, Politics Reformed…,  s. 77.
69 �  Ibidem, s. 75–76.
70 �  Ibidem, s. 77–78.



291

4. Szkockie przymierze narodowe – i przymierze i umowa społeczna

4. Szkockie przymierze narodowe – i przymierze 
i umowa społeczna
W Szkocji prezbiterianizm rozwijał się od połowy XVI w. W sierpniu 1560 r. 
zebrał się Parlament Szkocji (tzw. Parlament reformacyjny), który – obradu-
jąc bez zgody monarchy (Maria I Stuart przebywała wtedy jeszcze we Francji 
jako żona króla tego kraju Franciszka II) – zniósł papieską supremację, zakazał 
odprawiania łacińskiej mszy i uznał kalwinizm za religię państwową. W tym 
samym roku przyjęto Szkockie Wyznanie Wiary (the Scots Confession), dając 
początek prezbiteriańskiemu Kościołowi Szkocji. Do upowszechnienia kalwi-
nizmu w Szkocji istotnie przyczynił się John Knox (1514–1572), uczestnik emi-
gracji mariańskiej. Po powrocie do Szkocji w 1559 r. rozpoczął starania na rzecz 
ustanowienia w Szkocji kalwinizmu (prezbiterianizmu)71. 

Kowenanterzy (the Covenanters) byli szkockim ruchem religijno-politycz-
nym, znanym przede wszystkim ze sprzeciwu wobec ingerencji króla Anglii 
i Szkocji Karola I Stuarta w sprawy prezbiteriańskiego Kościoła Szkocji. Ka-
rol I rościł sobie prawo, by podobnie jak w Anglii, pozostawać głową Kościoła 
szkockiego. Dla szkockich przywódców religijnych, jak i dla części zwykłych 
Szkotów, wierzących, że Kościół może pozostawać wyłącznie pod duchowym 
zwierzchnictwem Chrystusa, sytuacja, w której człowiek, nawet jeśli był kró-
lem, miał stać się przywódcą Kościoła, była nie do zaakceptowania. W 1637 r. 
Karol I wprowadził liturgię opartą na Modlitewniku powszechnym, co oburzyło 
Szkotów i zaowocowało wielkim poruszeniem wyrażonym w podpisywaniu 
Przymierza Narodowego w 1638 r. 

Szkockich kowenanterów można uznać za odpowiedników angielskich 
purytanów. Tak jak oni, w wieku XVII podjęli walkę z władzą w obronie swo-

71  �Knox uznawał istnienie jedynego przymierza – przymierza łaski, które uważał 
za klucz służący zrozumieniu przedstawionego w Biblii planu zbawienia. Pomię-
dzy Starym i Nowym Testamentem istniała zatem ciągłość, Żydzi i chrześcijanie 
pozostawali w tym samym przymierzu łaski. Jeśli ktoś myślał inaczej, twierdził 
Knox, stawiał Jezusa niżej od Mojżesza i czynił go opozycyjnym wobec Prawa 
Ojca. Zgodnie z Ewangelią Chrystus nie przyszedł przecież, by unieważnić Pra-
wo Mojżeszowe, ale je wypełnić (J. Knox, The Appellation of John Knox from 
the Sentence Pronounced against Him by Bishops and Clergy, [w:] J. Knox, The 
History of the Reformation of Religion in Scotland, with a memoir, historical in-
troduction and notes by W. M’Gavin, Glasgow 1831, s. 393–394, https://archive.
org/stream/historyreformat00gavgoog [data dostępu: 3.04.2013]).



292

Odmiany przymierza łaski

jego rozumienia religii i Kościoła. Sprzeciwiali się episkopalizmowi i wzor-
com liturgii Kościoła anglikańskiego, które Kościołowi szkockiemu narzucali 
królowie Jakub VI (I) i jego syn Karol I, ale przede wszystkim sprzeciwiali się 
im samym jako zwierzchnikom tego Kościoła. Powoływano się na podpisane 
przez Jakuba VI Królewskie Wyznanie Wiary z 1581 r. W Kościele szkockim, 
wywodzącym się z reformacji genewskiej, jedynym uznawanym królem był 
Jezus Chrystus, a drogowskazem w sprawach religijnych i kościelnych – Sło-
wo Boże. Król jako władca świecki traktowany był również jako podległy 
Chrystusowi, nie mógł więc rościć sobie władczych pretensji do sfery ducho-
wej. Teolog Andrew Melville, obok Johna Knoxa najwybitniejszy przywódca 
szkockiej reformacji, przy jednej z okazji zwrócił się do Jakuba VI, ojca Ka-
rola I, tymi słowami: 

Panie, będziemy pokornie czcić twój majestat publicznie, ale ponieważ 
mamy okazję, aby być z tobą na osobności, musimy wypełnić nasz obowią-
zek, albo będziemy zdrajcami zarówno Chrystusa, jak i ciebie. A zatem, Pa-
nie, […] teraz znowu muszę ci powiedzieć, że w Szkocji istnieją dwa króle-
stwa: jest król Jezus Chrystus i jego królestwo Kirk, którego poddanym jest 
król Jakub VI, nie jest on w nim królem, ani panem, ale członkiem72. 

Jakub VI (od 1603 r. również król Anglii Jakub I), wykorzystując swój talent 
dyplomatyczny i spryt, wprowadzał stopniowo elementy anglikanizmu do Koś-
cioła szkockiego. Ponieważ jego wysiłki zmierzające do powstania unii realnej 
pomiędzy Anglią i Szkocją nie powiodły się, chciał przynajmniej stworzenia 
unii religijnej poprzez zaprowadzenie anglikanizmu w Szkocji i uczynienie sie-
bie głową tamtejszego Kościoła. Ustanowienie przezeń odgórnej władzy w po-
staci biskupów zakłóciło funkcjonowanie szkockiego prezbiterianizmu, odtąd 
zawierał on w sobie elementy episkopalizmu. Władza Jakuba nad Kościołem 
szkockim daleka była jednak od tej, jakiej on sam oczekiwał73. Udział biskupów 
w rządzeniu Szkocją nie był na rękę szlachcie szkockiej, osłabiał bowiem zna-
czenie tej ostatniej i tak już mniejsze w stosunku do szlachty angielskiej. Wpro-

72 � Cyt. za: J. MacLeod, John Livingston, http://www.reformation–scotland.org.uk/
articles/john–livingstone.html [data dostępu: 7.02.2012]. 

73  �D. Stevenson, The Scottish Revolution 1637–1644. The Triumph of the Covenan-
ters, 2nd ed., John Donald, Edinburgh 2003, s. 23. 



293

4. Szkockie przymierze narodowe – i przymierze i umowa społeczna

wadzony w Szkocji system episkopalny został ratyfikowany przez parlament 
szkocki w roku 161274. Następny etap na drodze rozmontowywania szkockiego 
prezbiterianizmu stanowiła interwencja w doktrynę i liturgię. Pięć artykułów 
z Perth (the Five Articles of Perth), przyjętych przez Zgromadzenie Generalne 
Kościoła Szkocji (1618) i parlament (1621), przywracało niektóre obrzędy kato-
lickie, między innymi klękanie podczas przyjmowania komunii75. 

Karol I kontynuował politykę ojca, podobnie jak on koncentrował się na 
swoim dworze w Anglii i uważał Parlament angielski za ważniejszy od szko-
ckiego. Dopiero po dziesięciu latach od swej londyńskiej koronacji raczył 
przybyć do Szkocji, przywożąc ze sobą Williama Lauda, wkrótce arcybiskupa 
Canterbury, który stał się głównym monarszym doradcą w sprawach kościel-
nych i symbolem znienawidzonej z czasem królewskiej polityki wobec Kościoła 
Szkocji. Na miejsce koronacji wybrany został kościół Abbey Holyrood, odbyła 
się ona pod przewodnictwem Lauda, przy bogatym wystroju ołtarza. W roku 
1636 ukazała się Canons and Constitutions Ecclesiastical, for the Government of 
the Church of Scotland. W pierwszym rozdziale znajdowało się sformułowanie 
o groźbie ekskomuniki dla ośmielających się kwestionować zwierzchnictwo 
króla w sprawach kościelnych, mowa była również o tym, że król może według 
swojej woli, bez zgody ze strony Kościoła Szkocji, wprowadzać w nim ustawy 
i zarządzenia. Narzucenie Modlitewnika powszechnego, który odebrano jako 
wprowadzanie do Kościoła szkockiego „anglokatolicyzmu”, przelało czarę 
goryczy. Modlitewnik, nazywany Laud’s Liturgy (Liturgią Lauda) stał się po-
wodem powszechnego oburzenia. Uważano, że król nie ma prawa ingerować 
w liturgię bez zgody Kościoła albo Parlamentu, a the Book of Common Prayer 
– jak sądzono – przywracał elementy papizmu, takie jak bierzmowanie, adora-
cje, kult konsekrowanych rzeczy czy transsubstancjację, upodabniające Kościół 
szkocki do Kościoła katolickiego. 

Uznano, że nadszedł czas na odnowienie więzów religijno-narodowej jedności 
i przywołanie Królewskiego Wyznania Wiary, nazywanego też Negatywnym (The 
King’s Confession/Negative Confession) z 1581 roku, będącego rodzajem przy-
mierza, podpisanego przez króla i zwykłych Szkotów. Stanowiło ono wstęp do 
nowego przymierza – Przymierza Narodowego (the National Covenant), którego 
podpisywanie rozpoczęło się w Greyfriar’s Kirk w Edynburgu, 28 lutego 1638 r. 

74 � S. Zabieglik, Historia Szkocji, wyd. 2, Wydawnictwo DJ, Gdańsk 2000, s. 150–151.
75 � Ibidem, s. 153. 	



294

Odmiany przymierza łaski

Mieszkańcy Edynburga podpisywali je przez kilka dni. Rozesłane po kraju kopie 
w ciągu kilku następnych tygodni podpisane zostały przez tysiące Szkotów. 

Przymierze Narodowe z roku 1638, sformułowane przez Archibalda John-
stona of Wariston i Alexandra Hendersona, było rodzajem przymierza z Bo-
giem, zawierającym postulat wolności dla Parlamentu Szkocji i Zgromadzenia 
Generalnego Kościoła Szkocji, wolności rozumianej jako brak ingerencji króla 
(non-domination). Odwoływało się do wcześniejszego Królewskiego Wyznania 
Wiary. Dokument zaczynał się od słów: „My wszyscy i każdy z nas niżej podpi-
sany, protestujemy”76 i wyrażał sprzeciw wobec wpływów katolicyzmu uzna-
nych za zagrożenie dla narodowego Kościoła Szkocji. The King’s Confession z 
1581 r. było rodzajem przysięgi złożonej Bogu, podpisanej imiennie przez lu-
dzi, czyli rodzajem wielostronnej umowy społecznej. Podobny charakter miało 
Przymierze Narodowe, również imiennie podpisywane przez ludzi (niektórzy 
podpisywali je własną krwią). Stwierdzono w nim między innymi:

[…] obiecujemy i przysięgamy na Wielkie Imię Pana naszego Boga konty-
nuować wyznanie i posłuszeństwo religii; i że będziemy jej bronić i odpierać 
wszystkie sprzeciwiające się jej błędy i nadużycia, podług naszego powoła-
nia i ze wszystkich sił, które Bóg włożył w nasze ręce, przez wszystkie dni 
naszego życia77.

W podobny sposób […] z tym samym sercem, deklarujemy przed Bogiem 
i ludźmi, że nie mamy intencji ani pragnienia próbować czegokolwiek, 
co mogłoby sprzeciwić się Bogu albo umniejszyć wielkość i władzę kró-
la, ale przeciwnie, obiecujemy i przysięgamy, że będziemy z całych swoich 
sił, całym naszym znaczeniem i życiem, stawać w obronie zagrożonej su-
werenności Królewskiego Majestatu, jego osoby i władzy, w obronie […] 
rzeczonej prawdziwej religii, wolności i praw królestwa oraz [zobowiązu-
jemy się – L. Ch] do wzajemnej obrony i pomocy przez każdego z nas w tej 
samej sprawie zachowania prawdziwej religii i władzy Majestatu, naszą 
najlepszą radą, naszym ciałem, znaczeniem i całą mocą, […] że cokolwiek 
z tego powodu zostanie uczynione najmniejszemu z nas, uznane zostanie 

76 � The King’s Confession (1581), http://reformationhistory.org/kingsconfession_
text.html [data dostępu: 13.06.2012].

77 � The National Covenant (1638), https://reformationhistory.org/nationalcove-
nant_text.html [data dostępu: 12.02.2012].



295

4. Szkockie przymierze narodowe – i przymierze i umowa społeczna

za uczynione nam wszystkim w całości i każdemu z nas z osobna. I że ani 
bezpośrednio, ani pośrednio nie ulegniemy podziałom i nie wycofamy się 
z powodu jakiejkolwiek propozycji, okoliczności, kuszenia czy terroru z tego 
błogosławionego i lojalnego połączenia; nie zaniechamy, mimo przeszkód, 
również tego, że wszystkie postanowienia służące dobrym celom, będą 
przyjmowane na drodze wspólnej zgody; wręcz przeciwnie, wszystkimi, 
zgodnymi z prawem, sposobami będziemy pracować dla rozwoju i promocji 
tych celów, a jeżeli niebezpieczny i dzielący ruch zostanie wobec nas uczy-
niony słowem lub nakazem sądowym, my i każdy jeden z nas, albo go po-
wstrzyma, albo, jeśli będzie taka potrzeba, […] nie będziemy się bać ani osz-
czerstwa rynsztokowej rebelii, kombinacji, ani czegokolwiek jeszcze, co nasi 
przeciwnicy, w swej przebiegłości i złośliwości, nam zarzucą; to, co czynimy, 
jest zatem dobrze usprawiedliwione i wyrosłe z  nieudawanego pragnienia 
zachowania prawdziwej chwały Boga, majestatu naszego Króla i pokoju kró-
lestwa, dla wspólnego szczęścia nas samych i następnych pokoleń78.

Przymierze Narodowe miało dwojaki charakter: było dwustronną umową na-
rodu szkockiego z Bogiem oraz wielostronną umową społeczną. Miało dotyczyć 
całego narodu, jak i każdego z osobna. Określano je jako „zaślubiny Królestwa 
z Bogiem”, co miało oznaczać, że naród szkocki przyjmował prawdziwą religię, za 
jaką uznawał protestantyzm reformowany, a prezbiterianizm – za idealny model 
eklezjalnej organizacji. Porównywano Szkocję i jej Przymierze Narodowe z Izra-
elem i przymierzem synajskim. Kowenanterzy wierzyli również, że dostarcza-
ło ono prawnej podstawy do ewentualnego oporu przeciwko władzy cywilnej 
w przypadku podejmowania przez nią prób osłabienia czystości Kościoła Szkocji. 
Warto zaznaczyć, że wizję Szkocji jako narodu wybranego upowszechniali rady-
kalni millenarystyczni (łac. mille anni „tysiąc lat”) kaznodzieje, uznający bliskość 
ponownego przyjścia Chrystusa, czyli paruzji, i nastania Tysiącletniego Króle-
stwa Bożego na Ziemi. Jak wierzono, predestynacja miała również odniesienie 
do społeczności (narodów), mających odegrać w boskim planie szczególną rolę. 
Na tym gruncie wśród szkockich, prezbiteriańskich radykałów wyrosło przeko-
nanie, że Szkoci, praktykując kalwinizm, są jednymi z wybranych. W rezultacie 
teologowie ci zaczęli postrzegać Szkocję jako „nowy Izrael”, przeznaczony do 
odegrania wyjątkowej roli w historii. Dążenie do pobożnej polityki opartej na 

78  Ibidem.



296

Odmiany przymierza łaski

Przymierzu Narodowym stać się miało symbolem wybranego statusu Szkotów. 
Wierzono, że ich przeznaczeniem jest ustanowienie w Szkocji chrześcijańskiego 
commonwealth’u, przygotowanie drogi na paruzję i triumf predestynowanych 
poprzez osiągnięcie, na tyle, na ile jest to możliwe, doskonałości na Ziemi. 

Celem Przymierza Narodowego było „zachowanie prawdziwej chwały bo-
żej, majestatu naszego króla i pokoju królestwa”79, dokument nie był zatem 
wymierzony w instytucję monarchii, a nawet w osobę Karola. Podpisujący go 
nie kwestionowali swojej wierności królowi, pod warunkiem, że pozostanie 
on posłuszny Kościołowi szkockiemu i Parlamentowi. Przymierze Narodowe 
można zatem potraktować jako dokument konstytucyjny, ale nie rewolucyjny. 
Nie znalazły się w nim nawet uwagi o wprowadzonych przez króla elementach 
episkopalizmu w Kościele szkockim, żadne działania Karola nie zostały okre-
ślone jako bezprawne. 

Przymierze Narodowe stanowiło symbol zjednoczonej opozycji wobec 
zmian religijnych i politycznych, z wyraźną wymową narodową. Umiejętnie 
łączyło sprzeciw wobec groźby papizmu z lojalnością wobec szkockiej korony. 
Kiedy w listopadzie roku 1638 zebrało się Zgromadzenie Generalne Kościo-
ła Szkocji ogólny nastrój stał się jeszcze bardziej narodowy80. Kontynuowano 
sprzeciw wobec dotychczasowych posunięć Jakuba VI (I) i Karola I, działają-
cych na rzecz zbliżenia Szkocji w dziedzinie religijnej do Anglii, potępiono Pięć 
Artykułów z Perth oraz nową liturgię. Mimo natychmiastowego formalnego 
rozwiązania Zgromadzenia przez królewskiego komisarza, obradowało ono 
nadal. Zniosło episkopalizm, ekskomunikowało biskupów i zakazało the Book 
of Common Prayer. W dalszym ciągu wyrażano pełną lojalność wobec króla 
Karola. Parlament zaakceptował Przymierze w roku 1640, od tego też mniej 
więcej roku zaczęło dominować określanie radykalnych zwolenników prez-
biterianizmu jako kowenanterów. Do tej pory nazywano ich bowiem zazwy-
czaj supplicants, czyli skromnymi petentami. Kowenanterzy zdecydowali się 
zbrojnie przeciwstawić kościelnym reformom Karola I. Do ostatecznego starcia 
między kowenanterami a królem doszło w latach 1639–1640 (tzw. Wojny Bisku-
pie), które zakończyło się królewskim uznaniem niezależności Zgromadzenia 
Generalnego Kościoła Szkocji, czyli zrzuceniem monarszej kontroli nad Koś-

79 � Ibidem. 
80 � R. Coupland, Welsh and Scottish Nationalism. A Study, Collins, London 1954, 

s. 84–85.



297

4. Szkockie przymierze narodowe – i przymierze i umowa społeczna

ciołem Szkocji. W roku 1643, podczas angielskiej wojny domowej, cele Przymie-
rza Narodowego włączone zostały do Uroczystej Ligi i Przymierza (the Solemn 
League and Covenant), zabezpieczającej sojusz wojskowy między Parlamentem 
angielskim a kowenanterami szkockimi przeciwko rojalistom. The Solemn Lea-
gue and Covenant rozesłano po Anglii i Szkocji, by uzyskać podpisy ludzi.    

***

Liderzy reformacji szkockiej – John Knox, George Buchanan, Samuel Ruther-
ford i inni, w swoich pismach teologicznych oraz politycznych odwoływali się 
do przymierzy biblijnych. Silna wśród Szkotów świadomość przymierza wiąza-
ła się z istniejącą tam tradycją lokalnego defensywnego organizowania się ludzi 
(banding lub bonding) w obliczu braku silnej władzy centralnej81. Jeszcze przed 
Królewskim Wyznaniem Wiary (The King’s Confession) z roku 1581, zawartych 
zostało kilka „bands” i „covenants”. W roku 1556 w „band” z Dun przysięgano, że 
cała społeczność będzie opierać się wszelkim formom bałwochwalstwa. Podob-
nie w roku 1557, w Edynburgu, w „ane Godlie Band” przyrzekano poświęcenie 
dla ustanowienia i zachowania „Słowa Boga”. W roku 1560 w Edynburgu zawarto 
przymierze, w którym zobowiązywano się do ustanowienia wszelkimi możliwy-
mi siłami warunków, służących rozkwitowi „prawdy zawartej w słowie Boga”82.

Przymierze Narodowe miało swoje źródła w tradycji lokalnych przymierzy czy 
„bands”, podpisywanych przez mieszkańców miast lub rejonów. Łączyło czynnik 
religijny z narodowym, dotyczyło ziemskiego, wspólnotowego wymiaru ludzkie-
go życia, czyli polityki. Było nowożytną wersją przymierza synajskiego, tzn. umo-
wą między Bogiem a narodem, ale też i formą umowy społecznej, zawartej mię-
dzy sobą przez ludzi. Służyć miało zabezpieczeniu przez rządzącego króla chwały 
Boga w formie Kościoła Szkocji oraz samej polityki, jak pisano, „dla wspólnego 
szczęścia”. W kontekście teologii przymierza można je określić jako rodzaj przy-
mierza uczynków, zobowiązującego naród do właściwego kultu i zachowania 
względem Boga, co służyć miało narodowej odrębności i pomyślności. 

81 � S. A. Burrell, The Covenant Idea as the Revolutionary Symbol: Scotland, 1596–
1637, „Church History” 1958, Vol. 27, Is. 4, s. 339–340, DOI:10.2307/3161138.  

82 � W. E. Barton, Congregational Creeds and Covenants, Chicago 1917, https://archi-
ve.org/stream/congregationalcr00bartuoft#page/n5/mode/2up [data dostępu: 
24.09.2014], s. 24.



298

Odmiany przymierza łaski

5. Początki kongregacjonizmu (brownizm) 
Przymierze kongregacyjne 
W poszukiwaniu prawdziwego Kościoła, zbliżonego do nauki Ewangelii, część 
purytanów szła jeszcze dalej niż purytanie-prezbiterianie na czele z Thomasem 
Cartwrightem. W ramach ruchu purytańskiego obok prezbiterianizmu wy-
łonił się kongregacjonizm, w początkowym okresie zwany brownizmem (od 
nazwiska Roberta Browne’a), a stworzona przezeń wizja Kościoła określana 
była jako Kościół independencki. Browniści byli separatystycznymi indepen-
dentami, którzy nie żywili nadziei co do reformy Kościoła Anglii i realizacji 
w jego ramach przymierza narodowego (the national covenant). Uznali oni, 
że sposobem na urzeczywistnienie prawdziwej, opartej na Słowie Bożym reli-
gii mogą być jedynie lokalne, niezależne społeczności wierzących, powstające 
na podstawie przymierza. Kościół taki określano jako Kościół independencki, 
później, zwłaszcza w Nowej Anglii – jako kongregację. 

Kongregacjonizm nie powstawał według jakiejś wcześniej istniejącej teorii. 
Prawdopodobnie jego początki były bardzo skromne. Grupa mężczyzn i kobiet 
postanowiła stworzyć własny Kościół, pozbawiony autoryzacji z czyjejkolwiek 
strony. Na początku panowania Elżbiety I władze Londynu odkryły zgro-
madzenie około stu osób w Plumbers’ Hall. Sala została wynajęta 19 czerwca 
1567 r., oficjalnie na przyjęcie weselne, jednak, jak podejrzewano, prawdziwym 
celem było spotkanie religijne. Po zdekonspirowaniu zgromadzenia ponad 
trzydzieści osób biorących w nim udział zostało aresztowanych. Uczestnicy 
spotkania w Plumbers’ Hall wierzyli, że praktyki Kościoła państwowego są złe 
i że w związku z tym mają prawo, a nawet obowiązek, utworzenia zgromadze-
nia, gdzie będą mogli modlić się w zgodzie z własnym sumieniem. Wydarzenie 
to unaoczniło, że w Londynie istnieje grupa radykałów religijnych, których łą-
czy sprzeciw wobec „bałwochwalczych praktyk” Kościoła Anglii, odbywająca 
sekretne spotkania. Zgromadzenie w Sali Hydraulików może być uznane za 
początek kongregacjonizmu, ale brak jest dowodów na jego związek z później-
szym ruchem kongregacyjnym. Niewykluczone, że było ono tylko pojedyn-
czym epizodem lub też jedną z logicznych konsekwencji przekonania, traktu-
jącego kult niezgodny z przekazem Pisma jako fałszywy i bezprawny w oczach 
Boga83. 

83 � A. C. McLaughlin, The Foundations of American Constitutionalism, The New 
York University Press, New York 1932, s. 6.



299

5. Początki kongregacjonizmu (brownizm)

Biskup Londynu Edmund Grindal, w liście do Heinricha Bullingera z czerw-
ca 1568 r., oceniał liczbę konspiratorów religijnych na około dwieście osób84. 
Pewne jest natomiast, że pierwszy Kościół kongregacyjny zorganizowany został 
w więzieniu Bridewell, choć nie wiadomo, czy zgromadzenie w Plumbers’ Hall 
miało wpływ na powstanie tej kongregacji. Pastorem wybrano Richarda Fytza. 
Zachowała się, spisana na małej karteczce, treść przymierza dającego podstawę 
kongregacji, które może być uznane za pierwsze przymierze kongregacyjne85. 

Osobą, której kongregacjonizm i przymierze kongregacyjne zawdzięczały 
szczególnie dużo, był Robert Browne (około 1550–1633), autor księgi pt. Dzieło, 
które ukazuje życie i obyczaje wszystkich prawdziwych chrześcijan oraz jak są 
oni niepodobni Turkom i papistom oraz  ludowi pogańskiemu (A Booke Which 
Sheweth the Life and Manners of All True Christians, and Howe Vnlike They 
are Vnto Turkes and Papistes and Heathen Folke. Also the Pointes and Partes of 
all Diuinitie). W pracy tej, opublikowanej w Middleburgu (Holandia) w roku 
1582, sformułował zasady kongregacjonizmu. Twierdził, że istota Kościo-
ła nie zawiera się w podporządkowaniu się wiernych autorytetowi biskupów, 
lecz w zobowiązaniu wiernych wobec Boga i siebie nawzajem. Fundamentem 
Kościoła rozumianego jako lokalna społeczność wiernych jest zatem umowa. 
Chrześcijaństwo definiował poprzez kategorię przymierza, w jego przekona-
niu stawanie się chrześcijaninem następowało poprzez dobrowolne zawarcie 
przymierza z Bogiem, oddanie się pod jego władzę i przestrzeganie jego pra-

84 � W. E. Barton, Congregational Creeds and Covenants…, s. 30–31, 
85 � Ibidem, s. 31, 33. Treść przymierza brzmiała następująco: 	  

„The Order of the Priuye Church in London, which by the malice of Satan is fal-
sely slandered, and euill spoken of. The myndes of them, that by the streugthe and 
workinge of the almighty, our Lorde Iesus Christ, haue set their hands and hartes, 
to the pure, vnmingled and sincere worshipinge of God, accordinge to his blessed 
and glorious worde in al things, onely abolishinge and abhorringe all tradicions and 
inuentions of man, whatsoever in the same Religion and Seruice of oure Lord God, 
knowinge this alwayes, that the Christe, eyther hathe or else euer more continually 
vnder the, crosse striueth for to have. Fyrste and formoste, the Glorious worde and 
Euangel preached, not in bondage and subjection, but freely, and purely, onleye and 
all together accordinge to the institution and good worde of the Lorde Iesus, wit-
hout any tradicion of man. And laste of all to haue, not the filthye Cannon Lawe, 
but dissiplyne onelye, and all together to the heavenlye and allmighty worde of our 
good Lorde, Isus Chryste. (Signed) Richard Fytz, minister” (cyt. za: ibidem, s. 33).



300

Odmiany przymierza łaski

wa86. Początkiem Kościoła jest przymierze z Bogiem, zawierane przez każdą 
przystępującą do niego osobę. Chrzest stanowi pieczęć potwierdzającą przy-
mierze i jego warunki87. W przymierzu Bóg zapewnia swą opiekę dla członków 
Kościoła i ich potomków, pod warunkiem, że nie porzucą oni jego rządu przez 
nieposłuszeństwo88. Ludzie natomiast zobowiązują się do podporządkowania 
władzy Boga i jego prawu89. 

Jeszcze przed ukazaniem się A Booke Which Sheweth…, w roku 1581 grupa 
około czterdziestu osób, na czele z Brownem, powołała pierwszą kongregację 
w Norwich90, zawierając przymierze i składając sobie wzajemną przysięgę po-
zostawania razem w chwale Boga i zachowania jego prawa91. W Norwich prze-
bywała duża społeczność Holendrów, pracujących w tamtejszych zakładach 
rzemieślniczych. W związku z tym istnieje przypuszczenie, że Browne mógł 
inspirować się wpływem holenderskich anabaptystów, choć brak na to jedno-
znacznych dowodów92. W pamfletach ośmieszających brownistów wskazywa-
no na kupiecko-rzemieślniczy rodowód ich kongregacji. W rzeczy samej, choć 
Biblia miała dla nich znaczenie priorytetowe, to wpływu tradycji średniowiecz-
nych gildii, zwłaszcza w zakresie organizacji wewnętrznej, nie można raczej 
ignorować. Słynna gildia St. George miała swoją główną siedzibę w Norwitch, 
mieście o bogatych tradycjach w tym względzie93. 

86 � R. Browne, A Booke Which Sheweth the Life and Manners of All True Christians, 
and Howe Vnlike They Are Vnto Turkes and Papistes and Heathen Folke, [w:] Eliza-
bethan Non-Conformist Texts, Vol. 2, The Writings of Robert Harrison and Robert 
Browne, ed. by L. H. Carlson, A. Peel, second ed., Routledge, London 2003, s. 227.

87 � Ibidem, s. 254. 
88 � Ibidem.
89 � Ibidem, s. 256. 
90 � J. K. Lee, The Theology of John Smyth: Puritan, Separatist, Baptist, Mennonite, 

Mercer University Press, Macon, GA 2003, s. 11.
91 � „So a couenant was made & ther mutual cosent was geue to hould to gether. 

[…] they gaue their consent to ioine them selues to the Lord in one couenant & 
felloweshipp together & to keep & seek agrement under his lawes & gouernment 
[…]” (R. Browne, A true and Short Declaration, [w:] Elizabethan Non–Confor-
mist Texts…, s. 422).

92 � A. C. McLaughlin, The Foundations of American…, s. 8–9. 
93 � Ch. Borgeaud, The Rise of Modern Democracy in Old and New England, trans. by 

B. Hill, London 1894, s. 86–87, http://www.archive.org/details/cu31924031323284 
[data dostępu: 13.07.2014].



301

5. Początki kongregacjonizmu (brownizm)

W Booke which Sheweth… Browne zdefiniował Kościół jako zgromadzenie 
wiernych, dla którego aktem założycielskim było przymierze z Bogiem, wierny 
przystępował do niego indywidualnie i dobrowolnie. Kościół tworzony był więc 
oddolnie przez indywidualne osoby, a przymierze stawało się wielostronną 
umową. Przymierze kongregacyjne było instrumentem umożliwiającym po-
wstanie na drodze dobrowolnej indywidualnej umowy sztucznych społeczno-
ści religijnych jako podstawy legitymizującej Kościół, zastępujących naturalną 
społeczność w postaci parafii. W tym względzie kongregacjoniści odróżniali się 
od prezbiterian, uważających, że kościół lokalny skupia wszystkich wiernych 
zamieszkałych na danym terenie, a warunki członkostwa zostają spełnione, 
gdy uznają oni podstawowe zasady wiary i podporządkowują się miejscowej 
władzy prezbiterów. Dla kongregacjonistów niepodważalne było przekonanie 
o całkowitej niezależności od wpływów zewnętrznych, wymuszających kom-
promisy w dziedzinie religii i moralności94. 

Browne uzasadniał swoją wizję Kościoła jako lokalnej społeczności wier-
nych koniecznością zaznaczenia odrębności wierzących, predestynowanych 
do wiary, od niewierzących. Powołanie do szukania Chrystusa, oznaczające 
zarazem budowanie Kościoła, odbywało się – jak przekonywał – w ludzkim 
sumieniu, nie pociągało za sobą żadnych znaków zewnętrznych. Przynależ-
ność do Kościoła, oparta na indywidualnym poczuciu wiary, osobistej decy-
zji i zobowiązaniu jednostki, dawała wyraźny obraz wierzących i odróżniała 
ich od niewierzących, co nie zachodziło w przypadku Kościoła opartego na 
przymierzu narodowym. Członkami tego Kościoła byli zarówno wierzący, jak 
i niewierzący, co w istocie decydowało o jego nieprawdziwości. Kościół może 
bowiem stanowić tylko wspólnota prawdziwie wierzących (predestynowa-
nych), a jedynym sposobem stworzenia prawdziwego Kościoła jest dobrowolne 
porozumienie się jednostek, uznanie przez każdą z nich przymierza, będącego 
znakiem powołania do wiary, podporządkowania się bożemu prawu (Dekalog, 
przykazanie miłości), urzeczywistniającemu się w komunii wiernych95. W in-
terpretacji brownistów wewnętrzne powołanie do zbawienia powiązane zostało 
z aktywnym członkostwem w Kościele, bycie wierzącym równało się dla nich 
stawaniem się budowniczym kongregacji. Stąd sprzeciw brownistów wobec 
Kościoła tworzonego odgórnie pod patronatem władzy świeckiej, określają-

94 � P. Stawiński, Boży eksperyment…, s. 68. 
95 � R. Browne, A Booke Which Sheweth…, s. 253–255.



302

Odmiany przymierza łaski

cego przynależność całych zbiorowości, wierzących wspólnie z niewierzący-
mi. Opierając się na autorytecie Starego Testamentu Browne dowodził, że „ani 
Mojżesz, ani żaden z dobrych królów Judy nie odważył się prawem albo siłą 
zmuszać lud do przyjęcia rządu Kościoła […]”96. Ludzie, każdy z osobna, muszą 
pragnąć przymierza z Bogiem, tylko gdy indywidualnie do niego przystępują 
można mieć pewność ich wiary. Nim ustanowiona została władza – argumen-
tował Browne – wpierw zawarte zostało przymierze z Bogiem. Hebrajczycy bez 
przymusu stali u góry Synaj, by przyjąć przymierze, „ponieważ to sumienie, nie 
władza człowieka, każe nam szukać królestwa Pana […]”97. 

Powstałą na podstawie przymierza kongregację cechować miała dyscypli-
na, konieczna do wyeliminowania przestępstwa. W myśl separatystów nie-
godziwość, grzeszność, bezeceństwo nie mogły stać się częścią Kościoła, czyli 
przymierza z Bogiem98. Kościół – przekonywał Browne powołując się na Stary 
Testament i Ewangelię – to wspólnota ludzi godnych, nie będąca udziałem nie-
godziwych, w przeciwnym przypadku byłoby to bowiem „rzucanie pereł przed 
wieprze”. Biorąc pod uwagę skażoną grzechem naturę ludzką, najlepszym na-
rzędziem do kształtowania cnót pozostaje dyscyplina, której elementami są 
władza kongregacji w postaci prawa oraz, z drugiej strony – posłuszeństwo 
wiernych. Bez dyscypliny nie ma prawdziwego Kościoła, bo „gdzie nie staje 
posłuszeństwa, tam górę bierze występek”, dla którego brak miejsca w przy-
mierzu z Bogiem99. Według Browne’a elementami dyscypliny powinny być: 
prywatne upomnienie brata, który zgrzeszył, publiczne upomnienie jawnych 
grzeszników, nakaz opuszczenia wspólnoty100. Browne dostrzegał ścisły zwią-
zek zbawienia i eklezjologii, stąd wynikała według niego konieczność uwol-
nienia kongregacji od ciężkich przewinień, wykluczenia „przestępców”. Nie 
wyjaśniał przy tym, co rozumiał pod pojęciem przestępstwa, uzasadnione 
wydaje się przypuszczenie, że utożsamiał je z grzechem ciężkim. Tak istotne 
znaczenie dyscypliny wiązało się z przekonaniem separatystów, że jeżeli spo-

96 � R. Browne, A Treatise of Reformation Without Tarying for Anie [1582], [w:] Eli-
zabethan Non-Conformist Texts, Vol. 2, s. 161.

97 � Ibidem, s. 162.
98 � R. Browne, A Booke Which Sheweth…, s. 269. 
99 � R. Browne, An Answere to Master Cartwright, [w:] Elizabethan Non-Conformist 

Texts, Vol. 2, s. 462–463.
100 � Ibidem, s. 464–465.



303

5. Początki kongregacjonizmu (brownizm)

łeczność Kościoła nie usunie ze swych szeregów zatwardziałych grzeszników, 
swym zaniechaniem naruszy przymierze z Bogiem101. 

Browne rozróżniał dwa rodzaje przymierza: przymierze łaski w sensie teolo-
gicznym, bezwarunkowe, będące wyrazem miłosierdzia Boga wobec predesty-
nowanych, i przymierze kongregacyjne, warunkowe, na podstawie którego po-
wstawały kongregacje, będące pochodną przymierza łaski, jego zewnętrznym 
wyrazem. Sensem istnienia kongregacji miała być ochrona przymierza łaski. 
Wizja Kościoła zaproponowana przez Browna wyrażała charakterystyczną dla 
kalwinizmu aktywność w świecie, ujawniającą się we wyprowadzaniu religii 
w świat, w dawaniu zewnętrznych znaków wiary i czynieniu rzeczywistości 
ziemskiej na wzór bożych wskazówek, opartych na przymierzu, które czyniło 
człowieka współodpowiedzialnym za świat. Ta swoista apoteoza świata swoje 
pełne urzeczywistnienie znalazła wśród purytanów Nowej Anglii. 

Według Browne’a zasady dotyczące Kościoła winny znaleźć odniesienie 
także do sfery świeckiej. Jego uwagi na ten temat są krótkie. Uważał relacje 
przymierza za stosowne w odniesieniu do wszystkich poziomów i stowarzyszeń 
w społeczeństwie: rządzących i rządzonych, męża i żony, rodziców i dzieci, pa-
nów i sług, nauczycieli i uczniów. Jak pisał, państwa chrześcijańskie tym różnią 
się od pogańskich, że chrześcijanie zawarli przymierze z Bogiem, by przestrze-
gać jego nakazów, a zatem żyć pobożnie i sprawiedliwie. Oznacza to uznanie 
władzy Boga za jedyną102. „Dla zarządzających kościołem – stwierdzał – musi 
być umowa Kościoła, dla świeckich rządzących musi być umowa ludu […]”103. 
„Zatem – kontynuował – musi być pomiędzy nimi należne przymierze”104. 
Każda z tych, opartych na przymierzu, relacji implikowała wzajemne zobo-
wiązanie i przysięgę, bez której przymierze pozostawałoby w ciągłym niebez-
pieczeństwie. W rozumieniu Browna, podobnie jak w Kościele przywództwo 
pochodziło ze zgody członków kongregacji, tak w państwie – ze zgody wspól-
noty politycznej (członków commowealth’u). Demokratyczne państwo winno 
stanowić konsekwencję demokratycznego Kościoła. Rządzący sprawują władzę 
świecką z przyzwolenia Boga i ludu, opierając się na umowie105. Browne zwra-

101 � J. K. Lee, The Theology of John Smyth…, s. 130. 
102 � R. Browne, A Booke Which Sheweth the Life…, s. 226–327.
103 � Ibidem, s. 334, także 342–343.
104 � Ibidem, s. 342.
105 � Ibidem, s. 335, 337. 



304

Odmiany przymierza łaski

cał uwagę, że rządzących winny cechować przymioty osobiste, takie jak pra-
wość i dobroć, które w połączeniu z przymiotem władzy (authority), jakim jest 
sprawiedliwość, stanowią źródło powszechnego szacunku106. Nauczał również 
o potrzebie oddzielenia Kościoła od państwa; sprawujący władzę nie są w stanie 
i nie powinni niczego czynić dla Kościoła107. 

Po odejściu Browne’a (w 1591 r. powrócił do Kościoła anglikańskiego) przy-
wództwo ruchu przejął Henry Barrow, który mimo prześladowań kontynuował 
i rozwijał myśl swego poprzednika w zakresie eklezjologii, z naciskiem na Koś-
ciół jako społeczność predestynowanych połączonych przymierzem. Generalnie 
– pisał – istnieje jeden Bóg i jeden Kościół (niewidzialny) gromadzący wszystkich 
predestynowanych. W praktyce składa się on z Kościołów lokalnych jako wspól-
not wierzących, zebranych w imieniu Chrystusa jako jedynego króla, kapłana 
i proroka, zarządzanych przez swoich przedstawicieli108. Barrow określał Koś-
ciół lokalny jako swoisty naród wybrany, opisywał go jako „wybrane pokolenie”, 
„święty naród”, „szczególny lud”, „zamknięty ogród”, „dziedzictwo, królestwo 
Chrystusa”, słowem – społeczność powstałą na podstawie przymierza, której 
obiecane zostały wszelkie dobrodziejstwa i która urzeczywistnia pokój, spra-
wiedliwość, łagodność109. Czynnikiem jednoczącym Kościół i zarazem go ogra-
niczającym jest prawo boże, którego nikt z członków społeczności nie może uchy-
lić110, inaczej mówiąc, Kościół nie ma władzy odpuszczania grzechów. Jedynym 
mediatorem pomiędzy Bogiem a człowiekiem pozostaje Chrystus i dlatego jest 
on głową Kościoła (niewidzialnego, tworzonego przez wszystkich predestynowa-
nych). Członkowie lokalnych Kościołów widzialnych, z racji bycia społecznością 
wiernych, dysponują prawem wyboru swojego pastora, człowieka wyjątkowego, 
który – jak stwierdzał Barrow – powinien być „mądry, prawy, święty i wstrze-
mięźliwy” oraz „uczciwy, pokorny, łagodny, delikatny i kochający”111, a nade 
wszystko dysponujący darem nauczania Słowa Bożego.  

106 � Ibidem, s. 353.
107 � A. C. McLaughlin, The Foundations of American…, s. 9–10.
108 � H. Barrow, A True Description out of the Worde of God of the Visible Church, 

[w:] Elizabethan Non-Confromist Texts, Vol. 3, The Writings of Henry Barrow 
1587–1590, ed. by L. H. Carlson, Routledge, London 2003, s. 214.

109 � Ibidem, s. 214–215. 
110 � Ibidem, s. 216.
111 � Ibidem, s. 217. 



305

5. Początki kongregacjonizmu (brownizm)

Barrow, podobnie jak Browne, widział ścisły związek pomiędzy dyscypliną 
a przymierzem. Według nich członkami kongregacji nie mogli być ludzie nie 
żyjący zgodnie z prawem bożym, gdyż rzutowało to na całą społeczność. Za za-
chowanie przymierza wspólnota Kościoła była odpowiedzialna jako całość, jak 
i w osobach pojedynczych jej członków. W stosunku do swego prawa – uważał 
Barrow – Bóg dał bowiem pojedynczym osobom nie mniej wolności niż całemu 
Kościołowi112. Założenie, że widzialny Kościół tworzyli predestynowani, czy-
li w domyśle ludzie dobrzy, nie oznaczało zupełnego wyeliminowania z niego 
grzechu. Świadomość własnej ułomności, żal za grzechy miały być czynnikami 
łagodzącymi i, co najważniejsze, uważano, że tego rodzaju grzeszność nie naru-
szała przymierza. Jako prawdziwe zagrożenie dla przymierza postrzegani byli 
grzesznicy uparci i aroganccy, co do których z dużym prawdopodobieństwem 
można było założyć, że nie są predestynowani (nie pozostają w indywidualnej 
relacji przymierza łaski). Kościół nie miał władzy, by w jakikolwiek sposób roz-
grzeszyć ich ze złamania warunków przymierza113. Sądzono, że grzesznicy tacy 
„plugawili” Kościół, sprawiali, że stawał się on niemiły Bogu114. Ze starotesta-
mentowego przekazu o przenoszonej przez dotyk nieczystości Barrow wywodził 
przekonanie o możliwości nieczystości duchowej, przenoszonej na wspólnotę 
widzialnego Kościoła115. Uparcie pozostający w grzechu winni zatem pozosta-
wać poza kongregacją do momentu wyrażenia przez nich publicznej skruchy. 
Barrow zaznaczał zarazem jednak, że ludzkie wyroki mogą okazać się różne od 
boskich116, że ludzki osąd nie jest równoznaczny z osądem Boga.  

Warunkowy charakter przymierza kongregacyjnego służył ochronie przy-
mierza łaski i samej kongregacji117. Część purytanów krytykowała warunkowość 
dowodząc, że tak rozumiane przymierze nobilituje ludzkie uczynki kosztem ła-
ski Boga. Barrow odpowiadał na te uwagi identycznie jak Browne, wskazując na 

112 � H. Barrow, A Brief Discoverie of the False Churche, [w:] Elizabethan Non-Con-
fromist Texts, Vol. 3, s. 309.

113 � Ibidem, s. 310, 318–319.
114 � Ibidem, s. 311–312.
115 � Ibidem, s. 313–314.
116 � H. Barrow, Barrow’s Final Answer to Gifford–Marginalia [1591/1592], [w:] The 

Writings of John Greenwood and Henry Barrow, 1591–1593, ed. by L. H. Carlson, 
Routledge, London 2003, s. 166–167.

117 � J. K. Lee, The Theology of John Smyth…, s. 131–132.



306

Odmiany przymierza łaski

dwojaki charakter przymierza. Istotę wiecznego, bezwarunkowego przymierza 
łaski stanowiło boże miłosierdzie wobec indywidualnych predestynowanych. 
Przymierza kongregacyjne opierały się natomiast na zobowiązaniu do posłu-
szeństwa, uczynki stanowiły wyraz tego ostatniego. Jak pisał Barrow: 

[…] Bóg uświęca wszystkich, których wybrał, dlatego naszym udziałem jest 
zbawienie w uczynkach. Ponieważ Bóg żąda posłuszeństwa od wszystkich 
swoich sług, którzy weszli i pozostają w jego domu i przykazuje im, by żadna 
wspólnota nie trwała dłużej niż wiara i posłuszeństwo jej członków […]118. 

Barrow, jak i inni separatyści, przekonywał, że predestynowani, którym 
Bóg okazał przymierze łaski, pozostaną tajemnicą do skończenia świata, wy-
bór Boga jest bowiem niezmienny. Ludzkim okiem nie sposób z całą pewnością 
zidentyfikować uczestników wiecznego przymierza łaski, natomiast uczestni-
kami przymierzy kongregacyjnych są wszyscy, pragnący przestrzegać przy-
kazania miłości Boga i bliźniego119. W typowo kalwiński sposób separatyści 
uznawali zatem za ziemski znak wybrania nie tyle samo idealne przestrzega-
nie warunków przymierza, co pragnienie tego przestrzegania, inaczej mówiąc, 
pragnienie posłuszeństwa. Brak takiej szczerej woli stawiał ludzi poza przy-
mierzem, stąd odrzucenie przez Barrowa Kościoła Anglii jako obejmującego 
zarówno wierzących (wybranych przez Boga), jak i niewierzących. Zaprzeczał 
on, by wszyscy mieniący się chrześcijanami, byli nimi w rzeczywistości, co 
bezpośrednio wyraził podczas swojego pierwszego przesłuchania, 19 listopada 
1587 r., w krótkiej wymianie zdań pomiędzy nim a głównym adwersarzem se-
paratystów, obrońcą Kościoła anglikańskiego, arcybiskupem Johnem Whitgif-
tem: „A[rcybiskup]: Jakiego jesteś wyznania? / B[Barrow]: Chrześcijanin, / 
A[arcybiskup]: Tak jak my wszyscy, / B[Barrow]: Zaprzeczam temu”120. 

Drugim powodem odmowy uznania Kościoła Anglii był – jak twierdzo-
no – „fałszywy i szatański” sposób ustanawiania duchownych. Jedynym spo-

118 � H. Barrow, A Plaine Refutation, [w:] Elizabethan Non-Conformist Texts, Vol. 5, 
The Writings of Henry Barrow, 1590–1591, ed. by L. H. Carlson, Routledge, Lon-
don 2003, s. 164.

119 � H. Barrow, Barrow’s Final Answer…, s. 165–166.
120 � Cyt. za: T. George, John Robinson and the English Separatist Tradition, Mercer 

University Press, Macon 2005, s. 49. 



307

5. Początki kongregacjonizmu (brownizm)

sobem objęcia przewodnictwa w owczarni był bowiem „[…] święty i wolny 
wybór, świętego i wolnego ludu Pana […]”121. To demokratyczne żądanie, by 
pastorowie byli powoływani w drodze wyboru przez członków kongregacji, 
naruszało dotychczasową praktykę w tej kwestii, nie tylko w Kościele angli-
kańskim, ale również wśród innych purytanów, u których pastorowie wska-
zywani byli przez patronów, uważanych za uosabiających wolę ludu. Barrow 
wskazywał na nonsensowność założenia, iż ich wybór był wyborem ludu122. 
Trzeci powód stanowiło oddawanie czci Bogu według liturgii The Book of 
Common Prayer, modlitewnika określonego przez Barrowa jako „kawał świń-
skiego mięsa”, co w dosadny sposób miało wskazywać na jego niezgodność 
ze Słowem Bożym. Ustandaryzowane modlitwy i teatralne dialogi zawarte 
w Modlitewniku powszechnym tłumiły – w jego przekonaniu – działanie Du-
cha Świętego i spontaniczne nań odpowiedzi ze strony ludu, mające cecho-
wać prawdziwe uwielbienie Boga123. Za niewłaściwą uważał przynależność do 
Kościoła Anglii, opartą na strukturze parafialnej, ze względu na geograficzny 
charakter parafii, skutkujący automatycznym członkostwem. W konsekwencji 
kościoły parafialne składały się z osób, które nie wyraziły woli uczestniczenia 
w nich, osób, w przekonaniu Barrowa, biernych i niegodnych. Podobnie jak 
w Kościele katolickim sacrum mieszało się z profanum124. Kolejnym powodem 
separacji był episkopalny system zarządzania Kościołem Anglii. Prawdzi-
wym zwierzchnikiem Kościoła jest nie królowa, ani biskupi, ale Jezus Chry-
stus – twierdzili separatyści. Król i Parlament nie stanowią źródła prawa koś-
cielnego i nie może ono mieć pierwszeństwa wobec przykazań samego Boga. 
Reforma Kościoła winna odbywać się bez ingerencji i przeszkód ze strony 
władzy świeckiej. Wszak – argumentowano – apostołowie napisali Ewangelię 
bez wskazówek jakiegokolwiek rządu, króla, księcia, pana czy sędziego. Boże 
prawo stoi ponad prawem ludzkim, drogi Boga nie są drogami ludzkimi. Nikt 

121 � H. Barrow, A True Description out of the Worde of God of the Visible Church…, 
s. 216.

122 � A Collection of certain Letters and Conferences Lately Passed betwixt Certai-
ne Preachers and Two prisoners in the Fleet, [w:] Elizabethan Non-Conformist 
Texts, Vol. 4, The Writings of John Greenwood 1587–1590, ed. by L. H. Carlson, 
Routledge, London 2003, s. 250. 

123  �T. George, John Robinson and…, s. 50.
124 �  Introduction, [w:] Elizabethan Non-Confromist Texts, Vol. 3, s. 1–2.



308

Odmiany przymierza łaski

nie może służyć dwóm panom, dlatego ministrowie Kościoła służą Chrystu-
sowi i stworzony przez człowieka rząd nie może im narzucać swojej woli. Gdy 
tak się dzieje, zmuszeni są do oporu. Chrześcijańska wolność stanowi cenne 
dziedzictwo nie podlegające ograniczeniom i winna być broniona nawet za 
cenę życia. Rządy Chrystusa stanowią przewodnik tej wolności, są niezmien-
ne, wszechobejmujące i przez Boga usankcjonowane125.

6. „Święty i wolny lud pana” – kongregacja 
jako pierwowzór społeczenstwa politycznego  

Zrodzony w łonie independentyzmu brownizm akcentował elementy demo-
kratyczne i egalitarne. Egalitaryzm wyrażał się w bezpośredniej relacji człowie-
ka z Bogiem, nieuznawaniem pośrednictwa z wyjątkiem mediacji Chrystusa. 
Jednostka zyskiwała status podmiotu, zdolnego – opierając się na własnej woli 
– przystąpić do przymierza, będącego podstawą Kościoła independenckiego. 
Kościół ten, nazwany z czasem kongregacją, stawał się społecznością, powsta-
łą dzięki przymierzu kongregacyjnemu, będącemu wielostronną umową ludzi 
z Bogiem. Społeczność ta dysponowała władzą nad sobą, powierzaną w drodze 
wyborów pastorowi. Brownizm dowodził wybitnie ludzkiego charakteru Koś-
cioła widzialnego jako społeczności opartej na indywidualnej decyzji i zgodzie. 
W warunkowym przymierzu, dającym początek lokalnym kongregacjom, do-
strzeżono jedyny sposób naocznego oddzielenia wierzących i niewierzących, 
świętych i grzeszników. Założyciel kolonii Connecticut – Thomas Hooker mówił 
o tych Kościołach, że są to „małe królestwa albo miasta Chrystusa”126. Kongre-
gacje, oprócz głoszenia chwały bożej, stwarzały możliwości kontrolowania i po-
wstrzymywania, uznanej za grzeszną, natury ludzkiej. Jako społeczności oparte 
na indywidualnym zobowiązaniu do przestrzegania przymierza, chroniły jed-
nostki przed zagrożeniami ich własnej natury. Można powiedzieć, że separatyści, 
powodowani pobudkami religijnymi, odkryli moc zaufania pokładanego przez 
ludzi w danym sobie wzajemnie słowie, co później, podczas kolonizacji przez nich 
Ameryki miało niebagatelne znaczenie. Independenci tworzący w Nowej Anglii 
swoje kongregacje dostrzegli, że charakterystyczne dla człowieka posłuszeństwo 

125 �  Ibidem, s. 2–3.
126 � H. W. Schneider, The Puritan Mind, University of Michigan Press, Ann Arbor 

1958, s. 22.



309

6. „Święty i wolny lud pana” – kongregacja...

winno być przede wszystkim posłuszeństwem zinterioryzowanemu prawu boże-
mu, czyli – z dzisiejszego punktu widzenia – posłuszeństwem człowieka samemu 
sobie. Niewykluczone, że kongregacjoniści mieli świadomość, że jedynym spo-
sobem uniknięcia rozkazów religijnych czy świeckich autorytetów jest podjęcie 
wysiłku podporządkowania siebie sobie samemu, w myśl późniejszej refleksji 
Nietzschego, że „rozkazują temu, kto samemu sobie ulegać nie zdoła”127. 

Centralną ideą brownizmu/kongregacjonizu było nie tylko przekonanie 
o konieczności rozdziału Kościoła i państwa, ale również przeświadczenie, 
że ludzie mogą założyć Kościół, a w konsekwencji i społeczność świecką, 
poprzez dobrowolny akt wielostronnego przymierza. Nie byłoby to możli-
we bez założenia o indywidualnej woli chrześcijanina, jak wierzono, prede-
stynowanego do zbawienia. Jednostka przystępująca do przymierza, czyli 
wielostronnej umowy zawierającej zobowiązanie moralne, mogła stworzyć 
Kościół, czyli według słów Barrowa „święty i wolny lud Pana”. Dysponował 
on władzą decydowania o sobie, formułowania treści przymierza, będącego 
odpowiednikiem prawa oraz wyboru pastora – odpowiednika rządu. Usta-
nowienie kongregacji można uznać za religijny odpowiednik powołania i sa-
mookreślenia się społeczeństwa politycznego (ludu). 

7. Kontraktualizm lewellerów i zwolenników 
parlamentu

Osią rewolucji angielskiej pierwszej połowy wieku XVII był spór pomiędzy 
królem angielskim Karolem I a Parlamentem. Wtedy też nastąpiła radykali-
zacja reformacji angielskiej, a konfrontacja sposobów rozumienia Kościoła 
znalazła przełożenie na sferę polityczno-społeczną. W trakcie wojny domo-
wej (1642–1649) między królem a Parlamentem, w antyrojalistycznej i an-
tyanglikańskiej opozycji parlamentarnej istniał podział na odłam umiar-
kowany (prezbiteriański) i radykalny – independencki, który dzielił się na 
separatystów i nie-separatystów. Oba purytańskie obozy, prezbiterianie i in-
dependenci, będące przed rewolucją ugrupowaniami religijno-kościelnymi, 
uzyskały teraz znaczenie polityczne, stały się czymś w rodzaju późniejszych 
stronnictw politycznych. Najpierw politycznie uformowali się prezbiterianie, 

127 � F. Nietzsche, Tako rzecze Zaratustra, przeł. W. Berent, Hachette, Warszawa 
2008, rozdz. XII, s. 145.



310

Odmiany przymierza łaski

reprezentujący bogatych kupców i majstrów cechowych, bankierów i bogat-
szych przedstawicieli nowej szlachty (new gentry: ziemiaństwo nie posiadają-
ce tytułu szlacheckiego, utrzymujące się z rolnictwa, handlu i manufaktur). 
W latach 1644–1645 powstało stronnictwo independentów, występujące rów-
nież w imieniu nowej szlachty i średniozamożnych kupców oraz rzemieśl-
ników128. Independenci zyskiwali poparcie w Armii Nowego Wzorca (New 
Model Army), szczególnie dotyczyło to ich radykalnego odłamu, jakim byli 
lewellerzy (Levellers – zrównywacze), którzy dużym poparciem cieszyli się 
również wśród średniozamożnego mieszczaństwa Londynu. Ten ruch pionie-
rów w stosowaniu petycji i pamfletów politycznych wyłonił się jesienią roku 
1645 wraz z końcem pierwszej fazy wojny domowej, która przyniosła zwycię-
stwo wojskom Parlamentu. Słowem „leweller” określano osoby należące do 
armii i sprzeciwiające się wszelkim formom tyranii. Lewellerzy nie poparli 
republiki Oliviera Cromwella, którą uważali za tyranię. Po buncie w wojsku, 
do jakiego doszło w 1649 r., stłumionym przez Cromwella, ruch lewellerów 
zaczął zanikać. Jesienią 1649 r. przestał istnieć.

Niezaprzeczalna oryginalność lewellerów129 polegała na tym, że mieli cechy 
nowoczesnego ruchu społeczno-politycznego, opartego na demokratycznym 
programie. Lewellerzy zasłynęli z propagowania zgody (consent) jako warunku 
ustanawiania rządu. Pogląd ten podzielali także zwolennicy Parlamentu, tacy 
jak Henry Parker (1604–1652), pisarz polityczny, działający w imieniu propar-
lamentarnej koalicji arystokratów i szlachty. Egalitaryzm, rozszerzone prawo 
wyborcze, równości wobec prawa oraz tolerancji religijnej – te idee wyrażone 
zostały w słynnym manifeście lewellerów Umowa Ludu (The Agreement of the 
People). Jeśli przyjąć, że angielska wojna domowa (1642–1651) stanowiła rodzaj 

128 � H. Zins, Historia Anglii, wyd. 4, Ossolineum, Wrocław–Warszawa 2001, s. 192. 
129 � Nazwa pochodziła od hasła równości, będącego znakiem rozpoznawczym ru-

chu. Nie ma pewności, kiedy pojawił się termin „leweller”. Lider lewellerów John 
Lilburne twierdził, że określenia tego użyto po raz pierwszy pod koniec paź-
dziernika 1647 r., podczas debaty w Putney (the Putney Debates), przez przeciw-
ników radykalnych poglądów wówczas prezentowanych. Miał on zabarwienie 
negatywne, nic też dziwnego, że sami lewellerzy nie lubili tego określenia. John 
Lilburne i inni mieli często twierdzić, że to Cromwell i podobni mu inni tyrani są 
prawdziwymi lewellerami, którzy zrównują (levelled) prawo i zasady sprawiedli-
wości do swojego egoistycznego interesu (D. B. Robertson, The Religious Founda-
tions of Leveller Democracy, King’s Crown Press, New York 1951, s. 2–3). 



311

7. Kontraktualizm lewellerów i zwolenników parlamentu

cieplarni, w której kiełkowały elementy myśli liberalnej, to lewellerzy mieli na 
to ogromny wpływ. Ich ruch nie trwał jednak długo, a pisma głównych teore-
tyków – Richarda Overtona, Johna Lilburne’a czy Williama Walwyna szybko 
zostały zapomniane. Jednak odkryte na nowo w wieku XX dowodzą niezbicie 
swego liberalnego i kontraktualistycznego charakteru130.

Nawiązywano do idealistycznego obrazu anglosaskiej tradycji z czasów 
panowania Alfreda Wielkiego (IX w.) i Edwarda Wyznawcy (XI w.). „Niewol-
nictwo poddanych i tyranię” ówczesnej Anglii – dowodzili – ustanowił obcy 
najeźdźca (1066 r.), Norman Wilhelm Bękart (William the Bastard)131. Sprze-
ciwiali się feudalnemu systemowi stanowemu i różnicom społecznym z nie-
go wynikającym, dowodząc między innymi, że przywileje feudalne stanowią 
dziedzictwo najazdu normańskiego. W ten sposób łączyli świadomość niżej 
sytuowanych grup społecznych z rodzącym się angielskim nacjonalizmen132. 
Kwestionowali zasadność dotychczasowego porządku politycznego opartego 
na niepisanej konstytucji, z której wywodzono trzy źródła władzy: króla, Izbę 
Lordów oraz Izbę Gmin. Czy mogą istnieć trzy supremy – pytali retorycznie 
– i z pytaniem tym łączyli postulat suwerenności ludu oraz jednoizbowego par-
lamentu. Nie postulowali obalenia monarchii, ale jej prawne ograniczenie. Nie 
byli zresztą zwolennikami żadnej konkretnej formy ustrojowej. Wskazywali, że 
ówczesny angielski Parlament stanowił przedstawicielstwo jedynie zamożnej 
części społeczeństwa, ich zaś celem była parlamentarna reprezentacja całego 
społeczeństwa, z czym wiązał się postulat powszechnego prawa wyborczego 
(dla mężczyzn) oraz formalnej równości wszystkich wobec prawa133. Realizacja 
postulatu władzy demokratycznej miała mieć charakter oddolny, począwszy od 
parafii i okręgów, kładąc tym kres rządom „posiadającej oligarchii”. Wszyscy 
sprawujący funkcje publiczne, od najniższych szczebli zaczynając, mieli pocho-
dzić z demokratycznych wyborów (demokratycznych w sensie ekskluzywnym, 
ograniczonym do męskiej części populacji). Żądania lewellerów szły również 

130 � J. Collins, The Early Modern Foundations of Classic Liberalism, [w:] The Oxford 
Handbook of the History of Political Philosophy, ed. by G. Klosko, Oxford Uni-
versity Press, Oxford 2011, s. 267.

131  �H. Parker, The True Portraitue of the Kings of England, London 1650, s. 10–19.
132 � H. N. Brailsford, The Levellers and the English Revolution, Stanford University 

Press, Stanford 1961, s. 9–10.
133 � Ibidem, s. 10.



312

Odmiany przymierza łaski

w kierunku humanizacji życia społecznego, między innymi zniesienia suro-
wych kar, jak uważano, nieadekwatnych do przewinień134. 

W pismach lewellerów przewijało się pojęcie self-propriety (samo-przyzwo-
itość), mające bliskie konotacje z pojęciem self-property (samo-posiadanie), 
służące wzmocnieniu indywidualnej wolności. Chociaż sami lewellerzy nie 
posługiwali się słowem self-property, to jednak mieli na myśli to, co późniejsi 
filozofowie, jak John Locke, określali prawem każdego człowieka do dyspono-
wania własnym ciałem i przestrzenią moralną, do pozostawania wolnym od 
zewnętrznego przymusu ze strony Kościoła czy państwa. W okolicznościach 
walki religijnej lewellerzy podkreślali prawo każdej osoby do wyboru religii, 
a nawet do pozostawania niewierzącym. W imię wolności religijnej jednostki 
kwestionowali zasadność przymusowego poboru do wojska, uzasadniali prawo 
do stowarzyszania się jednostek w celu kultu bożego, czyli organizacji Kościoła, 
publikowania książek czy innych druków, w tym petycji politycznych. Żądali 
wolności zgromadzeń. Można przyjąć, że lewellerzy pojmowali wolność jako 
brak przymusu i ingerencji zewnętrznej (non-domination). Takie rozumienie 
wolności wywodziło się z prawa rzymskiego, rozróżniającego między wolnymi 
i niewolnikami, i przez Quentina Skinnera określone zostało jako neoromań-
ska koncepcja wolności (neo-roman conception of liberty)135. Obok łatwiejszej 
do zwerbalizowania i opisania rzeczywistości zewnętrznej, lewellerzy doceniali 
rzeczywistość ludzkich uczuć, trudnych do nazwania i zakomunikowania, któ-
ra w ich przekonaniu powinna pozostawać wolna od zewnętrznej ingerencji, 
na przykład w postaci prawa. Wiązało się z tym również wezwanie do akcep-
tacji innych sposobów życia. Prawo państwowe należało w ich przekonaniu 
formułować tak, by ta wewnętrzna, niepowtarzalna tkanka, będąca źródłem 
zachowań ludzkich, pozostała nienaruszona. Ogólne zasady społeczne powin-
ny pozostawiać na tę sferę jak najwięcej miejsca, by tym samym chronić obszar 
prywatności, w którym mieściła się również wyznawana religia. Stąd postulat 
tolerancji religijnej oraz rozdziału Kościoła i państwa, który miał skutkować 
odebraniem władzy świeckiej prawa egzekwowania przykazań pierwszej tabli-
cy Dekalogu. W żadnej z licznych petycji lewellerów nie pojawiały się zatem pu-
rytańskie postulaty karania za przeklinanie, picie alkoholu, nieprzestrzeganie 

134 � Ibidem, s. 10–11.
135 � F. Lovett, Milton’s Case for a Free Commonwealth, „American Journal of Politi-

cal Science” 2005, Vol. 49, No 3, s. 471.



313

7. Kontraktualizm lewellerów i zwolenników parlamentu

świąt czy wyganiania skrzypków z tawern136. Przekonanie lewellerów o rów-
ności wszystkich ludzi wobec prawa, niezależnie od ich statusu materialnego, 
szlachectwa lub jego braku, miało mieć przełożenie na sferę polityczną w po-
staci powszechnego prawa wyborczego137.

Lewellerzy traktowali egalitaryzm leżący u podstaw swego programu 
politycznego zarówno jako dziedzictwo chrześcijańskie, jak i uprawnienie 
wynikające z urodzenia. Odwoływali się do kategorii prawa-z-urodzenia 
(birthright)138, którą rozumieli różnie – jako przyrodzone prawa jednostek 

136 � C. Watner, „Come What, Come Will!” Richard Overton, Libertarian Leveller, 
„The Journal of Libertarian Studies” 1980, Vol. IV, No 4 (Fall), s. 406.

137 � Ibidem, s. 405–406.
138 � Birthright, prawo-z-urodzenia, jak tłumaczy tę kategorię Nina Gładziuk, było jed-

nym z kluczowych pojęć używanych podczas siedemnastowiecznych sporów po-
litycznych w Anglii. Odwoływali się do niego zarówno zwolennicy rojalizmu, jak 
i przeciwni im obrońcy Parlamentu. Według sędziego Edwarda Coke’a (1552–1634), 
przywódcy parlamentarnej opozycji przeciwko Jakubowi I, birthright było rodza-
jem dziedzicznego przywileju, przysługującego Anglikom z faktu istnienia „wolnej 
konstytucji”, zachowywanej przez wszystkie pokolenia Anglii. W polityce prawo-
-z-urodzenia odbierane było jako zasada monarchicznej władzy dziedzicznej, dla 
Jakuba I tron Anglii był zatem rodzajem własności dziedzicznej, czyli patrymo-
nium, po Wilhelmie Zdobywcy. Edward Coke z kolei starożytną ojcowizną oraz 
birthright nazwał odwieczne prawa Anglików. Według rojalistów wolności wyni-
kały z woli suwerena, natomiast według Coke’a – pozostawały umocowane w od-
wieczności obwiązywania, były ojcowizną bez ojca. Oderwanie wolności od woli 
suwerena i jednocześnie definiowanie ich w patriarchalnym języku dziedzicznego 
tytułu, nadawało im piętno sieroctwa. Jednak juryści prawa powszechnego celowo 
przedstawiali tę kwestię w taki, a nie inny sposób. Wolności, które miałyby ojca by-
łyby wolnościami odziedziczonymi. Ich sieroctwo było zatem ochroną przed arbi-
tralnością woli spadkodawcy. W doktrynie Coke’a ani król, ani Parlament, ani lud 
nie był suwerenem w pełnym tego słowa znaczeniu. Było nim natomiast odwieczne 
Prawo, określające wszystkie uprawnienia i wyodrębniające ich osobne domeny. 
Skoro odwieczne prawo pozostawało suwerenem Anglii, zasadnicze stawało się py-
tanie o to, kto – król czy parlament – powinien być protektorem praw i wolności 
Anglików. Jeden, jak i drugi na mocy odwiecznego zwyczaju prawnego posiadali 
dziedziczne uprawnienia władcze, definiowane jako birthright, konotujące z legali-
zmem relacji spadkowej (N. Gładziuk, Druga Babel. Antynomie siedemnastowiecz-
nej angielskiej myśli politycznej, Instytut Nauk Politycznych PAN, Warszawa 2005, 
s. 108–111). Natomiast jeśli wolności poddanych rozumiane były jako birthright, 
mogły przysługiwać jako native lub innate, czyli z urodzenia. Akcent w pojęciu 
prawa-z-urodzenia mógł zostać przesunięty z legalistycznego faktu dziedziczenia 



314

Odmiany przymierza łaski

do życia, wolności i własności, jako wolności saksońskie, które kiedyś zosta-
ły odebrane przez Normanów i teraz miały zostać przywrócone, czy też jako 
dziedzictwo Anglików umocowane w prawie powszechnym139. Kategoria 
praw-z-urodzenia nie zdradzała opozycji historyczne – naturalne. Opozycja ta 
ujawniła się dopiero wśród niektórych republikanów, takich jak John Milton140, 
oraz w ramach ruchu lewellerów i diggerów141. 

Myśl lewellerów odwoływała się do prawa natury i tworzącego się w tamtym 
czasie języka naturalnych uprawnień, które w połączeniu z wiarą chrześcijań-

na naturalny fakt, że przysługują one z urodzenia. Gdy birthright zaczynało być 
rozumiane jako native liberty, jako naturalna wolność czy uprawnienia, przysłu-
gujące ludowi lub jednostce, możliwe było przetłumaczenie dziedzicznych praw 
i wolności Anglików na język praw naturalnych, z jakimi rodzi się każdy człowiek. 
Prawa Anglików mogły stać się prawami człowieka (ibidem, s. 111).

139 �  Ibidem, s. 111–112.
140  �Tradycyjnie republikanie stawiali się w opozycji do prekursorów liberalizmu, ta-

kich jak Thomas Hobbes, będących zwolennikami naturalnych uprawnień jed-
nostki i  jej interesów. Należy jednak zauważyć, że angielscy republikanie pierw-
szej połowy XVII wieku wykazywali dużą skłonność do eklektyzmu. Niektórzy 
z nich, jak John Milton, łączyli antyczny republikanizm z liberalną nauką o pra-
wie natury i wynikających z niej naturalnych uprawnieniach. Odwoływali się do 
indywidualizmu i egalitaryzmu traktując te wartości zarówno jako dziedzictwo 
chrześcijańskie, jak i uprawnienie wynikające z urodzenia. Istotne miejsce w ich 
myśli zajmowała także zgoda (consent) jako warunek wprowadzania formy rządu, 
którego pierwszoplanowym zadaniem miała być ochrona naturalnych uprawnień 
rządzonych. John Milton, obok Algernona Sidney’a i Jamesa Harringtona, odwo-
ływał się do wartości,  które uznajemy dziś za należące do kanonu myśli liberalnej. 
Należał do tych angielskich republikanów, którzy korzystali z języka nowego, to-
czącego się wówczas dyskursu o uprawnieniach i interesach jednostki. Umniejsza 
to racji stwierdzeniom o usytuowaniu republikanów jako interlokutorów wrogich 
wyłaniającemu się w pierwszej połowie XVII w. liberalizmowi. Stąd też stworzony 
przez niektórych historyków myśli politycznej termin „liberalny republikanizm” 
(liberal republicanism) odnoszący się do myśli politycznej między innymi Johna 
Miltona (J. Collins, The Early Modern Foundations of Classic Liberalism, [w:] The 
Oxford Handbook of the History of Political Philosophy, ed. by G. Klosko, Oxford 
University Press, Oxford 2011, s. 269–271; zob. też: L. Chmielewska, John Milton’s 
Republican Thought, [w:] Modern Science, vol. 1, 4th International Multidisciplinary 
Scientific Conference on Social Sciences and Arts 28–31 March, 2017, Vienna, https://
doi.org/10.5593/sgemsocial2017HB11, s. 123–129).

141 � N. Gładziuk, Druga Babel…, s. 111. 



315

7. Kontraktualizm lewellerów i zwolenników parlamentu

ską zobowiązywały ich, jak twierdzili, do budowy chrześcijańskiego porządku 
społecznego i politycznego142. W sytuacji wojny domowej oraz sporów inter-
pretacyjnych dotyczących Biblii, odwołanie się do prawa natury jako podsta-
wy argumentacji wydawało się lewellerom skutecznym rozwiązaniem. Prawo 
natury stanowiło też jedyne prawo, jakie mogli przeciwstawić, uznawanym za 
niesprawiedliwe, prawom Korony oraz zewnętrznym „więziom sumienia”, na-
łożonym przez Kościół anglikański143.

Lider lewellerów Richard Overton (1631–1664) jako jeden z pierwszych 
dowodził naturalnych uprawnień jednostki, wynikających z faktu, że każdy 
człowiek rodzi się wolny (free-born) i pozostaje wolny (free-man). W eseju An 
Arrow Against All Tyrants (Grot przeciw wszystkim tyranom) wyrażał związane 
z tym przekonanie, że jednostka posiada samą siebie, a zatem dysponuje nie-
odłącznym prawem do życia, wolności i własności. Esej miał formę listu, który 
Overton napisał podczas pobytu w więzieniu w Newgate, do Henry’ego Mar-
tena, członka Izby Gmin, w proteście przeciwko ówczesnej władzy. Pisał:

Z natury każdemu człowiekowi dana jest indywidualna własność (an indi-
vidual property), by nie być najechanym, czy zawłaszczonym przez innego. 
Każdy bowiem, jak jest sobą, ma poczucie samo-przyzwoitości (a self-proprie-
ty) [pojęcie self-propriety (samo-przyzwoitość) wykazuje podobieństwo z self-
-property (samo-posiadanie) – L. Ch.], służące wzmocnieniu indywidualnej 
wolności, inaczej nie mógłby być sobą; wynika z tego, że nikogo nie można jej 
pozbawić bez oczywistego naruszenia, afrontu wobec samych zasad natury, 
reguł równości i sprawiedliwości między człowiekiem a człowiekiem. Moje 
i twoje nie może być poza tym, czym jest. Żaden człowiek nie ma władzy 
(power) nad moimi uprawnieniami i wolnościami (rights and liberties), a ja 
nad uprawnieniami i wolnościami żadnego człowieka. Mogę istnieć tylko 
jako indywidualna osoba (I may be but an individual), cieszyć się sobą i moją 
samo-przyzwoitością (self-propriety) […]. Z urodzenia wszyscy ludzie są rów-
ni i tym samym zrodzeni do przyzwoitości, wolności i swobody (propriety, 
liberty and freedom); i tak jak my jesteśmy powoływani przez Boga na ten 
świat ręką natury, każdy z naturalną, wrodzoną wolnością i przyzwoitością 
– jakby to był zapisany w sercu każdego człowieka nakaz, który nie będzie 

142 � E. Troeltsch, The Social Teaching of the Christian Churches, Vol. 2, Westminster 
John Knox Press, Louisville 1992, s. 710.

143 � D. B. Robertson, The Religious Foundations of Leveller…, s. 60.



316

Odmiany przymierza łaski

nigdy zatarty – tak mamy żyć, wszyscy równo i podobnie cieszyć się wynika-
jącym z urodzenia uprawnieniem (birthright) i przywilejem144.

Nowatorstwo myśli Overtona i innych lewellerów nie polegało na wyrażo-
nym przekonaniu o tym, że wszyscy ludzie rodzą się wolni, lecz że z tego natu-
ralnego statusu jednostki wynikały jej prawa polityczne. Stąd brał się postulat 
powszechnego prawa wyborczego. Z naturalnego statusu ludzi jako istot wol-
nych, a zatem i równych w godności, lewellerzy wywodzili teorię umowy spo-
łecznej jako teoretycznego uzasadnienia dla ograniczenia władzy królewskiej.

Henry Parker, pisarz polityczny zaangażowany po stronie Parlamentu, 
nie należący wprawdzie do ruchu lewellerów, choć w swych pismach do-
magających się ograniczenia królewskich prerogatyw, podzielający po czę-
ści ich przekonania, w pracy zatytułowanej Observations upon some of his 
Majesties late Answers and Expresses (Spostrzeżenia dotyczące niektórych 
ostatnich odpowiedzi i sformułowań Jego Majestatu) dowodził, że stworzony 
przez Boga człowiek był istotą wolną, równą i społeczną, skłonną do życia 
według wskazań prawa natury, rozpoznawalnych przez rozum. Grzech pier-
worodny naruszył jednak ten pierwotny stan, czyniąc człowieka stworzeniem 
egoistycznym i niszczycielskim. Parker podzielał przekonanie Kalwina, że 
Adam grzesząc zatracił zdolność postępowania według prawa natury, ist-
niejącego jeszcze przed jego upadkiem, co nie zniosło jednak ciążącego na 
nim obowiązku przestrzegania tego prawa. Ludzie odziedziczyli Adamową 
deprawację, podobnie jak obowiązek wypełniania prawa natury. Ponieważ 
deprawacja zakłóciła ludzkie posłuszeństwo, zasadne stało się ustanowienie 
prawa pozytywnego, egzekwowanego przez rząd świecki, łagodzącego skutki 
człowieczego upadku. Dla ochrony prawa natury, inaczej mówiąc, dla ochro-
ny resztek społecznej natury człowieka, pozostałej po grzechu pierworod-
nym, konieczna stała się instytucja rządu świeckiego. Człowiek, nawet w swej 
upadłej kondycji, zachowywał dostateczną jasność rozumu, by tę konieczność 
uznać. W pewnym momencie ludzkiej historii powstał więc pierwotny rząd, 
u podstaw którego legła zgoda (public consent) jednostek, istot wolnych i dys-
ponujących władzą nad sobą. Bowiem 

144 � R. Overton, An Arrow Against All Tyrants (1646), s. 5, http://files.libertyfund.
org/files/2252/Overton_Arrow1522_EBk_v6.0.pdf [data dostępu: 24.09.2012].



317

7. Kontraktualizm lewellerów i zwolenników parlamentu

władza (power) jest pierwotnie nierozerwalnie związana z ludźmi, a to nic 
innego jak możliwość, którą takie lub inne społeczeństwo mężczyzn za-
wiera w sobie, kiedy przez takie czy inne prawo wspólnej zgody i umowy 
(consent and agreement) jest przekazywana w takie czy inne ręce […]. I tak 
człowiek jest wolnym i dobrowolnym autorem, prawo jest instrumentem, 
a Bóg jest stworzycielem obu145. 

Wobec skażenia natury ludzkiej grzechem życie społeczne stawało się 
bardzo trudne, prawo natury okazywało się bowiem niewystarczające do po-
wstrzymania ludzkiego egoizmu i okrucieństwa. Społeczeństwo faktycznie nie 
istniało, powstawało w momencie ustanowienia rządu na podstawie zgody jed-
nostek. Rząd egzekwując prawo na swój sposób reaktywował społeczną naturę 
człowieka, a tym samym restaurował społeczeństwo. Parker pisał: „bez spo-
łeczeństwa człowiek nie może żyć, bez prawa nie może być towarzyski. A bez 
władzy (authority) […], prawo byłoby rzeczą daremną i nieważną”146. 

Przy założeniu, że człowiek, choć grzeszny, zachowuje status stworze-
nia bożego, istoty wolnej i godnej, rząd, niezależnie od swej formy, powinien 
pozostawać ograniczony. Swoje początki wywodzi bowiem nie od Boga, lecz 
z dobrowolnej zgody ludzi. Monarchowie nie mogą zatem sprawować władzy 
legitymizując ją boskim prawem królów. Richard Overton stwierdzał w An Ar-
row Against All Tyrants, że każdy człowiek dysponuje władzą nad samym sobą, 
wynikającą z faktu stworzenia przez Boga. 

I z tego źródła, czy korzenia wszystkie ludzkie władze (powers) wywodzą 
swoją autentyczność – nie bezpośrednio od Boga (jak królowie zazwyczaj 
bronią swych prerogatyw), lecz pośrednio, za poręczeniem natury, od repre-
zentujących do reprezentantów. Na początku Bóg zaszczepił je w stworzeniu 
i od stworzenia tamte uprawnienia bezpośrednio przechodzą […]. I nie dla 
czego innego mogą być przekazywane niż dla lepszego bytu, dobra i bezpie-
czeństwa tego stworzenia. To jest przywilej człowieka […]; tyle tego i nie wię-
cej może być dane i przyjęte: tyle, ile sprzyja lepszemu bytowi, większej wol-
ności i bezpieczeństwu i nie więcej. Ten, który daje więcej grzeszy przeciwko 

145  �H. Parker, Observations upon some of his Majesties late Answers and Expresses 
(1642) [fragmenty], http://faculty.history.wisc.edu/sommerville/367/parkerob-
serv.htm [data dostępu: 2.09.2012].

146 � Ibidem.



318

Odmiany przymierza łaski

własnemu ciału; a ten, który bierze więcej jest złodziejem i swego rodzaju 
bandytą – z natury każdy człowiek jest królem, kapłanem i prorokiem w swo-
im naturalnym otoczeniu, gdzie żaden drugi nie może uczestniczyć, jak tylko 
poprzez delegację […] i wolną zgodę ze strony tego, którego jest to naturalne 
uprawnienie i wolność (natural right and freedom)147. 

Rola rządu powinna mieć zatem charakter służebny i ochronny („dla 
lepszego bytu i bezpieczeństwa”) wobec jednostek. W myśl prawa natury, 
nakazującego każdemu stworzeniu samozachowanie, żaden człowiek nie 
rani siebie, ani nie dręczy, natura nie dała mu również prawa, by podobne-
go zachowania dopuszczał się wobec bliźnich. Ponieważ człowiek z natury 
nie działa na własną szkodę, nie może przekazać tego rodzaju uprawnie-
nia powołanemu przez siebie rządowi148. Tyrania i okrucieństwo władców 
nie znajdują akceptacji w prawie natury, chroniącym przed cierpieniem 
i szkodą149. 

Zgoda (consent) ludzi jako warunek powołania rządu minimalizowała ry-
zyko szkodliwości jego działania. Według Henrego Parkera zgodnie z prawem 
natury, nakazującym samozachowanie, nikt nie godził się, by wyrządzano mu 
krzywdę. Gdzie rząd nie bierze swego początku w zgodzie rządzonych, 

gdzie sama wola księcia jest prawem, lub gdzie kilku jego ministrów może 
stwierdzić, co będzie prawem w jego imieniu, tam nie należy się spodziewać 
normalności, czy sprawiedliwości. Wszyscy wiemy, że żaden niewolnik nie 
może być poddany bardziej nieszczęśliwej niewoli niż być pozostawionym 
tylko osądowi swego pana […] Nie ma bardziej odrażającej tyranii niż ta, 
która rozpościera kontrolującą władzę nad całym prawem i nie zna żadnych 
granic poza swoją własną wolą150.

147 � R. Overton, An Arrow Against All Tyrants…, s. 6.
148 � Ibidem.
149 � Ibidem, s. 6–7.
150  �H. Parker, The Case of Ship-Money Briefly Discoursed, [1640] http://oll.liber-

tyfund.org/?option=com_staticxt&staticfile=show.php%3Ftitle=810&chapt
er=164706&layout=html&Itemid=27 [data dostępu: 25.09.2012]. Tekst, przy-
gotowany w  celu przedstawienia go Długiemu Parlamentowi w  dniu jego 
zwołania, jest sprzeciwem wobec opłaty shipmoney, nałożonej samowolnie 
przez Karola I, potępionej przez lewellerów jako nadużycie królewskich pre-
rogatyw. 



319

7. Kontraktualizm lewellerów i zwolenników parlamentu

Lewellerzy i zwolennicy Parlamentu odwoływali się do naturalnego statusu 
jednostek i teorii zgody, by udowodnić, że władza króla nie jest i nie może być 
nieograniczona. Jeśli wolność ludzi ma być ograniczona przez rządzących, to 
tylko w takim zakresie, na jaki pozwala ich zgoda. Sięgając do historycznych 
źródeł monarchii dochodzono do przekonania, że większość królów uzurpo-
wała sobie władzę, gdyż w dojściu do tronu nie uwzględniła zgody ludzi. Dok-
trynę boskiego prawa królów uznawano za niedorzeczność; Bóg, twierdzono, 
nie może być źródłem takiej władzy. Geneza władzy ma w istocie charakter 
naturalny, wywodzi się z naturalnej władzy-siły (power) ludzi do obrony, którą 
za ich zgodą przejmował rząd. 

Skoro władza rządu opiera się na woli i zgodzie ludzi, trudno zatem wyob-
razić sobie miejsce bardziej odpowiednie niż Parlament do ekspresji i systema-
tyzacji tej woli. Stąd postulat lewellerów, by to on był depozytariuszem władzy 
ludu, władzą najwyższą. W uzasadnieniu Parker odwoływał się do mądrości 
zgromadzenia. Podzielał opinię Roberta Cottona, że pojedyncze prywatne 
osoby mogą oszukiwać i być oszukiwanymi, ale wszyscy nie mogą oszukiwać 
jednego, ani jeden wszystkich. Vox populi vox Dei: parlamenty są nieomylne, 
a ich czyny, w postaci prawa, niepodważalne. Żadna rada nie może być „tak 
sumienna, lojalna, religijna i szczera”, jak ta pochodząca z parlamentów. Wiele 
osób gromadzi się tam na chwałę Boga, nie można więc wątpić, że Bóg będzie 
pośród nich. Owoc takiego zgromadzenia nie może być zły. Wspólna narada 
skutkuje wspólnym dobrem. Król wsłuchujący się głos Parlamentu jest najlep-
szym z królów151.

Lewellerzy wyrażali idealistyczne przekonanie, że prawo natury, zgod-
ne z biblijnym Objawieniem i rozpoznawalne przez ludzką racjonalność, nie 
tylko powinno stanowić źródło prawa pozytywnego, ale nawet powinno to 
ostatnie całkowicie zastąpić. Jak argumentował John Lilburne i inni podczas 
słynnej debaty w Putney (the Putney Debates, 28 października –11 listopada 
1647), prawo natury jest jasne i proste, zrozumiałe dla zwykłych ludzi, a zatem 
możliwe do przestrzegania. Inaczej rzecz ma się z prawem stanowionym. Jego 
nieprzestrzeganie, prowadzące do konfliktów między ludźmi, wynika często 
z nieznajomości i niezrozumienia152. 

151  �H. Parker, The Case of Ship-Money Briefly Discoursed…
152 � A. Likhovski, Protestantism and the Rationalization of English Law: a Varia-

tion on a Theme by Weber, „Law & Society Review” 1999, Vol. 33, Is. 2, s. 365 i n.



320

Odmiany przymierza łaski

Począwszy od roku 1647 program lewellerów ewoluował poprzez dwie edy-
cje The Agreement of the People i liczne petycje, by w trzeciej edycji The Agre-
ement of the People (1649) znaleźć swoją kulminację. W początkowej części 
dokumentu, uznawanego za konstytucję lewellerów, napisanego przez Johna 
Lilburna, Williama Walwyna, Thomasa Prince’a i Richarda Overtona, znalazły 
się znamienne słowa: 

My, wolny Lud Anglii, któremu Bóg dał serca, możliwości i okoliczności do-
konania tego, dokonania w pokorze wobec Jego mądrości [i] imienia, i prag-
nąc sprawiedliwości dla Jego chwały i sławy, zgadzamy się, aby ustalić nasz 
Rząd, obalić całą samowolną władzę (Power), ustanowić granice i ograni-
czenia zarówno dla naszej władzy najwyższej (Authority), jak i władz jej 
podległych oraz usunąć wszystkie znane krzywdy. I zgodnie oświadczamy 
całemu światu […]153, 

po czym następowało trzydzieści punktów programu.   
Stwierdzano, że najwyższa władza Anglii (a Supreme Authority) spoczywa 

w Reprezentacji Ludu (a Representative of the People), złożonej z czterystu osób 
wybranych przez wszystkich mężczyzn powyżej dwudziestego pierwszego 
roku życia z wyjątkiem sług i utrzymujących się z jałmużny. Mężczyznom speł-
niającym powyższe warunki przysługiwało również bierne prawo wyborcze (I). 
Członkami Reprezentacji nie mogli być żołnierze, skarbnicy publicznych pie-
niędzy oraz czynni zawodowo prawnicy (III). Zwolennicy rojalizmu mieli być 
pozbawieni czynnego i biernego prawa wyborczego na dziesięć lat. Członkom 
Reprezentacji miało być wypłacane wynagrodzenie. Każdy okręg wyborczy 
miał być reprezentowany stosownie do wielkości populacji. W odbywających 
się co rok wyborach nie można było być wybieranym dwukrotnie z rzędu (IV). 
W ciągu rocznej kadencji Reprezentacja miała obradować przynajmniej przez 
cztery miesiące dzień po dniu. W czasie gdy Reprezentacja nie obradowała, 
władzę miał sprawować, powołany spośród członków Reprezentacji, Komitet 
(VIII). Władza Reprezentacji obejmować miała: zachowanie pokoju, regu-
lację handlu, ochronę wolności i własności ludzi, eliminację krzywd, emisję 

153 � An Agreement of the Free People of England. Tendered as a Peace-Offering to 
this Distressed Nation (1649), http://www.connexions.org/CxLibrary/Docs/
CX9118–AgreePeople.htm [data dostępu: 19.09.2012].



321

7. Kontraktualizm lewellerów i zwolenników parlamentu

pieniądza (IX). Lista dziedzin, wobec których Reprezentacja odmawiała sobie 
jakiejkolwiek władzy była długa. Zapowiadano, że Reprezentacja nie będzie 
uchwalać praw ingerujących w dziedzinę religii, zmuszających ludzi do wyzna-
wania określonej wiary. Wiarę uznano za należącą do sfery indywidualnego 
sumienia (X) – państwo jako takie traciło zatem swą wyznaniową tożsamość. 
Zapowiadano także zniesienie przymusu służby wojskowej. Uznano, że sumie-
niu człowieka pozostawić należy rozstrzygnięcie słuszności spraw, w których 
ryzykuje on własne życie lub może narażać życie innych (XI); Reprezentacja 
nie mogła również uchwalać praw, które uprzywilejowywałyby pewne grupy 
– przywileje wynikające z posiadania czy urodzenia miały zostać zniesione 
(XIII); praw, każących więzieniem za długi (XX) lub karą śmierci za inne prze-
stępstwa (ta ostatnia miała obowiązywać tylko w odniesieniu do morderstwa 
(XXI); praw narzucających parafiom ich ministrów – każda z parafii miała być 
traktowana jako wolna, samorządząca się kongregacja, wybierająca sobie pa-
sterza (XXIV). W miastach i miasteczkach miały się odbywać coroczne, demo-
kratyczne wybory urzędników (XXVII). 

The Agreement of the People z 1649 roku była manifestem wyrażającym ideę 
suwerenności ludu oraz kładącym nacisk na ograniczenie rządu, podkreśla-
jącym, że pierwszym zadaniem władzy jest ochrona naturalnych uprawnień 
rządzonych. Stąd też manifest ten jest przez niektórych uznawany za pierwszy 
projekt pisanej konstytucji, odwołującej się do niezbywalnych, naturalnych 
uprawnień jednostki154. 

Lewellerzy nie sprzeciwiali się monarchii jako formie rządu, lecz doktrynie 
boskiego prawa królów oraz uprzywilejowaniu środowisk rojalistycznych. Fi-
nałowa edycja An Agreement… nie wspomina o zniesieniu monarchii prawdo-
podobnie również z tego powodu, że lewellerzy mieli nadzieję na to, że rządy 
Olivera Cromwella (1649–1658) zostaną obalone, a przywrócona monarchia 
zgodzi się zaakceptować ich warunki. Skłonni byli przystać na każdą formę 
ustrojową, pod warunkiem uznania podmiotowości jednostki i ochrony jej 
wolności155. 

Uzasadnione wydaje się stwierdzenie, że lewellerzy tworzyli ruch urzeczy-
wistniający elementarne zasady demokracji. Przede wszystkim zaakcentowali 

154 � J. Collins, The Early Modern Foundations…, s. 268–269.
155 � P. Zagorin, A History of Political Thought In the English Revolution, Routledge 

& Paul, London 1954, s. 38.



322

Odmiany przymierza łaski

podmiotowość jednostki opartą na wywiedzionych z prawa natury naturalnych 
uprawnieniach. Nie uznawali podmiotowości opartej na przywileju, podobnie 
jak grup społecznych i porządków, których tożsamość wyznaczały przywileje. 
Żądali pełnej reprezentatywności parlamentu i prawa do wyrażenia politycznej 
zgody w formie prawa wyborczego dla wszystkich, poza określonymi wyjątka-
mi. Każdemu człowiekowi przyznawali prawo odmowy posłuszeństwa wszyst-
kiemu, co niezgodne z rozumem i sprawiedliwością, czyli prawem natury156. 
Nie znali wartości cenniejszej niż wolność ludzkiego sumienia. Stanowiła ona 
podstawową przyczynę ich wolnościowych postulatów. Bronili wolnego sumie-
nia jako zasady generującej nie tylko autonomię jednostki, ale również wolne 
społeczeństwo polityczne (civil society). Wierzyli, że wolne sumienie jest nie 
tylko kwestią wewnętrznej autonomii, ale że wpływa też istotnie na rzeczy-
wistość wolnej debaty, umożliwiającej dochodzenie do prawdy. Prawda przy-
chodzi bowiem z siły rozumu i argumentu. Tolerancję religijną rozumieli więc 
jako roztropną cnotę niezbędną w rządzeniu państwem, a nie jako pozytywną 
zasadę uwzględniającą istnienie moralnego pluralizmu157.

Zarzucano im, że chcą ustanowić „utopijną anarchię rozwiązłego tłumu”, 
jednak lewellerzy nie kwestionowali władzy, o ile była ona legitymizowana zgo-
dą, wyrażoną w wyborach do Reprezentacji. Dostrzegali niebezpieczeństwa 
anarchii, uznawali ją za skrajność gorszą od tyranii. 

Ich wolnościowe żądania wiązały się z egzekwowaniem praw wynikają-
cych z naturalnego faktu bycia człowiekiem. W ten sposób w myśleniu poli-
tycznym zaakcentowana została idea uprawnień naturalnych, wolnych od za-
leżności kościelnej czy hierarchicznej, nadal pozostających jednak w związku 
z teologią. Ideę tę jako czynnik polityczny można uznać za produkt purytań-
skiej i sekciarskiej agitacji religijnej, powszechnego czytania w języku an-
gielskim, nie tylko Biblii, ale i miriady religijnych i politycznych traktatów 
oraz tłumaczeń literatury humanistycznej. Nigdy przedtem indywidualne 
sumienie, należące pierwotnie do dziedziny religii, nie było tak bardzo spra-
wą publiczną. Indywidualizm w religii wpływał na przemiany świadomości 
w sferze politycznej158. Program lewellerów stanowił mieszankę biblijnego 
fundamentalizmu i idei rodzącego się liberalizmu politycznego, jego treść 

156 �  Ibidem, s. 41. 
157 �  J. Collins, The Early Modern Foundations..., s. 267–268.
158 �  D. B. Robertson, The Religious Foundations of Leveller..., s. 70.



323

7. Kontraktualizm lewellerów i zwolenników parlamentu

stanowiła jeszcze religia, ale postulaty zagwarantowania wolności i swobody 
interpretacji Słowa Bożego można już zaliczyć do protoliberalnych wartości 
politycznych. Ruch lewellerowski był reakcją na skrajny erastianizm, w ra-
mach którego monarcha uczynił z Kościoła anglikańskiego rodzaj prywat-
nego wyznania. Lewellerzy sprzeciwili się tej monarszej nadbudowie i za-
proponowali wolność sumienia i wyznania (z wyjątkiem katolików). Nowe 
instytucje polityczne, w miejsce dotychczasowej władzy królewskiej, miały 
być gwarantem nowego porządku159.

Zarówno lewellerzy, jak i pisarze polityczni reprezentujący zwolenników 
Parlamentu nie stworzyli teorii umowy społecznej, która mogłaby się równać 
z finezyjnym konstruktem Thomasa Hobbesa. Nie dali oni opisu przedpolitycz-
nego stanu natury, ale uznawali umowę społeczną za sposób tworzenia rządu, 
mającego na celu ochronę wywiedzionych z prawa natury uprawnień jedno-
stek. U podstaw kontraktualizmu lewellerów leżało naturalne ludzkie dążenie 
do samozachowania i ochrony przed zniewoleniem przez drugiego człowie-
ka160. Władza polityczna miała służyć zachowaniu życia i wolności, umożliwiać 
przetrwanie w sensie biologicznym. 

W myśli lewellerów społeczeństwo nie miało charakteru naturalnego i pier-
wotnego w stosunku do rządu, jak twierdził później John Locke. Powstawało 
wraz z ustanowieniem rządu, czyli przekazaniem części naturalnej władzy, jaką 
jednostki miały nad samymi sobą. Podstawową funkcją rządu miało być zabez-
pieczenie naturalnych uprawnień ludzi, takich jak wolność i własność (w tym 
samoposiadanie). Ta teoria umowy społecznej wykazuje powinowactwo z póź-
niejszym kontraktualizmem Thomasa Hobbesa. Elementy teorii Hobbesa od-
najdujemy w akcentowaniu przez lewellerów negatywnego aspektu ludzkiej 
natury, konsekwencją którego była niezdolność ludzi do zachowania społe-
czeństwa, oraz w odwoływaniu się do prawa natury, wobec którego człowiek 
pozostawał zobowiązany posłuszeństwem i z którego wywodził swe naturalne 
uprawnienia. Daje się zauważyć podobieństwo pomiędzy akcentowaną przez 
Henrego Parkera aspołeczną kondycją człowieka a Hobbesowym stanem na-
tury. Podobnie jak Hobbes traktował on powołanie rządu jako równoznaczne 
z ustanowieniem społeczeństwa. 

159 � A. Wielomski, Myśl polityczna reformacji i kontrreformacji, t. I, Rewolucja pro-
testancka, Wydawnictwo von Borowiecky, Radzymin 2013, s. 328–329.

160  J. Collins, The Early Modern Foundations…, s. 268.



324

Odmiany przymierza łaski

Jak twierdzi L. S. Koetsier, kluczowe znaczenie umowy w myśli lewellerów 
wiązało się z przejęciem wzorca przymierza kościelnego i dostosowaniem go 
do warunków politycznych. Przymierze inspirowało zatem teorię umowy spo-
łecznej (the social compact) angielskich, radykalnych myślicieli politycznych 
połowy XVII wieku161. Twierdzenie to wydaje się uzasadnione, zważywszy na 
fakt, jak ogromną wagę independenci przywiązywali do przymierza. Do Anglii 
dochodziły również wieści od purytańskich osadników z Nowej Anglii, gdzie 
przymierza kongregacyjne, noszące znamiona umów społecznych, stanowiły 
wzorce dla umów osadniczych. O kwestiach tych traktuje następny rozdział 
pracy. 

161 � L. S. Koetsier, Natural Law and Calvinist Political Theory, Trafford Publishing, 
Bloomington 2004, s. 133. 



ROZDZIAŁ VII

KONTRAKTULANY CHARAKTER 
OSADNICTWA NOWEJ ANGLII





327

1. Rzeczpospolita z New Plymouth 

A. Mayflower compact – historyczny przykład umowy 
społecznej i wzorzec umów osadniczych 

Migranci, którzy w listopadzie 1620 roku przybyli na statku Mayflower do pół-
nocno-wschodniego wybrzeża Ameryki, mimo istniejących pomiędzy nimi 
różnic nazwani zostali z czasem Ojcami Pielgrzymami (the Pilgrim Fathers). 
Byli angielskimi purytanami independentami separatystycznymi, którzy 
po kilkuletnim pobycie w Holandii w celu praktykowania swych przekonań 
religijnych zdecydowali się popłynąć do Ameryki. Jak napisał historyk Geo-
rge Bancroft, byli to „ludzie zdyscyplinowani przez nieszczęścia, […], równi 
w godności i prawach, nie zobligowani żadnym kodeksem, oprócz narzuconego 
przez religię oraz tego, który mógł być stworzony przez [wyrażoną] publicznie 
wolę”1. Przed zejściem na ląd sformowali obywatelskie ciało polityczne, zawie-
rając wzorowane na przymierzu porozumienie Mayflower Compact. Poza przy-
mierzem, na podstawie którego tworzyli swój Kościół w Starym Świecie, nie 
znali innego, bardziej odpowiedniego sposobu budowania społeczności. Dobra 
wola jako autentyczna podstawa zgody na przystąpienie do kongregacji sta-
nowiła swoiste purytańskie credo. Społeczność świecka była przez purytanów 
postrzegana jako paralela społeczności religijnej, Kościoła independenckie-
go. Umowa stanowiła podstawę jednej i drugiej. Wzorowana na przymierzu, 
uznawanym za boski koncept umożliwiający nawiązywanie i podtrzymywanie 
relacji między Bogiem a ludźmi, była przez nowoangielskich purytanów trak-
towana jako szczególnie miła Bogu i namaszczona Jego błogosławieństwem. 
Skoro sam Bóg układał się z człowiekiem, a także z samym sobą (przymierze 
odkupienia), w formie przymierza, to dawał do zrozumienia, że upodobał sobie 
ten sposób budowania relacji. Jeśli Bóg zaprezentował w przymierzu łaski kla-
rowne, jurydyczne warunki zbawienia, objawiając się jako niearbitralny Kon-

1 � G. Bancroft, A History of the United States. From the Discovery of the American 
Continent to the Present Time, Vol. 1, Boston–London 1834, s. 333 (e-book Go-
ogle). 



328

Kontraktulany charakter osadnictwa Nowej Anglii

federator (Kontraktor), to również człowiek, stworzony na Jego podobieństwo, 
współodpowiedzialny za wypełnianie zawartych z Bogiem przymierzy, mógł 
być pojmowany jako zdolny do zawarcia i dotrzymania umowy. W ten sposób 
nie tylko człowiek jako kontraktor, ale i wspólnota powstała w drodze umo-
wy, zyskiwały teologiczną nobilitację. Ludzkie związki, takie jak małżeństwo, 
kongregacja wiernych, ciało polityczne czy kompania handlowa, powoływane 
w drodze dobrowolnej umowy, uznawane były przez purytanów nowoangiel-
skich za szczególnie miłe Bogu i obdarzone Jego błogosławieństwem. Między-
ludzkie umowy – stwierdza Nina Gładziuk – uświęcało teologiczne ujęcie Boga 
jako Wielkiego Konfederatora2. 

Statek Mayflower wypłynął z Plymouth w Anglii 16 września 1620 roku. 
Na pokładzie, oprócz oficerów i załogi, znajdowały się, jak podają różne 
opracowania, 102 (lub 105) osoby, z których jedynie 35 (podaje się również, 
że 40 lub 41) było separatystycznymi independentami. Resztę pasażerów sta-
nowiły osoby wyszukane przez londyńskich kupców, które zdołano nakło-
nić do sfinansowania wyprawy, lub ludzie o szczególnych umiejętnościach, 
potencjalnie użytecznych w nowej kolonii. Początkowo uczestnicy wyprawy 
mieli nadzieję popłynąć na południe i osiedlić się nad rzeką Hudson, w pół-
nocnej części Kompanii Wirginii, ale wiatr i skały zmusiły ich do wpłynięcia 
z powrotem do zatoki Cape Cod. Z tego miejsca wyruszono w grupach na 
poszukiwanie żywności i miejsca zdatnego do zamieszkania. Grupie kiero-
wanej przez Bradforda udało się znaleźć drogę do zatoki Plymouth, odkry-
tej wcześniej przez Johna Smitha. Na miejsce osiedlenia wybrano Plymouth, 
Mayflower wpłynął do zatoki 16 grudnia3. 

Pielgrzymi mogli czuć się wolni dosłownie i w przenośni, przybyli bo-
wiem na terytorium kompanii Plymouth, której zgody nie posiadali, gdzie 
nie obowiązywały regulacje London Company, której zgodą dysponowali. 
Niewykluczone, że celowo popłynęli dalej na północ, by uniknąć władzy 
Kompanii Londyńskiej4. Mogli wtedy, jak pisał uczestnik tej wyprawy Wil-

2 � N. Gładziuk, Podpisana i przypieczętowana. Apoteoza umowy w purytańskiej te-
ologii federalnej, „Civitas. Studia z Filozofii Polityki” 2010, nr 12, s. 179–180, 185.

3 � H. Brogan, Historia Stanów Zjednoczonych Ameryki, przeł. E. Macauley, Wroc-
ław–Warszawa–Kraków 2004, s. 46–47.

4 � Z. Lewicki, Historia cywilizacji amerykańskiej. Era tworzenia 1607–1789, Wy-
dawnictwo Naukowe Scholar, Warszawa 2009, s. 71.



329

1. Rzeczpospolita z New Plymouth 

liam Bradford, „korzystać z własnej wolności, ponieważ nikt nie miał władzy 
rozkazywania im […]”5, również dlatego, że zawarta przez nich ugoda May-
flower Compact6 „mogła być tak wiążąca, jak każdy patent i pod pewnymi 
względami bardziej pewna”7. 

Na początku reprezentanci independenckiego ruchu brownistycznego sta-
nowili wśród osadników mniejszość, która niepodzielających ich doktryny reli-
gijnej traktowała jako „obcych”. Ze względów religijnych o dynamicznym roz-
woju Plymouth nie mogło być zatem mowy, nie sprzyjały temu również warun-
ki ekonomiczne. Osadnicy musieli uczyć się rolnictwa i rybołówstwa, z którymi 
wiązano wielkie nadzieje. Jednak ziemia nie była tak żyzna, jak oczekiwano, 
a najlepsze łowiska były znacznie oddalone. Podstawę materialnej egzystencji 
młodej kolonii zapewniał jedynie handel futrami, na który William Bradford 
i jedenaście innych osób uzyskali wyłączność od angielskich inwestorów, fi-
nansujących wyprawę. Dopiero w 1648 (lub 1642) roku udało się Pielgrzymom 
spłacić zamorskie zobowiązania8. 

Separatystów przywiodło do New Plymouth przede wszystkim pragnienie 
wolności religijnej, wizja niezakłóconej niczym możliwości osiągania celów 
duchowych. Ze swoją wyprawą nie wiązali żadnej misji, nie zamierzali dawać 
światu przykładu, jak było w przypadku późniejszego osadnictwa w Massa-
chusetts pod przywództwem Johna Winthropa. Nie spodziewali się, że spisane 
przez nich przed zejściem na ląd porozumienie, Mayflower Compact (11 listo-
pada 1620 r.), stanie się wzorcem dla późniejszych, podobnych umów osadni-
czych i że z czasem zyska w świadomości historycznej Amerykanów tak wielkie 
znaczenie.   

5 � W. Bradford, History of Plymouth Plantation, Reprinted From the Massachu-
setts Historical Collection, edited with notes by Ch. Deane, Boston 1856, Book II, 
Ch. 1, s. 89.

6 � Określenie the Mayflower Compact zaczęto stosować dopiero pod koniec XVIII w. 
Sami osadnicy ze statku Mayflower nazywali swoje porozumienie the Plymouth 
Combination lub the Agreement Between the Settlers at New Plymouth i nazwa ta 
funkcjonowała do roku 1793.   

7 � W. Bradford, History of Plymouth Plantation…, s. 89.
8 � H. Brogan, Historia Stanów Zjednoczonych…, s. 48; P. Stawiński, Boży ekspe-

ryment. Purytanie w siedemnastowiecznej Ameryce, Polihymnia, Lublin 2012, 
s. 39.



330

Kontraktulany charakter osadnictwa Nowej Anglii

The Mayflower Compact9 (the Plymouth Combination/Agreement Between 
The Settlers At New Plymouth) był rodzajem politycznego przymierza10, pod-
pisanego przez czterdziestu jeden mężczyzn, na mocy którego zorganizowali 
się oni w 

obywatelskie ciało polityczne (a civill body politik) dla lepszego ładu i za-
chowania, i dla osiągnięcia wyżej wymienionych celów, [by] wydawać, 
ustanawiać i porządkować takie sprawiedliwe i równe prawa, zarządzenia, 
akty, ustawy i, od czasu do czasu, zobowiązania, służące najlepiej ogólnemu 
dobru tej kolonii, którym wszyscy obiecujemy należyte poddanie i posłu-
szeństwo. 

Garstka kolonistów zorganizowała się na wzór swojego Kościoła i wyko-
rzystała w nowy sposób praktykowaną na gruncie religijnym samorządność. 
Jeszcze bardziej niż podczas przebywania na emigracji w Holandii przybysze 
ci mogli mieć świadomość tego, że wzajemne przyrzeczenie i wierność dane-
mu słowu stanowią jedyną doczesną ochronę przed niebezpieczeństwami nie-
znanego świata, do którego przybyli, który przypominał stan natury z opisów 

9 � Oryginalna, pełna wersja, pochodząca z  Historii kolonii Plymouth Williama 
Bradforda, brzmiała następująco:					      
„In ye name of God Amen. We, whose names are underwritten, the Loyal Sub-
jects of our dread Sovereign Lord King James, by ye Grace of God, of great Bri-
taine, Franc, & Yreland, King, defender of ye Faith, & c., haveing undertaken, 
for ye Glorie of God, and advancements of ye Christian faith, and the honour of 
our King & countrie, a voyage to plant ye first colonie in ye Northern parts of 
Virginia; Doe by these presents, solemnly & mutualy, in ye presence of God, and 
one of another; covenant & combine ourselves together into a civill body poli-
tick; for our better ordering, & preservation & furtherance of ye ends aforesaid; 
and by vertue hereof to enact, constitute, and frame, such just & equal Lawes, 
ordinances, Acts, constitutions, & offices, from time to time, as shall be thought 
most meete and convenient for ye generall good of ye Colonie; unto which we 
promise all due submission and obedience. In witnes wherof we have hereunto 
subscribed our names at Cap–Codd ye 11 of November, in ye year of ye raigne of 
our soveraigne Lord King James, of England, France, & Yreland, ye eighteenth, 
and of Scotland ye fiftie fourth, Ano: Dom. 1620” (s. 89–90).

10 � Słowo compact pochodzi z końca wieku XVI, wywodzi się od łacińskiego com-
pactum, będącego imiesłowem biernym compacisci (od com–‘z’ + pacisci za-
wrzeć przymierze).



331

1. Rzeczpospolita z New Plymouth 

późniejszych filozofów. Widać to również w innej, wzorowanej na przymierzu, 
ugodzie Mayflower Cambridge Agreement (Agreement of the Massachusetts Bay 
Company at Cambridge) (imię Mayflower nosiło wiele statków płynących do 
Ameryki śladami pierwszego Mayflower), sporządzonej w Anglii 26 sierpnia 
1629 r., przed wypłynięciem do Ameryki. Czytamy tam: 

Biorąc pod uwagę, że powodzenie tego całego przedsięwzięcia opiera się na 
wspólnym zaufaniu, mamy w sobie nawzajem wierność i pewność, tak, jak 
żaden z nas nie miałyby bez zapewnienia reszty; […] Jest pośród nas pełna 
wiary zgoda i każdy z nas niniejszym czyni swobodną i szczerą obietnicę 
i wiąże siebie słowem chrześcijanina, w obecności Boga, który zna wszystkie 
serca, że będziemy prawdziwie starać się kontynuować tę pracę […]11.

11 � Agreement of the Massachusetts Bay Company: „Upon due consideracion of 
the state of the plantacion now in hand for New England, wherein wee (whose 
names are hereunto subscribed) have ingaged ourselves: and having weighed 
the greatnes of the worke in regard of the consequences, Gods glory and the 
churches good: As also in regard of the difficultyes and discourgements which 
in all probabilityes must be forcast upon the prosecucion of this businesse: Con-
sidering withall that this whole adventure growes upon the joynt confidence we 
have in each others fidelity and resolucion herein, so as no man of us would have 
adventured it without assurance of the rest: Now for the better encourragement 
of ourselves and others that shall joyne with us in this action, and to the end that 
every man may without scruple dispose of his estate and afayres as may best fitt 
his preparacion for this voyage, It is fully and faithfully agreed amongst us, and 
every of us doth hereby freely and sincerely promise and bynd himselfe in the 
word of a Christian and in the presence of God who is the searcher of all hearts, 
that we will so really endevour the prosecucion of his worke, as by Gods assi-
staunce we will be ready in our persons, and with such of our severall familyes 
as are to go with us and such provisions as we are able conveniently to furnish 
ourselves withall, to embarke for the said plantacion by the first of march next, 
at such port or ports of this land as shall be agreed upon by the Company, to 
the end to passe the Seas (under Gods protection) to inhabite and continue in 
New England. Provided alwayes that before the last of September next the whole 
governement together with the Patent for the said plantacion bee first by an or-
der of Court legally transferred and established to remayne with us and others 
which shall inhabite upon the said plantacion. And provided also that if any 
shall be hindered by such just and inevitable Lett1 or other cause to be allowed 
by 3 parts of foure of these whose names are hereunto subscribed, then such per-
sons for such tymes and during such letts to be dischardged of this bond. And 
we do further promise every one for himselfe that shall fayle to be ready through 



332

Kontraktulany charakter osadnictwa Nowej Anglii

Przekonanie o znaczeniu danego słowa wyraźnie obecne jest także w przy-
mierzu z Salem (the Salem Covenant, 1629), najkrótszym ze znanych przymie-
rzy, o którym będzie mowa niżej. 

Pasażerowie Mayflower przybywali do nowego świata, w którym nikt na 
nich nie czekał. Ci przedstawiciele brownizmu, którzy znaleźli się w swego ro-
dzaju stanie natury, zorganizowali się w społeczność polityczną, legitymizację 
której wywiedli z własnej woli, wyrażonej w zawartym przymierzu. Nauka 
Browne’a, że sposób organizacji Kościoła może mieć swoje przełożenie na sferę 
cywilną, znalazła okazję, by sprawdzić się w praktyce. 

The Mayflower Compact urósł z czasem do rangi symbolu, od którego roz-
poczęła się historia państwa amerykańskiego, choć realny wpływ Pielgrzy-
mów w tej kwestii był niewielki. Znaczenie porozumienia z Mayflower pole-
gało przede wszystkim na tym, że stało się ono wzorcem dla kolejnych umów 
osadniczych oraz jednym z nielicznych historycznych przykładów wielo-
stronnej umowy społecznej, powołującej do życia społeczność polityczną 
z władzą prawa nad sobą. To zaczątki koncepcji władzy, o której pod koniec 
XVII w. pisał John Locke w swoich Dwóch traktatach o rządzie12. O przyszło-
ści sygnatariuszy Mayflower Compact nie miał już decydować status praw-
ny, a tym bardziej wola ludzkiego autorytetu, ale ich własna wola, wyrażona 
w umowie, której byli stronami. Charakterystyczne dla stanu natury dwie 
władze człowieka, władza do czynienia wszystkiego, co uzna on za słuszne 
dla zachowania siebie i innych ludzi, oraz władza karania tych, którzy się 
temu sprzeciwiają, przekazane zostały zasadom. Odtąd to prawo realizowało 
najważniejsze postanowienie prawa natury (the law of nature), nakazujące 
zachowanie rodzaju ludzkiego i każdego człowieka z osobna13. Prawu prze-
kazana została też druga naturalna władza człowieka do karania tych, którzy 
naruszają wywiedzione z prawa natury naturalne uprawnienie (the natural 

his owne default by the day appointed, to pay for every dayes defalt the summe 
of 3 li 2 to the use of the rest of the Company who shall be ready by the same day 
and tyme”. http://oll.libertyfund.org/index.php?option=com_content&task=vie
w&id=1034&Itemid=264 [data dostępu: 25.08.2012]. 

12 � J. Locke, Dwa traktaty o  rządzie, przeł., wstępem i  komentarzem opatrzył 
Z. Rau, Wydawnictwo Naukowe PWN, Warszawa 1992, Traktat drugi, § 127–131, 
s. 252–255.

13 � Ibidem, § 129, s. 253–254.



333

1. Rzeczpospolita z New Plymouth 

right) do samozachowania14. Wspomniane dwie władze pozostawały w stanie 
natury na służbie, wywiedzionego z prawa natury naturalnego uprawnienia 
do samozachowania. Tym samym Locke rezerwował pojęcie władzy dla siły, 
która broni naturalnego uprawnienia, zyskując przez to normatywny status 
i moralny charakter15. W społeczeństwie politycznym, jakim stało się powo-
łane na mocy Mayflower Compact a civill body politik, władza oddana została 
prawom, mającym odtąd zapewniać ład i chronić naturalne uprawnienia jed-
nostek. Wykonywanie praw należało do rządu.

B. Ustrój New Plymouth

W powstających koloniach Nowej Anglii, w tym w New Plymouth, władzę naj-
wyższą pełniło Zgromadzenie Ogólne (General Court), łączące w sobie funkcje 
władzy ustawodawczej, wykonawczej i sądowniczej. Skład Zgromadzenia two-
rzyli pochodzący z wyborów urzędnicy (magistrates), na czele z gubernatorem 
oraz przedstawiciele wszystkich gmin (towns), wchodzących w skład kolonii. 
Początkowo New Plymouth było demokracją bezpośrednią, w Zgromadzeniu 
zasiadali wszyscy obywatele, tzw. freemen. W 1638 r. wprowadzono jednak 
przedstawicielstwo, co było związane z dużymi odległościami, jakie trzeba było 
pokonywać, by dotrzeć na obrady Zgromadzenia. Wybory odbywały się raz do 
roku. Pełnię praw politycznych posiadali obywatele (freemens). Władza wy-
konawcza spoczywała w rękach gubernatora, jego zastępcy oraz urzędników, 
zwanych assistants. Zarówno gubernator, jak i wszyscy urzędnicy (magistrates) 
mogli być wybierani wielokrotnie (nieograniczona liczba reelekcji). Cechą cha-
rakterystyczną, odróżniającą kolonię New Plymouth od innych kolonii, zwłasz-
cza Massachusetts, był brak korelacji pomiędzy czynnym prawem wyborczym 
a przynależnością do kongregacji (podobnie rzecz wyglądała w Connecticut). 
Status pełnoprawnych obywateli (freemen), dysponujących zarówno czynnym, 
jak i biernym prawem wyborczym, przysługiwał początkowo pierwotnym 
osadnikom (udziałowcom spółki kolonizacyjnej). Później obywatelstwo było 

14 � Ibidem, § 130, s. 254.
15 �  Z. Rau, Prawo natury a prawa naturalne. W poszukiwaniu przełomu w siedem-

nastowiecznym dyskursie politycznym, [w:] Prawo natury w doktrynach politycz-
no-prawnych Europy, red. M. Zmierczak, Wydawnictwo Naukowe Uniwersyte-
tu im. Adama Mickiewicza, Poznań 2006, s. 94–95.



334

Kontraktulany charakter osadnictwa Nowej Anglii

przyznawane imigrantom przez Zgromadzenie, jednak nie decydowało o tym 
kryterium wyznaniowe. W wyborach przedstawicieli do Zgromadzenia mogli 
uczestniczyć niemal wszyscy mężczyźni płacący podatki. Wykluczeni byli tyl-
ko kwakrzy16. 

W New Plymouth niekwestionowaną procedurą wyłaniania władzy były 
wybory, co prawda jeszcze nie w pełni inkluzywne, ograniczone do męskiej 
części populacji, płacącej podatki, jednak jak na XVII w. był to daleko posunię-
ty demokratyzm. W ten sposób rodziła się też w praktyce komplementarność 
przekonań religijnych i politycznych. Podobnie jak pastor wybierany był na 
podstawie zgody członków kongregacji, tak legitymacja do rządzenia miała 
opierać się na corocznej zgodzie tych, których rządy dotyczyły. Rządy Plymo-
uth, choć niepozbawione paternalizmu ze strony gubernatora, wykazywały 
podobne kongregacjonizmowi cechy samorządne. Polityczne ustalenia doko-
nane przez Pielgrzymów z dzisiejszego punktu widzenia nie uderzają niczym 
szczególnym, jednak gdy spojrzymy na nie w kontekście ówczesnej Anglii i in-
nych państw europejskich skłaniających się ku rządom absolutystycznym, to 
dostrzec możemy wymowny dowód na odmienność świata, tworzonego przez 
religijnych gorliwców, rozumiejących, że rządzenie kolonią, a nawet samo jej 
przetrwanie, w warunkach swoistego stanu natury, nie było możliwe bez uzy-
skania zgody rządzonych17.

Jak napisał Zbigniew Lewicki, rzeczywisty wpływ Ojców Pielgrzymów na 
ukształtowanie się późniejszej historii Ameryki nie był wielki, choćby ze wzglę-
du na ich liczbę. W latach 1623–1629 w pobliżu kolonii Plymouth powstało 
kilka osad, ale samo Plymouth pozostało niewielkim miasteczkiem. Kolonia 
nigdy nie uzyskała statusu królewskiego, w roku 1691 włączona została do Mas-
sachusetts, która przestała być kolonią i stała się prowincją królewską. Z demo-
graficznego i gospodarczego punktu widzenia New Plymouth było epizodem, 
tamtejsi osadnicy stali się jednak z czasem symbolem kolonizacji i uosobieniem 
cnót okresu pionierskiego. Zawdzięczali to przede wszystkim XIX-wiecznej po-
pularności dziennika Williama Bradforda Of Plymouth Plantation 1620–1647 
i inspirowanym nim utworom literackim. Of Plymouth Plantation, pisana 
w New Plymouth w latach 1630–1647, była kroniką wędrówki separatystycz-

16 � M. Potz, Teokracje amerykańskie. Źródła i mechanizmy władzy usankcjonowa-
nej religijnie, Wydawnictwo Uniwersytetu Łódzkiego, Łódź 2016, s. 210, 237–238.  

17 � H. Brogan, Historia Stanów Zjednoczonych…, s. 50.



335

1. Rzeczpospolita z New Plymouth 

nych independentów, najpierw do Amsterdamu i Lejdy18, a potem do Ameryki, 
oraz życia kolonistów w Plymouth w latach 1621–1646. Opis faktów, a przede 
wszystkim ładunek emocjonalny tego kronikarskiego utworu, przyczynił się 
do ulokowania Pielgrzymów w centrum początkowej historii Ameryki19.   

Porozumienie z Mayflower stało się pierwszym z licznych układów, za-
wieranych przez Amerykanów przy zakładaniu nowych osad. Jego przykład, 
świadomie lub nie, naśladowany był „[…] w XVII-wiecznej Nowej Anglii, 
w XVIII-wiecznym Kentucky, w całej rewolucyjnej Ameryce i wszędzie na 
XIX-wiecznym pograniczu: w Teksasie, Kalifornii, Iowa i Oregonie”20. Te ugo-
dy, umowy i porozumienia dawały pokoleniom osadników poczucie, że ich ży-
cie, majątek i perspektywy na przyszłość są bezpieczne, uwarunkowały założe-
nia amerykańskiej polityki, zawarte w przekonaniu, że podstawy wszelkich zo-
bowiązań opierają się na dobrej woli i wynikających z niej umów, że wszystkie 
rządy pochodzą od ludzi i powoływane są na podstawie umów, że w relacjach 

18 � Około roku 1606 w Gainsborough grupa angielskich separatystów, nie akcep-
tująca Kościoła Anglii, stworzyła Kościół, który dość szybko rozrósł się liczeb-
nie, co uznane zostało za zagrożenie. Kongregacja musiała się podzielić; część 
jej członków pozostała w Gainsborough pod przewodnictwem Johna Smytha, 
druga część przeniosła się do miasteczka Scrooby, gdzie na swego pastora wy-
brała Johna Robinsona. Ze względu na prześladowania kongregacja licząca oko-
ło pięćdziesiąt osób wyemigrowała do Amsterdamu, słynącego, podobnie jak 
całe Niderlandy, z tolerancji religijnej. Po pewnym czasie z powodu trudności 
bytowych i  sporów wewnętrznych grupa Robinsona przeniosła się do Lejdy, 
gdzie zetknęła się ze znanym teologiem kongregacyjnym Williamem Amesem. 
Wśród członków kongregacji Robinsona znajdował się William Bradford, który 
w 1620 r. przewodniczył wyprawie do Ameryki na statku Mayflower. Powodem 
decyzji o opuszczeniu Holandii był ostracyzm, z jakim spotykali się członkowie 
kongregacji. Z drugiej strony oni sami, tak jak wcześniej w Anglii, nie czuli się 
tam dobrze. Jako przybysze z innego kraju żyli biednie, na marginesie holen-
derskiego społeczeństwa (J. F. Zimmerman, The New England Town Meeting: 
Democracy in Action, Praeger, Westport 1999, s. 15–16; P. Stawiński, Boży eks-
peryment…, s. 34–35). Ich purytańską wrażliwość raził styl życia Holendrów, 
spędzających niedzielne popołudnia na wesołej zabawie. Sami potrafili oprzeć 
się oddziaływaniu tych obyczajów, jednak obawiali się, że podobnej postawy nie 
zajmą ich dzieci i nie uchronią religii przez „zgubnym” wpływem złego przykła-
du (W. Bradford, History of Plymouth Plantation…, s. 55).

19 � Z. Lewicki, Historia cywilizacji amerykańskiej…, s. 73, 88–89.
20 � H. Brogan, Historia Stanów Zjednoczonych…, s. 50.



336

Kontraktulany charakter osadnictwa Nowej Anglii

międzyludzkich wykluczona winna być wszelka arbitralność, której pozbawił 
się nawet sam Bóg, zawierając z ludźmi przymierze uczynków i przymierze 
łaski. Wszystko to przygotowało grunt pod najważniejszą ze wszystkich umów 
– konstytucję Stanów Zjednoczonych. Pielgrzymi byli zatem prekursorami 
w znacznie większym stopniu niż mogli się tego spodziewać21. To oni dali po-
czątek jednemu z najbardziej znamiennych aspektów amerykańskich kultury, 
cechującemu się związkami wiary i wolności, teologii i filozofii politycznej. 
Język wolności, inspirujący amerykański republikanizm, składał się z pojęć 
mających wyraźne odniesienia teologiczne. Motyw sprzeciwu wobec prześla-
dowań religijnych przekształcił się z czasem w apoteozę wolności. Purytań-
skie archetypy: sprzeciw wobec tyranii, gloryfikacja wolności wyboru i relacji  
opartych na uczciwej umowie – stwierdza Stanisław Filipowicz – uznać można 
za archetypy myśli republikańskiej22.

2. „Nowy kanaan” – teocentryczny charakter 
osadnictwa Massachusetts

C. Przymierze narodowe z Arbelli

Pod auspicjami the Massachusetts Bay Company, w latach 1629–1642 rozpoczął 
się purytański exodus z Anglii, zwany Wielką Emigracją (the Great Migration). 
W ciągu dekady ponad 20 tys. purytanów wyemigrowało i osiedliło się w pię-
ciu głównych obszarach: Plymouth, Massachusetts, Rhode Island, New Haven 
i Connecticut, z których wyłoniły się później trzy stany (Massachusetts, Rho-
de Island, Connecticut). Liderem, postacią-symbolem tej drugiej fali emigracji 
stał się John Winthrop (1588–1659). To głównie za sprawą jego kazań zyskała 
ona swoje misyjne przesłanie, w myśl którego decydowano się opuścić „zepsuty 
przez katolicyzm” Stary Świat, by w Nowym Świecie stworzyć „biblijny com-
monwealth” (Bible Commonwealth). Zdefiniowanym przez uczestników emi-
gracji przeznaczeniem było zbudowanie miasta na wzgórzu (City on a Hill), no-
wej Jerozolimy, promieniującej przykładem dla reszty świata, zwłaszcza Starej 

21 �  Ibidem, s. 50.
22 �  S. Filipowicz, Pochwała rozumu i cnoty. Republikańskie credo Ameryki, Znak, 

Kraków 1997, s. 50–51.



337

2. „Nowy kanaan” – teocentryczny charakter osadnictwa Massachusetts

Anglii. Misja emigrantów z lat trzydziestych wieku XVII miała różnić się, co 
oczywiste, nie tylko od zdominowanej przez handel i tytoń kolonizacji Wir-
ginii, ale również od religijnego projektu najbliższych duchowych krewnych 
– separatystycznych independentów z Plymouth. Ci ostatni przybyli do Ame-
ryki chcąc uciec od zepsucia Starego Świata, ale nie po to, by go pouczać23.

Wielka Emigracja zapoczątkowana została przez purytanów, określanych 
jako nieseparatystyczni independenci, pragnących dalszej reformy Kościoła 
Anglii według wzorca purytańskiego. Nadzieje reformatorów spotykały się jed-
nak z twardą rzeczywistością rządów Stuartów, zwłaszcza gdy w roku 1625 kró-
lem został Karol I, który wdał się w konflikt z Parlamentem, w 1629 r. rozwiązał 
go, po czym rozpoczął rządy osobiste. Wydarzeniem przełomowym było też 
objęcie biskupstwa Londynu (1628 r.), a następnie arcybiskupstwa Canterbu-
ry (1633 r.), czyli prymasostwa Anglii, przez Williama Lauda, kapelana Ka-
rola I, duchownego o poglądach arminiańskich, odrzucającego predestynację 
i uznającego ludzkie uczynki za czynnik zbawczy. Poprzez osobę niechętnego 
purytanom Lauda król wywierał presję na zwolenników reform, dając im do 
zrozumienia, że nie zamierza akceptować niesubordynacji. Niepokornych du-
chownych stawiano przed sądami kościelnymi i usuwano ich z parafii, wzmoc-
niono też cenzurę pism religijnych. Na dworze rosły wpływy katolików z oto-
czenia królewskiej żony Henrietty Marii, gorliwej katoliczki24. W tej sytuacji 
oddalały się nadzieje na dokonaną od wewnątrz reformę Kościoła Anglii, jakie 
żywili nieseparatystyczni independenci. Pozostawali oni pod wpływem nauki 
Starego Testamentu, dostrzegali podobieństwa pomiędzy starotestamentowym 
ustrojem Izraelitów a chrześcijańskim Kościołem państwowym, jakim był 
Kościół Anglii. Byli przeciwni rozdzielaniu jurysdykcji nad dwiema tablicami 
Dekalogu. Priorytetowo traktowali walkę z idolatrią25. Z czasem spotykali się 
z narastającymi przeciwnościami, coraz trudniej było im wykonywać „pracę 
bożą” w Anglii. Inspirowani przykładem separatystycznych independentów, 
Pielgrzymów z Plymouth, rozważali emigrację do Ameryki. Za przyczyną an-
typurytańskiej działalności Lauda sprawa stawała się niemal nagląca, choć nie 
bez znaczenia pozostawały inne czynniki, popychające ich do podróży za oce-

23 �  S. M. Grant, A Concise History of the United States of America, Cambridge Uni-
versity Press, Cambridge 2012, s. 52–53, 58.

24 �  P. Stawiński, Boży eksperyment…, s. 40–41.
25 �  N. Gładziuk, Druga Babel…, s. 195.



338

Kontraktulany charakter osadnictwa Nowej Anglii

an. Obok ucisku religijnego we znaki dawały się też skutki kilkuletniego nie-
urodzaju na wsi oraz narastający królewski despotyzm, coraz bardziej ciążący 
poddanym nie tylko w życiu religijnym, ale również politycznym i gospodar-
czym. Spośród wszystkich czynników stymulujących Wielką Emigrację bo-
dziec religijny był jednak najsilniejszy. Nieseparatystyczni independenci żywili 
głębokie przekonanie, że Kościół powinien być niezależnym zgromadzeniem 
wiernych, jednak nie chcieli opuszczać Kościoła Anglii. Nie zrywali związku 
z parafiami Kościoła anglikańskiego, domagali się jedynie wolności zbierania 
się w swych, niezależnych od Kościoła panującego, kongregacjach. Za całkowi-
tym zerwaniem z Kościołem Anglii, łącznie z wystąpieniem z jego parafii, opo-
wiadali się natomiast separatystyczni independenci26. To, że nieseparatystyczni 
independenci stali się ostatecznie schizmatykami, w dużej mierze spowodowane 
zostało przez biskupa Lauda i było wyrazem swego rodzaju desperacji. Puryta-
nie ci, decydując się pójść śladami Pielgrzymów z Plymouth, faktycznie przyzna-
wali im rację, jednak oficjalnie przyznać się do tego nie chcieli. Odpływali twier-
dząc, że nie porzucają Kościoła Anglii, lecz jego zepsucie. Znamienny był fakt, że 
Winthrop oraz pięciu innych liderów przedsięwzięcia złożyli przed wypłynię-
ciem swoistą deklarację przywiązania do Kościoła Anglii27. W liście otwartym, 
zatytułowanym Pokorna prośba, chcąc zapewne odsunąć od siebie zarzut braku 
lojalności, zapewniali o swojej wierności Kościołowi angielskiemu28. 

Emigracja odbyła się w ramach Kompanii Zatoki Massachusetts. Latem 
1629 r. jej udziałowcy zwołali walne zebranie i podjęli decyzję o przeniesieniu 
swoich władz do Ameryki, na co wyjątkowo zezwalała uzyskana uprzednio 
karta królewska, dająca Kompanii prawo do ziem Nowej Anglii. W wyniku 
wyborów na czele Kompanii stanął John Winthrop. Wiosną i latem 1630 r. wy-
płynęło siedemnaście statków. Flagowy żaglowiec Arbella opuścił port w So-
uthampton 7 kwietnia29.

Misyjność charakteru wyprawy do Massachusetts wyrażona została przez 
Johna Cottona (1584–1652), czołowego purytańskiego duchownego, teologa 
przymierza i millenarystę, w wygłoszonym w Southampton kazaniu, żegna-
jącym Winthropa i jego towarzyszy ze statku Arbella. Kazanie, zatytułowa-

26 � Ibidem, s. 192.
27 � H. Brogan, Historia Stanów Zjednoczonych…, s. 51, 54.
28 � P. Stawiński, Boży eksperyment…, s. 48.
29  �Ibidem, s. 41–42.



339

2. „Nowy kanaan” – teocentryczny charakter osadnictwa Massachusetts

ne God’s Promise to His Plantation (Obietnica Boga dla Jego kolonii – 1630), 
uzasadniało osiedlenie się w Ameryce argumentami biblijnymi. Mottem były 
słowa z drugiej Księgi Samuela: „A mojemu ludowi, Izraelowi, przydzielę miej-
sce, gdzie się osiedli. Tam go zasadzę i tam będzie mieszkał bezpiecznie. Żaden 
nikczemny lud nie będzie go już nękać […] Pan ci też oznajmia: To Pan zbudu-
je ci dom” (7:10–11). Cotton rozpatrywał sytuację emigrantów w kategoriach 
doświadczenia Izraelitów, dla których Bóg przygotował ziemię, na której będą 
mogli przebywać jako jej właściciele, wolni od nękających ich prześladowców30. 
Powołując się na słowa z Księgi Rodzaju, by rozmnażać się i podporządkowy-
wać sobie ziemię, Cotton przekonywał o istnieniu prawa do zasiedlania dziewi-
czych terenów, jakim dysponują narody posiadające „pełnomocnictwa z Nie-
ba”, tak jak Izraelici31. Zamorską podróż przedstawiał jako zadanie powierzo-
ne przez Boga konkretnym ludziom, którym „wiele dano, wiele też będzie się 
wymagać” (Łk 12:48)32. Jedynym „posiadaczem ziemskim” – stwierdzał – jest 
Bóg, z tego względu tylko jemu ludzie winni są posłuszeństwo, wyrażające się 
w przestrzeganiu przykazań, modlitwie i wspólnocie chrześcijańskiej. „W tych 
rzeczach – stwierdzał kaznodzieja – On jest moim ziemianinem, przez nie znaj-
duję go i raduję się nim”33. Podróż do Nowego Świata potraktowana została 
jako misja ustanowienia nowej Jerozolimy, gdzie możliwe będzie życie w bez-
pieczeństwie i pokoju34. Cotton przywoływał słowa proroka: „Będą ich nazy-
wać dębami sprawiedliwości, które Pan zasadził, aby wsławić siebie” (Iz 61:3)35. 
Jeżeli Bóg zasadził wędrowców w nowej ziemi, któż może ich stamtąd wyrwać 
– zapytywał i ponownie przywoływał słowa Izajasza (Iz 27:1–3)36. Przestrze-

30  �J. Cotton, God’s Promise to His Plantation, printed by William Jones for John 
Bellamy, London 1630, s. 2, dostęp: Electronic Texts in American Studies, paper 
22, http://digitalcommons.unl.edu/etas/22 [data dostępu: 17.10.2012].

31 � Ibidem, s. 5–6.
32 � Ibidem, s. 9.
33 � Ibidem, s. 13.
34 � Ibidem, s. 14.
35 � Ibidem, s. 15.
36 � Ibidem, s. 16. „W tym dniu Pan osądzi swoim mieczem srogim, wielkim i potęż-

nym Lewiatana – węża zwinnego, Lewiatana – węża, który się wije. Zabije mor-
skiego potwora. W tym dniu powiedzą: »Rozkoszna winnica. Śpiewajcie więc 
o niej! Ja, Pan, jestem jej stróżem. Co chwilę ją zraszam, dniem i nocą jej strzegę, 
aby nie spotkało ją coś złego«” (Iz 27:1–3). 



340

Kontraktulany charakter osadnictwa Nowej Anglii

gał, że siła i bezpieczeństwo tkwi w bożych przykazaniach, jeżeli nie będą one 
respektowane, Bóg wycofa swoją łaskawość37. Cotton pozostawał pod wpły-
wem nauki Starego Testamentu, odwoływał się do Boga jako źródła praw oraz 
patrona mającej powstać wspólnoty politycznej. Reprezentował purytańskich 
osadników, którzy w podróży do Ameryki dostrzegali bożą wolę ustanowienia 
nowego Izraela. Jako realizatorzy boskiego planu rezerwowali dla siebie pra-
wo podboju nowego Kanaan, podobnie jak biblijni Izraelici, powołujący się na 
boskie przyzwolenie, opanowywali niegdyś starożytny Kanaan. John Cotton 
podobny był do innych purytańskich duchownych, nauczających, że koloniści 
to szczególni ludzie, tworzący prawdziwie chrześcijańską cywilizację, wolną od 
zepsucia, jakie dotknęło Kościół w Anglii38.   

W podobnym duchu utrzymane było kazanie Johna Winthropa A Model 
of Christian Charity, napisane w 1630 r. na flagowym okręcie Arbella39. Jego 
celem było przygotowanie współtowarzyszy do życia w nowych warunkach. 
Wzór chrześcijańskiego miłosierdzia był tekstem religijnym, zawierającym rów-
nież poglądy polityczne i społeczne autora. Mówił o powinnościach chrześcijan 
udających się do Nowego Świata, którzy winni okazywać sobie miłosierdzie 
i sprawiedliwość, wspierać się wzajemnie i współpracować ze sobą, a wszyst-
ko to dla chwały bożej. Założona przez nich nowa kolonia miała pozostawać 
w przymierzu z Bogiem, od przestrzegania jego warunków zależeć miał jej los. 
Przymierze to zostało zawarte poprzez oddanie się płynących pod bożą opiekę 
na czas podróży i na czas po dotarciu na ląd. Zobowiązywali się oni do poboż-
nego życia, za co otrzymali obietnicę bożej opieki. Winthrop pisał:

Dla tego dzieła weszliśmy z Nim w przymierze. […] Pan będzie naszym Bo-
giem i będzie się radował przebywaniem pośród nas jako swego ludu i będzie 
nam błogosławił na wszystkich naszych drogach, tak że bardziej niż dotych-
czas będziemy widzieć jego mądrość, siłę, dobro i prawdę. Odkryjemy, że 

37  �J. Cotton, God’s Promise…, s. 17–18.
38 � A. Peck, Trzecia Świątynia Jerozolimska w koncepcjach chrześcijańskiego syjoni-

zmu w Stanach Zjednoczonych, Nomos, Kraków 2010, s. 47.
39 � Nie ma pewności, czy kazanie zostało napisane na Arbelli. Niektórzy z badaczy 

uważają, że mogło ono być wygłoszone jeszcze przed wypłynięciem, w kościele 
pw. św. Krzyża w Southampton, niewykluczone, że podczas tego samego na-
bożeństwa, na którym wspomniane pożegnalne kazanie wygłosił John Cotton 
(P. Stawiński, Boży eksperyment…, s. 46).



341

2. „Nowy kanaan” – teocentryczny charakter osadnictwa Massachusetts

Bóg Izraela jest pośród nas, gdy dziesięciu z nas będzie zdolnych oprzeć się 
tysiącu naszych wrogów; kiedy On uczyni nam cześć i chwałę, że ludzie będą 
mówić o kolejnych koloniach: „Pan uczynił ją podobnie jak Nową Anglię” 
[…] Musimy wziąć pod uwagę to, że będziemy jak miasto na wzgórzu, oczy 
wszystkich są na nas zwrócone40. 

Jeżeli Stwórca doprowadzi podróżujących do miejsca przeznaczenia, będzie 
to równoznaczne z przypieczętowaniem przymierza i równocześnie ze zobo-
wiązaniem do przestrzegania na nowej ziemi bożej woli, wyrażającej się w na-
kazie postępowania sprawiedliwie i miłosiernie. Sprawiedliwość i miłosierdzie 
(justice and charity)41 były dwiema podstawowymi zasadami, jakie obowią-
zywać miały w relacjach międzyludzkich. By w Nowym Świecie realizować 
przymierze – stwierdzał Winthrop – 

w tym celu musimy być połączeni razem, jak jeden mąż, musimy pozostawać 
w braterskiej miłości, musimy chcieć ukrócić nasze zbytki, aby wesprzeć po-
trzeby innych, musimy zachować bezpośrednią łączność ze sobą w pokorze, 
delikatności, cierpliwości, hojności, musimy radować się sobą, warunki in-
nych brać za swoje własne, radować się razem, płakać razem, pracować i cier-
pieć razem, mając zawsze przed oczyma nasz cel i społeczność […]42. 

40 � J. Winthrop, A Modell of Christian Charity, [w:] Collections of the Massachusetts 
Historical Society, Boston 1838, 3rd series, s. 46–47, http://history.hanover.edu/
texts/winthmod.html [data dostępu: 11.08.2012].

41 � Charity w ujęciu Winthropa nie było dawaniem jałmużny biednym, ale jedno-
czeniem się i współpracą w ramach społeczności, by osiągnąć dobro dla wszyst-
kich jej członków. Rozumienie charity pozostawało zatem silnie powiązane 
z kontekstem społecznym (P. Miller, The New England Mind. From Colony to 
Province, Beacon Press, Boston 1953, s. 25). Purytanie wierzyli, że Bóg nie po-
wołuje człowieka do zajęć, dających korzyść jedynie jemu samemu, bez profitów 
dla innych członków społeczności. Stąd nie traktowali jako zajęcia hazardu czy 
modlitwy. Ta ostatnia należała do obowiązków każdego, czynienie z niej po-
wołania, jak działo się to w przypadku mnichów, nie było przez purytanów ak-
ceptowane. Za jałowe uznane zostało życie pozbawione pracy na rzecz innych, 
nie dające nic społeczeństwu. Powołanie zawsze oznaczało pracę, określone 
funkcje i obowiązki w świecie (E. S. Morgan, Introduction, [w:] Puritan Political 
Ideas 1558–1794, ed. by E. S. Morgan, Bobbs–Merrill 1965, reprint by Hackett 
Publishing Company, Indianapolis 2003, s. XVI). Purytanie byli przykładem 
kalwińskiej afirmacji świata. 

42 � J. Winthrop, A Modell of Christian Charity…



342

Kontraktulany charakter osadnictwa Nowej Anglii

Winthrop widział w płynących do Ameryki osadnikach naród wybrany, 
nowy Izrael, funkcjonujący na podstawie zawartego z Bogiem przymierza, wzo-
rowanego na przymierzu synajskim. Celem tego swoistego przymierza narodo-
wego miała być realizacja ewangelicznego przykazania miłości Boga i bliźniego. 

Skoro powodzenie misji w Massachusetts uzależniano od wierności jej 
uczestników zawartemu z Bogiem przymierzu, pierwsze przykazanie Dekalo-
gu zyskało znaczenie fundamentalne, a wraz z nim wpływy Kościoła. Cytowa-
ny już bostoński duchowny John Cotton, w jednym z listów z roku 1636, pisał: 

Nikt nie projektuje domu podług zasłon, ale zasłony podług domu. Lepiej 
gdy społeczność urządza się na wzór określonego domu Boga, który jest jej 
Kościołem, niż dostosowuje kształt Kościoła do stanu cywilnego43. 

Należy jednak pamiętać, że oddziaływanie struktur kościelnych nie ozna-
czało rządów duchowieństwa, ale raczej jego współpracę z urzędnikami w spra-
wach religijnych i świeckich. Religijni liderzy Massachusetts nie sprawowali 
urzędów świeckich, choć ich opinie miały znaczący wpływ na sprawy kolo-
nii. Respektowano kalwińską naukę o potrzebie rozdziału Kościoła i państwa, 
Massachusetts, ani żadna inna purytańska kolonia Nowej Anglii, nie ustano-
wiła sądów kościelnych. Wskazywano natomiast na nałożony na państwo obo-
wiązek ochrony religijnej ortodoksji, o którym pisał również Kalwin. Powyż-
sze reguły potwierdzała przyjęta w połowie XVII w. Deklaracja Programowa 
Cambridge (Cambridge Platform of Church Dyscipline [1648]), dokument okre-
ślający reguły nowoangielskiego kongregacjonizmu. Stwierdzano w niej: 

Kościół nie stoi w opozycji do władzy cywilnej, […] ani odrobinę nie osłabia 
go [rządu – L. Ch.] w rządzeniu, ale raczej wzmacnia go i zachęca lud do 
podporządkowania mu się sercem i sumieniem […]44. 

Nie jest w gestii władzy zmuszanie ludzi (subjects) do tego, by stali się człon-
kami Kościoła i zasiadali przy stole Pańskim45. 

43 � Cyt. za: H. S. Stout, The New England Soul. Preaching and Religious Culture in 
Colonial New England, Oxford University Press, New York 1986, s. 16.

44 � The Cambridge Platform of Church Discipline, 1648, Ch. XVII, 2, s. 83, http://
www.archive.org/details/cambridgeplatfo00cong [data dostępu: 13.10.2012].

45 � Ibidem, Ch. XVII, 4, s. 83.



343

2. „Nowy kanaan” – teocentryczny charakter osadnictwa Massachusetts

Jednak 

jest obowiązkiem władzy ochrona religii i doskonalenie się w przestrzega-
niu obowiązków, nakazywanych przez pierwszą, jak i drugą tablicę [De-
kalogu – L. Ch.]. […] Celem władzy cywilnej jest nie tylko ciche i spokojne 
życie poddanych w zakresie sprawiedliwości i uczciwości, ale także w kwe-
stiach pobożności […]. Mojżesz, Jozue, Dawid, Salomon, Ezaw […] byli 
pouczani przez Ducha Świętego do zastosowania swej władzy w kwestiach 
religii: królowie, którzy zawodzili na tej drodze byli przez Boga regularnie 
ganieni46. 

W przypadku Massachusetts zamiast o teokratycznym charakterze jej rzą-
dów, należałoby raczej mówić o systemie teocentrycznym, o swoistej „republice 
biblijnej”, gdzie państwo i Kościół, jako twory niezależne od siebie, współdzia-
łały w osiąganiu celów, które większości obywateli i wiernych wydawały się 
priorytetowe47.

Przyznanie religii znaczenia priorytetowego skutkowało powiązaniem 
obywatelstwa w Massachusetts z pełnoprawnym członkostwem w kongrega-
cji (the visible saints) oraz znaczącym wpływem religijnych liderów. Rola wła-
dzy świeckiej miała się sprowadzać w znacznej mierze do ochrony Kościoła, 
do przeciwdziałania idolatrii i herezjom. Religijni liderzy, jak Winthrop czy 
Cotton, uznawali potrzebę zaprowadzenia lokalnej odmiany erastianizmu, 
w którym dostrzegali jedyną możliwość zabezpieczenia przed buntami i here-
zjami, godzącymi w kongregacjonizm. Przedstawicielstwo państwa wydawało 
się jedyną siłą zdolną do przeciwstawienia się potencjalnym ruchom odszcze-
pieńczym. Do głosu dochodziło kalwińskie przekonanie o roli państwa jako 
zewnętrznego zabezpieczyciela realizacji bożych zamierzeń. Przywódcy reli-
gijni byli aktywnie zaangażowani w proces tworzenia przez kolonię własnych 
struktur rządu, obstawali przy opcji, by egzekwowanie moralności publicznej 
do niego właśnie należało. W realiach pierwszej połowy XVII w. nie było to 
niczym szczególnym, każdy religijny Europejczyk, niezależnie od wyznawanej 
odmiany chrześcijaństwa, uważał, że państwo winno wspierać sprawy kościel-
ne, wydając prawa i je egzekwując, a administracja kościelna – użyczać pań-
stwu wsparcia, wskazując na boskie pochodzenie praw. Obie strony zgadzały 

46 � Ibidem, Ch. XVII, 6, s. 84.
47 � P. Stawiński, Boży eksperyment…, s. 72, 74. 



344

Kontraktulany charakter osadnictwa Nowej Anglii

się co do tego, że rolą państwa jest ochrona ludzi w ich dążeniu do dobrego 
życia48. Jak wówczas wierzono, drogą do tego prowadzącą było przestrzeganie 
pierwszego przykazania Dekalogu, miało ono obowiązywać zarówno w sferze 
religijnej, jak i świeckiej. Stąd też herezja stawała się wykroczeniem, którym 
musiały zajmować się sądy, podobnie jak czary, przekleństwo, bluźnierstwo, 
cudzołóstwo czy nieprzestrzeganie Dnia Pańskiego. Prawdziwa wolność, jak 
wyjaśniał Winthrop, była wolnością do wykonania objawionego Prawa Bo-
żego49. Był moment, że tworzący kolonię Massachusetts nieseparatystyczni 
independenci próbowali doprowadzić do stopienia się Kościoła i państwa, 
do swoistego protektoratu państwa nad Kościołem i Kościoła nad państwem, 
co jednak ostatecznie nigdy nie nastąpiło. Separacja pozostawała zachowana, 
a z czasem uwidaczniała się coraz bardziej – w drugiej połowie XVII w., kiedy 
dotychczasowy cenzus wyznaniowy, blokujący uzyskanie pełnego obywatel-
stwa, wypierany był przez cenzus majątkowy50. Istotne znaczenie miała też 
wierność doktrynie kongragacjonizmu, zakładającej lokalność i niezależność 
społeczności Kościoła.

D. Kontraktualna społeczność „widzialnych świętych”

Nieseparatystyczni independenci z Massachusetts reprezentowali przekona-
nie, że Kościół powinien być niezależną kongregacją. Uważali, iż roszczenia 
państwa do kontroli nad Kościołem zarówno w kwestii ustanawiania duchow-
nych, jak i doktryny, w żaden sposób nie mogły znaleźć kontynuacji w No-
wym Świecie. W myśl the Cambridge Platform (1648), doktrynalnego progra-
mu purytańskich Kościołów kongregacyjnych, tego typu możliwość została 
w zupełności wyeliminowana, władza świecka w żadnym aspekcie nie mogła 
ingerować w sprawy Kościołów lokalnych. Wypróbowane w starej Anglii for-
my władzy sakralnej, narodowa władza biskupów (episkopalizm) i władza 
starszyzny (prezbiterianizm), stwarzały w przekonaniu nieseparatystycznych, 
jak i separatystycznych independentów zagrożenie tyranią grupy w stosunku 
do pozostałych wiernych. Powołując się na autorytet Biblii przekonywano, że 
Kościół jest, powstałym na podstawie przymierza, lokalnym zgromadzeniem 

48 � Ibidem, s. 73.
49 � H. Brogan, Historia Stanów Zjednoczonych…, s. 55.
50 � M. Potz, Teokracje amerykańskie…, s. 241. 



345

2. „Nowy kanaan” – teocentryczny charakter osadnictwa Massachusetts

wiernych zebranych w celu słuchania Ewangelii. Każda z tych kongregacji mia-
ła pozostawać autonomiczna, samowystarczalna i samorządna, żadna władza 
zewnętrzna nie mogła ingerować w jej funkcjonowanie51. Przymierze uznano 
za rodzaj wzorca, na podstawie którego „subgrupy” w łonie uniwersalnego, nie-
widzialnego Kościoła, złożonego z predestynowanych, stawały przed Bogiem 
i przysięgały być Kościołem widzialnym. Przymierza opracowywano indywi-
dualnie dla każdej kongregacji, choć w praktyce brzmiały one podobnie. Proto-
typem dla wielu kongregacji w Nowej Anglii było przymierze, według którego 
powstał Kościół w Salem w roku 1629: „Zawieramy przymierze z Panem i jeden 
z drugim, w obecności Boga, by podążać razem Jego drogami, tak jak podo-
bało Mu się ujawnić nam siebie w swoim błogosławionym słowie prawdy”52. 
Ta krótka sentencja czyniła z kongregacji społeczność o kontraktualnym cha-
rakterze. Była umową o podwójnym charakterze, umową społeczności religij-
nej z Bogiem (dwustronna umowa) oraz umową ludzi ze sobą, wielostronną 
umową społeczną, zawiązującą społeczność religijną. Ta ostatnia, podobnie jak 
społeczność polityczna, dysponowała władzą powierzaną pastorowi w drodze 
demokratycznego głosowania. Ze względu na charakter Kościoła, wśród spo-
łeczności purytańskich oczywiste stawało się przeświadczenie, że władza rzą-
du wywodzi się ze zgody ludzi, że o powstaniu związku społecznego i władzy 
świeckiej przesądza umowa53.  

Pełne uczestnictwo w kongregacji nie było dostępne dla wszystkich. Pozosta-
wało zarezerwowane dla prawdziwie wierzących, których określano jako „wi-
dzialnych świętych” (the visible saints). Byli to ludzie prowadzący przykładne 
życie, wolne od jawnych skandali, przestrzegający bożych przykazań, ale przede 
wszystkim – mający za sobą doświadczenie konwersji (the conversion experien-
ce), weryfikowane przez pozostałych członków kongregacji. Purytanie z całej 
Nowej Anglii przykładali do konwersji ogromną wagę, jak wierzono dawała ona 
podstawę do tego, by daną osobę traktować jako predestynowaną, pozostającą 

51 � H. S. Stout, The New England Soul…, s. 17.
52 � „We Covenant with the Lord and one with an other; and doe bynd our selves in 

the presence of God, to walke together in all his waies, according as he is pleased 
to reveale himselfe unto us in his Blessed word of truth”, http://oll.libertyfund.
org/?option=com_staticxt&staticfile=show.php%3Ftitle=694&chapter=102432
&layout=html&Itemid=27 [dostęp z dnia 17.11.2012].

53 � S. Filipowicz, Pochwała rozumu i cnoty…, s. 55.



346

Kontraktulany charakter osadnictwa Nowej Anglii

pod wpływem łaski bożej, czyli uczestniczącą w przymierzu łaski. Konwersja 
(łac. conversion, -em, – „zawrócić”, w znaczeniu symbolicznym „przejść prze-
mianę wewnętrzną”) wiązała się z obecnym w teologii reformowanej pojęciem 
monergizmu, zakładającego działanie Boga poprzez Ducha Świętego w celu 
doprowadzenia do zbawienia osoby (predestynowanej) poprzez regenerację du-
chową, bez współpracy ze strony tejże osoby. Obecny w kalwinizmie monergizm 
pozostawał w związku z dogmatem nieodpartej łaski (sola gratia). 

Na początku, zgodnie z królewska kartą kolonialną, władzę sprawowali 
członkowie-udziałowcy Kompanii Zatoki Massachusetts. Tworzyli Court of 
Assistants i wybierali spośród siebie gubernatora i jego zastępcę. W paździer-
niku roku 1630 gubernator John Winthrop, za zgodą pozostałych członków-
-udziałowców, zdecydował o rozszerzeniu członkostwa kompanii na wszyst-
kich pozostałych wolnych osadników (freemen), pod warunkiem jednak, że 
byli członkami kongregacji po doświadczeniu konwersji, czyli mieli status tzw. 
widzialnych świętych (the visible saints). (W siostrzanej kolonii Connecticut, 
założonej w roku 1635, reguła taka nigdy nie została przyjęta. Obywatelstwo 
stawało się udziałem wszystkich wolnych mężczyzn, którzy złożyli przysię-
gę lojalności). Posunięcie Winthropa nie było niczym wymuszone, karta ko-
lonialna pozostawiała bowiem udziałowcom kompani swobodę tworzenia 
praw, w tym stanowienia ustroju politycznego, pod warunkiem ich zgodno-
ści z prawem angielskim. Winthrop osiągnął w istocie dwa cele: rozszerzył 
prawo wyborcze w trosce o dalszy rozwój Massachusetts, która z prywatnej 
kolonii handlowej przekształciła się we wspólnotę polityczną, a jej członkowie 
– w obywateli, z drugiej jednak strony, wiążąc prawo wyborcze z doświad-
czeniem konwersji, oddalił niebezpieczeństwo „bezbożnych rządów”. Czynne 
prawo wyborcze zyskali tylko ci wolni mężczyźni, którzy spełniali kryterium 
religijne, prawo głosowania zostało zatem skorelowane z elityzmem religijnym 
(Winthrop pozostawał nieufny wobec demokratyzacji, sądził, że za wszelka 
cenę należy unikać sytuacji, kiedy wpływ na rządy zyskają ludzie przywiązani 
do ziemskiego świata). Raz w roku wybierali oni assistants, którzy z kolei wy-
bierali gubernatora. Od 1632 r. gubernator był wybierany bezpośrednio przez 
freemen’ów54. Kolejnym etapem demokratyzacji Massachusetts było przy-

54 � M. Potz, Teokracje amerykańskie…, s. 209; W. E. Barton, Congregational Creeds 
and Covenants, Chicago 1917, https://archive.org/stream/congregationalcr00 
bartuoft#page/n5/mode/2up [data dostępu: 24.09.2014], s. 51.



347

2. „Nowy kanaan” – teocentryczny charakter osadnictwa Massachusetts

znanie praw politycznych członkom kongregacji, nie będącym visible saints, 
przy czym początkowo, w latach czterdziestych XVII w., dotyczyło to tylko 
wyboru władz lokalnych. Od 1664 r. prawo wyborcze oparto na mieszanym 
cenzusie religijno-majątkowym. Głosować mogli zatem wszyscy visible saints, 
a spośród pozostałych mieszkańców – tylko ci, których majątek przekraczał 
10 szylingów55. General Court (Zgromadzenie Ogólne), najważniejszy organ 
władzy Massachusetts, powstały z przekształcenia zgromadzenia kompanii 
handlowej, było początkowo jednoizbowe. W roku 1644 przekształciło się 
w zgromadzenie dwuizbowe z the House of Assistants, w którym zasiada-
li urzędnicy (magistrates) i the House of Deputies, złożone z przedstawicieli 
gmin. W procesie legislacyjnym Izby miały równy status, mogły wzajemnie 
wetować swoje projekty ustaw56. 

E. Half-way covenant

W połowie wieku XVII zaczęła wymierać pierwsza generacja osadników Ko-
lonii Zatoki Massachusetts i tamtejsze kongregacje stanęły przed narastającym 
kryzysem członkostwa. Od początku osadnictwa pełne uczestnictwo w kon-
gregacji ograniczone było do „widzialnych świętych”, tych, którzy publicznie 
potwierdzili swoją wiarę i w drodze głosowania przyjęci zostali do kongregacji 
jako jej pełnoprawni członkowie. Ich dzieci były wówczas chrzczone w wieku 
niemowlęcym i z mocy chrztu zyskiwały członkostwo kongregacji. Gdy stawa-
ły się dorosłe oczekiwano od nich złożenia dowodów konwersji, czyli stania się 
osobami odrodzonymi duchowo. Był to warunek pełnego członkostwa w kon-
gregacji, a zatem uczestniczenia w Wieczerzy Pańskiej i prawa głosu. Ogień 
religijnej gorliwości wśród purytanów drugiej generacji nie płonął już tak jasno, 
jak u ich ojców. Wiele osób z tego pokolenia nie czuło potrzeby, by przeko-
nać publicznie kongregację o swoim odrodzeniu i uzyskać pełne członkostwo. 
W latach pięćdziesiątych XVII w. pojawił się problem tej właśnie generacji, czy-
li dorosłych dzieci „widzialnych świętych”, które nie doświadczyły konwersji. 
Jako niepełnoprawni członkowie kongregacji nie mogli ochrzcić swoich dzieci. 
Kwestia, czy dzieci nieodrodzonych duchowo członków kongregacji powinny 

55 � M. Potz, Teokracje amerykańskie…, s. 209–210.
56  �General Court Colonial, Dictionary of American History, 2003, Encyclopedia.

com, http://www.encyclopedia.com [data dostępu: 7.11.2014]. 



348

Kontraktulany charakter osadnictwa Nowej Anglii

zostać ochrzczone, stała się przedmiotem kontrowersji. W roku 1657 konwen-
cja ministrów zasugerowała, że dzieci te należy chrzcić, w 1662 stanowisko to 
potwierdził synod Kościołów. Ochrzczone dzieci nieodrodzonych duchowo 
członków kongregacji nabywały szczególny status, który zyskał miano the 
Half-Way Covenant („pół-sprzymierzenie”). Dzieci te uznano po roku 1662 za 
„pół-sprzymierzone”, za będące w połowie drogi do przymierza łaski. Jako do-
rosłe osoby traktowane były jako niepełnoprawni członkowie kongregacji, bez 
możliwości uczestniczenia w Wieczerzy Pańskiej oraz bez prawa głosu. Half-
-Way Covenant gwarantujące członkostwo w kongregacji, a zatem i prawa poli-
tyczne, stanowiło istotny krok w kierunku zwiększenia liczebności kongregacji 
i rozszerzenia dyscypliny kościelnej na większą grupę ludzi. Zachęcało także do 
podjęcia trudu konwersji i do zaangażowania na rzecz Kościoła. Chociaż roz-
wiązanie to zostało zaakceptowane przez większość Kościołów w Nowej Anglii, 
to spotkało się z głośnym sprzeciwem mniejszości. Niegdysiejsza solidarność 
pierwszych wspólnot purytańskich osłabła, narastał podział pomiędzy funda-
mentalistami, pragnącymi zachować czystość religijną za wszelką cenę, a postę-
powcami, wierzącymi, że społeczeństwo jest tym silniejsze, im więcej członków 
je tworzy. Praktyka „pół-sprzymierzania” porzucona została przez większość 
Kościołów w wieku XVIII, kiedy Jonathan Edwards i inni przywódcy Wielkie-
go Przebudzenia nauczali, że członkostwo w Kościele winno być ograniczone 
tylko do przekonanych wierzących57. Spadek konwersji połączony z praktycz-
nymi efektami Half-Way Covenant oraz z obawą, że niektórzy koloniści mogą 
żyć w sposób nie mający wiele wspólnego z purytańskim ideałem, zapoczątko-
wał ewolucję rasowych parametrów wśród społeczności purytańskich. Genea-
logia zaczynała mieć większe znaczenie niż wiara. Członkostwo w kongregacji 
stawało się zamknięte dla emigrantów zarówno z Europy, jak i Afryki. Puryta-
nie czynili coraz bardziej dostrzegalnym istnienie barier rasowych i etnicznych 
na drodze do urzeczywistnienia „biblijnego commonwealth’u”. Miał on stać się 
krainą wyłącznie białego człowieka58.

Nie wszystko poszło zatem po myśli Winthropa, który wyobrażał sobie 
Massachusetts jako krainę, jeśli nie całkowicie tabula rasa, to z pewnością 

57 � http://www.britannica.com/EBchecked/topic/252432/Half-Way-Covenant 
[data dostępu: 12.09.2014]; P. Miller, The Half-Way Covenant, „The New England 
Quarterly” 1933, Vol. 6, No 4, s. 676–715.

58 � S. M. Grant, A Concise History…, s. 61. 



349

2. „Nowy kanaan” – teocentryczny charakter osadnictwa Massachusetts

jako vacuum domicilium – użytecznie wolną, niezagospodarowaną, a zatem 
możliwą do przejęcia przez osadników, bez oglądania się na Indian. Jak miał 
stwierdzić, Bóg zniszczył tubylców za pomocą cudownych plag, by uczynić 
miejsce dla nowych mieszkańców59. Fakt, że nie zniszczył dosłownie każde-
go Indianina nie okazał się jednak dla purytanów problemem największym. 
Z czasem dostrzegli oni, że zagrożenie dla ich misji płynie od nich samych 
i z naturalnych warunków zasiedlonej przez nich krainy. Znaczenie religii 
i opartej na niej tożsamości ulegało stopniowej erozji, podważając funda-
menty „miasta na wzgórzu”. Wystarczyły dwie dekady, by projekt biblijnego 
commonwealth’u pogrążył się w stagnacji. The Half-Way Covenant był od-
powiedzią nie tylko na chwiejącą się wiarę i obniżające się liczebnie pełne 
uczestnictwo, ale również na stopniową erozję tradycyjnych sieci społecz-
nych i rodzinnych. Społeczności połączone silnymi więzami, materialnymi 
i duchowymi, musiały siłą rzeczy ulec zmianom, kiedy dorosło pokolenie 
urodzone już w Nowej Anglii, pragnące własnej ziemi czy bogactwa pocho-
dzącego z handlu. W początkach osadnictwa obok wspólnej własności ziemi, 
istniała własność indywidualna, jednak jej przydział był ograniczony, co mia-
ło zapobiec zbytniemu rozproszeniu populacji i ułatwić ochronę przed ataka-
mi Algonkinów. Potrzeby populacji jednak, jak i ona sama, stale rosły. Rosło 
też znaczenie indywidualnej własności ziemi, które rodziło indywidualną, 
coraz bardziej świecką, perspektywę, stojącą w sprzeczności z oryginalną 
wizją, która przywiodła purytanów na dzikie pustkowie. Wraz z oswajaniem 
tego ostatniego, wizja religijna blakła. Zaniepokojeni ministrowie, zwłaszcza 
po „half-way compromise”, rozpoczęli ostrą krytykę swoich kongregacji za 
ich moralną i duchową nieadekwatność60. Wraz z upływem czasu również 
rybołówstwo i rozwój handlu poczęły zagrażać wartościom purytańskim, 
duchowni mogli odnieść nawet wrażenie, że potomkowie pierwszych kolo-
nistów bardziej niż wiarą zainteresowani byli dorszem. Dla tych pierwszych 
nie było to budujące, jednak ich jeremiady nad tym, że kolonia miast religijną 
stała się handlowa, nie przynosiły skutku. Zewnętrzny dobrobyt okazał się 
dla pobożności niespodziewanym konkurentem61.  

59 �  Ibidem, s. 58.
60 �  Ibidem, s. 59–60. 
61 �  H. Brogan, Historia Stanów Zjednoczonych…, s. 58. 



350

Kontraktulany charakter osadnictwa Nowej Anglii

3. The providence agreement. Civility podstawą 
społeczeństwa politycznego

W świadomości purytanów Nowej Anglii posłuszeństwo wobec warunkowego 
przymierza kongregacyjnego powiązane zostało z sukcesem jej mieszkańców 
w życiu doczesnym, choć nie z indywidualnym zbawieniem jednostki. Goto-
wość do wypełniania warunków przymierza mogła być uznana za zapowiedź 
zbawienia, za znak predestynowania, w przeciwieństwie do otwartej konte-
stacji czy sprzeciwu wobec porządku społecznego, co stanowić miało znak 
„niewybrania”62. Na tym tle zrodziły się najbardziej znane konflikty w Nowej 
Anglii, których bohaterami stali się Anne Hutchinson (1591–1643) i Roger Wil-
liams (1603–1683).

Anne przybyła do Massachusetts w roku 1634 w ślad za swoim mistrzem 
Johnem Cottonem. Jednak charakter nauczania Cottona, nacisk, jaki kładł 
w swych kazaniach na przestrzeganie nakazów Biblii, upominając jednocześ-
nie przywódców społecznych, że od nich odchodzą, zbliżał go do przymierza 
uczynków, uznającego przestrzeganie Prawa za warunek zbawienia. Tym sa-
mym – twierdziła Hutchinson – Cotton mimowolnie kwestionował fundamen-
talne dla purytanów przymierze łaski, którego przedmiotem nie były przecież 
uczynki, zgodne z nakazami Prawa, lecz wewnętrzna wiara, dana przez Boga. 
Hutchinson przypominała, że przymierze uczynków zostało ostatecznie wy-
pełnione przez ofiarę Chrystusa i przestało obowiązywać. Sprawa Hutchin-
son nazwana została z czasem kontrowersją antynomiańską (the Antinomian 
Controversy; z gr. anty – przeciwko, nomos – prawo). W XVII-wiecznej Nowej 
Anglii pojęciem antynomianizmu posługiwano się w odniesieniu do postawy 
odrzucającej literę Prawa Starego Testamentu na rzecz „ducha” Ewangelii63. 
Wierzono, że świętość zawiera się w sercu wybranego przez Boga człowieka, 
tam następuje objawienie łaski. Godne życie, dobre uczynki, świętowanie nie-
dzieli, trzeźwość, stanowić miały tego następstwo, a nie przyczynę – twierdziła 
Hutchinson. Przeciwstawiła Ewangelię Prawu, religijność opartą na dotrzy-
mywaniu wierności nakazom religijności opartej na wewnętrznym przeko-

62 � H. S. Stout, The New England Soul…, s. 24.
63 � W. K. Rugg, Unafraid. A Life of Anne Hutchinson, Houghton Mifflin, Boston 

1930, s. 112.



351

3. The providence agreement. Civility podstawą...

naniu64. W teorii wszyscy protestanci wyznawali takie credo, włącznie z pu-
rytanami z Massachusetts, w praktyce jednak ci ostatni próbowali budować 
swoją „nową Jerozolimę”, opierając się na ścisłym respektowaniu obu tablic 
Dekalogu. Hutchinson początkowo urządzała spotkania religijne w swoim 
domu, potem przewodniczyła ożywionym dyskusjom, które nie mogły pozo-
stać niezauważone przez przywódców Massachusetts. Ci ostatni nie zamierzali 
pozwolić, by podjęty przez nich trud organizacji kolonii, realizowania własnej 
wizji Kościoła i społeczeństwa, podważony został przez „herezje”. Stworzono 
atmosferę, w której bycie nazwanym antynomianinem równało się ciężkiemu 
zarzutowi. W roku 1637 oskarżono Hutchinson o herezję i świętokradztwo, 
uznano ją winną i skazano na wygnanie. Prym w tym osądzie wiódł John 
Winthrop, wyczulony na wszelkiego rodzaju kontrowersje religijne. Nie było 
roku, by za jego staraniem ktoś z mieszkańców Kolonii nie został odesłany do 
Anglii w ramach kary za „zbyt swobodną rozmowę”65. Hutchinson znalazła 
schronienie w osadzie Providence, założonej przez Rogera Williamsa, który 
również popadł w niełaskę religijnych przywódców Massachusetts.

Williams był żarliwym purytaninem, jednak odrzucił eklezjologię opar-
tą na teologii przymierza i wielki projekt chrześcijańskiego commonwealth’u, 
symbolizowany przez wyobrażenie „miasta na wzgórzu”. Podstawę Kościoła 
dostrzegał nie we wzajemnej umowie jego przyszłych członków przed Bogiem, 
lecz w duchowej sukcesji apostolskiej, która wzięła swój początek od aposto-
łów Chrystusa. Inaczej mówiąc, Kościół formowany był przez kolejne poko-
lenia prawdziwych apostołów. Działo się tak do średniowiecza, kiedy sukcesja 
apostolska została przerwana z winy Kościoła, który zatracił się w pogoni za 
władzą i prestiżem. Po przerwaniu linii apostolskiej prawdziwy Kościół, czyli 
ten formowany przez prawdziwych apostołów i wierzących, przestał istnieć. 
Wraz z ponownym przyjściem Chrystusa na ziemię pojawią się nowi aposto-
łowie i ewangeliści, odtworzony zostanie prawdziwy Kościół. Do tego czasu 
jedyne co chrześcijanie mogą zrobić, to zbierać się razem jako enklawy „roz-
proszonych świadków”, których rola polegać ma nie na tworzeniu Kościołów, 
lecz na byciu negatywnymi świadkami zepsucia panującego w świecie. Hi-
storia jest zatem dla chrześcijan okresem wędrówki przez duchową pustynię 

64 � Ibidem, s. 114–115, 118–119.
65 � Ibidem, s. 117–118.



352

Kontraktulany charakter osadnictwa Nowej Anglii

świata i oczekiwaniem na ponowne przyjście Chrystusa66. W purytańskiej wi-
zji Winthropa i Cottona instytucje religijne i świeckie miały współpracować ze 
sobą na rzecz urzeczywistnienia lepszego świata, ustanowienia sprawiedliwej 
republiki, świecącego przykładem „miasta na wzgórzu”. Williams postrzegał 
ten wysiłek jako bezzasadny. Uważał, że koniec świata, eschaton, dotyczył przy-
wrócenia doskonałego Kościoła, duchowej wspólnoty wybranych przez Boga 
ludzi, nie miał natomiast na celu udoskonalania żadnej organizacji politycznej. 
Odrzucając millenarystyczne interpretacje społeczne i polityczne Williams 
istotnie osłabiał legitymację świętego commonwealth’u purytanów z Massa-
chusetts, dla którego fundamentalne znaczenie miała religijna uniformizacja, 
wykluczenie w zarodku wszelkiej heterodoksji. Eschaton, uważał Williams, 
przywróci prawdziwy Kościół, który odnajdzie swoją cnotę nie w kooperacji 
z państwem, ale w radykalnym oddzieleniu od spraw świeckich. Państwo ist-
nieje tu i teraz i nie ma eschatologicznego znaczenia67. 

Williams przybył do Bostonu w lutym roku 1631. Spotkał się tu z ciepłym 
przyjęciem ze strony liderów kolonii Massachusetts. Już w marcu zebranie 
członków kongregacji Bostonu, w jednomyślnym głosowaniu, powierzyło 
mu funkcję pastora. Williams odrzucił jednak, ku zaskoczeniu wszystkich, 
tę atrakcyjną propozycję argumentując, że założona przez nieseparatystycz-
nych independentów kongregacja bostońska nie zdystansowała się dostatecz-
nie od Kościoła anglikańskiego. Zarzucał członkom kongregacji, że ilekroć 
pojawiali się w Anglii, uczestniczyli w nabożeństwach „zabobonnego angli-
kanizmu”, a przecież idea kongregacjonizmu nie uwzględniała kompromisu 
z urzędowym Kościołem Anglii. Dla Williamsa połowiczny separatyzm jego 
potencjalnych parafian był nie do zaakceptowania, określał go radykalnie jako 
„chodzenie pomiędzy Chrystusem a Antychrystem”68. Nie mógł pogodzić się 
również z jeszcze jednym charakterystycznym elementem życia w Massachu-
setts – związkiem religii i polityki. Williams nie znajdował uzasadnienia dla 
ówczesnej sytuacji, gdy władze świeckie egzekwowały przestrzeganie naka-
zów pierwszej tablicy Dekalogu, czyli zachowanie odpoczynku świątecznego, 

66  �J. C. Davis, The Moral Theology of Roger Williams: Christian Conviction and 
Public Ethics, Westmister John Knox Press, Louisville–London 2004, s. 43–44.

67 � Ibidem, s. 44.
68 � T. J. Zieliński, Roger Williams. Twórca nowoczesnych stosunków państwo – Koś-

ciół, Semper, Warszawa 1997, s. 27–28.  



353

3. The providence agreement. Civility podstawą...

uczestnictwo w nabożeństwach, zakaz używania nieodpowiednich słów. Na-
kazy miłości Boga – stwierdzał – są sprawą „indywidualnego sumienia, a nie 
szeryfa”69.

Przywódców kolonii niepokoiła nonkonformistyczna postawa młodego 
duchownego, jak również jego wypowiedzi dotyczące ograniczenia kompe-
tencji władzy świeckiej w dziedzinie religijnej, sprowadzenia ich wyłącznie do 
spraw obywatelskich. Wkrótce, wiosną roku 1631, zaproponowano William-
sowi objęcie funkcji drugiego duchownego przy pastorze kongregacji w Salem, 
na co ten ostatecznie zgodził się latem roku 1633. Gubernator Massachusetts 
John Winthrop oburzył się faktem, że Salem, niemal nazajutrz po bulwersują-
cej odmowie w Bostonie, zaproponowało Williamsowi funkcję duchowną bez 
konsultacji z władzami kolonii. W kwietniu 1631 roku zwołał w trybie pilnym 
zgromadzenie General Court, na którym postanowiono wysłać do Salem list, 
powiadamiający o incydencie bostońskim z udziałem Williamsa oraz z zapy-
taniem, dlaczego przy obsadzaniu stanowiska drugiego pastora nie skonsulto-
wano się z władzami Massachusetts70. 

W ciągu krótkiego pobytu w Salem Williams zyskał opinię dobrego na-
uczyciela Słowa Bożego, jednak przekonany o konieczności radykalnej se-
paracji Kościoła i państwa, zarzucał członkom swojej kongregacji, że nie do 
końca oddzielili się od fałszywej religii anglikańskiej. Pogłębiał się jego kon-
flikt z władzami kolonii Massachusetts. Odebrano mu funkcję duchowne-
go. Pozbawiony zajęcia udał się do New Plymouth, gdzie jesienią 1631 roku 
przyjęto go do kongregacji, a rok później powierzono mu funkcję pastora 
pomocniczego71. 

W New Plymouth Williams znów przykuł uwagę swoim nonkonformi-
zmem. W grudniu 1632 roku opublikował traktat, w którym przekonywał, 
że karty królewskie dające prawo do ziemi kompaniom handlowym są bez-
zasadne. Karol I wydawał zezwolenia na osadnictwo na terenach należących 
do Indian, do których nie posiadał żadnego prawa. Legalność kolonii Plymo-
uth, jak i Massachusetts, powstałych na ziemiach nieodkupionych od Indian, 
była zatem wątpliwa. Z powodu poglądów Williamsa Plymouth narażało się 
na kłopoty ze strony Korony. Jesienią 1633 roku Williams ponownie udał się 

69 �  Ibidem, s. 28–29. 
70 �  Ibidem, s. 29–30. 
71 �  Ibidem, s. 30–31. 



354

Kontraktulany charakter osadnictwa Nowej Anglii

do Salem, gdzie został nieoficjalnym asystentem tamtejszego pastora. Nie spo-
dobało się to władzom kolonii Massachusetts, które wezwały go do Bostonu 
przed General Court, by wyjaśnić sprawę kwestionowania przezeń karty kró-
lewskiej. W najbliższych latach wzywano go tam kilkukrotnie, przede wszyst-
kim w związku jego radykalnym podejściem do kwestii relacji państwo – Koś-
ciół. Ostatecznie, 30 kwietnia 1635 roku, Zgromadzenie Ogólne postawiło mu 
trzy zarzuty: podważania prawa urzędników publicznych do karania naru-
szeń przykazań pierwszej tablicy Dekalogu, kwestionowania powszechnego 
obowiązku modlitwy w instytucjach publicznych oraz odmawiania władzy 
świeckiej prawa wymagania od wszystkich obywateli płci męskiej składania 
religijnej przysięgi posłuszeństwa władzom kolonii72. Choć oczekiwano od 
Williamsa odwołania głoszonych poglądów, ten nie zmienił zdania. Pod presją 
znalazł się także korzystający z jego posługi duszpasterskiej Kościół w Salem. 
Mając do wyboru trwanie przy swoim pastorze czy uzyskanie z rąk władz Mas-
sachusetts od dawna upragnionego gruntu w Marblehead Neck, zdystansował 
się od poglądów Williamsa i pozbawił go funkcji pastora73. W październiku 
roku 1635 General Court nakazał Williamsowi opuszczenie terytorium kolonii 
Massachusetts, co nie było równoznaczne z przymusowym powrotem do An-
glii. Ponieważ nadal przebywał na terenie kolonii, zebrany ponownie, w stycz-
niu roku 1636, General Court zaocznie zaostrzył ogłoszoną poprzednio karę 
i skazał Williamsa na wydalenie do Anglii74. 

I tym razem Williams nie zastosował się do wyroku, uciekł i po zimowej, 
wielotygodniowej wędrówce, podczas której korzystał ze wsparcia Indian, 
dotarł do Zatoki Narragansett. Od Indian nabył ziemię i założył osadę, którą 
nazwał „Providence”. Miała być ona przystanią dla wszystkich prześladowa-
nych z powodów religijnych. Stała się zaczątkiem późniejszej kolonii Rhode 
Island75. Osada Williamsa rozrastała się dość szybko, w roku 1637 społeczność 
była na tyle duża, że zawiązano gminę (township). Williams nie miał doświad-
czeń w zakresie formowania życia publicznego. Providence nie dysponowała 
patentem Korony ani upoważnieniem Kolonii Zatoki Massachusetts, nie mia-
ła nawet kongregacji, która mogłaby gwarantować pewien zakres stabilności. 

72 �  Ibidem, s. 38. 
73 �  Ibidem, s. 38–39. 
74 �  Ibidem, s. 39–40. 
75 � Z. Lewicki, Historia cywilizacji amerykańskiej…, s. 105–106.



355

3. The providence agreement. Civility podstawą...

Williams zdecydował, że głowy rodzin tworzących osadę będą spotykać się raz 
na dwa tygodnie, by dyskutować o sprawach osady, takich jak spokój wewnętrz-
ny, obrona i związana z nią warta czy zasiewy. „Obopólna zgoda miała kończyć 
wszystkie sprawy szybko i pokojowo”76. Program był skromny, ale demokra-
tyczny. Stabilność zapewnić miała dobrowolna umowa, wiążąca mieszkańców 
osady w społeczność polityczną, zawierająca zobowiązanie każdego względem 
innych do posłuszeństwa decyzjom większości. W projekcie opracowanej przez 
Williamsa umowy, the Providence Agreement (1637 r.), grupa osób jednogłośnie 
decydowała połączyć się w społeczeństwo polityczne i stosować się do decyzji 
podjętych przez większość jego członków, w tym także decyzji dotyczących 
formy rządu. Stwierdzano między innymi: 

[…] czynimy wolne i wspólne przyrzeczenie zgody względem siebie nawza-
jem, że dla naszego wspólnego pokoju i dobrobytu (do czasu aż usłyszy-
my o łaskawości Króla względem nas) będziemy […] poddanymi samych 
siebie w aktywnym lub pasywnym posłuszeństwie takich poleceń i umów 
(orders and agreements), jakie zostaną podjęte przez większość obecnych 
gospodarzy i tych, którzy będą w przyszłości przyjęci przez ich zgodę do 
tego samego przywileju i przymierza na naszym zwyczajnym spotkaniu. Na 
świadectwo tego podpisujemy niniejszą umowę & c.77

Przybysze mieli być przyjmowani do osady za zgodą jej gospodarzy i rów-
nież podpisywać umowę, przez co mieli zyskiwać prawo uczestnictwa w spot-
kaniach miejskich, których obrady miały dotyczyć wyłącznie spraw świeckich, 
w myśl zasady rozdziału Kościoła i państwa. Proponowany tekst tej umowy 
brzmiał następująco: 

My, których nazwiska widnieją niżej, pragnący zamieszkać w mieście New 
Providence, obiecujemy aktywne i bierne posłuszeństwo wszystkim naka-
zom i umowom (orders and agreements), jakie dokonają się dla dobra ogólne-
go tego ciała w zwyczajny sposób, poprzez zgodę większości obecnych miesz-

76  �R. Williams, For his much honored, Mr. John Winthrop, Deputy Governor these 
[1636 or 1637], [w:] Letters of Roger Williams 1632–1682, ed. by J. R. Bartlett, prin-
ted for the Narragansett Club, Providence 1874, s. 4, http://archive.org/details/
lettersofrogerwi00will [data dostępu: 12.08.2012].

77 �  Ibidem, s. 5. 



356

Kontraktulany charakter osadnictwa Nowej Anglii

kańców, głów rodzin, tworzących wspólnie społeczność miasta oraz innych, 
których do siebie przyjmą, tylko w sprawach cywilnych (only in civil things)78. 

Williams w liście do Winthropa, który mimo dzielących ich różnic pozostał 
jego przyjacielem, pisał: „Nie wspomniałem jeszcze o tych rzeczach moim są-
siadom, ale uczynię to, jak tylko zobaczę powód w twojej kochającej radzie”79. 

Williams kupował od autochtonów ziemię, którą dzielił następnie pomię-
dzy osadników, oddając ją nie na własność, lecz w użytkowanie. Osadnicy wraz 
z prawem dzierżawy ziemi zyskiwali obywatelstwo i prawo głosu w General 
Court, najwyższej władzy społeczności. Do roku 1658 Williams był jedynym 
właścicielem i dysponentem zakupionej przez siebie ziemi, jednak jego parcela 
miała wielkość taką samą, jak parcele pozostałych osadników. Jak sam przy-
znawał, nie był zachłanny, „nie pragnę, by spać bezpiecznie i śnić o gnieździe, 
którego nie może dosięgnąć żadna ręka”80. Od czasu do czasu jego żona mia-
ła jednak pewne wątpliwości i wyrażała pragnienie, by trochę więcej myślał 
o „bezpiecznym i ciepłym gnieździe”81.

Wolność sumienia i swoboda wyboru formy życia religijnego były tym, co 
interesowało Williamsa najbardziej. Bronił swojego przekonania, że żaden 
człowiek nie może być prześladowany z powodu sumienia. Co oczywiste, nie 
odpowiadał mu Kościół Anglii, ale miał też zastrzeżenia do kongregacjonizmu 
Massachusetts. Nie miał wątpliwości w kwestii konwersji, nie znajdował jednak 
uzasadnienia dla chrztu niemowląt z powodu braku świadomości religijnej. 
Williams wierzył w ważność chrztu wyłącznie osób dorosłych, zbliżając się tym 
samym do stanowiska anabaptystów, którzy, podobnie jak on, negowali kom-
petencje władzy świeckiej w dziedzinie religii. W roku 1638, wraz z jedenasto-
ma osadnikami, zorganizował w Providence pierwszą w Ameryce kongregację 
baptystyczną. Jej wierni nie mieli początkowo specjalnego budynku, spotykali 
się w swoich domach, jednak nie było to dla nich istotne. Tak jak inni kongrega-

78 � Colonial Origins of the American Constitution: A Documentary History, ed. by 
D. S. Lutz, Liberty Fund, Indianapolis 1998, s. 151, http://lf–oll.s3.amazonaws.
com/titles/694/Lutz_0013_EBk_v6.0.pdf [data dostępu: 10.03.2014].

79  �R. Williams, For his much honored…, s. 6.
80 � Ibidem, s. 6.
81 � E. S. Gaustad, Roger Williams: Prophet of Liberty, Oxford University Press, New 

York 2001, s. 57, 59. 



357

3. The providence agreement. Civility podstawą...

cjoniści wierzyli, że Kościół to przede wszystkim społeczność, połączona wiarą 
i celebracją Słowa Bożego82. 

Williams był orędownikiem świeckiego społeczeństwa politycznego (civil so-
ciety), którego budowanie rozpoczął w Providence. Można powiedzieć, że było to 
pierwsze demokratyczne społeczeństwo (oczywiście ograniczone do mężczyzn), 
którego funkcjonowanie w miejsce zasad religijnych, opierało się na zasadach 
świeckich. Zadaniem powołanego przez to społeczeństwo rządu miała być ochro-
na przed przemocą i konfliktami, ale też stwarzanie warunków do rozwoju. Kwe-
stie religijne pozostawały poza domeną jego wpływów. Williams urzeczywistnił 
to, o czym myśleli filozofowie, którzy w XVI i XVII wieku próbowali opracować 
w miejsce dotychczasowych zasad religijnych nowe podstawy społeczeństwa83. 

W uzasadnieniu postulatów wolności sumienia i kultu, Williams odwoły-
wał się do racji rozumowych84. Świadomy kondycji człowieka odrzucał pogląd 
o istnieniu ludzkiego instynktu społecznego i o rodzinie jako podstawie roz-
woju państwa85. Punktem wyjścia powstania społeczeństwa politycznego nie 
uczynił przymierza, lecz jego świecką formę – umowę społeczną. Był przeko-
nany, że społeczeństwo polityczne (civil society) istnieje wyłącznie w wymiarze 
ziemskim i nie ma eschatologicznego znaczenia. Stwarza możliwości, w ramach 
których istoty ludzkie mogą zachować swoje życie i bronić go, ale też żyć razem 
pokojowo i rozwijać się. Powołany przez to społeczeństwo rząd ma do odegra-
nia negatywną rolę społeczną, polegającą na ochronie przed przemocą oraz 
pozytywną rolę wyrażającą się w stworzeniu atmosfery dla ludzkiego rozwoju 
i pokojowego współistnienia. Nie ma natomiast do spełnienia żadnej misji reli-
gijnej86. Rząd powinien być aksjologicznie neutralny, jest bowiem legitymizo-
waną funkcją połączonych razem ludzi o rożnych światopoglądach.  

By społeczeństwo polityczne mogło istnieć, rząd musiał chronić nie tylko 
porządek obywatelski, ale również wolność słowa, wzajemny szacunek i soli-
darność społeczną oraz wolność sumienia. Problemem, który nurtował Wil-
liamsa najbardziej, były prześladowania „z powodów sumienia”. Traktował 

82 � Ibidem, s. 59–60.
83  �J. Ernst, Roger Williams. New England Firebrand, the Macmillan Company, New 

York 1932, s. 421.
84  Ibidem, s. 422. 
85 � Ibidem, s. 422–423. 
86  �J. Calvin Davis, The Moral Theology of Roger Williams…, s. 44.



358

Kontraktulany charakter osadnictwa Nowej Anglii

religię w kategoriach sumienia, a to – podkreślał – z mocy Boga pozostawało 
wolne. Ingerencja Kościoła wspierającego się władzą świecką, jak działo się to 
w Massachusetts, była niegodna chrześcijanina i obywatela. Sprzeciw William-
sa wobec teocentrycznego systemu stworzonego przez Winthropa i Cottona 
wynikał z jego szczególnego przywiązania do wolności sumienia. Sumienie 
jednostki powinno podlegać szczególnej ochronie. Zapytywał:

Kto inny, jak tylko prześladowcy duszy, mogą być niechętni temu, że ludzkie 
sumienia są wolne w widzeniu swoimi własnymi oczami i byciu sobie sędzia-
mi w wyborze ścieżki, na której mają nadzieje odnaleźć życie wieczne i bło-
gosławieństwo? Kto, jak nie tyrani i prześladowcy mogą być zasmuceni tym, 
że dusze ludzi mogą wybrać, kogo słuchać, jak i z kim się modlić […]?…87

W pamflecie poświęconym obronie wolności religijnej i tolerancji, zaty-
tułowanym The Bloudy Tenent of Persecution (Mroczna droga prześladowań 
z powodu sumienia, omawiana w trakcie narady pomiędzy prawdą a pokojem, 
1644), będącym polemiką z czołowym bostońskim duchownym Johnem Cot-
tonem, pisał „[…] nikt nie może być zmuszany do wiary, do wyznawania praw-
dziwej religii dopóki sam nie dojdzie do przekonania, że jest ona prawdziwa 
[…]”88. Postulat tolerancji dotyczący sumienia i kultu odnosił się nie tylko do 
różnych grup protestantów, ale również do innych wyznań chrześcijańskich 
i nie-chrześcijańskich. „Jest wolą i poleceniem Boga – pisał Williams – że (od 
przyjścia Jego syna Jezusa Pana) […]  sumienia i kulty są przyznane wszyst-
kim ludziom we wszystkich Narodach i Krajach”89. Przemoc wobec sumienia 
– stwierdzał – jest w oczach Boga wstrętniejsza niż gwałt cielesny90. Jeżeli nie 
można nawrócić pogan słowem, nie należy tego czynić z pomocą państwowego 
miecza91. Człowiek jako taki nie posiada narzędzi do rozstrzygania w kwestii su-

87  �R. Williams, The Examiner Defended in a Fair and Sober Answer, [w:] On Reli-
gious Liberty. Selections from the Works of Roger Williams, Edited and with an 
Introduction by J. C. Davis, Harvard University Press, Cambridge 2008, s. 239.

88  �R. Williams, The Bloudy Tenent of Persecution, ed. by S. L. Caldwell, Publica-
tions of the Narragansett Club, Vol. 3, Providence 1867, s. 47 (e-book Google). 

89 � Ibidem, s. 3; zob. też: R. Williams, The Examiner Defended…, s. 240.
90  �R. Williams, The Bloudy Tenent of Persecution…, s. 182. 
91 � Ibidem, s. 193–195.



359

3. The providence agreement. Civility podstawą...

mienia, nie może więc ustanawiać praw odnoszących się do tej sfery. Rząd świe-
cki interweniując w sprawy religii, czyli wchodząc w domenę ludzkich sumień, 
wkracza w kompetencje Stwórcy, któremu niemiła jest tego rodzaju „pomoc”. 
Kościół nie może ulegać pokusie wykorzystywania ramienia władzy świeckiej 
(zwłaszcza siłowego) do zmuszenia ludzi do wiary. Uprawnienie wspólnoty po-
litycznej (commonwealth) do stanowienia praw odnoszących się do sumienia, 
musiałaby pochodzić od samego Jezusa Chrystusa, a to jest przecież niemożli-
we92. W Nowym Testamencie – dowodził Williams – nie ma żadnej wzmianki 
o istnieniu „państw chrześcijańskich”, żadne państwo nie może zatem mienić 
się w ten sposób, pomimo że chrześcijanie są jego obywatelami93. Państwo sta-
nowi twór typowo ziemski, o zupełnie innej naturze niż Kościół94. Williams 
interpretował działanie liderów kolonii Massachusetts jako próbę oddzielenia 
predestynowanych od niepredestynowanych, skazaną na niepowodzenie, wy-
kraczała ona bowiem poza możliwości władz ludzkich. Przywoływał przypo-
wieść o chwaście z Ewangelii Mateusza (13:24–30), obrazującą – jego zdaniem 
– przemieszanie sprawiedliwych i niesprawiedliwych, i stosunek do tej sytuacji 
Chrystusa, który nie nakazał wyrywania chwastów, lecz z oddzieleniem wie-
rzących od niewierzących radził poczekać do żniw. W przekonaniu Williamsa 
przypowieść przemawiała za akceptacją zróżnicowania religijnego ludzi, za tym, 
by z przemieszaniem ludzkich postaw religijnych nie walczyć, lecz pozostawić 
je do dnia Żniw Pańskich. Nie można było tego osiągnąć innym sposobem, jak 
tylko wycofując oddziaływanie państwa na domenę ludzkich sumień, rozdzie-
lając państwo i Kościół. I odwrotnie, oddzielanie pszenicy od chwastu, możliwe 
było tylko w warunkach zaangażowania władzy świeckiej, czyli pomieszania 
państwa i Kościoła, co skutkowało jednak prześladowaniami95. 

W przeciwieństwie do Winthropa i Cottona, zainspirowanych przekazem 
Starego Testamentu, Williams odwoływał się przede wszystkim do nauki No-
wego Testamentu, zgodnie z którą Bóg nie był bezpośrednim suwerenem nad 
ludźmi, ale panem królestwa duchowego. Takie podejście stwarzało podstawy 
do oddzielenia Kościoła od państwa, do odmowy przyznania państwu jurys-

92 � Ibidem, s. 50–51, 200–201.
93  �R. Williams, The Bloody Tenent Yet More Bloody, London 1652, s. 171, https://

archive.org/stream/bloodytenentyetm00will [data dostępu: 9.12.2012].
94  �R. Williams, The Bloudy Tenent of Persecution …, s. 36–37, 94.
95 � N. Gładziuk, Druga Babel…, s. 192–193.



360

Kontraktulany charakter osadnictwa Nowej Anglii

dykcji nad pierwszą tablicą Dekalogu, przy zachowaniu związku jego prawa 
cywilnego z tablicą drugą96. Głównym celem rządu świeckiego winna być 
ochrona życia i mienia ludzi, domeną autorytetu Kościoła – wyłącznie duszpa-
sterstwo. Celem chrześcijanina jest bowiem zbawienie duszy, celem obywatela 
– ochrona życia i własności. Pomieszanie państwa i Kościoła przynosi szkodę 
zarówno chrześcijaninowi, jak i obywatelowi97. 

Wiara przychodzi tylko za sprawą „broni duchowej, która do chrześcijań-
stwa powołuje, nie przymusza”98. Spośród argumentów przytaczanych na rzecz 
tolerancji pojawiał się również ten o ludzkiej omylności, która dotyczyła także 
doczesnej organizacji kultu bożego99. Pewne natomiast było to, że prześlado-
wanie bliźnich w kwestii sumienia przeczyło istocie Kościoła100. 

Refleksja polityczna Williamsa była niejako efektem ubocznym jego filozofii 
wolności sumienia, sprzeciwu wobec prześladowań i religijnego uniformizmu. 
Jak wiadomo, dla sfery świeckiej szukał uzasadnienia pozareligijnego. Wielo-
krotnie w swych pismach wyrażał przekonanie o ludzkim charakterze polity-
ki, o tym, że jest ona efektem ludzkiego namysłu i woli wyrażonych w formie 
umowy, z której władza rządu bierze swą legalność i formę. „…Suwerenna moc 
(power) władzy (authority) cywilnej – pisał – opiera się na zgodzie ludu (con-
sent of the People) […]”, władza jest powierzana rządzącym (magistrates and 
officers)101. W innym miejscu stwierdzał:

[…] władza cywilna spoczywa w ludzie […]. Jeśli ludzie mogą ustanowić 
formę rządu, która wydaje im się najbardziej odpowiednia dla ich stanu, 
to nie ulega wątpliwości, że takie rządy przez nich ustanawiane, nie mają 
więcej władzy, jak też nie mogą trwać dłużej niż […] ufność ludzi [wyrażo-
na – L. Ch.] w ich zgodzie i porozumieniu. Jest to oczywiste nie tylko dla 
rozumu, ale także dla doświadczenia wszystkich państw, gdzie siła (power) 
tyranów nie pozbawiła ludu jego naturalnej wolności102. 

96 � Ibidem, s. 193.
97 � Ibidem, s. 192–193.
98  �R. Williams, The Bloudy Tenent of Persecution…, s. 51.
99 � Ibidem, s. 64–66.
100 � Ibidem, s. 67. 
101 � Ibidem, s. 214.
102 � Ibidem, s. 249–250.



361

3. The providence agreement. Civility podstawą...

Williams dowodził istotnego założenia współczesnego kontraktualizmu 
mówiącego, że istotą analitycznego wymiaru stanu natury jest brak władzy 
politycznej, za którą nie może być uznana władza tyrana, będąca władzą 
prywatną, a więc taką, którą każdy człowiek posiada nad samym sobą, by 
bronić uprawnień swoich i innych. Władza polityczna pojawia się dopiero 
w zawiązanym w wyniku umowy społeczeństwie politycznym i jest przeka-
zywana powołanemu przez nie rządowi. Brak władzy politycznej pozwala 
potraktować ludzkie relacje jako naturalne i nadające się do użycia przy 
określeniu przyszłych relacji politycznych, wprowadzonych postanowienia-
mi umowy. W świetle teorii kontraktualizmu władza państwowa monarchy 
absolutnego czy tyrana stanowi zawsze biegunowo odmienną alternatywę 
dla władzy politycznej103. W The Examiner Defended: In a Fair and Sober 
Answer to the Two and Twenty Questions… (Obrona egzaminatora: w uczci-
wej i trzeźwej odpowiedzi na dwa i dwadzieścia pytań…, 1652) Williams 
pisał: 

pytam, czy królowie i królowe i inni książęta nie otrzymują całej swojej 
mocy (power) i władzy (authority) od różnych, odpowiednich ludów...? Za-
tem… nie zostało zadeklarowane przez Parlament, że źródłem i pochodze-
niem całej władzy (authority) i rządzenia jest lud, zgadzający się i porozu-
miewający w swoich różnych połączeniach, przez siebie samego lub jego 
reprezentantów, dla lepszego utrzymania się w pokoju?104 

Williams wyraził radykalny sprzeciw wobec wszelkich form tyranii 
w liście do Winthropa, stwierdzając, że „lepsza uczciwa śmierć niż życie 
niewolnika”105. Rozróżniał dwa rodzaje ludzkiego poznania: „poznanie na-
turalne” (natural knowledge), wyrażające się w zdolności ludzi do posługi-
wania się rozumem, aby żyć moralnie z pomocą sumienia i organizować się 
jako społeczeństwo, i „poznanie prawdziwe” (saving knowledge), dane tylko 

103 � Z. Rau, M. Chmieliński, Wprowadzenie, [w:] Umowa społeczna i  jej krytycy 
w myśli politycznej i prawnej, red. Z. Rau, M. Chmieliński, Wydawnictwo Na-
ukowe Scholar, Warszawa 2010, s. 16–17. 

104  �R. Williams, The Examiner Defended…, s. 240.
105  �R. Williams, To John Winthrop, New Providence [1637], [w:] Letters of Roger 

Williams 1632–1682…, s. 15.



362

Kontraktulany charakter osadnictwa Nowej Anglii

wybranym, obdarzonym przez Boga łaską wiary106. Ludzie wykorzystując 
swoją naturalną wiedzę, czyli jako istoty racjonalne, potrafią stworzyć spo-
łeczeństwo polityczne, będące „kreacją ludzi jako ludzi w naturalnym ro-
zumieniu”, które powierza władzę nad sobą rządowi, by był „jego oczami 
i rękami” służącymi dobru całości. Antropologiczna geneza władzy ogra-
nicza jej działanie do spraw ludzkich, władza nie może być inna niż „ludzka 
i świecka”107. Tak rozumiany rząd staje się nie panem ludu, lecz jego sługą. 
Rząd jest koniecznością. Zważywszy na kondycję człowieka społeczeństwo 
polityczne nie mogłoby istnieć bez przymuszania do obywatelskiego posłu-
szeństwa, administrowania cywilnym wymiarem sprawiedliwości oraz ad-
ministrowania dobrem wspólnym108. 

Jeśli miecz i waga sprawiedliwości […], nie reagują na skandaliczne prze-
stępstwa wobec państwa świeckiego, państwo to musi popaść stopniowo 
z grzeczności (civility) w barbarzyństwo109. 

W innym miejscu Williams pisał: 

Nie ma pokolenia ludzi (ani nigdy nie było na tym świecie), [którzy] […] nie 
potępili tych czterech grzechów jako niezgodnych [z] międzyludzkimi za-
sadami: morderstwa, cudzołóstwa, kradzieży i kłamstwa. Ale wszystkie 
pokolenia i narody różniły się najbardziej... [w kwestii] prawdziwego Boga 
i sposobów jego chwały. [...] bez pewnego porządku, czy grzeczności (civility), 
bardziej lub mniej, bez oficerów sprawiedliwości karzących zwłaszcza te czte-
ry grzechy, niemożliwe jest, by ludzie żyli razem tak jak ludzie (a nie jak be-
stie albo gorzej). Jednak pomimo kilku religii w jednym narodzie, w jednym 
hrabstwie, w jednej rodzinie, jeżeli człowiek jest albo prawdziwym chrześ-
cijaninem, pragnącym podążać za Jezusem Chrystusem, albo […] prawdzi-
wym świeckim, postępującym według zasad humanizmu i grzeczności (civili-
ty), rodziny, miasteczka, miasta, państwa, pomimo duchowych różnic, mogą 
rozkwitnąć…110 

106  �R. Williams, The Examiner Defended…, s. 243.
107  �J. Ernst, Roger Williams. New England Firebrand…, s. 425. 
108 � Ibidem, s. 427.
109 � Cyt. za: ibidem, s. 427. 
110 �  R. Williams, The Examiner Defended…, s. 246.



363

3. The providence agreement. Civility podstawą...

Powodzenie sfery świeckiej nie zależało więc od religii i Kościoła, lecz od etyki 
cywilnej. Wiele wspaniałych miast – przekonywał Williams – rozkwitło dzięki 
temu, że potrafiły zachować „pokój cywilny” (the civil peace), czyli pokój różny od 
pokoju duchowego (the peace spiritual). Uważał, że także osady amerykańskich 
pogan cieszyły się takim rodzajem pokoju, dlatego mogły przetrwać111. W myśli 
Williamsa wydaje się zaznaczać protestancka świadomość dualizmu natury i ła-
ski, przekonanie o niekompatybilności kwestii religijno-duchowych z rzeczywi-
stością doczesną. W urządzeniu ziemskiego świata ludzi w postaci państwa reli-
gia okazywała się bezradna, pomocne stawały się natomiast normy wywiedzione 
z ludzkiego rozumu i doświadczenia, służące nie tylko samozachowaniu ludzi, ale 
pozwalające również na dobre i godne życie razem. 

Ponieważ religia nie mogła mieć sprawczości politycznej, religijny plura-
lizm nie stanowił przeszkody dla rozwoju społeczeństw i państw, które mogły 
się opierać na normach moralnych, wywiedzionych nie z religii, lecz z prawa 
natury, poznawalnego przez człowieka, czyli na moralności naturalnej (the 
natural morality). Nie trzeba być religijnym, żeby być moralnym. Moralność 
jest częścią ludzkiej natury, cechuje wszystkich ludzi – chrześcijan, żydów, mu-
zułmanów, pogan. Zachowaniu pokoju społecznego nie służy chrześcijaństwo, 
tym bardziej wyznawane pod przymusem, lecz civility, kategoria opisująca war-
tości takie, jak sprawiedliwość i grzeczność. Civility może być tłumaczona jako 
„obywatelskość” oraz jako formalna grzeczność lub akt okazania szacunku 
wobec innych ludzi112. Dla Williamsa pojęcie to oznaczało bycie „bardziej to-
warzyskim i ludzkim” (sociable and manlike), co zewnętrznie miało wyrażać się 
w gestach grzecznościowych (skinienie głową, zdjęcie kapelusza. Przykładem 
miało być zachowanie lidera Kwakrów George’a Foxa, który po wygłoszeniu 
kazania w Providence, zdejmując kapelusz i kłaniając się swoim słuchaczom, 
przechodził przez środek zgromadzenia)113. W pismach Williamsa słowo civi-
lity pojawia się często i jest nierozerwalnie związane z tolerancją. Ludzie dobrze 
wychowani, szanujący międzyludzkie współzależności, są w stanie być toleran-
cyjni, co służy zachowaniu ładu społecznego. Dla tego ostatniego zagrożenia 

111  �R. Williams, The Bloudy Tenent of Persecution…, s. 72–73.
112 � http://www.oxforddictionaries.com/definition/english/civility [data dostępu: 

7.01.2013].
113  �R. Williams, George Fox Digged Out of His Burrowes [1672], Kissinger Publis-

hing, [b.m.w.] 2003, s. 165.



364

Kontraktulany charakter osadnictwa Nowej Anglii

nie stanowią spory o Ewangelię, lecz brak poczucia sprawiedliwości i wzajem-
nego szacunku (czyli incivility), który generuje również nietolerancję. Człowiek 
sprawiedliwy i dobrze wychowany nie może być nietolerancyjny114. W przeko-
naniu Williamsa różnice religijne istniejące wówczas w Starej i Nowej Anglii 
były nie do uniknięcia. W takiej sytuacji – uważał – ludzie powinni modlić się 
nie o rząd, który dla złagodzenia konfliktów ustanowi autorytatywnie doktry-
nę i kult, ale o rząd, przy którym zachowane zostaną wynikające z prawa natury 
uprawnienia cywilne (obywatelskie) (the civil rights), a 

[…] obywatelskość (civility) rozkwitnie w sprawiedliwości i miłosierdziu, 
nawet pośród tak dużych duchowych podziałów i opozycji, które są i muszą 
być coraz większe, we wszystkich narodach świata, kiedy od łańcuchów 
i jarzma niezachwianej wiary [...] oderwane są [...] dusze i szyje ludu [...]115.  

Civility stanowić powinna kryterium przyjęcia do wspólnoty obywatelskiej 
(the civil community of Commonwealth), podobnie jak wiara stanowi podstawę 
przyjęcia do kongregacji. Dla Williamsa tolerancja była więc nie tylko kwestią 
radzenia sobie z doktrynalnymi różnicami i związanymi z nimi sporami po-
między chrześcijanami, ale wiązała się przede wszystkim z pytaniem o moż-
liwość istnienia stabilnego społeczeństwa, złożonego z ludzi różniących się 
religijnie i kulturowo. Odpowiedzią była jego koncepcja grzeczności (civility), 
skorelowana z pozytywną wizją życia politycznego, z obywatelstwem (citi-
zenship), które cechować miały wzajemny szacunek, tolerancja, koleżeństwo 
i współpraca116. Pisał:

Grzeczni obywatele uznają władzę (authority) rządzących (the civil magi-
strates) nad ich ciałami i dobrami, by żyć w sposób uporządkowany […], być 
posłusznym prawom i powstrzymać się od jakichkolwiek skandalicznych 
przestępstw przeciwko wspólnocie politycznej (commonwealth) […]117. 

114  �R. Williams, The Bloudy Tenent of Persecution…, s. 162–163.
115  �R. Williams, The Examiner Defended…, s. 242. 
116 � T. M. Bejan, „The Bond of Civility”: Roger Williams On Toleration and Its Limit, 

„History of European Ideas” 2011, s. 2, DOI:10.1016/j.histeuroideas.2011.03.003, 
http://www.yale.edu/macmillan/fif/publications/BondCivilityBejan.pdf [data 
dostępu: 9.11.2012].

117 � Cyt. za: T. M. Bejan, „The Bond of Civility”…, s. 4.



365

3. The providence agreement. Civility podstawą...

Williams sądził, że dopóki ludzie zachowują „więzi grzeczności” (the 
bond of civility), nie dochodzi do gwałtownych naruszeń prawa czy pokoju 
społecznego (the civil peace). Twierdzenie, że różnice religijne stanowią za-
grożenie dla tego pokoju, uważał za na wskroś fałszywe118, podobnie jak to, 
że tolerancja państwa dla „herezji i bluźnierczych religii” dławi chrześcijań-
stwo119. 

Williams pozostawił po sobie naukę, że państwo jest tworem ludzkim, 
istniejącym bez „instrukcji od Boga”, opartym na znanych ludzkiemu rozu-
mowi zasadach prawa natury, że dla jego zachowania kluczowe są wartości 
związane z kategorią civility, rozpoznawalne przez wszystkich ludzi, niezależ-
nie od wyznawanej religii. Początek państwu daje społeczeństwo polityczne, 
wyrastające z umowy społecznej, z namysłu i zgody ludzi, wolnych i równych 
w swojej naturalnej kondycji, ludzi grzecznych, potrafiących ustanowić zasady 
i przestrzegać ich. Społeczeństwo polityczne jest suwerennym i nieustającym 
źródłem władzy świeckiej (civil authority), dlatego tylko ono może powierzyć 
tę władzę, czyli stworzyć rząd, działający w jego imieniu. Zadanie rządu cy-
wilnego polega na ochronie przed przemocą i niezgodą, na zapewnieniu bez-
pieczeństwa ludzi w ich cielesności i posiadaniu oraz na ochronie indywidu-
alnego sumienia, jak również na stworzeniu warunków do ludzkiego rozwoju 
i pokojowego współistnienia. 

W Providence Williams urzeczywistnił dwa rodzaje wolności, wolność po-
lityczną i wolność rozumianą jako brak dominacji (nondomination), określaną 
współcześnie przez Quentina Skinnera jako neoromańska koncepcja wolności 
(bliska, aczkolwiek jeszcze nie tożsama z wolnością negatywną). Pierwsza zwią-
zana była z pytaniem „kto nami rządzi” i odpowiedzią, że „my sami” poprzez 
ustalone i zaakceptowane przez większość zasady (prawo). Wolność rozumianą 
jako brak dominacji Williams odnosił do intymnej sfery ludzkiego sumienia, 
które miało pozostawać wolne od wpływów zewnętrznych, w tym od władzy 
politycznej i woli większości. Spirituality (duchowość) pozostawała poza za-
sięgiem civility. Georg Gottfried Gervinus we wstępie do jednej ze swoich prac 
napisał, że Roger Williams założył w roku 1636 

118  �R. Williams, The Bloudy Tenent of Persecution…, s. 74.
119  �R. Williams, The Bloody Tenent Yet More Bloody…, s. 199.



366

Kontraktulany charakter osadnictwa Nowej Anglii

małe, nowe społeczeństwo […] na zasadach wolności sumienia i suwerennej 
władzy świeckiej większości. Teoria wolności w Kościele i państwie, będąca 
przedmiotem filozofii europejskiej, urzeczywistniona została w rządzie tej 
małej społeczności120. 

4. Nazewnictwo i charakter nowoangielskich 
dokumentów osadniczych 
Osadnicze dokumenty założycielskie miały dwojaki charakter. Pierwszą grupę 
stanowiły sporządzone w Anglii statuty, listy patentowe i instrukcje dla koloni-
stów. Niektóre statuty ustanawiały nowe kolonie, inne stanowiły zatwierdze-
nie istniejącego już stanu rzeczy. Dokumenty te miały zasadniczo charakter 
świecki, jeżeli odwoływały się do religii to jedynie w czysto nominalnym za-
kresie. W niektórych aspektach Konstytucja Stanów Zjednoczonych fawory-
zuje ten nurt. Drugą grupę dokumentów osadniczych tworzyły przymierza, 
porozumienia, umowy, rozporządzenia, kodeksy i przysięgi (covenants, com-
pacts, agreements, ordinances, codes, oaths) napisane przez samych kolonistów 
w ramach struktur stworzonych przez statuty kolonizacyjne lub niezależnie 
od nich. Zawierały je osoby (mężczyźni), pragnące dać początek ludowi, czyli 
społeczeństwu politycznemu, rządowi bądź im obu. Te cywilne dokumenty 
bywały inspirowane przymierzami kongregacyjnymi121, swoje najpełniejsze 
urzeczywistnienie znalazły we wczesnych konstytucjach stanowych122. 

Zacząć należy od zdefiniowania stosowanych przez osadników terminów, 
takich jak covenant, compact, agreement, combination, constitution, ordinance 
i fundamentals. Ponieważ koloniści nie zawsze byli zgodni w stosowaniu tych 
określeń, zatem, przykładowo, nie wszystkie agreements były przez nich trak-
towane jako compacts123.  

120 � Cyt. za: R. A. Guild, A Biographical Introduction to the Writings of Roger Wil-
liams, [w:] Publication of the Narragansett Club, vol. 1, Providence 1866, s. 3, 
http://archive.org/details/publicationsof01narr [data dostępu: 12. 07.2012]. 

121  �D. J. Elazar, Covenant and Constitutionalism: The Great Frontier and the Ma-
trix of Federal Democracy, Transaction Publishers, New Brunswick 1998, s. 38. 

122 � D. S. Lutz, Introductory Essay, [w:] Colonial Origins of the American Constitu-
tion: A Documentary History…

123 � D. S. Lutz, From Covenant to Constitution in American Political Thought, „Pub-
lius” 1980, Vol. 10, No 4, s. 107. 



367

4. Nazewnictwo i charakter nowoangielskich dokumentów osadniczych 

Jak wiadomo, przymierze (covenant) było rodzajem dwustronnej umowy 
pomiędzy grupą ludzi a najwyższym autorytetem – Bogiem i/lub królem, dają-
cej początek nowej społeczności religijnej lub świeckiej. Przymierze bywało też 
dwustronną umową pomiędzy jednostką i Bogiem. Zawsze miało głęboki wy-
miar moralny i religijny, jego stroną i/lub gwarantem był bowiem Bóg. Podobny 
charakter miało porozumienie (compact) pomiędzy dwiema bądź więcej stro-
nami, które nakładało na strony zobowiązania moralne, lecz bez sankcji reli-
gijnej. Pierwotne znaczenie słowa to „łączyć razem” lub „ścisłe łączenie elemen-
tów składowych w całość”124. Compact stanowiło formę pośrednią pomiędzy 
głęboko religijnym przymierzem a kontraktem (contract) – ustną lub pisemną 
umową jednostek, mającą charakter prywatny, bez wymiaru moralnego, ogra-
niczoną zazwyczaj do spraw zatrudnienia, sprzedaży czy najmu. Podobnie jak 
przymierze compact miał charakter społeczny, lecz nie był religijny, co upo-
dabniało go do contract125. Covenant i compact były rodzajami umowy, które 
zakładały relację silniejszą, głębszą i bardziej wszechstronną niż w przypadku 
relacji opartej na contract. Jednak podczas gdy compact wymagał jedynie zgody 
stron w nim uczestniczących, z covenant związana była sankcja najwyższego 
autorytetu. Przez to compact wydaje się bardziej nowoczesny od covenant126. 
Compact mógł łatwo zmienić się w przymierze przez powołanie na świadka 
porozumienia Boga. Gdy ludzie znaleźli się w sytuacji, w której konieczne stało 
się sformułowanie wzajemnej umowy i kiedy nie można było uzyskać urzę-
dowej pieczęci króla, nadającej tej umowie status prawny, naturalne stawało 
się wezwanie Boga jako świadka, potwierdzającego umowę na zawsze czy też 
do czasu, kiedy uzyskana zostanie sankcja króla127. Jak już wspominano, no-
woangielskich osadników fascynowało przymierze oraz wywiedziona z niego 
idea żydowskiego narodu wybranego. Sami widzieli siebie jako „nowożytnych 
Żydów”, traktując Biblię jako źródło wskazówek dla postępowania we wszyst-

124 � Słowo compact pochodzi z końca wieku XVI, wywodzi się od łacińskiego com-
pactum – spajać, zbijać w całość, compacisci (com- + pacisci) – czynić przymierze 
(http://www.oxforddictionaries.com/definition/english/compact#compact–2 
[data dostępu: 2.09.2014]).

125 � L. Chmielewska, Przymierze biblijne w żydowskiej tradycji politycznej, „e-Po-
litikon. Kwartalnik Naukowy Ośrodka Analiz Politologicznych Uniwersytetu 
Warszawskiego” 2012, nr 3, jesień, s. 221.

126 � D. S. Lutz, From Covenant…, s. 108. 
127 � Ibidem, s. 109. 



368

Kontraktulany charakter osadnictwa Nowej Anglii

kich dziedzinach życia. Sporządzając dokumenty założycielskie osadnicy ci po-
strzegali je jako odpowiedniki przymierza, o czym świadczyło wzywanie Boga 
na świadka porozumienia (co zamieniało compact w covenant), jak również 
treściowe podobieństwo z przymierzem biblijnym128. 

Dokumenty osadnicze nieczęsto były nazywane przymierzami. Najczęściej 
pojawiające się określenia to agreement i combination. Agreement była wielo-
stronną umową, zawieraną pomiędzy jednostkami dla wspólnego działania 
lub celu. Dokumenty zawierające w tytułach ten termin, w mniejszym lub 
większym zakresie, nawiązywały treściowo do przymierza (covenant) lub po-
rozumienia (compact), implikowały bowiem również elementy moralne, po-
dzielanie wspólnych wartości i wzajemne wsparcie. Służyło to spójności grupy, 
tak jak działo się w przypadku compact lub kreującego ducha wspólnoty cove-
nant129. Combination rozumiano podobnie, jako połączenie się osób, podzie-
lających określone wartości i ukierunkowanych na osiągnięcie wspólnego celu. 
Określenia tego używano często zamiennie z agreement, jak również niekiedy 
z alliance lub treaty. Termin combination nie był stale ani powszechnie stoso-
wany, jednak amerykańscy koloniści byli dość konsekwentni w traktowaniu go 
jako odpowiednika agreement130. 

Konstytucje stanowe z wieku XVIII, takie jak the Constitution of North Ca-
rolina (1776), the Pennsylvania Constitution (1776), the Constitution of Virginia 
(1776), the Maryland Constitution (1776), the Constitution of Vermont (1777), 
the Massachusetts Constitution (1780), the Constitution of New Hampshire 
(1784), były aktami założycielskimi, które zawierały cztery elementy: ustano-
wienie ludu (the people), ustanowienie rządu, samookreślenie ludu w zakre-
sie wspólnych wartości i celów oraz określenie formy rządu131. Dokumenty 
osadnicze zawierały jeden, wszystkie lub niektóre z tych elementów. Czasami 
dawały początek tylko ludowi (the people), kreując tym samym odpowiednik 
Locke’owskiego społeczeństwa politycznego (obywatelskiego)132, cechujący się 

128 � Ibidem, s. 102, 109. 
129 � Ibidem, s. 111.
130 � Ibidem, s. 112. 
131 � D. S. Lutz, Introductory Essay…, s. XXIV.
132 � „Społeczeństwo polityczne istnieje tam i tylko tam, gdzie każdy z jego członków 

zrezygnował ze swej naturalnej władzy i złożył ją w ręce wspólnoty, nie wyłą-
czając jednak tym samym możliwości odwołania się do ustanowionych przez 



369

4. Nazewnictwo i charakter nowoangielskich dokumentów osadniczych 

posiadaniem wspólnych wartości, celów i przekonaniem o walorach wspólne-
go życia. Inne dokumenty kreowały lud oraz formę rządu w najbardziej za-
lążkowym ujęciu. Przykładem jest wspomniany już the Providence Agreement 
(1637)133, w którym grupa osób jednogłośnie decydowała połączyć się w lud, 
a następnie zgadzała się, by jako lud stosować się do decyzji podjętych przez 
większość. The Providence Agreement była jedną z pierwszych umów politycz-
nych, wyjątkową również dlatego, że wspominała o zasadzie rozdziału Koś-
cioła i państwa, przez ograniczenie tematyki spotkań miejskich wyłącznie do 
spraw świeckich. W rozróżnieniu między jednomyślną podstawą stworzenia 
ludu i większościową podstawą jego rządu można dostrzec zapowiedź teorii 

nie praw” (J. Locke, Dwa traktaty o  rządzie, przeł., wstępem i  komentarzem 
opatrzył Z. Rau, Wydawnictwo Naukowe PWN, Warszawa 1992, Traktat drugi, 
R. VII § 87). Ci, którzy nie mają takiej wspólnej ziemskiej instancji odwoławczej, 
dowodził Locke, pozostają w stanie natury, którego znakiem rozpoznawczym 
jest to, że każdy pozostaje sędzią we własnej sprawie. Społeczeństwo politycz-
ne posiada władzę tworzenia praw i karania za krzywdę wyrządzoną jednemu 
z członków społeczeństwa (ibidem, § 88). „Gdziekolwiek więc – kontynuuje Lo-
cke – pewna grupa ludzi zjednoczy się w jedno społeczeństwo, w którym każdy 
zrezygnuje na rzecz władzy publicznej z przysługującej mu na mocy prawa na-
tury władzy wykonawczej, tam i tylko tam ma miejsce społeczeństwo politycz-
ne bądź obywatelskie. To samo ma miejsce także wszędzie, gdzie pewna grupa 
ludzi w stanie natury wchodzi do społeczeństwa, by utworzyć jeden lud, jedno 
ciało polityczne podlegające władzy najwyższego rządu, albo jeszcze, gdzie ktoś 
sam przyłącza się do podlegających już powołanemu rządowi” (ibidem, R. VII, 
§ 89). W stanie natury wszyscy ludzie są wolni, równi i niezależni, nikt nie może 
zostać tego stanu pozbawiony „jak tylko w wyniku własnej zgody”. W drugim 
traktacie czytamy: „Jedyny sposób, w jaki można oddać swą naturalną wolność 
i nałożyć okowy społeczeństwa obywatelskiego jest ugoda z innymi dotycząca 
połączenia i zjednoczenia się z nimi w społeczności, zawarta dla zapewnienia 
im wygody, bezpieczeństwa i pokojowego współżycia, a także dla zabezpiecze-
nia prawa korzystania z ich własności oraz lepszej ochrony przed wszystkimi, 
którzy nie należą do wspólnoty” (ibidem, R. VIII, § 95).

133 � „My, których nazwiska widnieją niżej, pragnący zamieszkać w mieście Provi-
dence, obiecujemy aktywne i bierne posłuszeństwo wszystkim zaleceniom lub 
porozumieniom, jakie dokonają się dla dobra ogólnego tego ciała w zwyczajny 
sposób, poprzez zgodę większości obecnych mieszkańców, głów rodzin, two-
rzących wspólnie społeczność miasta oraz innych, których do siebie przyjmą, 
tylko w sprawach cywilnych (only in civil things)” (Colonial Origins of the Ame-
rican Constitution…).



370

Kontraktulany charakter osadnictwa Nowej Anglii

Johna Locke’a z powstałego ponad pół wieku później drugiego traktatu o rzą-
dzie. The Plymouth Combination (Mayflower Compact) z roku 1620 zawiera ten 
sam Locke’owski format134. 

Kolejnym elementem dokumentów założycielskich jest samookreślenie. 
Osadnicy kreując siebie jako lud, stwierdzali zwykle, jakim są ludem lub jakim 
chcą się stać. To samoopisanie się ludu ewoluowało w kierunku elementu, na-
zwanego później kartami praw (bills of rights). The Massachusetts Body of Liber-
ties (1641)135, Articles, Lawes, and Orders, Divine, Politique, and Martiall for the 
Colony in Virginea (1610–1611)136, Laws Enacted by the First General Assembly 
of Virginia (1619)137 czy Laws and Orders Concluded by the Virginia General 
Assembly (1624)138 zawierają element samookreślenia i w typowy dla tamtego 
czasu sposób definiują wartości ludu poprzez zakazy139. Znacznie rzadziej war-
tości te były opisane wprost, bez potrzeby wnioskowania ze strony czytelnika. 
Wyrażony explicite lub implicite element założycielski, będący rodzajem „sa-
mooświecenia” ludu, w późniejszych czasach stanie się niemożliwą do wyklu-
czenia częścią każdej konstytucji. Czwarty element założycielski – określenie 
formy rządu, obecny w the Plymouth Combination jedynie zalążkowo, w póź-
niejszych dokumentach zajmował stopniowo coraz więcej miejsca. W doku-
mentach osadniczych autorzy zwykle stwierdzali zgodę (agree) na powstanie 
ludu i rządu, natomiast w kwestii formy rządu pisano o jej ukonstytuowaniu 
(constitute). Ta część dokumentów, która opisywała specyficzne formy i in-
stytucje, była zazwyczaj określana jako „Konstytucja lub Forma Rządu” (The 
Constitution or Form of Government). Niektóre dokumenty zawierały tylko ten 
czwarty element, inne łączyły go ze wspominanymi komponentami założyciel-
skimi. W obu przypadkach można obserwować rozwój amerykańskich insty-
tucji politycznych, które znalazły się w późniejszych konstytucjach stanowych, 
instytucji takich jak wybory, rządy większości, podział i równowaga władzy, 
dwuizbowość parlamentu140.  

134 �  D. S. Lutz, Introductory Essay…, s. XXV. 
135 � Colonial Origins of the American Constitution…, s. 82–95. 
136 � Ibidem, s. 274–282. 
137 � Ibidem, s. 283–289. 
138 � Ibidem, s. 292–296. 
139 � D. S. Lutz, Introductory Essay…, s. XXV.
140 � Ibidem, s. XXVI. 



371

4. Nazewnictwo i charakter nowoangielskich dokumentów osadniczych 

Osadnicy stosowali kilkanaście różnych terminów na określenie umowy 
(obok wspomnianych wyżej także: frame, fundamentals, ordinance i inne), 
czasem zamiennie, ale często w celu rozróżnienia subtelności, które uważano 
za istotne. W dokumentach osadniczych w mniejszym lub większym stopniu 
obecny był duch i struktura przymierza, choć w tytułach tych dokumentów 
słowo przymierze pojawia się rzadko. Unikanie tego terminu w nazewni-
ctwie dokumentów wynikało z faktu, że przymierze było pojęciem zbyt sze-
rokim, preferowano terminy bardziej precyzyjne141. Rzecz miała się podob-
nie w przypadku pojęcia compact (porozumienie, konwencja, ugoda), który 
nie znalazł się w żadnym z tytułów dokumentów osadniczych. Jak wiemy 
określenie The Mayflower Compact było wytworem czasów późniejszych, 
powszechnie używano go dopiero w wieku XIX. Osadnicy ze statku May-
flower i ich potomkowie nazywali swoje porozumienie, jak już wspomniano, 
the Plymouth Combination lub the Agreement Between the Settlers at New 
Plymouth142. 

Donald S. Lutz przeanalizował dokumenty założycielskie z jedenastu spo-
śród trzynastu stanów sprzed utworzenia Unii. Na podstawie tej analizy sfor-
mułował następujące wnioski: przymierza polityczne wzorowano w formie 
i treści na przymierzach religijnych, stosowanych do założenia wspólnot reli-
gijnych, czyli na przymierzach kongregacyjnych. Przymierze polityczne ewo-
luowało dość szybko w formę porozumienia politycznego (the political compact 
form). Umowa ta różniła się od przymierza tylko brakiem przysięgi składanej 
Bogu. Rezygnacja z przysięgi oznaczała, że porozumienie (compact) będące 
podstawą zobowiązania politycznego, opierało się wyłącznie na zgodzie tych, 
którzy do niego przystąpili i złożyli sobie wzajemne zobowiązanie. Przejście 
od przymierza politycznego do porozumienia politycznego stanowiło de facto 
urzeczywistnienie suwerenności ludu143. Wydaje się, że osadnicy Nowej Anglii 
realizowali ideę suwerenności ludu również, a może przede wszystkim, w swo-
ich kongregacjach, które rozumieli jako niezależne społeczności religijne, opie-
rające się na przymierzu kongregacyjnym, będącym – obok umowy z Bogiem 
– wzajemną umową członków kongregacji. Wzorzec tworzenia Kościoła miał 
przełożenie na sferę świecką.

141 � D. S. Lutz, From Covenant…, s. 106.
142 � Ibidem, s. 106.  
143 � Ibidem, s. XXXVI–XXXVII. 



372

Kontraktulany charakter osadnictwa Nowej Anglii

5. Przymierze kongragacyjne 
a protokonstytucjonalizm amerykański
Porównując wybrane przymierza kongregacyjne z najbardziej znanymi doku-
mentami osadniczymi dostrzec można ideowe pokrewieństwo. Za przykład 
mogą posłużyć the Watertown Covenant (1630) i the Covenant of the Charle-
ston–Boston Church (1630). The Watertown Covenant (Massachusetts) z 30 lipca 
1630 r., ustanawiało Kościół-społeczność Watertown. Brzmiało następująco: 

My, niżej podpisani, którzy dzięki Bożemu Miłosierdziu uciekliśmy ze ska-
żonego (polluted) świata i zostaliśmy przyjęci jako Jego lud (into the Socie-
ty of his People), z wdzięcznością serca uznajemy tę Jego Łaskawą Dobroć 
i Ojcowską Opiekę w stosunku do nas. […] Dla promowania Jego Chwały 
i Dobra Kościołów, dla chwały naszego błogosławionego Jezusa, w naszym 
bardziej pełnym i wolnym poddaniu siebie pod jego łaskawy rząd, w prak-
tyce i posłuszeństwie wobec wszystkich jego świętych rozporządzeń i roz-
kazów, które podobało mu się ustanowić i na nas nałożyć, podjęliśmy długą 
i niebezpieczną podróż statkiem ze Wschodu na Zachód, ze Starej Anglii 
w Europie do Nowej Anglii w Ameryce, abyśmy mogli kroczyć przed nim 
i służyć mu bez strachu, w świętości i sprawiedliwości, przez wszystkie dni 
naszego życia. Przybywszy tu bezpiecznie i zachowawszy się w pokoju dzię-
ki Jego specjalnej Opatrzności, nasze intencje zrodziły działania i uchwały 
[…]. Uroczyście i z całego serca, osobiście, człowiek wobec człowieka, dla 
nas samych i innych […] obiecujemy i zawieramy przymierze z Panem, Bo-
giem naszym, a przed Nim ze sobą nawzajem, poprzez przysięgę i uroczyste 
zapewnienie, wyrzec się wszelkich przesądów, bałwochwalstwa, samowol-
nego kultu, wszystkich ludzkich tradycji i wynalazków w kulcie Bożym; 
porzucić wszystkie złe drogi, oddając się całkowicie Panu Jezusowi, wiernie 
mu służąc, przestrzegając i zachowując wszystkie jego statuty, polecenia 
i zarządzenia, we wszystkich sprawach, dotyczących naszej reformacji; jego 
kultu, administracji, służby i rządu; i w sprawie zachowania się nas samych 
względem siebie, tak jak zostało nakazane w Jego Świętym Słowie144. 

The Watertown Covenant wykazywało cechy przymierza kongregacyjnego, 
było dwustronną umową społeczności z Bogiem oraz wielostronną umową po-
między jednostkami, czyli umową społeczną. 

144 �  Colonial Origins of the American Constitution…, s. 56–57.



373

5. Przymierze kongragacyjne a protokonstytucjonalizm amerykański


Podobny charakter miało the Covenant of the Charleston–Boston Church 
(1630), przymierze ustanawiające pierwszy Kościół w Bostonie. 

W imię Pana naszego Jezusa Chrystusa, w posłuszeństwie Jego świętej woli 
i Bożego Rozporządzenia: My, niżej podpisani, za sprawą Jego najbardziej 
mądrej i dobrej Opatrzności, zgromadzeni w tej części Ameryki w Zato-
ce Massachusetts, pragnąc zjednoczyć się w jedną Kongregację […] pod 
Panem Jezusem Chrystusem, naszą Głową, w takiej formie, jaka przystoi 
wszystkim, których On odkupił i uświęcił […], niniejszym uroczyście i re-
ligijnie (jak w Jego najświętszej obecności) przysięgamy i zobowiązujemy 
się na wszystkich naszych drogach postępować według zasad Ewangelii 
i w całej szczerej zgodności z Jego świętymi zarządzeniami, we wzajemnej 
miłości i szacunku tak dalece, jak pozwoli nam na to łaska Boga145. 

Wspomniane przymierza były afirmacją teologii przymierza, potwierdze-
niem zarówno posłuszeństwa Bogu, jak i wzajemnego międzyludzkiego zo-
bowiązania. Sygnalizowały, że będą dokumentami imiennie podpisanymi, 
określały miejsce podpisania i strukturę organizacyjną (kongregacja), ustana-
wiały władzę (Jezus Chrystus), charakteryzowały swoich członków (odkupieni 
przez Chrystusa), deklarowały wzajemną międzyludzką pomoc (postępowanie 
na drogach życia we wzajemnej miłości i szacunku), przyjmowały obowiązki 
(postępowanie według nakazów Ewangelii i bożych rozporządzeń), obrazo-
wały etos społeczności (wzajemna miłość i szacunek)146. W strukturze tych 
przymierzy znajdziemy elementy konstytucyjne (1) wyjaśnienie, dlaczego do-
kument powstał (z pragnienia zjednoczenia się w jednej kongregacji), (2) utwo-
rzenie ludu spośród tych wszystkich, którzy złożyli swoje podpisy, (3) utworze-
nie Kościoła (w miejsce rządu) i (4) samookreślenie się jako lud, który podąża 
ścieżkami Ewangelii i bożych rozporządzeń, we wzajemnej miłości i szacun-
ku147. 

Pomiędzy przymierzem kongregacyjnym a założycielskimi dokumen-
tami osadniczymi, ewoluującymi w kierunku lokalnych konstytucji, daje się 
zauważyć podobieństwo. Pierwszym dokumentem amerykańskiej tradycji 
konstytucyjnej pozostaje the Plymouth Combination (the Mayflower Compact/

145 � http://www.firstchurchbostonhistory.org/covenant.html [data dostępu: 8.04.2014]. 
146 �  Ibidem. 
147 �  D. S. Lutz, From Covenant…, s. 119. 



374

Kontraktulany charakter osadnictwa Nowej Anglii

Agreement Between The Settlers At New Plymouth). Jest on zarazem najbardziej 
znanym przykładem zastosowania schematu przymierza dla celów świeckich. 
Wyjątkowość tego dokumentu polega przede wszystkim na tym, że zawierał on 
dwie fundamentalne idee. Pierwsza to założenie o podmiotowości jednostek, 
które mogą połączyć się i zawrzeć umowę społeczną (podobnie jak wierzące 
jednostki mogą zawrzeć przymierze kongregacyjne), dającą początek społe-
czeństwu politycznemu (obywatelskiemu ciału politycznemu), które można 
uznać za świecki odpowiednik kongregacji. Drugą istotną kwestią było to, że 
umowa ta miała charakter prawa organicznego, o mocy pośredniej pomiędzy 
ustawą a konstytucją (semikonstytucja), możliwego do zmiany jedynie w sy-
tuacji wyjątkowej przez całą społeczność (ciało polityczne). Wartość koncepcji 
Mayflower Compact potwierdzona została przez inne wzorowane na niej do-
kumenty, spisywane podczas kolonizacji Ameryki oraz przez filozofów euro-
pejskich. Jak zauważał Daniel J. Elazar, zanim Thomas Hobbes i John Locke 
ogłosili swoje compactual theories, w Nowym Świecie istniały już compactual 
civil societies148.  

The Plymouth Combination (1620) bywa uznawany za dokument założyciel-
ski Nowej Anglii i w pewnej mierze amerykańskiego społeczeństwa politycz-
nego (w rozumieniu Locke’a). Stanowi on także pierwszy krok w nowożytnej 
transformacji przymierza (covenant) w kierunku porozumienia (compact). 
Znajdziemy tam słowa covenant i combine, nie ma natomiast określenia com-
pact. The Plymouth Combination może być traktowany jako covenant i jako 
compact, termin combine jest bowiem generalnie zbliżony do pojęcia compact. 
Według Donalda S. Lutza analiza the Plymouth Combination dowodzi obecno-
ści w zalążkowej formie elementów charakterystycznych dla preambuły kon-
stytucji. Dokument zaczyna się od słów „W imię Boże. Amen.”149, co przesądza 
o jego religijnym charakterze. Jak wspominaliśmy, umowa, w której znajduje 
się wezwanie Boga jako świadka, staje się przymierzem politycznym. Za ta-
kie można uznać the Plymouth Combination. Nie wszyscy na pokładzie statku 
Mayflower byli purytańskimi separatystycznymi independentami i nie byłoby 
to tak istotne, gdyby statek przypłynął do Wirginii. Przebywszy jednak sporą 
odległość na północ od granic tej kolonii, pasażerowie znaleźli się w sytuacji, 
gdy statut (charter) ich nie obejmował. Purytanom towarzyszyli ludzie niezain-

148  �D. J. Elazar, Covenant and Constitutionalism…, s. 19. 
149 � http://mayflowerhistory.com/mayflower–compact [data dostępu: 5.03.2014].



375

5. Przymierze kongragacyjne a protokonstytucjonalizm amerykański


teresowani religijnym przymierzem i, co gorsza, nieograniczeni już przez sta-
tut. Purytańscy liderzy formułując dokument w treści przypominający przy-
mierze, zatytułowali go combination, by połączyć w jedną świecką społeczność 
separatystycznych independentów z ludźmi o innych przekonaniach, do czasu 
nadania osadzie formalnego statusu150. Przykład the Plymouth Combination 
odzwierciedlał nowy problem, który pojawił się wraz z nowożytnością, a mia-
nowicie, jak połączyć w świeckie ciało polityczne wyznających określoną religię 
z pozostałymi151. 

Podejmując podróż w celu założenia pierwszej kolonii w północnej części 
Wirginii dla chwały Boga i rozwoju religii chrześcijańskiej oraz na cześć 
naszego Króla i Kraju, uroczyście i wzajemnie, w obecności Boga i innych, 
sprzymierzamy się i łączymy razem w obywatelskie ciało polityczne dla 
naszego lepszego urządzenia się, zachowania oraz wspierania się dla osiąg-
nięcia wyżej wymienionych celów; i by na mocy tego, od czasu do czasu, 
ustanawiać, formować i kształtować takie sprawiedliwe i równe prawa, 
ustawy, rozporządzenia, akty, konstytucje i biura, jakie będą najbardziej 
użyteczne i wygodne dla ogólnego dobra kolonii; której przyrzekamy nale-
żyte podporządkowanie i posłuszeństwo152. 

Powyższe słowa pozwalają potraktować the Plymouth Combination jako 
umowę kreującą lud, czyli społeczeństwo polityczne oraz zaczątki rządu, za-
wierającą element wyjaśniający, dlaczego potrzebne jest „obywatelskie ciało 
polityczne” (dla lepszego „urządzenia i zachowania”). Celem określającym 
podróżnych z Mayflower jako lud jest, podjęta dla chwały Boga i rozwoju wia-
ry chrześcijańskiej oraz dla czci króla i kraju, podróż i stworzenie nowej ko-
lonii. Sygnatariusze dokumentu ustanowili się ludem i samookreślili się jako 
lud; zeszli na ląd nie jako rozproszona, nieprzygotowana do stawienia czoła 
przeciwnościom masa ludzka, ale jako świadoma swych dążeń społeczność 
obywatelska. The Plymouth Combination jest tak ważnym dla Amerykanów 
dokumentem głównie ze względów sentymentalnych i prestiżowych, ale warto 
również zwrócić uwagę na znajdujące się w nim, choć jedynie w embrionalnej 
formie, cztery elementy charakterystyczne dla preambuły późniejszej Konsty-

150 � D. S. Lutz, From Covenant…, s. 116–117.
151 �  D. J. Elazar, Covenant and Constitutionalism…,  s. 39.
152 �  http://mayflowerhistory…



376

Kontraktulany charakter osadnictwa Nowej Anglii

tucji Stanów Zjednoczonych. Brakuje piątego elementu, czyli określenia formy 
rządu. W strukturze the Plymouth Combination znajduje się więc (1) wyjaśnie-
nie, dlaczego dokument powstał („dla urządzenia się i zachowania”), (2) usta-
nowienie ludu, (3) utworzenie rządu, (4) samookreślenie się ludu („dla chwały 
Boga i rozwoju religii chrześcijańskiej”). Dokument mówi, że prawa tworzone 
będą z udziałem wszystkich niżej podpisanych, że prawa te będą obowiązywać 
wszystkich w jednakowym stopniu, i że będą one tworzone dla dobra wspól-
nego kolonii153. Koloniści z Plymouth stwierdzali, że sprzymierzają się i łączą 
(covenant i combine). The Plymouth Combination ma cechy i covenant, i com-
pact (znaczenie słowa combination jest zbliżone do compact). Miało to tę zaletę, 
że w późniejszym okresie pozwalało purytanom powoływać się na dokument 
(jako na combination, a nie covenant), by odpierać zarzut sprzyjania teokracji. 
Była to umowa, która mogła zadowolić religijną część społeczności (formuła 
covenant), jak i pozostałych jej członków (combination)154.  

Ważnym dokumentem w amerykańskiej tradycji konstytucyjnej jest rów-
nież the Pilgrim Code of Law (znany także jako the Structure of the Government 
of New Plymouth (15 listopada 1636)155. W swej prawnej podstawie odwoływał 
się zarówno do statutu króla, jak i do the Mayflower Compact (the Plymouth 
Combination/Agreement Between The Settlers At New Plymouth)156. Dwukrot-
nie zmieniany (w 1658 i w 1671 r.) stanowił z jednej strony próbę odtworzenia 
angielskiego systemu parlamentarnego w sposób zgodny z przepisami statutu 
królewskiego, z drugiej natomiast był cichym potwierdzeniem lokalnej suwe-
renności ludu, odzwierciedlonej w wyborze gubernatora oraz w inkorporacji 
the Plymouth Combination, przez co harmonizował z politycznymi symbola-
mi kolonizacji. Mieszanie form angielskich i amerykańskich charakteryzowało 
protokonstytucjonalizm amerykański. Kolonia Plymouth składała się z kilku 
odrębnych miast, dokument ustanawiał więc władze federalne, reprezentujące 
wspólne sprawy tych miast, przy czym każde z nich zachowywało autonomię 
w postaci lokalnego zgromadzenia i urzędników157. Dokument mówił o źród-

153 � D. S. Lutz, From Covenant…, s. 117. 
154 � Ibidem, s. 117. 
155 � Colonial Origins of the American Constitution… s. 74–79.
156 � D. S. Lutz, Introductory Essay…, s. XXIII. 
157 � Colonial Origins of the American Constitution…, s. 74.



377

5. Przymierze kongragacyjne a protokonstytucjonalizm amerykański


łach władzy ustawodawczej, obowiązkach władzy wykonawczej, sądach oraz 
zawierał, w formie szczątkowej, kartę praw (bill of rights), pierwszą w Ameryce.  

Innymi tego rodzaju dokumentami były the Fundamental Articles of New 
Heaven158 (1639) czy the Fundamental Orders of Connecticut (1639). Ten ostat-
ni był przymierzem świeckim, opisywał się jako combination i confederation, 
jednak równie poprawnie można go określić jako compact159. Napisany przez 
purytańskich duchownych, przyjęty został przez mieszkańców Hartford, 
Windsor i Wethersfield i pozostał prawem kolonii Connecticut do roku 1662. 
Składał się z preambuły i jedenastu praw (orders). Preambuła, będąca świe-
ckim odpowiednikiem przymierza kongregacyjnego, łączyła wspomniane trzy 
miasta, które odtąd miały być rządzone w sprawach cywilnych według praw 
zawartych w dokumencie. Preambuła mówiła o ustanowieniu wspólnoty poli-
tycznej oraz rządu, służącego „zachowaniu” oraz ochronie wolności i czystości 
wiary. Stwierdzano, że 

[…] gdzie ludzie są zebrani razem, słowo Boga wymaga, by dla zachowania 
pokoju i jedności tych ludzi […] ustanowić rząd, zgodnie z Bogiem, dla upo-
rządkowania i rozporządzania sprawami ludu o wszystkich porach roku, 
jak wymaga tego okoliczność; dlatego stowarzyszamy się i łączymy, by stać 
się wspólnotą polityczną (one Publike State or Commonwelth) dla nas sa-
mych i naszych następców […], łączymy się (enter into Combination and 
Confederation) w celu zachowania i ochrony wolności i czystości Ewangelii 
naszego Pana Jezusa […], a także dla dyscypliny Kościoła, który, według 
prawdy tej Ewangelii, jest pośród nas teraz praktykowany; jak również, by 
w naszych sprawach świeckich być kierowanymi i rządzonymi według ta-
kich praw, zasad, nakazów i dekretów, jakie […] następują160. 

The Fundamental Orders of Connecticut zawierał zasady wyboru guberna-
tora i sześciu urzędników (magistrates). Ciało to miało pełnić funkcje legisla-
cyjne, rządowe i sądownicze. W dokumencie znalazły się również wytyczne 
w kwestii podatkowej161. 

158 � Ibidem, s. 201–205. 
159 � Ibidem, s. 192.
160 � Ibidem, s. 192. 
161 � Ibidem, s. 193–196; zob. też: http://connecticuthistory.org/the–fundamental–

orders–of–connecticut [data dostępu: 23.04.2014].



378

Kontraktulany charakter osadnictwa Nowej Anglii

O tym, że osady miały być tworzone według wzorca religijnego mówiła 
wprost umowa powołująca społeczność z Guilford (Connecticut). Podpisana 
w 1639 roku przez dwudziestu pięciu kolonistów na statku, jeszcze przed do-
tarciem do Nowej Anglii, stwierdzała między innymi:

[…] obiecujemy każdy każdemu, dla nas samych i naszych rodzin oraz tych, 
którzy do nas należą, że […] osiądziemy i połączymy się razem w jedną 
osadę (plantation), że będziemy pomocni jeden wobec drugiego w każdej 
wspólnej pracy według możliwości każdego i według wymogów potrzeby. 
Połączeni razem na wzór Kościoła […] oddajemy się Bogu aż do momentu, 
gdy będzie podobało mu się osiedlić nas w naszej osadzie162. 

W preambule do konstytucji Stanów Zjednoczonych znajdziemy wzo-
rzec, który przypomina the Covenant of the Charleston–Boston Church czy the 
Plymouth Combination 

My, naród Stanów Zjednoczonych [definicja narodu – L. Ch.], pragnąc 
udoskonalić Unię, ustanowić sprawiedliwość, zabezpieczyć spokój w kra-
ju, zapewnić wspólną obronę, podnieść ogólny dobrobyt oraz utrzymać 
dla nas samych i naszego potomstwa dobrodziejstwa wolności [stwierdze-
nie dlaczego dokument powstał, początki samookreślenia się jako narodu 
– L. Ch.], wprowadzamy i ustanawiamy dla Stanów Zjednoczonych Ame-
ryki niniejszą konstytucję [ukonstytuowanie się władz – L. Ch.]163. 

Preambuła zawiera, w zsekularyzowanej wersji, trzy elementy znane z the 
Mayflower Compact164, piąty element, określenie formy rządu, znajduje się 
w dalszej części konstytucji. Element samookreślenia, w porównaniu z kon-
stytucjami stanowymi, był w niej słabo wyeksponowany, dlatego dodano Kartę 
Praw (United States Bill of Rights), uchwaloną we wrześniu roku 1789 w postaci 
pierwszych dziesięciu poprawek do konstytucji. 

162 � Cyt. za: W. E. Barton, Congregational Creeds and Covenants…, s. 51. 
163 � Konstytucja Stanów Zjednoczonych Ameryki, przeł. A. Pułło, Wydawnictwo Sej-

mowe, Warszawa 2002, http://libr.sejm.gov.pl/tek01/txt/konst/usa.html [data 
dostępu: 2.05.2014].

164 � D. S. Lutz, From Covenant…, s. 118. 



379

5. Przymierze kongragacyjne a protokonstytucjonalizm amerykański


***
Początkowa troska liderów religijnych Massachusetts, by oddzielić prawdziwie 
wierzących, visible saints, od niewierzących, była próbą przybliżenia Kościoła 
widzialnego do niewidzialnego Kościoła predestynowanych, jak wierzyli kal-
winiści, znanego tylko samemu Bogu. Zorientowano się jednak dość szybko, 
że jest to w praktyce niemożliwe. Przymierze łaski, otwierające drogę do zba-
wienia indywidualnej duszy, nie mogło w trwały sposób znaleźć przełożenia 
na funkcjonowanie kongregacji i wspólnoty politycznej. Wiązanie członko-
stwa w Kościele i prawa wyborczego z widzialną świętością ujawniło swoje 
ograniczenia. Znaczenie eklezjologiczne i polityczne mogły zachować warun-
kowe przymierza publiczne – kongregacyjne i narodowe/obywatelskie. Wie-
rzono, że od stopnia ich przestrzegania zależała przychylność Boga w doczes-
nym życiu społeczności. Wypełnianie warunków przymierza nie zapewniało 
zbawienia, ale miało chronić od nieszczęść, klęsk i niepowodzeń. Purytanie, 
podobnie jak biblijni Izraelici, dostrzegli w przestrzeganiu zasad możliwość 
urzeczywistnienia wolności. Zamiast woli biskupa lub króla woleli podlegać 
Bogu i prawu bożemu (Massachusetts), Bogu i przyjętym zasadom spisanym 
w formie umowy (Plymouth) czy świeckim zasadom będących przedmiotem 
umowy (Providence). Jak pisał Perry Miller, z zastanego w Nowym Świecie 
stanu natury usiłowali wyodrębnić przestrzeń dla ludzkich zachowań i zasa-
dy konieczności zastąpić zasadami wolności w postaci przyjętych przymierzy 
czy wzorowanych na nich umów. W obszarze wypełnionym przez działanie 
niezrozumiałych kosmicznych sił pragnęli ustanowienia ładu, opartego na 
dobrowolnym wyborze, na celowym podjęciu obowiązku, na nieskrępowa-
nych umowach, na suwerennym wyrazie wolnej woli165. Starali się wydobyć 
człowieka z pierwotnego mechanizmu instynktów i strachu. Wyposażali go 
w wiedzę użyteczności i celowości oraz w umiejętność wdrożenia tej wiedzy 
tak, by mógł racjonalnie wybrać. Purytanów inspirowało półświadome prag-
nienie przekształcenia koncepcji obowiązku z czegoś narzuconego irracjonal-
nie, a czasem brutalnie, w coś, na co człowiek racjonalnie i dobrowolnie się 
zgadza. Tak istotne dla istoty człowieka posłuszeństwo przestało być wymu-
szane przez władzę, moc czy konieczność, przyjęte zostało jako dobrowolna 
postawa166. Pewność w sprawach ludzkich nie spoczywała na niewytłuma-

165 � P. Miller, The New England Mind From Colony…, s. 398.
166 � Ibidem, s. 398–399.



380

Kontraktulany charakter osadnictwa Nowej Anglii

czalnych dekretach, ale na przymierzu, porozumieniu lub umowie, potwier-
dzonych przysięgą, zabezpieczonych obietnicą dotrzymania ich warunków. 
Poprzez przymierza i umowy, czyli za pomocą słowa, purytańscy osadnicy 
Nowej Anglii opuszczali stan natury. Podobnie jak dla wędrujących po pusty-
ni Hebrajczyków, po ucieczce z Egiptu, słowo stało się arką zapewniającą im 
przetrwanie w Nowym Świecie, umożliwiającą powołanie społeczności religij-
nych i politycznych, opartych na odmiennych od wcześniejszych wartościach. 
Założyciel kolonii Connecticut Thomas Hooker (1586–1647) pisał: 

Pośród tych, którzy przez żaden przejaw natury, przez żadną zasadę Opatrz-
ności, przez postanowienia Boga czy rozumu, nie mają władzy jeden nad 
innymi, konieczne musi być wzajemne, każdego wobec innych, przyrzecze-
nie z wolnej zgody wobec wszystkich zasad Boga, które mają słuszność lub 
władzę, albo urzeczywistniają obie167.

Za pośrednictwem purytańskich przymierzy kongregacyjnych elementy 
przymierza zaanektowane zostały do politycznych przymierzy i umów osadni-
czych (compacts), dających początek ciałom obywatelskim168. Kongregacja sta-
nowiła społeczność o kontraktualnym charakterze. Przymierze kongregacyjne, 
zawierane przez jej członków, było przykładem wielostronnej umowy społecz-
nej, dającej początek społeczności wiernych (odpowiednikowi świeckiego spo-
łeczeństwa politycznego), dysponującej władzą powierzaną w drodze wyboru 
pastorowi. Kongregacje Nowej Anglii były autonomicznymi społecznościami 
wiernych, niezależnymi od jakiejkolwiek władzy zewnętrznej i od innych kon-
gregacji, odzwierciedlającymi etos republikański, urzeczywistniającymi wzor-
ce uczestnictwa religijnego i obywatelskiego. Jak zauważa Stanisław Filipowicz, 
były – inspirowanym religijnie – odpowiednikiem antycznej agory169. Puryta-
nizm przejął ten swego rodzaju republikanizm z teologii Kalwina, który wspól-
notę wiernych przedstawiał jako rzecz wspólną, jako związek ludzi dążących do 
prawdy, afirmujących wolność i sprawiedliwość. Wolność chrześcijanina była 
rozumiana przezeń jako wolność akceptująca przymus prawa, czyli realizująca 

167  �T. Hooker, Survey of the Sum of Church Discipline [1648], Kessinger Publishing, 
Kila, MT 2003, Ch. VII, 3, s. 69.

168 � Ibidem, s. 119. 
169 � S. Filipowicz, Pochwała rozumu i cnoty…, s. 60.



381

5. Przymierze kongragacyjne a protokonstytucjonalizm amerykański


się w ramach prawa. Skoro podstawę autentycznego posłuszeństwa stanowiła 
wolność, dobra wola miała znaczenie kluczowe. Prawdziwe związki między 
ludźmi musiało inspirować poczucie słuszności, szczere przeświadczenie o za-
sadności danych reguł. Według Kalwina mogło ono wynikać tylko z aktywnie 
działającego sumienia170. Kongregacje, w których władza należała do wiernych 
jako społeczności religijnej, uosabiały ideę suwerenności ludu. Oczywiste było 
przeświadczenie, że pastor powoływany jest za zgodą wiernych. Ten sposób 
myślenia znajdował kontynuację w odniesieniu do społeczności świeckich, na 
szczeblu gminy i kolonii, w Nowej Anglii nikt nie kwestionował stanowiska, że 
wszelkie władze powinny pochodzić z wyborów.

Purytańscy osadnicy podzielali znane do dawna wśród Żydów przeko-
nanie, że przymierze stanowi symbol służący zabezpieczeniu wolności, że 
ta ostatnia realizuje się w ramach ustanowionych i zaakceptowanych zasad. 
Przymierze stało się symbolem kolonizacji Nowej Anglii, podobnie jak było 
symbolem dla Izraelitów zmierzających do ziemi Kanaan. Stanowiło źródło 
moralnego etosu, który teologiczną społeczność purytanów pozwalał trak-
tować na równi ze starotestamentowym narodem wybranym. W odniesieniu 
do władzy Boga przymierze miało charakter jednostronny i bezwarunkowy, 
co wzmacniało ideę Jego suwerenności, przeciwstawioną rodzącej się wów-
czas teorii suwerenności politycznej (Niccolo Machiavelli, Jean Bodin), którą 
w Anglii próbował urzeczywistniać Karol I. W odniesieniu do ludzi wolun-
tarny i warunkowy charakter przymierza (przymierza kongregacyjnego, na-
rodowego/obywatelskiego), przybliżający jego znaczenie do kategorii umo-
wy, pozwalał traktować ludzi jako podmioty, istoty wolne i odpowiedzialne. 
Dwuwymiarowy charakter przymierza umożliwiał zachowanie praw boskich 
i ludzkich. Przymierze w woluntarnym i warunkowym ujęciu mogło doty-
czyć wszystkich, nie tylko predestynowanych, stąd mogło stać się również 
symbolem politycznym. Wiążące się z przymierzem pojęcia z dziedziny zba-
wienia, takie jak ład, sprawiedliwość, nagroda i kara, wydawały się odpo-
wiednie do wspólnego życia, czyli do polityki. Na podstawie przymierza mógł 
powstać porządek polityczny, stworzony przez ludzi na wzór kreacji ładu 
świata, dokonanej przez Boga. Historia pojęcia przymierza pozostaje w ści-
słej relacji z rozwojem świadomości, że sfera wspólnego życia, czyli polityka, 

170 �  Ibidem, s. 52. 



382

Kontraktulany charakter osadnictwa Nowej Anglii

godna jest podobnego modelu. Zarówno Żydzi, jak i protestanci, zwłaszcza 
purytanie, dostrzegli fundamentalną prawdę, że będący następstwem zasad 
przymierza ład nie wyklucza wolności, lecz ją chroni, że ład i wolność pozo-
stają względem siebie komplementarne171. Purytańscy osadnicy Nowej Anglii 
utworzyli społeczeństwo polityczne nim zaczęli o nim pisać filozofowie euro-
pejscy. Społeczeństwo polityczne i stworzony przez nie rząd świecki zaczęły 
być postrzegane nie jako dzieło samego Boga lub jako powstałe w wyniku 
procesów organicznych, lecz jako wyraz wolnych działań ludzkich, zgodnych 
z prawem natury, będącym inną formą Objawienia. Chociaż idea zgody po-
litycznej nie pochodziła bezpośrednio od reformatorów protestanckich, to 
jednak ich uzasadnienie zgody w postaci przymierzy politycznych otwarło 
drogę do świeckich teorii umów społecznych (the social contract)172. 

171 � G. A. Moots, Politics Reformed: The Anglo-American Legacy of Covenant Theo-
logy, University of Missouri Press, Columbia 2010, s. 130.

172 � Ibidem, s. 132. 



ZAKOŃCZENIE

W pracy starano się wykazać istnienie związków pomiędzy rozwojem kontrak-
tualizmu a przymierzem biblijnym, pokazać formy pośrednie łączące przymierze 
z nowożytną koncepcją umowy społecznej. Można przyjąć, że początki nowo-
żytnego kontraktualizmu sięgają zamierzchłej przeszłości, kiedy ponad 2500 lat 
temu żydowskie elity stworzyły opowieść o przymierzach, zwłaszcza o przymie-
rzu synajskim, którego przedmiot stanowiło Prawo (Tora). Starożytni Izraelici 
mieli świadomość zawodności rządów opartych na osobistej woli królów, niosą-
cych często zagrożenie dla sprawiedliwości i pokoju oraz prowadzących do znie-
wolenia. Wiedzieli, że system rządzenia oparty na będącym przedmiotem przy-
mierza Prawie może zagwarantować im wolność, dostrzegli w przymierzu sym-
bol zabezpieczający ich wolność jako wspólnoty religijno-politycznej, jako ludu 
izraelskiego. Nowożytny kontraktualizm wydaje się wykazywać ideowe pokre-
wieństwo z tymi biblijnymi opowieściami. Stanowiły one inspirację dla pierw-
szych pokoleń protestantów reformowanych, którzy nadali pojęciu przymierza 
szczególne znaczenie, nie tylko w sensie religijnym, ale również politycznym. 
Podobnie jak biblijni Izraelici na pustyni, również część z nich znalazła się w po-
dobnym położeniu, poza oficjalnym Kościołem, katolickim czy anglikańskim, 
a także de facto poza państwem, jak stało się to w przypadku purytanów, któ-
rzy wyemigrowali do Nowego Świata. Ten ostatni mógł przypominać pustynię 
Izraelitów i stan natury z późniejszych teorii kontraktualistycznych. Dla organi-
zacji Kościoła, a w przypadku purytańskich emigrantów również dla stworzenia 
społeczności obywatelskiej, przymierze było formą doskonałą, usankcjonowaną 
tak ważnym dla kalwinistów Słowem Bożym. We wczesnej nowożytności, kie-
dy wiara religijna miała nieporównywalnie większe znaczenie niż współcześ-



384

Zakończenie

nie, przymierze jako podstawa relacji między Bogiem a pojedynczymi ludźmi 
lub całymi społecznościami, stało się niekwestionowanym wzorcem dla relacji 
społecznych i politycznych. Potwierdzenie znajduje zatem teza Carla Schmitta, 
że istotne pojęcia z zakresu współczesnej nauki o państwie to zsekularyzowa-
ne pojęcia teologiczne1 oraz że idea państwa prawa wynikła z przekonań teo-
logicznych, wykluczających możliwość bezpośredniej ingerencji Boga w realną 
ziemską rzeczywistość (występowania cudów). Miała ona opierać się na ustano-
wionych przez Stwórcę zasadach2. Biblijna opowieść o przymierzu synajskim 
stała się aktem założycielskim narodu izraelskiego, podobnie można powiedzieć 
o przymierzu politycznym i zarazem umowie społecznej, jakimi był Mayflower 
Compact, uznawany za akt założycielski Nowej Anglii – nowego Kanaan. 

Starotestamentowe przymierza miały postać dwustronnej umowy Boga 
z pojedynczymi ludźmi, reprezentującymi stworzenie, jak w przypadku opo-
wieści o Noem, czy będącymi przedstawicielami ludzkości, jak w opowieści 
o Abrahamie, by następnie przyjąć formę przymierza Boga z wybranym naro-
dem izraelskim u podnóża góry Synaj. Przymierze wyprowadzało Abrahama, 
a następnie Izraelitów ze stanu natury. 

Ważnym etapem w rozwoju teorii umowy była reformacja, zwłaszcza jej nurt 
kalwiński. W łonie protestantyzmu reformowanego nastąpiło rozwiniecie kate-
gorii przymierza na gruncie teologicznym w kierunku, który ułatwił przejęcie 
tego pojęcia dla celów politycznych. Pojęcie przymierza ewoluowało w ramach 
reformowanego nurtu reformacji. Miało postać odwołującej się do przymierza 
synajskiego dwustronnej umowy o władzę (pactum subiectionis), która stanowiła 
zasadniczy element teorii oporu w ramach ruchu monarchomachów, postać przy-
mierza narodowego, noszącego cechy umowy społecznej, kształtującego szkocką 
odrębność narodową i religijną, oraz umowy społecznej, dającej podstawę kon-
gregacjom purytanów i ich społecznościom obywatelskim podczas kolonizacji. 

Przymierze stanowiło instrument, za pomocą którego Bóg nawiązywał rela-
cje z ludźmi po upadku Adama. Wydawało się oczywiste, że także sami ludzie 
powinni w ten usankcjonowany biblijnie sposób nawiązywać i utrzymywać 
relacje społeczne i polityczne. Stąd purytanie kluczowe dla siebie przymierze 
łaski traktowali dwojako – jako przymierze bezwarunkowe, dotyczące prede-

1 � C. Schmitt, Teologia polityczna i inne pisma, wybór, przekład i wstęp M. A. Ci-
chocki, Znak, Kraków 2000, s. 60.

2 � Ibidem, s. 61. 



385

Zakończenie

stynowanych do zbawienia indywidualnych osób, oraz jako przymierze wa-
runkowe w postaci przymierza kongregacyjnego i obywatelskiego. Te ostatnie 
miały ułatwiać identyfikację prawdziwie wierzących, by rozwijali i udoskona-
lali daną od Boga wiarę. Drugą funkcją warunkowych przymierzy łaski było 
uczynienie życia społeczności religijnej, jak i politycznej, bardziej zrozumiałym 
i przewidywalnym. To ostatnie nabierało szczególnego znaczenia w sytuacji 
wykluczenia poza oficjalny Kościół czy w warunkach kolonizacji. Budowanie 
społeczności kościelnych (kongregacji) i obywatelskich wpisywało się w pro-
ces protestanckiego opanowywania natury, budowania w niej enklaw świata 
ludzkiego poprzez duchowy wysiłek i pracę3. Purytańscy emigranci karczo-
wali lasy, przemieniali je w pola uprawne, budowali manufaktury i od podstaw 
tworzyli swoje kongregacje i społeczności obywatelskie, które z czasem dawały 
początek większym całościom, aż do powstania stanów. 

Narracja na temat ewolucji i form kontrakatualizmu wiąże się z umacnia-
niem świadomości, wyrażającej się w przekonaniu, że człowiek nie może pod-
legać woli drugiego człowieka, że relacja taka nie znajduje uzasadnienia w ra-
cjach fideizmu ani racjonalności, w przeciwieństwie do podległości normom, 
wywiedzionym z ludzkiej woli i zgody.  

W kontekście religijnym pojęcie przymierza jest osią narracji biblijnej, będą-
cej historią relacji Boga z człowiekiem, relacji boskiej mocy, samoograniczonej 
danymi przez siebie zasadami, wyrażonymi w słowach (hebr. dewarim). Celem 
tej relacji jest wolność w odniesieniu do ziemskiego życia ludzi, czyli do polityki, 
a w kontekście religijnym – zbawienie. Na gruncie politycznym przymierze jest 
symbolem (gr. symbállo – łączyć, składać uprzednio rozdzielone) łączącym znaj-
dujących się w postlapsariańskiej kondycji ludzi w społeczności polityczne, słu-
żącym zabezpieczeniu ich wolności. O wyjątkowości istot ludzkich decyduje ich 
umiejętność określania siebie za pomocą słów, zdolność do myślenia i działania 
poprzez słowa. Słowo jest arką umożliwiającą przetrwanie w naturalnym świecie, 
materią pozwalającą zbudować i zabezpieczyć ludzki świat, różny od naturalne-
go. Wobec naszej niemożności poznania przyszłości, przymierze, porozumienie 
czy umowa, dotrzymywanie zawartego w nich słowa, jest gwarancją trwałości 
i dobrostanu ludzkiego, czyli politycznego świata, jego fundamentem, najlepszym 
jaki ludzie są w stanie stworzyć. 

3 � Ibidem, s. 63, 90–91.





BIBLIOGRAFIA

ŹRÓDŁA 

Agreement of the Massachusetts Bay Company, http://oll.libertyfund.org/in-
dex.php?option=com_content&task=view&id=1034&Itemid=264 [data 
dostępu: 25.08.2012].

Althusius J., Politica [1614]. An Abridged Translation of Politics Methodically 
Set Forth and Illustrated with Sacred and Profane Examples. Ed. and Trans. 
Frederick S. Carney, Foreword by D. J. Elazar (Liberty Fund, Indianapolis, 
1995), http://oll.libertyfund.org/title/692/194537 [data dostępu: 19.04.2010].

An Admonition to the Parliament, [w:] Puritan Manifestoes. A Study of the Origin 
of the Puritan Revolt, eds. by W. H. Frere, C. E. Douglas, London 1907, http://
archive.org/details/puritanmanifesto00freruoft [data dostępu: 2.02.2012].

An Agreement of the Free People of England. Tendered as a Peace-Offering to 
this Distressed Nation (1649), http://www.connexions.org/CxLibrary/Docs/
CX9118–AgreePeople.htm [data dostępu: 19.09.2012].  

Arystoteles, Polityka, przeł. L. Piotrowicz, [w:] Arystoteles, Dzieła wszystkie, 
t. I, Warszawa 2003.

Augustyn, O Państwie Bożym. Przeciw poganom ksiąg XXII, przeł. i opracował 
W. Kornatowski, t. I, II, Altaya & De Agostini & Instytut Wydawniczy PAX, 
Warszawa 2003.

Barrow H., Barrow’s Final Answer to Gifford – Marginalia [1591/1592], [w:] 
The Writings of John Greenwood and Henry Barrow, 1591–1593, ed. by 
L. H. Carlson, Routledge, London 2003.



388

Bibliografia

Barrow H., A Brief Discoverie of the False Churche, [w:] Elizabethan Non-
-Confromist Texts, Vol. 3, The Writings of Henry Barrow 1587–1590, ed. by 
L. H. Carlson, Routledge, London 2003.

Barrow H., A Plaine Refutation, [w:] Elizabethan Non-Conformist Texts, Vol. 5, 
The Writings of Henry Barrow, 1590–1591, ed. by L. H. Carlson, Routledge, 
London 2003.

Barrow H., A True Description out of the Worde of God of the Visible Church, 
[w:] Elizabethan Non-Confromist Texts, Vol. 3, The Writings of Henry Barrow 
1587–1590, ed. by L. H. Carlson, Routledge, London 2003.

Beza T., On the Rights of Magistrates. Concerning the Rights of Rulers over Their 
Subjects and the Duty of Subjects toward Their Rulers (1574), http://www.
constitution.org/cmt/beza/magistrates.htm [data dostępu: 14.04.2012]. 

Bodin J., Sześć ksiąg o Rzeczypospolitej, [w:] Historia idei politycznych. Wy-
bór tekstów, wybór i opracowanie S. Filipowicz, A. Mielczarek, K. Pieliński, 
M. Tański, wyd. IV, Warszawa 2012. 

Bradford W., History of Plymouth Plantation, Reprinted From the Massachu-
setts Historical Collection, edited with notes by Ch. Deane, Boston 1856 (e-
-book Google).

Browne R., Answere to Master Cartwright, [w:] Elizabethan Non-Conformist 
Texts, Vol. 2, The Writings of Robert Harrison and Robert Browne, eds. by 
L. H. Carlson, A. Peel, second ed., Routledge, London 2003.

Browne R., A Booke Which Sheweth the Life and Manners of All True Chri-
stians, and Howe Vnlike They Are Vnto Turkes and Papistes and Heathen 
Folke, [w:] Elizabethan Non-Conformist Texts, Vol. 2, The Writings of Ro-
bert Harrison and Robert Browne, eds. by L. H. Carlson, A. Peel, second ed., 
Routledge, London 2003.

Browne R., A Treatise of Reformation Without Tarying for Anie [1582], [w:] Eli-
zabethan Non-Conformist Texts, Vol. 2, The Writings of Robert Harrison 
and Robert Browne, eds. by L. H. Carlson, A. Peel, second ed., Routledge, 
London 2003.

Browne R., A true and Short Declaration, [w:] Elizabethan Non-Conformist 
Texts, Vol. 2, The Writings of Robert Harrison and Robert Browne, eds. by 
L. H. Carlson, A. Peel, second ed., Routledge, London 2003.

Buchanan G., The Powers of the Crown In Scotland. A Dialogue. Being a Trans-
lation, with notes and an Introductory Essay, of George Buchanan’s „De Jure 



389

Bibliografia

Regni Apud Scots”, by Ch. F. Arrowood, The University of Texas Press, Au
stin 1949, http://www.contra–mundum.org/books/jure/jure–part2.pdf 
[data dostępu: 5.03.2012].

Bullinger H., A Brief Exposition of The One and Eternal Testament or Covenant 
of God, translated by Ch. S. McCoy and J. Wayne Baker, [w:] Ch. S. McCoy, 
Ch. Wayne Baker, Fountainhead of Federalism. Heinrich Bullinger and The 
Covenantal Tradition, Westminster/John Knox Press, Louisville 1991.

Bullinger H., The Decades, Vol. 3, The Third Decade of Sermons, ed. by T. Har-
ding for The Parker Society Instituted A. D. MDCCCXL for The Publica-
tion of the Works of the Fathers and Early Writers of The Reformed English 
Church, 1849, www.wordpubliclibrary.com, Book Id: WPLBN0000315361 
[data dostępu: 3–10.07.2012].

Bullinger H., The Zurich Letters, second series, A. D. 1558–1602, comprising 
the correspondence of several English bishops and others with some of the 
Helvetian reformers, during the reign of Queen Elizabeth, The Parker So-
ciety, The University Press, Cambridge 1845, http://www.ebooksread.com/
authors–eng/steuart–adolphus–pears/the–zurich–letters–second–series–
comprising–the–correspondence–of–several–engl–rae.shtml [data dostępu: 
1.08.2012].

Calvin J., Commentaries on the Book of the Prophet Jeremiah and the Lamen-
tations, translated and edited by the Rev. J. Owen, Vol. 1, Christian Clas-
sics Ethereal Library, Grand Rapids, http://www.ccel.org [data dostępu: 
22.04.2013].

Calvin J., Commentaries on the Epistle of Paul the Apostle to the Romans, trans-
lated and edited by J. Owen, Christian Classics Ethereal Library, Grand Ra-
pids, http://www.ccel.org [data dostępu: 14.11.2012].

Calvin J., Commentary on Daniel, Vol. 1, Ch. 4, http://www.biblestudyguide.
org/ebooks/comment/calcom24.pdf [data dostępu: 23.09.2010].

Calvin J., Commentary on the Book of Psalms, translated by J. Anderson, Vol. 4, 
Christian Classics Ethereal Library, Grand Rapids, http://www.ccel.org/ccel/
calvin/calcom11.pdf [data dostępu: 23.04.2013].

Calvin J., Institutes of the Christian Religion, translated by H. Beveridge, Hen-
drickson Publishers, Peabody 2008.

The Cambridge Platform of Church Discipline, 1648, http://www.archive.org/
details/cambridgeplatfo00cong [data dostępu: 13.10.2012].



390

Bibliografia

Coccejo J., Summa doctrinae de foedere et testamento Dei, Ex Officina Elsevi-
riorum Acad.[emicorum] Typograph.[orum], 1654 (e-book Google). 

A Collection of certain Letters and Conferences Lately Passed betwixt Cer-
taine Preachers and Two prisoners in the Fleet, [w:] Elizabethan Non-Con-
formist Texts, Vol. 4, The Writings of John Greenwood 1587–1590, ed. by 
L. H. Carlson, Routledge, London 2003.

Colonial Origins of the American Constitution: A Documentary History, edi-
ted and with an Introductory Essay by Donald S. Lutz, Liberty Fund, 1998, 
www.http://oll.libertyfund.org/titles/lutz–colonial–origins–of–the–ameri-
can–constitution–a–documentary–history [data dostępu: luty – lipiec 2014].

Cotton J., God’s Promise to His Plantation, printed by William Jones for John 
Bellamy, London 1630, Electronic Texts in American Studies, paper 22, 
http://digitalcommons.unl.edu/etas/22 [data dostępu: 17.10.2012].

The English Literatures of America: 1500–1800, ed. by M. Jehlen, M. Warner, 
Routledge, New York–Abingdon 1997.

Flawiusz J., Dawne dzieje Izraela, z języka greckiego przeł. Z. Kubiak, J. Ra-
dożycki, komentarzem opatrzył J. Radożycki, cz. 1, Oficyna Wydawnicza 
Rytm, Warszawa 2001.

Flawiusz J., Przeciw Apionowi. Autobiografia, z języka greckiego przeł. oraz 
wstępem i komentarzem opatrzył J. Radożycki, wyd. 2 poprawione, Oficyna 
Wydawnicza Rytm, Warszawa 2010.

Hobbes T., Leviathan, Oxford 1929 (reprint wyd. z 1651), www.archive.org/
stream/hobbesleviathan00hobbuoft#page/n3/mode/2up [data dostępu: 
8.07.2016].

Hobbes T., Lewiatan, przeł. Cz. Znamierowski, PWN, Warszawa 1954.
Hobbes T., Philosophical Rudiments Concerned Government and Society, The 

English Works of Thomas Hobbes, Vol. II, now first collected and edited by 
W. M. Bart, London 1841 (e-book Google).

Hooker R., Of the Laws of Ecclesiastical Polity, At the Clarendon Press, Oxford 
1876, [Adobe Acrobat formatting by Irene C. Teas], http://anglicanhistory.
org/hooker/ [data dostępu: 17.01.2010].

Hooker T., Survey of the Sum of Church Discipline [1648], Kessinger Publishing, 
[b.m.w.] 2003.

Kalwin J., O konieczności reformowania się Kościoła. Do Cesarza Augusta, http://
www.kalwin2009.pl/index.php?option=com [data dostępu: 20.05.2009].



391

Bibliografia

The King’s Confession (1581), http://reformationhistory.org/kingsconfession_
text.html [data dostępu: 13.06.2012].

Knox J., History of the Reformation of Religion in Scotland, with a memoir, hi-
storical introduction and notes by W. M’Gavin, Glasgow 1831, https://archive.
org/stream/historyreformat00gavgoog [data dostępu: 3.04.2013]. 

Konstytucja Stanów Zjednoczonych Ameryki, przeł. A. Pułło, Wydawnictwo 
Sejmowe, Warszawa 2002, http://libr.sejm.gov.pl/tek01/txt/konst/usa.html 
[data dostępu: 2.05.2014].

Letters of Roger Williams 1632–1682, ed. by J. R. Bartlett, printed for the Nar-
ragansett Club, Providence 1874, http://archive.org/details/lettersofroger-
wi00will [data dostępu: 12.08.2012].

Locke J., Dwa traktaty o rządzie, przeł., wstępem i komentarzem opatrzył 
Z. Rau, Wydawnictwo Naukowe PWN, Warszawa 1992.

Luter M., Disputation against Scholastic Theology, teza 50, http://augsburgfor-
tress.org/media/downloads/9780800698836kChapter1.pdf [data dostępu: 
19.09.2014].

Luter M., O świeckiej zwierzchności, w jakiej mierze należy być jej posłusznym 
(1525), http://www.luter.pl/files/pdf/OZwierzchnosciSwieckiej.pdf [data do-
stępu: 7.11.2012].

Luter M., O wolności chrześcijańskiej, http://www.luter.pl/files/pdf/OWolno-
sciChrzescijanskiej.pdf [data dostępu: 5.11.2012]. 

Marsyliusz z Padwy, Obrońca pokoju, przeł., opracował i wstępem poprzedził 
W. Seńko, Wydawnictwo Antyk, Kęty 2006.

The National Covenant (1638), https://reformationhistory.org/nationalcove-
nant_text.html [data dostępu: 12.02.2012].

Overton R., An Arrow Against All Tyrants (1646), http://files.libertyfund.org/
files/2252/Overton_Arrow1522_EBk_v6.0.pdf [data dostępu: 24.09. 2012].

Parker H., The Case of Ship–Money Briefly Discoursed (1640), http://oll.liberty-
fund.org/?option=com_staticxt&staticfile=show.php%3Ftitle=810&chapte
r=164706&layout=html&Itemid=27 [data dostępu: 25.09. 2012]. 

Parker H., Observations upon some of his Majesties late Answers and Expresses 
(1642), http://faculty.history.wisc.edu/sommerville/367/parkerobserv.htm 
[data dostępu: 2.09.2012].

Parker H., The True Portraitue of the Kings of England, London 1650 (e-book 
Google).



392

Bibliografia

Puritan Manifestoes. A Study of the Origin of the Puritan Revolt, eds. by 
W. H. Frere, C. E. Douglas, London 1907, http://archive.org/details/puri-
tanmanifesto00freruoft [data dostępu: 16.08.2012].

Talmud Babiloński, Traktat Chagiga, przeł. i komentarzem opatrzył G. Zlatkes, 
Wprowadzenie do Talmudu, K. Pilarczyk, Kraków 2009.

Tora. Pięcioksiąg Mojżesza, przeł. I. Cylkow, Wydawnictwo Austeria, Kraków 
2006.

Vindiciae contra Tyrannos: A Defence of Liberty against Tyrants or, of the Lawful 
Power of the Prince over the People, and of the People over the Prince being 
A Treatise written in Latin and French by Junius Brutus, and Translated out of 
both into English, printed for Richard Baldwin, London 1689, http://archive.
org/details/vindiciaecontrat00lang [data dostępu: czerwiec – listopad 2012].

Westminsterskie Wyznanie Wiary (AD 1646), http://www.gdansk.reformacja.
pl/wyznaniawiary/westminsterskie.xhtml [data dostępu: 15.06.2014]. 

Williams R., The Bloody Tenent Yet More Bloody, London 1652, https://archive.
org/stream/bloodytenentyetm00will [data dostępu: 9.12.2012].

Williams R., The Bloudy Tenent of Persecution, ed. by S. L. Caldwell, Publica-
tions of the Narragansett Club, Vol. 3, Providence 1867 (e-book Google).

Williams R., The Examiner Defended in a Fair and Sober Answer, [w:] On Reli-
gious Liberty. Selections from the Works of Roger Williams, Edited and with 
an Introduction by J. C. Davis, Harvard University Press, Cambridge 2008.

Williams R., George Fox Digged Out of His Burrowes [1672], Kissinger Publis-
hing, [b.m.w.] 2003.

Winthrop J., A Modell of Christian Charity, [w:] Collections of the Massachu-
setts Historical Society, Boston 1838, 3rd series, http://history.hanover.edu/
texts/winthmod.html [data dostępu: 16.04.2014].

OPRACOWANIA KSIĄŻKOWE

Arendt H., Kondycja ludzka, Fundacja Aletheia, Warszawa 2000.
Arrowood Ch. F., Introduction: George Buchanan and the „De Jure Regni Apud 

Scotos”, [w:] G. Buchanan, The Powers of the Crown in Scotland. A Dialo-
gue. Being a Translation, with notes and an Introductory Essay, of George 
Buchanan’s „De Jure Regni Apud Scots”, by Ch. F. Arrowood, The University 
of Texas Press, Austin 1949.



393

Bibliografia

Asselt W. J. van, Cocceius Anti-Scholasticus?, [w:] W. J. van Asselt, E. Dekker, 
Reformation and Scholasticism. An Ecumenical Enterprise, Baker Academic, 
Grand Rapids 2001.

Asselt W. J. van, The Federal Theology of Johannes Cocceius (1603–1669), Brill, 
Leiden–Boston–Köln 2001.

Bancroft G., A History of the United States. From the Discovery of the American 
Continent to the Present Time, Vol. 1, Boston–London 1834 (e-book Google).

Barton W. E., Congregational Creeds and Covenants, Chicago 1917, https://
archive.org/stream/congregationalcr00bartuoft#page/n5/mode/2up [data 
dostępu: 24.09.2014].

Belkin S., A Democratic Theocracy, [w:] The Judaic Tradition, texts edited and 
introduced by N. N. Glatzer, foreword D. Altshuler, Springfield 1969.

Belkin S., In His Image. The Jewish Philosophy of Man as Expressed in Rabbinic 
Tradition, Greenwood 1979.  

Benedict Ph., Christ’s Churches Purely Reformed. A Social History of Calvinism, 
Yale University Press, New Haven & London 2002.

Benner E., Machiavelli’s Ethics, Princeton University Press, Princeton 2009.
Berman J. A., Created Equal. How the Bible Broke with Ancient Political Thou-

ght, Oxford University Press, Oxford 2008.
Black A., Guilds and Civil Society In the European Political Thought From the 

Twelfth Century to the Present, Cambridge University Press, Cambridge 1984.
Boralevi L. C., Classical Foundational Myths of European Republicanism: The 

Jewish Commonwealth, [w:] Republicanism. A Shared European Heritage, 
Vol. 1, eds. by M. van Gelderen, Q. Skinner, Cambridge University Press, 
Cambridge 2002.

Borgeaud Ch., The Rise of Modern Democracy in Old and New England, 
trans. by B. Hill, London 1894, http://www.archive.org/details/cu 
31924031323284 [data dostępu: 13.07.2014].

Brailsford H. N., The Levellers and the English Revolution, Stanford University 
Press, Stanford 1961.

Brandstaetter R., Krąg biblijny. Dzieła zebrane, Wydawnictwo M, Kraków 
2003.

Bryk A., Konstytucjonalizm. Od starożytnego Izraela do liberalnego konstytu-
cjonalizmu amerykańskiego, Wydawnictwo Uniwersytetu Jagiellońskiego, 
Kraków 2013.



394

Bibliografia

The Cambridge Companion to John Calvin, ed. by D. K. McKim, Cambridge 
University Press, Cambridge 2004.

Carpenter W. S., Foundations of Modern Jurisprudence, Appleton–Century–
Crofts, New York 1958.

Chalupa P., Dynamika smlouvy v deuteronomistickém zpracování dějin. Hi-
storické pozadí, projevy a další působení, Olomouc 2008.

Chmielewska L., John Milton’s Republican Thought, [w:] Modern Science, 
vol. 1, 4th International Multidisciplinary Scientific Conference on Social 
Sciences and Arts 28–31 March, 2017, Vienna, https://doi.org/10.5593/sgem-
social2017HB11.

Chodubski A. J., Wstęp do badań politologicznych, Gdańsk 2004.
Cohen S. A., Three Crowns. Structures of Communal Politics in Early Rabbinic 

Jewry, Cambridge University Press, Cambridge 1990.
Collins J., The Early Modern Foundations of Classic Liberalism, [w:] The Ox-

ford Handbook of the History of Political Philosophy, ed. by G. Klosko, Ox-
ford University Press, Oxford 2011.

Coupland R., Welsh and Scottish Nationalism. A Study, Collins, London 1954.
The Covenant Connection. From Federal Theology to Modern Federalism, eds. 

by D. J. Elazar, J. Kincaid, Lexincton Books, Lanham 2000.
Davis Ch. W., „For conformities sake”: How Richard Hooker Used Fuzzy Logic 

and Legal Rhetoric against Political Extremes, [w:] Richard Hooker and the 
Construction of Christian Community, ed. by A. S. McGrade, Medieval & 
Renaissance Texts & Studies, Tempe 1997.

Davis J. C., The Moral Theology of Roger Williams. Christian Conviction and 
Public Ethics, Westminster John Knox Press, Louisville 2004.

Davis S. R., The Federal Principles. A Journey Through Time in Quest of a Me-
aning, University of California Press, Berkeley–Los Angeles–London 1978.

Dorff E. N., For the Love of God and People. A Philosophy of Jewish Law, The 
Jewish Publication Society, Philadelphia 2007.

Dufoix S., Diasporas, trans. by W. Rodarmor, University of California Press, 
Berkeley–Los Angeles 2008.

Elazar D. J., Community and Polity. The Organizational Dynamics of American 
Jewry, Jewish Publication Society, Philadelphia 1995.

Elazar D. J., Covenant and Commonwealth. From Christian Separation 
Through the Protestant Reformation, New Brunswick 1996.



395

Bibliografia

Elazar D. J., Covenant and Constitutionalism: The Great Frontier and the Ma-
trix of Federal Democracy, Transaction Publishers, New Brunswick 1998.

Elazar D. J., Covenant as the Basis of the Jewish Political Tradition, [w:] Kin-
ship and Consent. The Jewish Political Tradition and Its Contemporary Uses, 
ed. by D. J. Elazar, second ed., New Brunswick 1997.

Elazar D. J., Exploring Federalism, University of Alabama Press, Tuscaloosa 1991.
Elazar D. J., Introduction, [w:] Authority, Power and Leadership in the Jewish 

Polity. Cases and Issues, ed. by D. J. Elazar, assisted by S. A. Cohen, J. Gerber, 
R. Freedman, University Press of America, Lanham 1991.

Elazar D. J., Introduction. The Jewish Political Tradition, [w:] Kinship and 
Consent. The Jewish Political Tradition and Its Contemporary Uses, ed. by 
D. J. Elazar, second ed., New Brunswick 1997.

Elazar D. J., The United States and the European Union: Models for Their Epo-
chs, [w:] The Federal Vision. Legitimacy and Levels of Governance in the Uni-
ted States and the European Union, eds. by K. Nikolaidis, R. Howse, Oxford 
University Press, Oxford 2001, DOI: 10.1093/0199245002.001.0001.    

Elazar D. J., Cohen S. A., The Jewish Polity. Jewish Political Organization From 
Biblical Times to the Present, Indiana University Press, Bloomington 1985.

Ernst J., Roger Williams. New England Firebrand, The Macmillan Company, 
New York 1932.

Femia J. V., Machiavelli Revisited, University of Wales Press, Cardiff 2004.
Figgis J. N., The Divine Right of Kings, second ed., The University Press, Cam

bridge 1914.
Figgis J. N., Studies of Political Thought from Gerson to Grotius 1414–1625, 

at the University Press, Cambridge 1907.
Filipowicz S., Historia myśli polityczno-prawnej, wyd. 3, Arche, Gdańsk 2003.
Filipowicz S., Pochwała rozumu i cnoty. Republikańskie credo Ameryki, Znak, 

Kraków 1997.
Filipowicz S., Recepcja i rekonstrukcja. Geneza nowożytnego projektu republi-

kańskiego, [w:] Republika. Rozważania o przemianach archetypu, S. Filipo-
wicz, N. Gładziuk, S. Józefowicz, Warszawa 1995.

Forrester D. B., Richard Hooker 1553–1600, [w:] History of Political Philosophy, 
eds. by L. Strauss, J. Cropsey, publisher Rand McNally, Chicago 1963.

Freyne S., Introduction. Studying the Jewish Diaspora in Antiquity, [w:] Jews in 
the Hellenistic and Roman Cities, ed. J. R. Bartlett, Routledge, London 2002.



396

Bibliografia

Gaustad E. S., Roger Williams: Prophet of Liberty, Oxford University Press, 
New York 2001.

George T., John Robinson and the English Separatist Tradition, Mercer Univer-
sity Press, Macon 2005.

Gettell R. G., History of Political Thought, New York 1924. 
Gierke O. von, Johannes Althusius und die Entwicklung der natarurrechtli-

chen Staatstheorien, 4th ed., 1929, Part II, Ch. V (The Idea of Federalism), 
[w:] J. D. Lewis, The Genossenschaft-Theory of Otto von Gierke: A Study in 
Political Thought, University of Wisconsin, [b.m.w.] 1935.

Gładziuk N., Druga Babel. Antynomie siedemnastowiecznej angielskiej myśli 
politycznej, Instytut Studiów Politycznych PAN, Warszawa 2005.

Goldberg O., Rzeczywistość Hebrajczyków, przeł. i wstępem opatrzył T. Sikora, 
Nomos, Kraków 2012.

Golding P., Covenant Theology. The Key of Theology in Reformed Thought and 
Tradition, Christian Focus Publications, Ross-shire 2004.

Gottwald N. K., The Politics of Ancient Israel, Louisville 2001.
Grabill S. J., Rediscovering the Natural Law in Reformed Theological Ethics, 

Grand Rapids 2006.
Graetz H., History of the Jews, Vol. 1, Philadelphia 1891.
Grant S. M., A Concise History of the United States of America, Cambridge 

University Press, Cambridge 2012. 
Gruen E. S., Diaspora and Homeland, [w:] Diasporas and Exiles: Varieties of Je-

wish Identity, ed. H. Wettstein, University of California Press, Berkeley 2002.
Hamm B., Reformation [From Below] and Reformation [From Above]. On the 

Problem of The Historical Classifications of the Reformation, [w:] The Refor-
mation of Faith in the Context of Late Medieval Theology and Piety. Essays by 
Berndt Hamm, ed. by R. J. Bast, Brill, Boston 2004.

Harris J., From Richard Hooker to Harold Laski: Changing Perceptions of Civil 
Society in British Political Thought, Late Sixteenth to Early Twentieth Centu-
ries, [w:] Civil Society in British History. Ideas, Identities, Institutions, ed. by 
J. Harris, Oxford University Press, New York 2007.

Heal F., Reformation in the Britain and Ireland, Oxford University Press, Ox-
ford 2003, DOI:10.1093/0198269242.001.0001.

Heimert A., Religion and the American Mind: From the Great Awakening to the 
Revolution, Harvard University Press, [b.m.w.] 1966.



397

Bibliografia

Heppe H., Die Dogmatik der evangelisch-reformierten Kirche. Dargestellt und 
aus den Quellen belegt (1861), ed. E. Bizer, Neukirchen 1957.

Hervada J., Historia prawa naturalnego, Petrus, Kraków 2013.
Horton M., God of Promise. Introducing Covenant Theology, Baker Books, 

Grand Rapids 2006.
Hueglin T. O., Althusian Federalism for a Post-Westphalian World, [w:] The 

Challenge of Cultural Pluralism, ed. by S. Brooks, Praeger, Westport 2002.
Jankowski A., Biblijna teologia przymierza, Wydawnictwo Benedyktynów, 

Kraków 1997. 
Johnson P., Historia Żydów, wyd. 2, poprawione, Wydawnictwo Platan, Kra-

ków 2000.
Jordan W. K., Men of Substance. A Study of the Thought of Two English Revo-

lutionaries Henry Parker and Henry Robinson, The University of Chicago 
Press, Chicago 1942.

Karlberg M. W., Prologue, [w:] Covenant Theology in Reformed Perspective, 
Wipf and Stock Publisher, Eugene 2000. 

Kent Ch. F., Israel’s Law and legal Precedents. From the Days of Moses to the 
Closing of the Legal Canon, New York 1907.

Koetsier L. S., Natural Law and Calvinist Political Theory, Trafford Publishing, 
Bloomington 2004.

Kuyper A., Lectures on Calvinism, WM. B. Eerdmans Publishing Company, 
Grand Rapids 1931.

Laski H. J., Historical Introduction, [w:] J. Brutus, A Defence of Liberty Against 
Tyrants. A Translation of the Vindiciae Contra Tyrannos by H. J. Laski, Lon-
don 1924, http://www.constitution.org/vct/vind_laski.htm [data dostępu: 
7.04. 2011].

Lee J. K., The Theology of John Smyth: Puritan, Separatist, Baptist, Mennonite, 
Mercer University Press, [b.m.w.] 2003.

Lemche N. P., The Old Testament between Theology and History: A Critical 
Survey, Westminster John Knox Press, Louisville 2008.

Lewicki Z., Historia cywilizacji amerykańskiej. Era tworzenia 1607–1789, Wy-
dawnictwo Naukowe Scholar, Warszawa 2009.

Lijphart A., Democracy in Plural Societies: A Comparative Explanation, Yale 
University Press, New Havens 1977.



398

Bibliografia

Lijphart A., The Politics of Accommodation: Pluralism and Democracy in the 
Netherlands, 2nd revised ed., University of California Press, Berkeley 1975.

Littell F. H., New Light on Butzer’s Significance, [w:] Reformation Studies. 
Essays in Honor of Roland H. Bainton, ed. by F. H. Littell, John Knox Press, 
Richmond 1962.

Lorberbaum M., Politics and the Limits of Law: Secularizing the Political in 
Medieval Jewish Thought, Stanford 2001.

Lugioyo B., Martin Bucer’s Doctrine of Justification. Reformation Theology and 
Early Modern Irenicism, Oxford University Press, New York 2010.

Maddox M., Johannes Cocceius, [w:] The Encyclopedia of Protestantism, Vol. 1, 
A–C, ed. by H. J. Hillerbrand, Routledge, New York–London 2004.

Maiksins Wood E., Liberty and Property. A Social History of Western Political 
Thought from Renaissance to Enlightenment, Verso Books, London–New 
York 2012.

Martinich A. P., The Two Gods of Leviathan: Thomas Hobbes on Religion and 
Politics, Cambridge University Press, Cambridge 2003.

McCoy Ch. S., Wayne Baker J., Fountainhead of Federalism. Heinrich Bullinger 
and The Covenantal Tradition, Westminster/John Knox Press, Louisville 1991.

McFetridge N. S., Calvinism in History. A Political, Moral and Evangelizing 
Force, Solid Ground Christian Book, Birmingham 2004.

McGrade A. S., The Political Thought of William of Ockham. Personal and In-
stitutional Principles, Cambridge University Press, Cambridge 1974. 

McGrade A. S., Reformation Thought. An Introduction, fourth ed., Wiley–Bla-
ckwell, Oxford 2012.

McGrath A. E., Jan Kalwin. Studium kształtowania kultury Zachodu, Wydaw-
nictwo Naukowe Semper, Warszawa 2009.

McLaughlin A. C., The Foundations of American Constitutionalism, The New 
York University Press, New York 1932.

Miller P., The New England Mind. From Colony to Province, Beacon Press, 
Boston 1953.

Miller P., The New England Mind. The Seventeenth Century, second ed., Har-
vard University Press, Cambridge 1954.

Monahan A. P., Richard Hooker: Counter-Reformation Political Thinker, 
[w:] Richard Hooker and the Construction of Christian Community, ed. by 
A. S. McGrade, Medieval & Renaissance Texts & Studies, Tempe 1997.



399

Bibliografia

Moots G. A., Politics Reformed. The Anglo-American Legacy of Covenant The-
ology, University of Missouri Press, Columbia 2010.

Morgan E. S., Introduction, [w:] Puritan Political Ideas 1558–1794, ed. by. 
E. S. Morgan, Bobbs-Merrill, 1965, reprint by Hackett Publishing Compa-
ny, Indianapolis 2003.

Muller R. A., After Calvin. Studies in the Development of a Theological Tradi-
tion, Oxford University Press, New York 2003.

Muller R. A., Unaccommodated Calvin. Studies in the Foundation of a Theolo-
gical Tradition, Oxford University Press, New York 2002.

Murdock G., Calvinism on the Frontier 1600–1660. International Calvinism 
and the Reformed Church in Hungary and Transylvania, Oxford University 
Press, Oxford 2000.

Nagórny J., Teologiczna interpretacja moralności Nowego Przymierza, Wydaw-
nictwo KUL, Lublin 2009.

Nederman C. J., Marsyliusz z Padwy, [w:] Myśliciele polityczni. Od Sokratesa 
do współczesności, red. D. Boucher, P. Kelly, Wydawnictwo Uniwersytetu 
Jagiellońskiego, Kraków 2008.

Neusner J., The Social Teaching of Rabbinic Judaism: Corporate Israel and the 
Individual Israelite, Vol. 1, Brill, Leiden–Boston–Köln 2001. 

Nietzsche F., Tako rzecze Zaratustra, przekł. W. Berent, Hachette, Warszawa 2008.  
Novak D., The Jewish Social Contract. En Essay in Political Theology, Princeton 

University Press, Princeton 2005.
Nowy leksykon biblijny, red. F. Kogler, R. Egger-Wenzel, M. Ernst, red. nacz. 

wyd. polskiego H. Witczyk, Wydawnictwo „Jedność”, Kielce 2011.
Oded B., Exile – the Biblical Perspectives, [w:] Homelands and Diasporas. Gre-

eks, Jews and Their Migrations, ed. by M. Rozen, London 2008.
Orr D. A., Treason and the State. Law, Politics and Ideology in the English Civil 

War, Cambridge University Press, Cambridge 2002.
Osborn E., Irenaeus of Lyons, Cambridge University Press, Cambridge 2001.
Ostrom V., The Meaning of American Federalism. Constituting the Self-Gover-

ning Society, ICS Press, San Francisco 1991.
Oz A., Oz-Salzberger F., Żydzi i słowa, przeł. P. Paziński, Czytelnik, Warszawa 

2014.
Packer J. I., A Quest For Godliness. The Puritan Vision of the Christian Life, 

Crossway Books, Wheaton 1990.



400

Bibliografia

Passerin D’Entrèves A., The Medieval Contribution to Political Thought: Tho-
mas Aquinas, Marsilius of Padua, Richard Hooker, Humanities Press, New 
York 1959.

Peck A., Trzecia Świątynia Jerozolimska w koncepcjach chrześcijańskiego syjo-
nizmu w Stanach Zjednoczonych, Nomos, Kraków 2010.

Pilarczyk K., Wprowadzenie do Talmudu, [w:] Talmud Babiloński, Traktat 
Chagiga, tłumaczenie i komentarz G. Zlatkes, Kraków 2009,

Pocock J. G. A., The Machiavellian Moment: Florentine Political Thought and the 
Atlantic Republican Tradition, Princeton University Press, Princeton 1975.

Potz M., Teokracje amerykańskie. Źródła i mechanizmy władzy usankcjonowa-
nej religijnie, Wydawnictwo Uniwersytetu Łódzkiego, Łódź 2016. 

Ratzinger J., Wielość religii i jedno Przymierze, przeł. E. Pieciul, Wydawnictwo 
„W Drodze”, Poznań 2004.

Rau Z., Prawo natury a prawa naturalne. W poszukiwaniu przełomu w sie-
demnastowiecznym dyskursie politycznym, [w:] Prawo natury w doktrynach 
polityczno-prawnych Europy, red. M. Zmierczak, Wydawnictwo Naukowe 
UAM, Poznań 2006.

Rau Z., Chmieliński M., Wprowadzenie, [w:] Umowa społeczna i jej krytycy 
w myśli politycznej i prawnej, red. Z. Rau, M. Chmieliński, Wydawnictwo 
Naukowe Scholar, Warszawa 2010.

Riesenberg P., Citizenship in the Western Tradition: Plato to Rousseau, Univer-
sity of North Carolina Press, Chapel Hill 1992.

Robertson D. B., The Religious Foundations of Leveller Democracy, King’s 
Crown Press, New York 1951.

Robitsch M., Historya Kościoła Chrystusowego potocznie opowiedziana dla 
nauki i zbudowania, przeł. W. Jachimowski, nakładem Alexandra Vogla, 
Lwów 1867.

Roper L., Martin Luther. Renegade and Prophet, The Bodley Head, London 
2016.

Rosenthal A. S., Crown under Law. Richard Hooker, John Locke and the Ascent 
of Modern Constitutionalism, Lexington Books, Lanham–Boulder–New 
York 2008.

Rugg W. K., Unafraid. A Life of Anne Hutchinson, Houghton Mifflin, Boston 1930.
Saignobos Ch., History of Ancient Civilization, transl. A. H. Wilde, New York 

1906.



401

Bibliografia

Salmon J. H. M., Renaissance and Revolt. Essays in the Intellectual and Social 
History of Early Modern France, Cambridge University Press, Cambridge 
2002.

Schneider H. W., The Puritan Mind, University of Michigan Press, Ann Arbor 
1958.

Seligman A. B., Introduction to the Transaction Edition, [w:] R. H. Tawney, Re-
ligion and the Rise of Capitalism, with a new introduction by A. B. Seligman, 
Transaction Publishers, New Brunswick 1998.

Shirley F. J., Richard Hooker and Contemporary Political Ideas, London 1949.
Skinner Q., The Foundations of Modern Political Thought, Vol. 1, Renaissance, 

eleventh printing, Cambridge University Press, Cambridge 2002. 
Skinner Q., The Foundations of Modern Political Thought, Vol. 2, The Age of Re-

formation, eleventh printing, Cambridge University Press, Cambridge 2004.
Skinner Q., Visions of Politics. Renaissance Virtues, Vol. 2, Cambridge Univer-

sity Press, Cambridge 2002.
Sloterdijk P., Gorliwość Boga, O walce trzech monoteizmów, przeł. B. Baran, 

Wydawnictwo Aletheia, Warszawa 2013.
Sloterdijk P., Musisz życie swe odmienić. O antropotechnice, przeł. J. Janiszew-

ski, PWN, Warszawa 2014.
Sloterdijk P., W cieniu góry Synaj. Przypis o źródłach i przemianach całkowitego 

członkostwa, przeł. B. Baran, Wydawnictwo Aletheia, Warszawa 2014.
Stawiński P., Boży eksperyment. Purytanie w siedemnastowiecznej Ameryce, 

Polihymnia, Lublin 2012.
Stawrowski Z., Idea umowy społecznej w myśli sofistów i Platona, [w:] Umowa 

społeczna i jej krytycy w myśli politycznej i prawnej, red. Z. Rau, M. Chmie-
liński, Wydawnictwo Naukowe Scholar, Warszawa 2010.

Steinmetz D. C., Reformers in the Wings. From Geiler Von Kaysersberg to The-
odore Beza, second ed., Oxford University Press, New York 2001.

Stevenson D., The Scottish Revolution 1637–1644. The Triumph of the Covenan-
ters, 2nd ed., John Donald, Edinburgh 2003.

Stevenson W. R. Jr., Calvin and Political Issues, [w:] The Cambridge Companion 
to John Calvin, ed. by D. K. McKim, Cambridge University Press, Cambrid-
ge 2004.

Stout H. S., The New England Soul. Preaching and Religious Culture in Colonial 
New England, Oxford University Press, New York 1986.



402

Bibliografia

Strauss L., Jerozolima i Ateny oraz inne eseje z filozofii politycznej, przeł. i wstę-
pem opatrzył R. Mordarski, Wydawnictwo Marek Derewiecki, Kęty 2012.

Strauss L., Natural Right and History, The University of Chicago Press, Chica-
go–London 1971.

Szacki J., Historia myśli socjologicznej. Wydanie nowe, Warszawa 2002.
Szczech T., Koncepcja przymierza narodu wybranego z Bogiem w Starym Testa-

mencie, [w:] Umowa społeczna i jej krytycy w myśli politycznej i prawnej, red. 
Z. Rau, M. Chmieliński, Wydawnictwo Naukowe Scholar, Warszawa 2010.

Szlachta B., Konstytucjonalizm czy absolutyzm? Szkice z francuskiej myśli poli-
tycznej XVI wieku, Księgarnia Akademicka, Kraków 2005.

Szlachta B., Monarchia prawa? Angielska myśl polityczna doby Tudorów, Księ-
garnia Akademicka, Kraków 2008.

Szlachta B., Monarchia prawa. Szkice z historii angielskiej myśli politycznej do 
końca epoki Plantagenetów, Księgarnia Akademicka, Kraków 2001.

Śpiewak P., Midrasze. Księga nad księgami, Wydawnictwo Znak, Kraków 2004.
Tawney R. H., Religion and the Rise of Capitalism. A Historical Study, Harco-

urt, Brace and Company, New York 1926.
Tichý L., Chalupa P., Mareček P., Vlková G. I., Pacner S., Od Abraháma k nové 

smlouvě, Olomouc 2007.
Trevor-Roper H., The Crisis of Seventeenth Century. Religion, The Reformation, 

and The Social Change, Liberty Fund, Indianapolis 1967.    
Troeltsch E., The Social Teaching of the Christian Churches, Vol. 1–2, Westmin-

ster John Knox Press, Louisville 1992.
Unterman A., Żydzi. Wiara i życie, przeł. J. Zabierowski, Wydawnictwo Łódz-

kie, Łódź 1989.
VanderKam J. C., Wprowadzenie do wczesnego judaizmu, przeł. P. Krupczyń-

ski, Wydawnictwo Cyklady, Warszawa 2006.
Voegelin E., History of Political Ideas, Vol. 5, Religion and the Rise of Moder-

nity, edited with an introduction J. L. Wiser, University of Missouri Press, 
Columbia 1998.

Voegelin E., History of Political Ideas, Vol. 7: The New Order and Last Orien-
tation, [w:] The Collected Works of Eric Voegelin, Vol. 25, ed. by J. Gebhardt, 
T. A. Hollweck, University of Missouri Press, Columbia 1999.

Voegelin E., Izrael i Objawienie, przeł. M. J. Czarnecki, Wydawnictwo „Teolo-
gia Polityczna”, Warszawa 2014.



403

Bibliografia

Voegelin E., Lud Boży, przeł. M. Umińska, Wydawnictwo Znak, Kraków 1994.
Voegelin E., Nowa nauka polityki, przeł. i wstępem opatrzył P. Śpiewak, 

Aletheia, Warszawa 1992. 
Waal E. van der, The Religious Context of the Early Dutch Enlightenment, 

[w:] The Early Enlightenment in the Dutch Republic 1650–1750. Selected Pa-
pers of a Conference, Held at the Herzog August Bibliothek, Wolfenbhuttel 
22–23 March 2001, ed. by W. Van Bunge, Brill, Boston 2003.

Walzer M., The Revolution of the Saints. A Study in the Origins of Radical Poli-
tics, Harvard University Press, [b.m.w.] 1965.

Wayne Baker J., Heinrich Bullinger and the Covenant. The Other Reformed 
Tradition, Ohio University Press, Athens 1980. 

Weber M., Etyka gospodarcza religii światowych, t. III, Starożytny judaizm, 
przeł. D. Motak, Nomos, Kraków 2000.

Weber M., Etyka protestancka a duch kapitalizmu, przeł. J. Miziński, Wydaw-
nictwo: Aletheia, Lublin 1994.

Weber M., Gospodarka i społeczeństwo. Zarys socjologii rozumiejącej, przeło-
żyła i wstępem opatrzyła D. Lachowska, PWN, Warszawa 2002.

Wellhausen J., Prolegomena to the History of Ancient Israel, Cleveland 1957.
Wettstein H., Coming to Terms with Exile, [w:] Diasporas and Exiles: Varieties 

of Jewish Identity, ed. H. Wettstein, University of California Press, Berkeley 
2002.

Williams M., Systematic Theology as a Biblical Discipline, [w:] Covenant Theo-
logy in Reformed Perspective, Wipf and Stock Publisher, Eugene 2000. 

Wielomski A., Myśl polityczna reformacji i kontrreformacji, t. I, Rewolucja pro-
testancka, Wydawnictwo von Borowiecky, Radzymin 2013.

Wielomski A., Teokracja papieska 1073–1378. Myśl polityczna papieży, papa-
listów i ich przeciwników, Wydawnictwo von Borowiecky, Warszawa 2011. 

Wilks M., The Problem of Sovereignty in the Later Middle Ages: The Papal Mo-
narchy with Augustinus Triumphus and the Publicists, Cambridge University 
Press, Cambridge 1963.

Wolin S. S., Politics and Vision. Continuity and Innovation in Western Political 
Thought, Princeton University Press, Princeton 2006.

Zabieglik S., Historia Szkocji, wyd. 2, Wydawnictwo DJ, Gdańsk 2000.
Zagorin P., A History of Political Thought in the English Revolution, Routledge 

& Paul, London 1954.



404

Bibliografia

Zieliński T. J., Roger Williams. Twórca nowoczesnych stosunków państwo – 
Kościół, Semper, Warszawa 1997.

Zimmerman J. F., The New England Town Meeting: Democracy in Action, 
Praeger, Westport 1999.

Zins H., Historia Anglii, wyd. 4, Ossolineum, Wrocław–Warszawa 2001.

ARTYKUŁY

Asselt W. J. van, Amicitia Dei as Ultimate Reality: an Outline of the Covenant 
Theology of Johannes Cocceius (1603–1669), „Ultimate Reality and Meaning” 
1998, Vol. 21.

Asselt W. J. van, Covenant Theology: En Invitation to Friendship, „Nederlands 
Theologisch Tijdschrift” 2010, Is. 1 (64). 

Asselt W. J. van, The Doctrine of the Abrogations in the Federal Theology of 
Johannes Cocceius (1603–1669), „Calvin Theological Journal” 1994, Vol. 29.

Baird H. M., Hotman and the „Franco-Gallia”, „The American Historical Re-
view” 1896, Vol. 1, No 4. 

Baron H., Calvinist Republicanism and Its Historical Roots, „Church History” 
1939, Vol. 8, Is. 1.

Bejan T. M., „The Bond of Civility”: Roger Williams On Toleration and Its Limit, 
„History of European Ideas” 2011, DOI:10.1016/j.histeuroideas.2011.03.003.  

Benoist A. de, The First Federalist: Johannes Althusius, „Krisis”, March 1999, 
Is. 22.

Bierma L. D., Federal Theology in the Sixteenth Century. Two Traditions?, 
„Westminster Theological Journal” 1983, Is. 45.

Boer E. A. de, Origin and Originality of John Calvin’s „Harmony of the Law”. 
The Expository Project on Exodus – Deuteromony (1559–1563), „Acta Theo-
logica Supplementum” 2008, Is. 10.

Bruncz D., Wieczerza Pańska w teologii Henryka Bullingera, „Magazyn Te-
ologiczny Semper Reformada”, http://magazyn.ekumenizm.pl/article.
php?story=20041203152433585), [data dostępu: 5.05.2012].

Burrell S. A., The Covenant Idea as the Revolutionary Symbol: Scotland, 1596–
1637, „Church History” 1958, Vol. 27, Is. 4, DOI:10.2307/3161138.

Chmielewska L., Filozofia polityczna Jana Kalwina, „Humanities and Social 
Sciences” 2015, Vol. XX, 22 (3), s. 9–22, DOI:10.7862/rz.2015.hss.30.



405

Bibliografia

Chmielewska L., Przymierze biblijne w żydowskiej tradycji politycznej, „e-Poli-
tikon. Kwartalnik Naukowy Ośrodka Analiz Politologicznych Uniwersytetu 
Warszawskiego” 2012, nr 3, jesień.

Chmielewska L., Teoria polityczna Thomasa Hobbesa a teologia reformowana, 
„Politeja” 2014, nr 6 (32), DOI:10.12797/Politeja.11.2014.32.07 .

Chmielewska L., Unia Europejska – pomiędzy federalizmem a apolitycznością, 
„Gentes & Nationes” 2012, z. 2, nr 6.

Cole G. Z., John Calvin on Civil Government, „Western Reformed Seminary 
Journal Journal” 2009, t. XVI, z. 2.

Drapiewski D., Prawo naturalne w ujęciu św. Tomasza z Akwinu, „Perspectiva. 
Legnickie Studia Teologiczno-Historyczne” 2005, R. IV, nr 2.

Edmondson S., The Biblical Historical Structure of Calvin’s Institutes, „Scottish 
Journal of Theology” 2006, Vol. 59, Is. 1, DOI:10.1017/S0036930605001602.

Elazar D. J., Deuteronomy as Israel’s Ancient Constitution: Some Preliminary 
Reflections, „Jewish Political Studies Review” 1992, t. IV, No 1 (Spring).

Elazar D. J., Land, State and Diaspora in the History of the Jewish Polity, „Je-
wish Political Studies Review” 1991, t. III, No 1–2 (Spring).

Emerson E. H., Calvin and Covenant Theology, „Church History” 1956, Vol. 25, 
Is. 2, DOI:10.2307/3161198.

Gelderen M. van, A Political Theory of the Dutch Revolt and the “Vindiciae 
Contra Tyrannos”, „Il Pensiero Politico” 1986, Anno XIX, nr. 2.

Gładziuk N., Babel, „Civitas. Studia z Filozofii Polityki” 2001, nr 5.
Gładziuk N., Podpisana i przypieczętowana. Apoteoza umowy w purytańskiej 

teologii federalnej, „Civitas. Studia z Filozofii Polityki” 2010, nr 12.
Horie H., The Doctrine of Active Resistance in the Sixteenth Century,  

„専修大学社会科学研究所月報” 2011, No 575.
Jensen K., Genetic Method, „Review of Educational Research” 1939, Vol. 9, No 5. 
Kirby T., The Civil Magistrate and the Cura Religionis: Heinrich Bullinger’s 

Prophetical Office and the English Reformation, „Animus” 2004, No 9, http://
www2.swgc.mun.ca/animus/Articles/Volume%209/kirby.pdf [data dostę-
pu: 24.10.2013].

Klauber M. I. [rec.], Post-reformation Reformed Dogmatics. The Rise and De-
velopment of Reformed Orthodoxy 1520–1725, „Journal of the Evangelical 
Theological Society” 2005, Vol. 48, Is. 4.

Laserson M., Power and Justice, „Judaism” 1953, t. II, Is. 1. 



406

Bibliografia

Lijphart A., Consociation and Federation: Conceptual and Empirical Links, 
„Canadian Journal of Political Science” 1979, t. XII, No 3.

Lijphart A., Consociational Theory, Problems and Prospects. A Reply, „Compa-
rative Politics” 1981, t. XIII, No 2.

Likhovski A., Protestantism and the Rationalization of English Law: a Varia-
tion on a Theme by Weber, „Law & Society Review” 1999, Vol. 33, Is. 2.

Lomasky L. E., Contract, Covenant, Constitution, „Social Philosophy and Po-
licy” 2011, Vol. 28, Is. 1, DOI:10.1017/S0265052510000051.

Lovett F., Milton’s Case for a Free Commonwealth, „American Journal of Poli-
tical Science” 2005, Vol. 49, No 3 (Jul.).

Lutz D. S., From Covenant to Constitution in American Political Thought, 
„Publius” 1980, Vol. 10, No 4.

McBride S. D. Jr., Polity of the Covenant People. The Book of Deuteronomy,  
„Interpretation” 1987, t. XLI, DOI 10.1177/002096438704100302.

McKinnon M. H., Calvinism and the Infallible Assurance of Grace: the Weber 
Thesis Reconsidered. Part I, „The British Journal of Sociology” 1988, Vol. 39, 
No 2.

McNeill J. T., The Doctrine of the Ministry in Reformed Theology, „Church Hi-
story” 1943, Vol. 12, Is. 2, DOI:10.2307/3159979.

Miller P., The Half-Way Covenant, „The New England Quarterly” 1933, Vol. 6, 
No 4. 

Miller P., The Marrow of Puritan Divinity, „Publications of the Colonial Socie-
ty of Massachusetts” 1935, Vol. XXXII.

Mittleman A., Religion and the Legitimate State, „First Things. A Monthly 
Journal of Religion and Public Life”, March 2006, Is. 161. 

Moots G. A., The Protestant Roots of American Civil Religion, „Humanitas” 
2010, Vol. 23, Is. 1–2.

Murphey M. G., Perry Miller and American Studies, „American Studies” 2001 
(Summer), t. XLII, No 2.

Oakley F., Legitimation by Consent: The Question of the Medieval Roots, „Via-
tor” 1983, [Is.] 14.

Pawlik R., Od transcendencji do transgresji. Negatywna teologia polityczna Ja-
coba Taubesa, „Kronos” 2010, nr 2.

Raitière M. P., Hubert Languet’s Autorship of the Vindiciae contra tyrannos, 
„Pensiero Politico” 1981, Vol. 14, No 3.



407

Bibliografia

Rosen J., Differing and Changing Attitudes in the Exegetical Tradition to the 
Fulfilment of the Biblical Land Covenant, „Bulletin of SOAS” 2008, Vol. 71, 
Is. 2, DOI:10.1017/S0041977X08000499.

Sturm D., Corporations, Constitutions, and Covenants: On Forms of Human 
Relation and the Problem of Legitimacy, „Journal of the American Academy 
of Religion” 1973, Vol. 41, No 3.

Świderkówna A., Bogaty w miłosierdzie, „Znak” 2003, nr 574, http://www.mie-
siecznik.znak.com.pl/swiderkowna574.php [data dostępu: 3.08.2014].

Trinterud L. J., The Origins of Puritanism, „Church History” 1951, Vol. 20, Is. 1.
Tucker G. M., Covenant Forms and Contract Forms, „Vetus Testamentum” 

1965, Vol. 15, Fasc. 4.
Watner C., „Come What, Come Will!” Richard Overton, Libertarian Leveller, 

„The Journal of Libertarian Studies” 1980, Vol. IV, No 4 (Fall).
Wayne Baker J., Faces of Federalism: From Bullinger to Jefferson, „Publius: The 

Journal of Federalism” 2000, Vol. 30, Is. 4.
Wayne Baker J., Heinrich Bullinger, the Covenant and the Reformed Tradition 

in Retrospect, „The Sixteenth Century Journal” 1998, Vol. XXIX, No 2.
Yehoshua A. B., From Myth to History, „Association for Jewish Studies Review” 

2004, Vol. 28, Is. 1, DOI:10.1017/S0364009404000121.

STRONY INTERNETOWE

About Daniel J. Elazar, http://www.jcpa.org/dje/aboutdje.htm [data dostępu: 
15.04.2011].

Akedah, http://www.jewishvirtual library.org/jsource/judaica/
ejud_0002_0001_0_00627.html [data dostępu: 15.09.2015]. 

Bordwine J. E., Covenant Theology: The Covenant of Works (part 1, sermon 
number 5), http:// www.freerepublic.com/focus/f–religion/1070006/posts 
[data dostępu: 9.06.2012].

Chorąży Z., Ezdrasz i Nehemiasz, http://www.racjonalista.pl/kk.php/
s,5059/k,3 [data dostępu: 3.08.2014].

Clark R. S., A Brief History of Covenant Theology, http://spindleworks.com/
library/CR/clark.htm [data dostępu: 30.05. 2011].

Council of Four Lands, http://en.wikipedia.org/wiki/Council_of_Four_Lands 
[data dostępu: 17.12.2014].



408

Bibliografia

Council of Four Lands, http://jewishencyclopedia.com/articles/4705–council–
of–four–lands [data dostępu: 17.12.2014].

Covenant, http://www.biblestudytools.com/dictionaries/eastons–bible–dictio-
nary/covenant.html [data dostępu: 14.12.2014]. 

Covenant, http://www.britannica.com/EBchecked/topic/252432/Half–Way–
Covenant [data dostępu: 12.09.2014].

Covenant, http://www.firstchurchbostonhistory.org/covenant.html [data do-
stępu: 8.04.2014]. 

Covenant, http://www.jewishencyclopedia.com/articles/4714–covenant#2888 
[data dostępu: 29.09.2015].

Elazar D. J., Althusius and Federalism as Grand Design, http://jcpa.org/dje/
articles2/althus–fed.htm [data dostępu: 7.06.2012].

Elazar D. J., The Book of Judges: The Israelite Tribal Federation and Its Discon-
tents, http://www.jcpa.org/dje/articles/judges.htm [data dostępu: 13.09.2011].

Elazar D. J., Communal Democracy and Liberal Democracy in the Jewish Po-
litical Tradition, http://www.jcpa.org/dje/articles/commdem–jpt.htm [data 
dostępu: 16.04.2011].  

Elazar D. J., Covenant as a Political Concept, http://www.jcpa.org/dje/books/
ct–vol1–ch1.htm [data dostępu: 15.04.2011].

Elazar D. J., Dealing with Fundamental Regime Change: The Biblical Para-
digm of the Transition from Tribal Federation to Federal Monarchy Under 
David, http://www.jcpa.org/dje/articles2/regimechange.htm [data dostępu: 
6.07.2011].

Elazar D. J., Federal Liberty and the Jewish Political Tradition, http://www.jcpa.
org/dje/articles2/fedlib.htm [data dostępu: 17.04.2011].

Elazar D. J., Foundations of the Jewish Polity, http://www.jcpa.org/dje/articles2/
foundations.htm [data dostępu: 17.01.2011].

Elazar D. J., Kinship and Consent: The Jewish Political Tradition and Its Con-
temporary Uses, http://www.jcpa/dje/articles2/kinshipconsent.htm [data 
dostępu: 23.04.2011].

Elazar D. J., Land, State and Diaspora in the History of the Jewish Polity, 
http:// www.jcpa.org/dje/articles2/land–state–polity.htm [data dostępu: 
8.09.2011].

Elazar D. J., The Polity in Biblical Israel, http://www.jcpa.org/dje/articles3/apl–
ch1.htm [data dostępu: 13.07.2011].



Bibliografia

Erskine C. F., The Reputation of George Buchanan (1506–82) in the British At-
lantic World before 1832, A thesis submitted to the University of Glasgow 
in October 2004 for the degree of Doctor of Philosophy, http://theses.gla.
ac.uk/681/1/2004erskinephd.pdf [data dostępu: 11.06.2016].

Gatgounis G. J. II, The Political Theory of John Calvin, www.biblicalstudies.org.
uk/pdf/churchman/110–01_060.pdf [data dostępu: 27.10.2014].

General Court Colonial, Dictionary of American History, 2003, Encyclopedia.
com, http://www.encyclopedia.com [data dostępu: 7.11.2014].

Gerstenfeld M., Marom Z., In Memoriam. The Intellectual World of Daniel Elazar, 
„Jerusalem Letter”, 1999, nr 420, http://www.sites.google.com/site/mtevansco/
Home/elazar–family/daniel–j–elazar/dje [data dostępu: 5.08.2011].

Hodge Ch., The Covenant of Grace, part IV (Cove of Redemption), scanned and 
edited by M. Bremmer, http://www.mbrem123.com/covenant [data dostępu: 
13.06.2012].

MacLeod J., John Livingston, http://www.reformation–scotland.org.uk/artic-
les/john–livingstone.html [data dostępu: 7.02.2012].

Mayflower Compact, http://mayflowerhistory.com/mayflower–compact [data 
dostępu: 5.03.2014].

Rapoport I., Halacha, http://www.the614thcs.com/22.1416.0.0.1.0.phtml [data 
dostępu: 16.04.2011].  

Thomistic Philosophy Page. St. Thomas Aquinas on the Natural Law, http://
www.aquinasonline.com/Topics/natlaw.html [data dostępu: 07.2013].

Torah, http://www.jewishencyclopedia.com/articles/14446–torah [data dostę-
pu: 17.12.2014].

Tronina A., „Kościół na pustyni”: geneza eklezjologii biblijnej, http://www.
biblicum.pl/kurs–zasadniczy/wyklady/34–kurs–zasadniczy/cykle–tema-
tyczne/profesorskim–okiem/200–kosciol–na–pustyni–geneza–eklezjolo-
gii–biblijnej?limitstart=0 [data dostępu: 12.08.2014].





THE ORIGINAL FORMS 
OF CONTRACTUALISM 

Political Dimension of the Biblical Covenant  
in the Protestant Thought and Practice  
in the Sixteenth and Seventeenth Century

The original forms of contractualism are related to the process of politicization 
of the concept of covenant. The aim of the work is to show how the concept 
of covenant underwent politicization, becoming a category to which reference 
was made to justify the belief that the government should be derived from the 
consent of the governed. Such a conviction we can found already at the ancient 
Israelites, who established  their kings by prior approval of tribal elders, rep-
resenting the people of Israel. A big role for the raise of the awareness that the 
consent of the governed is a necessary condition for the legality of the govern-
ment, had the politically engaged followers of Calvinism – French Huguenots, 
or English Puritans. 

The thesis hypothesizes that the covenant (the Hebrew term berith, staying 
in connection with the Hebrew verb barah (to make the pact) was the start-
ing point for the evolution of contractualism. The theory of social contract, 
which in the seventeenth century, became the rationale for the historical be-
lief, that consent as the basis of legitimacy of political power, is rooted in the 
biblical covenants. It has evolved through bilateral agreements for power (pac-
tum subiectionis), of which traces we find in the history of biblical Israel and 
to which appealed among other Huguenots after the Puritan congregational 



412

The original forms of contractualism

covenants, that were already multilateral social contract (pactum societatis). 
A similar character have had the settlement contracts in New England. By the 
time up to have been created a classic contractual theories of Thomas Hobbes, 
John Locke, or Jean Jacques Rousseau, we can talk about its primitive forms, for 
which the starting point was the covenant. Contractualism developed from the 
experience of the covenant, just as the subsequent and more complex forms of 
existence spring to life from the prior and simpler ones. Origins of contractual-
ism can be traced, among others, in congregational theories of Robert Browne 
or in experiences of Roger Williams. The latter, in the colony founded by him-
self in Providence, has built a secular political community based on individual  
consent of its male members, thus giving the archetype for the Locke’s con-
tract theory which contained elements of political liberalism in addition to the 
constitutional theory of consent and sovereignty. The main topics of his “Two 
Treatises of Government”, such as the state of nature, consent as s source of 
government or sovereignty of community, were part of the already existing tra-
dition concerning the origin and legitimacy of the government, piercing more 
and more into the humans consciousness.

The concept of covenant is strongly present in the religious traditions of the 
Jews and the reformed theology. Both traditions treat them as a kind of pattern 
for creating  and consolidating the relationship between God and human be-
ings, as well as in all areas of interpersonal relations. Starting with the Biblical 
covenants, first of all the Sinai Covenant, followed by the sixteenth and seven-
teenth century crucible of Protestant theological disputes, ecclesial experience 
of the Puritans and their contract settlement in New England, the basics of 
modern contractualism were being developed. Nowadays, its essence is based 
on voluntary submission of peoples to the norms derived from their consent. 
The long process of formation of contractualism was initiated by the ancient 
Israelites, who have added the transcendental character to the concept of cov-
enant, known among the folks of the Middle East, by associating it with the 
law of God. The Israelites saw the deficiency and the perversity of ruling based 
on the personal will, often carrying a threat to justice and peace and leading to 
enslavement. They were aware that the system of government based on Law may 
establish and guarantee their freedom. We can assume that the very beginning 
of contractualism derives from the biblical Israelites and the Mosaic Covenant 
(the Sinaitic Covenant). The biblical allegory of the Sinai Covenant has become 



413

The original forms of contractualism

a symbolic founding act of the Israeli nation, with its essence being constituted 
by the Law of Moses which developed over time into the system of specific 
religious and social provisions (Torah). The biblical prototype of the theory of 
consent had a form of an agreement expressing itself firstly as the covenant be-
tween God and individual human beings, representing creation, as in the myth 
of Noah, and humanity, as seen in the story of Abraham, to finally adopt the 
form of God’s alliance with the nation of Israel at the foot of Mount Sinai. This 
alliance can be considered as the prototype of the political agreement, which 
did with the Israelites the political society. In times when religious faith was 
incomparably more important than today, the covenant has become the un-
disputed benchmark for political relations, being the basis for the relationship 
between God and the people of Israel, sanctioned be the biblical accounts. Since 
the times of biblical Israelites up until the seventeenth century, this agreement 
took the form of a bilateral agreement form power (pactum subiectionis) which 
was concluded between the people and the king. Then, starting with the theory 
of Thomas Hobbes, the agreement took the form of pactum societatis, including 
also the subjectivity of individuals, derived from the law of nature. 

Another important stage of contractualism development, related to the idea 
of the covenant, was the Reformation. Within the Protestant Reformation, the 
idea of covenant was unfolding on the theological ground as well as politically, 
which contributed to the development of the political sovereignty theory and 
the consent theory. The concept of covenant has evolved within the reformed 
stream of Reformation, influenced significantly the Huguenot theory of resist-
ance, the Scottish Covenanters, the church vision of the English Independents 
and the New England’s Puritans. Especially the latter ones have moved the 
pattern of ecclesial organization into the nonreligious realm, recognizing it as 
a base to build the civic communities.

On the grounds of political thought the narration about the covenant 
emerges as the story of human freedom, the development and strengthening 
of consciousness expressed in the belief that man can not be subject to the will 
of others and that such relationship is not justified in the rights of fideism or 
rationality. This is contrary to the form of subordination, seen as the obedience 
to the law expressed in the word of God or in the words written by the people. 
Contractualism is part of the reasoning according to which freedom, called 
nowadays the positive freedom, is pursued within the framework of the law. 



The original forms of contractualism

The biblical Israelites were the first ones who might have been aware of this 
concept. By the story of the Mosaic Covenant they had argued  that truly free 
communities are only those which are subject to the laws accepted by them-
selves. In this way Israelites have put themselves in opposition to the Egyptian 
governments based on the personal will of the pharaohs. The teachings derived 
from the Bible, saying that even God does not exercise  power this way but ac-
cording to the principles contained in the covenant, were continually raised 
by Protestant reformation as the opposition against the abuse of ecclesiastical 
and secular powers. Acceptance for the law, expressed initially in the form of 
the covenant which constituted a prototype for contracts on authority (pactum 
subiectionis), followed by the congregational covenants, was in time adopted 
to the form of contracts which in turn gave rise to the secular communities of 
American settlers. 



INDEKS OSOBOWY
Indeks zawiera nazwiska, pseudonimy i imiona występujące zarówno w tekście, jak i w adnotacjach
A
Aaron
Abel
Abimelek
Abraham (Abram)	

Absalom
Achab 
Adoniasz
Akiwa
Akwinata (zob. Tomasz z Akwinu)
Alfred Wielki, król Anglosasów
Alighieri Dante
d’Ailly Pierre 
Alsted Johann Friedrich
Althusius Johannes 
Altshuler David
Ames William 
Ammonici
Amnon
Amos
anabaptyści
Anderson James
Arama Izaak
Arendt Hannah
Armenszoon Jakub (Arminiusz) 
Arrowood Charles F.
Artakserkses II, król perski
Arystoteles
Asselt Willem J. van
Astruc Jean
Asyryjczycy
Aszera
Augustyn Aureliusz z Hippony, św.
B
Baal
Babilończycy
Baird Henry Martyn 
Baker Wayne J.
Bakunin Michaił
Baldwin Richard 
Ball John
Bancroft George 
Banek Kazimierz
Baran Bogdan
Bartlett John R.
Baron Hans
Barrow Henry
Bärsch Claus-Ekkehard
Bart William Molesworth
Barth Karl
Bartlett John Russell
Barton William Eleazar 
Bast Robert J.
Batszeba
Bejan Teresa M. 
Belkin Samuel 
Bellamy John 
Benajasz 
Benedict Philip
Benoist Alain de 
Berent Wacław 
Berman Joshua A.
Beveridge Henry
Beza Theodore
Biel Gabriel
Bizer Ernst
Black Antony
Bodin Jean
Boleyn Anna, żona Henryka VIII, królowa angielska
Bonifacy VIII, papież (właśc. Benedetto Caetani lub Benedetto Gaetani) 
Boralevi L. C.
Bordwine James E.
Borgeaud Charles
Boucher David
Bradford William
Brailsford Henry Noel
Brandstaetter Roman
Bremmer Michael
Brewster William
Brogan Hugh
Brooks Stephen 
Browne Robert
browniści 
Brunner Emil
Brutus Junius
Bryk Andrzej 
Buber Martin
Buchanan George
Bullinger Heinrich
Bunge Wiep van 
Burgoński Piotr
Burman Franz
Burrell S. A.
Butzer (Bucer) Martin 
C
Caldwell Samuel L.
Campanelli Tommaso
Carlson Leland H.
Carney Frederick S. 
Cartwright Thomas

Celta Stephano Junio Bruto (pseudonim) 
Chalupa Petr
Cham
Chmielewska Lucyna
Chmieliński Maciej
Chodubski Andrzej
Chorąży Zbigniew
Cicero
Clark R. Scott
Cocceius Johannes
Coch (Cock) Johann (zob. Cocceius Johannes)
Cohen Stuart A.
Coke Edward 
Cole William 
Colenso John William
Collier Thomas
Collins Jeffrey 
Contzen Adam
Cotton John
Cotton Robert
Cottret Bernard
Coupland Reginald 
Coverdale Myles
Craig John 
Cranmer Thomas
Cromwell Oliver
Cropsey Joseph
Cylkow Izaak
Cyrus II Wielki, król perski 
Czarnecki Michał J.
D
Daniel
Dariusz I Wielki, król Persji
Daussy Hugues
Davis Charles Watterson
Davis James Calvin 
Davis Salomon Rufus
Dawid, król Izraela 
Dąbrowska Alicja
Deane Charles
Debora
Dekker Eef
D’Entrèves Passerin Alexander 
Dorabialska Anna
Douglas Charles Edward 
Drapniewski Dominik, ks.
Dufoix Stéphane
Durandus William Młodszy
dyssenterzy
E
Edward VI Tudor, król angielski, syn Henryka VIII
Edward Wyznawca, król angielski
Edwards Jonathan
Egger-Wenzel Renate 
Eglon
Ehud
Elazar Ben Azarja
Elazar Daniel Judah
Eliasz
Elżbieta I Tudor, królowa angielska, córka Henryka VIII
Emerson Everett H. 
Erastus Thomas
Ernst James 
Ernst Michael
Erskine Caroline Frances
Ezaw
Ezdrasz
Ezechiel 
F
Farel Guillaume
Farell William
Fenner Dudley
Field John 
Figgis John Neville
Filipowicz Stanisław
Filistyni
Filmer Robert
Flawiusz Józef
Fox George
Frere Walter Howard 
Fytz Richard 
Franciszek II Walezjusz, król francuski
Franklin Benjamin, Ojciec-założyciel Stanów Zjednoczonych
Freedman Robert
Freyne Sean 
Friedrich Carl Joachim 
Fytz Richard
G
Gatgounis George J. II,
Gaustad Edwin S.
Geddes Aleksander
Gedeon
Gelazy (Gelazjusz) I, papież
Gelderen Martin van
George Timothy 
Gerber Jane 
Gerson Jean
Gervinus Georg Gottfried
Gettell Raymond Garfield 
Gierke Otto Friedrich von
Gierycz Michał
Gilby Anthony
Glatzer Nahum N.

Gładziuk Nina
Goldberg Oskar
Golding Peter
Goliat
Gomarus Franciscus
Gomer
Goodman Christopher
Grabill Stephen John
Graetz Heinrich 
Graf Karl Heinrich
Grant Susan Mary 
Greenwood John 
Grindal Edmund
Grocjusz (Grotius Hugo)
Gruen Erich S.
Grzegorz VII, papież, (właśc. Hildebrand z Zakonu św. Benedykta)
Gualter Rodolph 
Guild R. A.
H
Hagar
Haller William
Hamilton Alexander
Hamm Berndt 
Harding Thomas 
Harris Jose 
Harrison Robert
Hebrajczycy
Heal Felicity
Heidanus Abraham
Heimert Alan
Helwys Thomas
Henderson Alexander
Henrietta Maria
Henryk Stuart, Lord Darnley
Henryk VIII Tudor, król angielski
Hepburn James
Heppe Heinrich 
Herriot James
Hesse Filip
Hervada Javier
Hill Birkbeck
Hill Christopher
Hillerbrand Hans J.
Hiob (Job) 
Hobbes Thomas
Hodge Charles 
Horie Hirofumi 
Hooker Richard 
Hooker Thomas
Hooper John
Hoornbeeck Johannes
Horton Michael 
Hotman François
Howse Robert
Hueglin Thomas O.
hugenoci
Humphrey Lawrence
Hutchinson Anne
I
Idzi Rzymianin, (właśc. Egidio Colonna)
independenci nieseparatystyczni
independenci separatystyczni
Innocenty III, papież, (właśc. Lotario 
de’ Conti di Segni)
Innocenty IV, papież, (właśc. Sinibaldo Fieschi)
Isbell Charles David 
Iszbaal
Izaak 
Izajasz
Izmael 
Izraelici
J
Jachimowski Władysław
Jafet
Jahwe
Jakub
Jakub I Stuart, król Anglii, król Szkocji (jako Jakub VI)
Jan Duns Szkot
Jan VI hrabia Nassau-Dillenburg
Jan z Paryża
Janiszewski Jarosław
Jankowski Augustyn
Jebusyci
Jefferson Thomas, jeden z autorów Deklaracji Niepodległości, prezydent Stanów Zjednoczonych
Jefte
Jensen K.
Jeremiasz
Jesse 
Jetro
Jewel John
Jezabel
Jezus
Joab
Johnson Paul
Johnston of Wariston Archibald 
Jonatan 
Jones William 
Jotam
Jozjasz
Jozue
Józefowicz Sławomir
Judejczycy
K

Kain
Kalwin Jan
Kanaan [imię]
Kananejczycy
Karlberg Mark W.
Karol I Stuart, król Anglii i Szkocji
Karol IX Walezjusz, król francuski
Katarzyna Aragońska, królowa angielska, pierwsza żona Henryka VIII
Kaysersberg Geiler von
Kelly Paul
Kent Charles F.
Kierkegaard Søren
Kirby Torrance 
Kisz
Klosko George 
Knappen Marshall M. 
Knox John
Koebner W.
Koetsier L. S.
Kogler Franz 
Korach
Kornatowski Wiktor
kowenanterzy szkoccy
Krupczyński Piotr
Kubiak Zygmunt
Kuenen Abraham
Kusz
Kuyper Abraham 
L
L.Ch. [krypt.] zob. Chmielewska Lucyna
Lachowska Dorota
Languet Hubert
Laski Harold Joseph 
Laud William
Leberecht de Wette Wilhelm Martin 
Lee Jason K.
Lemche Niels Peter  
Leon X, papież, (właśc. Giovanni di Lorenzo de’ Medici)
lewellerzy
Lewicki Zbigniew 
Lewis John D.
Lijphart Arend
Likhovski Assaf 
Lilburne John 
Lillback Peter A.
Lincoln Abraham, prezydent Stanów Zjednoczonych  
Lipiński Edward
Livingston John
Lloyd-Jones Martyn 
Locke John
Lomasky L. E.
Lombard Piotr
Lorberbaum Menachem
Love John
Lovejoy Arthur O.
Lovett Frank 
Ludwik XIV Wielki, król francuski
Luter Marcin
Lutz Donald S.
Ł
Łagodzka Anna 
Łaski Jan
M
Macauley Elżbieta 
MacCormick Neil
Machiavelli Niccolo
MacLeod J.
Madianici
Madison James
Madej Wojciech
Maddox M.
Maiksins Wood E
Maitland Thomas
Maitland William
Majmonides (rabbi Mosze ben Majmon)
Marduk, bóstwo opiekuńcze Babilonu
Mareček Petr 
Maria Stuart, królowa Szkotów
Maria I Tudor, Krwawa Maria, królowa angielska
Marsyliusz z Padwy
Marten Henry
Martinich Aloysius Patrick 
McBride Dean S.
McCoy Charles S.
McFetridge Nathaniel S.
M’Gavin William 
McGrade Arthur Stephen 
McGrath Alister E.
McKim Donald K.
McLaughlin Andrew Cunningham 
McNeill John T.
Meiksins Wood Ellen
Melanchton Filip 
Melville Andrew 
Meribbaal
Mielczarek Adam
Mikal 
Miller Perry
Milton John
Miśkiewicz Benon
Mittleman Alan L.
Miziński Jan
Mojżesz 

Monahan Arthur P.
monarchomachiści 
Monteskiusz (właśc. Charles Louis de Secondat)
Moots Glenn A.
Mordarski Ryszard
Morgan Edmund Sears 
More (Morus) Thomas
Mornay Phillipe de 
Muller Richard A.  
Müntzer Thomas
Murdock Graeme 
Murphey Murray G.
Musculus Andreas 
N
Nabuchodonozor II, król Babilonii z dynastii chaldejskiej
Nagórny Janusz 
Natan
Nederman C. J.
Nehemiasz
Neusner Jacob
Nicholson Ernest W. 
Nicolaidis Kalypso
Nicolas z Kuzy
Nietzsche Friedrich W.
Nimrod 
Noe 
Novak David
Nowak Piotr
O
Oakley Francis
Ockham William 
Oded Bustenay
Oecolampadius Johannes
Ojcowie-Wędrowcy (the Pilgrim Fathers)
Olevianus Caspar  
Omri, król północnego królestwa Izraela 
Orr D. Alan
Osborn Eric
Overton Richard 
Owen John
Oz Amos
Oz-Salzberger Fania
Ozeasz 
P
Packer James I.
Pacner Stanisłav
Parker Henry
Parker Matthew 
Paszko A.
Paweł, św. 
Pawlik Robert 
Paziński Piotr
Peck Anna
Peel Albert 
Perrin Ami
Philips Long V.
Pieciul Eliza 
Pieliński Krzysztof
Pigott Arthur Sutherland 
Pilarczyk Krzysztof
Piotrowicz Ludwik
Piwko Stanisław
Pius V, papież (właśc. Michele Ghislieri)
Platon
Ponet John
Potz Maciej
Preston John
Prince Thomas
Ptolomeusz z Lukki
Pułło Andrzej
purytanie
R
Radożycki Jan
Raitière Martin P. 
Ramus Peter 
Ramzes III, faraon egipski z XX dynastii
Benedykt XVI, papież (właśc. Joseph Ratzinger) 
Rau Zbigniew
Reingkink Dietrich
Riesenberg Peter
Robertson D. B.
Robinson John
Robitsch Mathias
Rodarmor William
Rollock Robert 
Roper Lyndal
Rosen Jeremy
Rosenthal Alexander S. 
Rousseau Jean Jacques
Rozen Minna 
Rugg Winnifred King 
Rut
Rutherford Samuel 
S
Sadok 
Salmon John Hearsey McMillan 
Salomon, król Izraela
Sampson Thomas
Samson
Samuel
Sara
Saul, król Izraela
Saxoferrato de Bartolus 

Schmitt Carl
Schneider Herbert Wallace
Seligman Adam B.
Sem
Seńko Władysław
Shirley Fred J.
Sieczkowski Tomasz
Sikora Tomasz
Sisera
Skinner Quentin
Sloterdijk Peter
Smith John
Smyth John
Sokrates
Sozzini Fausto (Socyn)
Spinoza Baruch
Stawiński Piotr
Stawrowski Zbigniew
Steinmetz David C.
Stevenson David
Stevenson William R., Jr
Stout Harry S.
Strauss Leo
Sturm Douglas
Sutherland Pigott Woodhouse Arthur
Szacki Jerzy
Szczech Tomasz
Szeba
Szlachta Bogdan
Ś
Śpiewak Paweł
T
Tański Maciej
Taubes Jocob 
Tawney Richard H. 
Teas Irene C. 
Tichý Ladislav
Til Salomon van
Timpler Clemens
Tomasz z Akwinu
Trevor-Roper Hugh Redwald 
Trigland Jacobus
Trinterund Leonard J.
Troeltsch Ernst
Tronina Antoni
Trueman Carl R.
Tucker Gene M.
Turner Stephen P. 
Tyndale William 
U
Umińska Marta
Ursinus Zacharias
V
VanderKam James C. 
Vermingli Peter Martin
Viret Peter
Vlková Gabriela Ivana
Voegelin Eric
Voetius Gisbertus
Vogl Alexander
W
Wall Ernestine van der 
Walwyn William
Watner Carl 
Wilhelm I Zdobywca (Wilhelm Bękart), król Anglii, książę Normandii
Williams Michael 
Weber Max
Weiler Gershon
Wellhausen Julius
Westphal Joachim
Wettstein Howard
Whitgift John
Whittingham William 
Wichary Mateusz
Wielomski Adam
Wilcox John
Williams Roger
Winthrop John
Wiseman P. J.
Wiser James L. 
Wiśniewski Mikołaj
Witczyk Henryk
Witsius Herman
Wolin Sheldon S.
Wycliffe John 
Y
Yehoshua Abraham B.
Young Peter
Z
Zabieglik Stefan 
Zagorin Perez
Zambriasz
Zaratustra
Zieliński Tadeusz Jacek
Zimmerman Joseph Francis
Zins Henryk
Zlatkes Gwido
Zmierczak Maria
Znamierowski Czesław
Zwingli Ulrich
Ż
Żychiewicz Tadeusz 

INDEKS OSOBOWY

A
Aaron  66, 82, 93
Abel  38
Abimelek  71
Abraham (Abram)  7, 21, 37, 41, 43–46, 

48, 182, 184, 186–190, 196
Absalom  83
Achab  85
Adoniasz  83
Akiwa  40
Akwinata (zob. Tomasz z Akwinu)  
Alfred Wielki, król Anglosasów  311
Alighieri Dante  114, 208
Althusius Johannes  9, 19, 21, 204, 236, 

237, 239, 249–261, 263–266, 387, 
396, 404, 408

Altshuler David  97, 393
Ames William  335
Ammonici  76
anabaptyści  130–132, 141, 163, 183, 184, 

191, 196, 280, 300, 356
Anderson James  137, 389
Arama Izaak  42
Arendt Hannah  29, 30, 56, 392
Armenszoon Jakub (Arminiusz)  145
Arrowood Charles F.  237, 240, 241, 389, 392
Artakserkses II, król perski  91, 92
Arystoteles  95, 103, 104, 110, 134, 150, 

152, 164, 208, 237, 242, 243, 245, 
248, 251, 252, 264, 272, 387

Asselt Willem J. van  198, 199, 200, 201, 
202, 203, 393, 404

Asyryjczycy  85, 86
Augustyn Aureliusz z Hippony, św.  102, 

111, 112, 116, 119, 130, 137, 145, 
183, 231, 235

B
Baal  52, 85, 287
Babilończycy  274
Baird Henry Martyn  224, 404
Baker Wayne J.  18, 35, 182, 185, 194, 195, 

198, 199, 201, 265, 389, 393, 397, 
398, 403, 407

Baldwin Richard  226, 392
Ball John  198
Bancroft George  327, 393
Banek Kazimierz  12
Baran Bogdan  42, 88, 401
Baron Hans  212, 215, 216, 404
Barrow Henry  304–307, 309, 387, 388
Bärsch Claus-Ekkehard  12
Barth Karl  157, 158, 159
Bartlett John Russell  87, 355, 391, 395
Barton William Eleazar  297, 299, 346, 

378, 393
Bart William Molesworth  44, 390
Bast Robert J.  114, 396
Batszeba  83
Bejan Teresa M.  364, 404



416

Indeks osobowy

Belkin Samuel  97, 393
Bellamy John  339, 390
Benajasz  84
Benedict Philip  183, 194, 198, 393
Benedykt XVI, papież (właśc. Joseph 

Ratzinger)  175, 400
Benoist Alain de  254, 256, 258, 404
Berent Wacław  309, 399
Berman Joshua A.  55, 393
Beveridge Henry  24, 119, 196, 216, 389
Beza Theodore  120, 183, 219–223, 225, 

239, 283, 285–287, 388, 401
Biel Gabriel  178
Bizer Ernst  201, 397
Black Antony  253, 393
Bodin Jean  115, 117, 251, 256, 259, 

261–263, 381, 388
Boleyn Anna, żona Henryka VIII, 

królowa angielska  269, 271
Bonifacy VIII, papież (właśc. Benedetto 

Caetani lub Benedetto Gaetani)  262
Boralevi L. C.  264, 393
Bordwine James E.  180, 407
Borgeaud Charles  300, 393
Boucher David  208, 399
Bradford William  328–330, 334, 335, 388
Brailsford Henry Noel  311, 393
Brandstaetter Roman  96, 393
Bremmer Michael  181, 409
Brogan Hugh  328, 329, 334, 335, 338, 

344, 349
Brooks Stephen  256, 397
Browne Robert  15, 298–305, 332, 388, 412
browniści 298, 300, 301
Brunner Emil  157, 158
Brutus Junius  226, 232, 392, 397
Bryk Andrzej  29, 30, 92, 393
Buber Martin  49
Buchanan George  9, 237, 239–249, 265, 

297, 388, 392, 409
Bullinger Heinrich  8, 19, 35, 127, 182–

195, 198, 199, 201, 265, 282–290, 
299, 389, 398, 403–405, 407

Bunge Wiep van  203, 403

Burgoński Piotr  12
Burman Franz  198
Burrell S. A.  297, 404
Butzer (Bucer) Martin  214–217, 221, 

222, 282, 283, 398

C
Caldwell Samuel L.  358, 392
Campanelli Tommaso  150
Carlson Leland H.  300, 304–307, 387, 

388, 390
Carney Frederick S.  251, 387
Cartwright Thomas  279, 286, 289, 290, 

298, 302, 388
Celta Stephano Junio Bruto (pseudonim)  

225
Chalupa Petr  173, 174, 394, 402
Cham  41–43
Chmielewska Lucyna  23, 54, 103, 181, 

228, 314, 315, 342, 343, 360, 367, 
378, 394, 404, 405, 429

Chmieliński Maciej  13, 17, 20, 21, 37, 
266, 361, 400, 401, 402

Chodubski Andrzej  17, 394
Chorąży Zbigniew  91, 407
Cicero  164
Clark R. Scott  105, 407
Cocceius Johannes  198–203, 393, 398, 

404
Coch (Cock) Johann (zob. Cocceius 

Johannes) 
Cohen Stuart A.  49, 61, 66, 67, 93–95, 98, 

263, 394, 395
Coke Edward  313
Cole William  285, 405
Collins Jeffrey  296, 311, 314, 321–323, 

394
Cotton John  338–340, 342, 350, 352, 358, 

359, 390
Cotton Robert  319
Cottret Bernard  18
Coupland Reginald  296, 394
Coverdale Myles  285, 286
Cranmer Thomas  269, 271



417

Indeks osobowy

Cromwell Oliver  310, 321
Cropsey Joseph  161, 395
Cylkow Izaak  38, 392
Cyrus II Wielki, król perski  87, 89, 90
Czarnecki Michał J.  68, 402

D
Dąbrowska Alicja  208
d’Ailly Pierre  212
Daniel  137
Dariusz I Wielki, król Persji  90
Daussy Hugues  225
Davis Charles Watterson  274, 394
Davis James Calvin  352, 357, 358, 392, 394
Davis Salomon Rufus  18, 54, 56, 57, 263, 

394
Dawid, król Izraela  36, 37, 49, 55, 71, 73, 

77–84, 93, 174, 223, 229, 243, 343
Deane Charles  329, 388
Dekker Eef  199, 393
D’Entrèves Passerin Alexander  277, 400
Dorabialska Anna  102
Douglas Charles Edward  289, 387, 392
Drapiewski Dominik, ks.  153, 405
Dufoix Stéphane  87, 394
Durandus William Młodszy  207
dyssenterzy  279, 280

E
Edwards Jonathan  348
Edward VI Tudor, król angielski, syn 

Henryka VIII  270, 271
Edward Wyznawca, król angielski  311
Egger-Wenzel Renate  36, 399
Elazar Ben Azarja  40
Elazar Daniel Judah  18, 27, 37, 48, 49, 53, 

54, 61, 66–68, 74–76, 78, 79, 82, 
84, 86, 88, 93–95, 97, 98, 249, 251, 
256, 263, 366, 374, 375, 387, 394, 
395, 405, 407, 408

Eliasz  85
Elżbieta I Tudor, królowa angielska, córka 

Henryka VIII  271, 280, 282, 284, 
285, 298

Emerson Everett H.  186, 196, 405
Erastus Thomas  287, 288
Ernst James  357, 362, 395
Ernst Michael  36, 399
Erskine Caroline Frances  239, 249,  

409
Ezaw  343
Ezdrasz  91, 92, 407
Ezechiel  49, 173

F
Farel Guillaume  127, 129, 130
Farell William  286
Fenner Dudley  198
Field John  288
Figgis John Neville  113, 114–116, 247, 

269, 270, 288, 395
Filipowicz Stanisław  16, 117, 169, 262, 

336, 345, 380, 388, 395
Filistyni  70, 72, 73, 75, 78–80
Filmer Robert  28
Flawiusz Józef  42, 43, 74, 76, 97, 390
Fox George  363, 392
Franciszek II Walezjusz, król francuski  

193, 291
Freedman Robert  61, 98, 395
Frere Walter Howard  289, 387, 392
Freyne Sean  87, 395
Friedrich Carl Joachim  250
Fytz Richard  299

G
Gatgounis George J. II  135, 409
Gaustad Edwin S.  356, 396
Gedeon  71
Gelderen Martin van  230, 264, 393, 405
George Timothy  306, 307, 396
Gerber Jane  61, 98, 395
Gerson Jean  113, 211, 212, 247, 395
Gervinus Georg Gottfried  365
Gettell Raymond Garfield  224, 396
Gierke Otto Friedrich von  250, 251, 260, 

396
Gierycz Michał  12



418

Indeks osobowy

Gilby Anthony  285
Glatzer Nahum N.  97, 393
Gładziuk Nina  18, 43, 169, 313, 314, 328, 

337, 359, 395, 396, 405
Goldberg Oskar  96, 396
Golding Peter  281, 396
Goliat  79
Gomarus Franciscus  198
Goodman Christopher  160, 221, 285
Grabill Stephen John  158, 159, 164, 165, 

396
Graetz Heinrich  69, 396
Grant Susan Mary  337, 348, 396
Greenwood John  305, 307, 387, 390
Grindal Edmund  299
Grocjusz (Grotius Hugo)  159
Gruen Erich S.  87, 396
Grzegorz VII, papież, (właśc. Hildebrand 

z Zakonu św. Benedykta)  111
Gualter Rodolph  284
Guild R. A.  366

H
Haller William  279
Hamm Berndt  114, 396
Harding Thomas  186, 389
Harris Jose  273, 396
Harrison Robert  300, 388
Heal Felicity  253, 396
Hebrajczycy  46
Heidanus Abraham  198
Heimert Alan  15, 16, 396
Henderson Alexander  294
Henrietta Maria  337
Henryk Stuart, Lord Darnley  240
Henryk VIII Tudor, król angielski  193, 

269, 270, 283, 285
Hepburn James  240
Heppe Heinrich  201, 397
Herriot James  237
Hervada Javier  102, 134, 152, 154, 155, 

159, 164, 165, 397
Hill Birkbeck  300, 393
Hill Christopher  269

Hillerbrand Hans J.  200, 398
Hiob (Job)  119
Hobbes Thomas  14, 22–26, 44, 45, 47, 48, 

229, 255, 256, 259, 260, 276, 314, 
323, 374, 390, 398, 405, 412, 413

Hodge Charles  181, 409
Hooker Richard  9, 21, 22, 28, 271–278, 

394–396, 398, 400, 401
Hooker Thomas  308, 380, 390
Hooper John  193
Hoornbeeck Johannes  198
Horie Hirofumi  210, 212, 215, 224,  

405
Horton Michael  182, 397
Hotman François  219, 222–225, 404
Howse Robert  256, 395
Hueglin Thomas O.  256–258, 261, 397
hugenoci  13, 14, 29, 136, 137, 221, 226, 

237, 265
Humphrey Lawrence  286
Hutchinson Anne  350, 351, 400

I
Idzi Rzymianin, (właśc. Egidio Colonna)  

262
independenci nieseparatystyczni   15, 

279, 280, 285, 337, 338, 344, 352
independenci separatystyczni  15, 279, 

285, 286, 298, 327, 328, 337, 338, 
344, 374, 375

Innocenty III, papież, (właśc. Lotario 
de’ Conti di Segni)  111, 262
Innocenty IV, papież, (właśc. Sinibaldo 

Fieschi)  111, 262
Iszbaal  81
Izaak  44–47, 61, 174
Izajasz  132, 175, 339
Izmael  189
Izraelici  13, 14, 17, 19, 23, 28–30, 36, 

45, 48–57, 61–66, 68–79, 81, 84, 
86–89, 91, 92, 94–98, 173, 190, 
215, 223, 227, 232, 233, 265, 275, 
282, 337, 339, 340, 379, 381, 383, 
384



419

Indeks osobowy

J
Jachimowski Władysław  262, 400
Jafet  41
Jahwe  30, 36, 37, 40, 46, 52, 55, 56, 61, 

63–65, 70–72, 77, 81, 82, 84, 86, 
88, 96, 98, 173

Jakub  45, 61, 62, 174
Jakub I Stuart, król angielski, król szkocki 

(jako Jakub VI)  240, 241, 292, 296
Jan VI, hrabia Nassau-Dillenburg  251
Jan Duns Szkot  156
Jan z Paryża  207
Janiszewski Jarosław  53, 401
Jankowski Augustyn  35, 36, 173, 175, 

176, 397
Jebusyci  82
Jefferson Thomas, jeden z autorów 

Deklaracji Niepodległości, 
prezydent Stanów Zjednoczonych  
407

Jensen K.  17, 405
Jeremiasz  75, 133, 173, 174, 176, 191
Jesse  79
Jetro  63
Jewel John  193
Jezus  105, 119, 120, 131, 158, 173–176, 

181, 190, 191, 202, 291, 292, 307, 
358, 359, 362, 372, 373, 377

Johnson Paul  73, 78, 397
Johnston of Wariston Archibald  294
Jonatan  36, 37, 78, 80
Jones William  339, 390
Jotam  71, 72
Józefowicz Sławomir  169, 395
Jozjasz  86
Jozue  46, 48, 50, 53, 67, 68, 69, 74, 232, 

343
Judejczycy  86, 87, 90–92

K
Kain  38
Kalwin Jan  8, 18, 19, 23–26, 98, 101, 

118–136, 138–151, 156–158, 
160–166, 178, 192–197, 216, 217, 

219, 221–223, 285, 316, 342, 380, 
381, 390, 398, 404

Kanaan [imię]  41
Kananejczycy  69, 73, 82
Karlberg Mark W.  182, 397
Karol I Stuart, król angielski i szkocki  

147, 291–293, 337, 381
Karol IX Walezjusz, król francuski  223
Katarzyna Aragońska, królowa angielska, 

pierwsza żona Henryka VIII  269, 
271

Kaysersberg Geiler von  183, 219, 283, 
401

Kelly Paul  208, 399
Kent Charles F.  96, 397
Kierkegaard Søren  157
Kirby Torrance  284, 405
Kisz  76
Klosko George  311, 314, 394
Knappen Marshall M.  279
Knox John  35, 90, 160, 185, 221, 237, 

238, 239, 265, 291, 292, 297, 315, 
352, 389, 391, 394, 397, 398, 402

Koebner W.  250
Koetsier L. S.  162, 163, 324, 397
Kogler Franz  36, 399
Kornatowski Wiktor  178, 387
Krupczyński Piotr  90, 402
Kubiak Zygmunt  42, 74, 390
Kusz  42
Kuyper Abraham  19, 147, 148, 397

L
L.Ch. [krypt.] zob. Chmielewska Lucyna  
Lachowska Dorota  64, 119, 403
Languet Hubert  225, 406
Laski Harold Joseph  232, 273, 396, 397
Laud William  280, 293, 337, 338
Lee Jason K.  300, 303, 305, 397
Lemche Niels Peter  83, 90, 397
Leon X, papież, (właśc. Giovanni di Lor-

enzo de’ Medici)  105
lewellerzy  9, 150, 309–316, 318–320, 

322–324



420

Indeks osobowy

Lewicki Zbigniew  328, 334, 335, 354, 397
Lewis John D.  260, 396
Lijphart Arend  250, 397, 398, 406
Likhovski Assaf  319, 406
Lilburne John  279, 310, 311, 319, 320
Lillback Peter A.  197
Lipiński Edward  77
Livingston John  292, 409
Locke John  14, 15, 17, 22, 25, 28, 229, 

276, 312, 323, 332, 333, 368–370, 
374, 391, 400, 412

Lomasky L. E.  27, 406
Lombard Piotr  183
Lorberbaum Menachem  50, 398
Love John  66, 394
Lovett Frank  312, 406
Ludwik XIV Wielki, król francuski  115
Luter Marcin  8, 18, 19, 101–119, 121, 

122, 128, 130, 140, 141, 144, 145, 
156, 158–163, 177, 178, 183, 
213–215, 391

Lutz Donald S.  356, 366–368, 370, 371, 
373–376, 378, 390, 406

Ł
Łagodzka Anna  30

M
Macauley Elżbieta  328
MacCormick Neil  241
Machiavelli Niccolo  101, 115, 117, 169, 

213, 226, 230, 235, 256, 275, 381, 
393, 395

MacLeod J.  292, 409
Maddox M.  200, 201, 398
Madej Wojciech  30
Madianici  63
Maiksins Wood E  234, 398
Maitland Thomas  241
Maitland William  241, 244, 247
Mareček Petr  173, 402
Maria I Tudor, Krwawa Maria, królowa 

angielska  271, 283
Maria Stuart, królowa szkocka  291

Marsyliusz z Padwy  114, 207–210, 212, 
391, 399

Marten Henry  315
Martinich Aloysius Patrick  26, 398
McBride Dean S.  48, 406
McCoy Charles S.  18, 35, 185, 198, 199, 

201, 265, 389, 398
McFetridge Nathaniel S.  146, 398
McGrade Arthur Stephen  178, 274, 394, 

398
McGrath Alister E.  18, 116, 126, 127, 

130, 142, 144, 398
McKim Donald K.  133, 394, 401
McLaughlin Andrew Cunningham  298, 

300, 304, 398
McNeill John T.  125, 126, 406
Meiksins Wood Ellen  218
Melanchton Filip  183, 214
Melville Andrew  292
M’Gavin William  291, 391
Mielczarek Adam  117, 262, 388
Miller Perry  18, 186, 195, 197, 279, 282, 

341, 348, 379, 398, 406
Milton John  166, 279, 312, 314, 394, 406
Miśkiewicz Benon  17
Mittleman Alan L.  27, 406
Miziński Jan  143, 168, 403
Mojżesz  38, 46, 48, 50–53, 57, 62–64, 

66–69, 74, 89, 92, 93, 177, 189, 
190, 232, 291, 302, 343, 392

Monahan Arthur P.  273, 278, 398
monarchomachiści  8, 14, 19, 207, 212, 

217, 223, 225, 234, 236, 247, 265, 
266, 278, 384

Moots Glenn A.  11, 18, 141, 164, 283–
285, 288, 290, 382, 399, 406

Mordarski Ryszard  13, 38, 402
More (Morus) Thomas  150
Morgan Edmund Sears  27, 341, 399
Mornay Phillipe de  160, 225, 239
Muller Richard A.  195–198, 399
Murdock Graeme  203, 399
Murray G. Murphey  18, 406
Musculus Andreas  197



421

Indeks osobowy

N
Nabuchodonozor II, król Babilonii z dy-

nastii chaldejskiej  86, 89, 90, 137
Nagórny Janusz  174, 399
Natan  82, 83, 84
Nederman C. J.  208, 209, 399
Nehemiasz  91, 92, 407
Neusner Jacob  97, 399
Nicholson Ernest W.  63
Nicolas (Mikołaj) z Kuzy  212
Nietzsche Friedrich W.  309, 399
Nimrod  41–43
Noe  7, 21, 37–41, 44, 57, 177, 182, 187, 

384
Novak David  39, 52, 399
Nowak Piotr  161

O
Oakley Francis  207, 211, 406
Ockham William  156, 178, 207, 212, 398
Oded Bustenay  87, 399
Oecolampadius Johannes  127, 282
Ojcowie-Pielgrzymi (the Pilgrim Fathers)  

327
Olevianus Caspar  182, 198, 251
Omri, król północnego królestwa Izraela  

85
Orr D. Alan  287, 399
Osborn Eric  178, 399
Overton Richard  311, 313, 315–318, 320, 

391, 407
Owen John  130, 133, 389
Oz Amos  89, 399
Oz-Salzberger Fania  89, 399

P
Packer James I.  279, 399
Pacner Stanisłav  173, 402
Parker Henry  22, 310, 311, 316–319, 323, 

391, 397
Parker Matthew  286
Paszko A.  12
Paweł, św.  175, 176, 215, 246
Pawlik Robert  96, 406

Paziński Piotr  89, 399
Peck Anna  83, 90, 340, 400
Peel Albert  300, 388
Perrin Ami  128
Pieciul Eliza  175, 400
Pieliński Krzysztof  117, 262, 388
Pilarczyk Krzysztof  40, 52, 392, 400
Piotrowicz Ludwik  245, 387
Pius V, papież (właśc. Michele Ghislieri)  284
Piwko Stanisław  18
Platon  13, 95, 110, 150, 164, 264, 401
Ponet John  221, 238
Potz Maciej  19, 334, 344, 346, 347, 400
Pułło Andrzej  378, 391
purytanie  13, 29, 44, 147, 197, 280, 281, 

290, 298, 382, 384

R
Radożycki Jan  42, 74, 97, 390
Raitière Martin P.  225, 406
Ramzes III, faraon egipski  72
Rau Zbigniew  13, 17, 20, 21, 37, 266, 332, 

333, 361, 369, 391, 400–402
Riesenberg Peter  234, 400
Robertson D. B.  310, 315, 322, 400
Robinson John  306, 307, 335, 396, 397
Robitsch Mathias  262, 400
Rodarmor William  87, 394
Rollock Robert  198
Roper Lyndal  110, 114, 115, 400
Rosen Jeremy  90, 407
Rosenthal Alexander S.  18, 28, 276–278, 

400
Rousseau Jean Jacques  14, 25, 234, 400, 412
Rozen Minna  87, 399
Rugg Winnifred King  350, 400
Rut  79
Rutherford Samuel  160, 297

S
Sadok  83, 84
Salmon John Hearsey McMillan  227,  

401
Salomon, król Izraela  82–85



422

Indeks osobowy

Sampson Thomas  285, 286
Samuel  45, 55, 70–72, 75–79, 339
Saul, król Izraela  36, 71, 75–81, 215, 223, 

227
Saxoferrato de Bartolus  212
Schmitt Carl  384
Schneider Herbert Wallace  308, 401
Seligman Adam B.  168, 401
Sem  41
Seńko Władysław  208, 391
Shirley Fred J.  275, 401
Sieczkowski Tomasz  208
Sikora Tomasz  96, 396
Skinner Quentin  138, 210, 216, 217, 249, 

264, 265, 312, 365, 393, 401
Sloterdijk Peter  42, 50–53, 88, 401
Smith John  328
Smyth John  300, 303, 305, 335, 397
Sokrates  208, 399
Stawiński Piotr  18, 279, 301, 329, 335, 

337, 338, 340, 343, 401
Stawrowski Zbigniew  13, 401
Steinmetz David C.  183, 184, 189, 191, 

219, 283, 401
Stevenson David  292, 401
Stevenson William R., Jr  133, 138, 401
Stout Harry S.  342, 345, 350, 401
Strauss Leo  13, 38, 44, 161, 395, 402
Sturm Douglas  56, 407
Szacki Jerzy  110, 402
Szczech Tomasz  37, 40, 402
Szeba  83
Szlachta Bogdan  207, 220–224, 228, 229, 

231, 234, 237–240, 242–244, 250, 
255, 402

Ś
Śpiewak Paweł  11, 43, 45, 57, 402, 403

T
Tański Maciej  117, 262, 388
Taubes Jocob  96, 406
Tawney Richard H.  103, 118, 142, 

167–169, 280, 281, 401, 402

Teas Irene C.  272, 390
Tichý Ladislav  173, 402
Til Salomon van  203
Tomasz z Akwinu  8, 104, 151–154, 157, 

165, 169, 210, 272, 273, 405
Trevor-Roper Hugh Redwald  145,  

402
Trigland Jacobus  198
Trinterud Leonard J.  283, 407
Troeltsch Ernst  315, 402
Tronina Antoni  49, 409
Trueman Carl R.  144
Tucker Gene M.  36, 37, 407
Turner Stephen P.  66
Tyndale William  182

U
Umińska Marta  11, 403
Ursinus Zachary (Zacharias)  182, 197,  

251

V
VanderKam James C.  90, 402
Vermingli Peter Martin  286
Viret Peter  286
Vlková Gabriela Ivana  173, 402
Voegelin Eric  11, 12, 18, 68, 70, 71, 97, 

98, 225, 227, 235, 236, 253, 264, 
402, 403

Voetius Gisbertus  198
Vogl Alexander  262, 400

W
Walwyn William  311, 320
Watner Carl  313, 407
Weber Max  63–66, 119, 143, 167, 168, 

319, 403, 406
Weiler Gershon  49
Wellhausen Julius  62, 63, 72, 82, 97, 403
Westphal Joachim  143
Wettstein Howard  87, 396, 403
Whitgift John  306
Whittingham William  285
Wichary Mateusz  19



423

Indeks osobowy

Wielomski Adam  18, 111, 178, 262, 323,  
403

Wilcox John  288
Wilhelm I Zdobywca (Wilhelm Bękart), 

król angielski  311, 313
Williams Michael  403
Williams Roger  350–353, 355–366, 391, 

392, 394–396, 404, 412
Winthrop John  167, 329, 336, 338, 

340–344, 346, 348, 351–353, 355, 
356, 358, 359, 361, 392

Wiser James L.  225, 402
Wiśniewski Mikołaj  161
Witsius Herman  198
Wolin Sheldon S.  101, 108, 111, 112, 

120–124, 127, 128, 131, 135, 140, 
141, 149, 150, 403

Woodhouse Sutherland Pigott Arthur  
279

Wycliffe John  114

Y
Yehoshua Abraham B.  46, 47, 407
Young Peter  241

Z
Zabieglik Stefan  293, 403
Zagorin Perez  321, 403
Zaratustra  309, 399
Zieliński Tadeusz Jacek  352, 404
Zimmerman Joseph Francis  335, 404
Zins Henryk  310, 404
Zlatkes Gwido  40, 392, 400
Zmierczak Maria  333, 400
Znamierowski Czesław  24, 390
Zwingli Ulrich  182–184, 191, 192, 194, 

282

Ż
Żychiewicz Tadeusz  40





INDEKS RZECZOWY

A
abrogacja  201
agreement  317, 350, 351, 353, 355, 357, 

359, 361, 363, 366, 368, 413
antynomianizm  350, 351
Arbella statek  21, 338, 340
Arka Przymierza  53, 57, 77, 82, 94
arminianizm  145, 146
augustynizm polityczny  111, 113, 152

B
Babel wieża  42, 43
baptyzm  286, 356
berith  13, 35, 36, 64, 65, 66, 67, 75, 174, 

184, 185, 202, 226, 411
bill of rights  377, 378
brownizm  9, 298, 308, 309, 332

C
civility  9, 350, 351, 353, 355, 357, 359, 

361, 362, 363, 364, 365, 404
commonwealth  265, 275, 276, 296, 336, 

348, 349, 351, 352, 359, 364, 393, 
394, 406

compact  15, 27, 28, 37, 239, 247, 249, 
324, 327, 330, 366, 367, 368, 371, 
374, 376, 377, 380, 409

consociatio  249, 250, 252, 253, 258, 259, 406
contract  15, 17, 21, 25–27, 36, 37, 39, 52, 

249, 367, 382, 399, 406, 407, 411, 412
corpus Christi mysticum  261

D
dawar  96
Dekalog  53, 82, 156, 160, 187, 189, 228, 

233, 249, 252, 264, 301, 312, 337, 
342–344, 351, 352, 354, 360

Deklaracja Niepodległości Stanów Zjed-
noczonych, 1776  15

Deuteronomium  48, 61, 66, 68, 93
diaspora  7, 85, 86–88, 90, 93, 94, 95, 395, 

396, 405, 408
diathēkē  35, 174, 185, 202
Długi Parlament  318
dokumenty osadnicze  9, 366, 368, 

370–372, 373
Drzewo Poznania  180
Drzewo Życia  180, 181, 203

E
ēdâh  48, 49, 67, 75, 81, 88, 89, 92–95, 98
eklezjologia  49, 108, 111, 128, 200, 207, 

271, 302, 304, 351, 409
episteme  13
erastianizm  210, 287, 288, 323, 343
etyka wewnątrzświatowa  143
Eved Adonai  48, 67, 73, 93

F
federacja  61, 66, 69, 71, 73–76, 79, 83, 

86, 255
fideizm  103, 199, 385
foedus  35, 54, 67, 167, 184, 185



426

Indeks rzeczowy

fortuna  169
freemen  333, 346

G
General Court  167, 333, 347, 353, 354, 

356, 409
gildia  148, 253, 254, 300
gnostycyzm  11
grzech pierworodny  22, 24, 31, 40, 45, 

102–105, 119, 130, 133, 134, 140, 
145, 147, 151, 152, 154, 158, 160, 
162, 166, 169, 179, 186, 187, 189, 
194, 202, 231, 244, 273, 316

H
Half-Way Covenant  9, 347–349, 406, 408
hellenizm  13
hesed  36
humanizm  101, 182, 237, 269, 362

I
independentyzm  285, 298, 308, 309, 327, 

329
infralapsarianizm  185, 193, 194
ir  67, 95
Izrael  13, 16, 21, 29, 36, 42, 46, 47, 49–52, 

55, 61, 63, 65–71, 74–78, 81–85, 
88, 90, 92, 95–98, 161, 173, 190, 
223, 226, 228, 230, 232, 239, 283, 
284, 295, 340–342, 390, 393, 402

J
Jerozolima  13, 38, 44, 65, 74, 82–85, 

89–92, 336, 339, 402

K
kalwinizm  8, 13, 23, 102, 118, 126, 137, 

142–149, 167, 168, 195, 217, 218, 
240, 241, 264, 278, 279, 291, 295, 
303

Kanaan  9, 41, 44, 46, 62, 67, 69–71, 74, 
95, 187, 189, 340, 381, 384

Kanony z Dordt  144
Katechizm Heidelberski  144, 251

kehillah (kahal)  95
keter kehunah  67, 84, 93
keter malkhut  68, 84, 93, 94
keter torah  67, 84, 92–94
Kirk  292, 293
knesset  67, 88
Knesset Ha Gedolah  89, 92
Kompania Londyńska  328
Kompania Zatoki Massachusetts  338, 

346
koncyliaryzm  207, 211, 226
konfederacja  61, 64–67, 69, 70
konfederator  185, 327
Konfesja Helwecka (Pierwsza i Druga)  

144, 193
kongregacjonizm  9, 15, 146, 267, 280, 

286, 298, 299, 342, 343, 352, 356
Konsensus z Zurichu  144
konsocjacjonizm  9, 249–251
konstytucja stanowa  15, 368, 378
konstytucjonalizm  20, 28–30, 92, 98, 108, 

217, 220–224, 228, 231, 234, 237, 
250, 255, 393, 402

kontraktualizm  7, 9, 12–14, 17, 19–23, 
25, 265, 276, 309, 323, 361, 383

konwersja  345, 346, 347, 348, 356
Kościół anglikański  29, 44, 204, 278–280, 

282, 286, 288, 290, 292, 304, 306, 
307, 315, 323, 338, 352

Kościół duchowy  120
Kościół katolicki  108, 110, 113, 126, 271, 

293, 307
Kościół ziemski (widzialny)  120, 121, 

123, 128, 304, 305, 308, 379
kowenanteryzm  29, 291, 295, 296
Kraj Izraela (Eretz Yisrael)  69
Królestwo Judy  84–86
królestwo północne  85, 86
Księga 1, 2 Królewska (Krl)  70, 84
Księga 1, 2 Kronik (Krn)  70, 82, 83
Księga 1, 2 Samuela (Sam)  70, 72, 76, 79, 

339
Księga Estery (Est)  93
Księga Hioba (Hi)  119
Księga Liczb (Lb)  49, 89



427

Indeks rzeczowy

Księga Powtórzonego Prawa (Pwt)  53, 
64, 189, 191

Księga Rodzaju (Rdz)  69, 89, 180, 187, 
188, 190, 339

Księga Sędziów (Sdz)  70, 71, 72
Księga Wyjścia (Wj)  51, 62
kwakryzm  286

L
logos  96
lud  9, 13, 15, 21, 28, 31, 36, 43, 46–49, 51, 

52, 54, 55, 61, 62, 65, 68–77, 79, 81–
84, 86–89, 91, 92, 95–98, 117, 125, 
135, 136, 138, 146, 148, 176, 189, 
190, 207–210, 212, 213, 216, 217, 
219–231, 233–237, 239–248, 250, 
255, 259–261, 263–265, 276, 278, 
284, 302–304, 307–309, 311, 313, 
319, 321, 339, 340, 342, 360–362, 
364, 368–373, 375–377, 381, 383

Ł
łaska boża  26, 31, 102–105, 118, 119, 

145, 146, 157, 161, 166, 169, 181, 
182, 194, 196, 203, 271, 274, 305, 
346, 373

M
magistratus inferiores  234
magistratus  populares  135, 138
Mayflower Compact (the Plymouth Com-

bination/Agreement Between The 
Settlers At New Plymouth) 9, 20, 
21, 327, 329, 330, 332, 333, 370, 
371, 373, 374, 376, 378, 384, 409

Mayflower statek  21, 327, 329, 335, 371, 
374

millenaryzm  295, 338, 352
Modlitewnik powszechny  271, 289, 291, 

293, 307
monarchomachizm  8, 9, 14, 19, 207, 212, 

217, 223, 225, 234, 236, 237, 247, 
249, 251, 265, 266, 278, 384

monergizm  346

N
nacjonalizm  241, 311
nagid  75, 77, 81, 82
natura  8, 131, 159, 162, 166, 167, 277, 318
naturalne uprawnienia  24, 318, 323, 332, 

333
noc św. Bartłomieja  220, 223, 225, 226
nominalista  158, 178
Nowe Przymierze  19, 173, 174, 176, 177, 

399

O
Objawienie  13, 31, 47, 68, 71, 97, 98, 103, 

148, 151, 152, 156, 157, 160, 162, 
178, 187, 199, 203, 219, 238, 319, 
382, 402

obywatelstwo  130, 170, 234, 245, 254, 
258, 333, 343, 344, 356, 364

P
pactum societatis  (unionis)  21, 276, 277, 

412, 413
pactum subiectionis  9, 14, 21, 81, 213, 

227, 272, 273, 275, 276, 384, 411, 
413, 414

pastorat  128, 145
pelagianizm  145, 146
pesach  189
Petit Conseil  128, 129
Pięć Artykułów z Perth  293
Pięcioksiąg (Tora)  38, 69, 97, 392
Plymouth, osada  9, 327, 328–330, 

333–338, 353, 370, 371, 373–376, 
378, 379, 388

polis  43, 122, 124, 245
politologia religii  12
prawo boże  105, 139, 151, 152, 155, 160, 

161, 186, 226, 227, 233, 241, 247, 
269, 273, 274, 304, 305

Prawo (Mojżeszowe)  66, 92, 187, 191, 
291

prawo natury  7, 8, 14, 15, 23, 24, 26, 30, 
31, 38, 39, 41, 46, 48, 101, 102, 
130, 132–135, 138, 139, 151, 152, 



428

Indeks rzeczowy

153–157, 159–166, 169, 170, 186, 
187, 199, 213, 226, 234, 242, 247, 
254, 273, 274, 277, 314–319, 322, 
323, 332, 333, 363–365, 369, 400

predestynacja  15, 104, 105, 120, 151, 
167, 169, 179, 181, 190, 193, 194, 
197, 202, 281, 282, 295, 296, 301, 
303, 304, 306, 345, 359, 379, 381, 
384

prezbiterianizm  125, 146, 280
profetyzm  63, 85
protestantyzm reformowany  98, 157, 

295, 384
protokonstytucjonalizm  9, 31, 372, 376
Providence  21
Providence Agreement the  9, 20, 21, 355, 

369
przymierza Ewangelii  19, 179
przymierze Charleston–Boston (the 

Covenant of the Charleston–Boston 
Church)  372, 373, 378

przymierze łaski  19, 20, 166, 174, 177, 
179–182, 186–190, 193, 196, 198, 
200–203, 281, 291, 303, 305, 306, 
336, 348, 350, 379, 384

przymierze narodowe  15, 19–21, 281, 
282, 290, 291, 298, 342, 384

Przymierze Narodowe Szkockie  9, 21, 
291, 293–297

przymierze natury  179, 201
przymierze odkupienia  181, 182, 188, 

193, 200, 327
przymierze Prawa  19, 179
przymierze stworzenia  179, 197
przymierze synajskie  7, 14, 19, 21, 30, 37, 

45–57, 61, 63–66, 68, 71, 77, 81, 
82, 90, 93, 97, 98, 136, 173, 174, 
176, 226, 227, 230, 232, 233, 265, 
281, 282, 295, 297, 342, 383, 384

przymierze uczynków  19, 177, 179, 180, 
181, 182, 188, 193, 198, 200–203, 
281, 297, 336, 350

przymierze „w pół drogi” (zob. the Half- 
-Way Covenant) 

przymierze z Abrahamem  7, 21, 37, 41, 
46, 184, 186–190

przymierze z Guilford (the Guilford Cov-
enant)  378

przymierze z Noem  7, 21, 37, 38, 41, 44, 
57

przymierze z Salem (the Salem Covenant)  
332

przymierze z Watertown (the Watertown 
Covenant)  372

purytanizm  11, 18, 195, 272, 278–280, 
283, 290

Putney debata  310, 319

R
Rada Czterech Ziem  94
reformacja genewska  283, 285, 292
republika  49, 125, 254, 257, 258, 259, 

310, 352

S
sakerdotalizm  286
samoposiadanie (self-property)  312, 315
samoprzyzwoitość (self-propriety)  312, 

315
scholastycyzm  103, 156
semipelagianizm  145
Septuaginta  35, 174, 185
społeczeństwo obywatelskie  272–274, 

368, 369
społeczeństwo polityczne  9, 19, 21, 31, 

43, 47, 71, 95, 149, 150, 244, 260, 
272–275, 309, 322, 350, 355, 357, 
362, 365, 368, 369, 374, 375, 380, 
382

Standardy Westminsterskie  144
stowarzyszenie  64, 249, 250, 252–255, 

257, 258–260, 265, 312
subsuweren  55, 61, 98, 223
supralapsarianizm  194
suwerenność ludu  28, 148, 213, 260, 261, 

264, 265, 278, 311, 321, 371, 376, 
381

Sychem  68, 71



Indeks rzeczowy

Synaj  42, 47, 51, 52, 62, 63, 68, 97, 184, 
302, 384, 401

syngularyzacja  51
Szkockie Wyznanie Wiary  291

T
teologia federalna  179, 182, 184
teologia polityczna  19, 96, 111, 136, 140, 

406
teologia przymierza  8, 19, 23, 35, 55, 56, 

98, 173, 177–180, 182, 184, 186, 
188, 193–196, 198, 204, 264, 281, 
282, 290, 297, 351, 373, 397

teoria oporu  139, 217, 223, 285, 384
teoria umowy  14, 20, 21, 27, 61, 204, 207, 

213, 229, 236, 259, 265, 316, 323, 
324, 382, 384

Tora  19, 38, 44, 46, 48, 49, 52, 55, 57, 66, 
69, 89, 93, 95–98, 175, 232, 383, 
392

township  354
tyrania  19, 29, 43, 126, 134, 136–139, 

204, 212, 213, 216, 217, 220, 230, 
246, 247, 259, 310, 318, 322, 336, 
344, 361

umowa społeczna  9, 13–15, 17, 20–22, 
27, 37, 236, 259, 266, 277, 291, 

294, 295, 297, 316, 323, 324, 327, 
332, 345, 357, 361, 365, 372, 374, 
380, 382–384, 400–402, 429

U
Unia Chrześcijańska  192

V
virtu  169

W
westiariańska kontrowersja  282, 285, 

286, 288
widzialni święci (the Visible Saints)  9, 

344–347
Wielka Emigracja (the Great Migration).  

336–338
wolność negatywna  365
woluntaryzm  155, 156, 159, 165

Z
zgoda ludowa  77
Zgoda Tyguryńska  193
Zgromadzenie Generalne Kościoła  

Szkocji  240, 293, 294, 296
Ziemia Obiecana  36, 41, 66, 68





O AUTORZE

Lucyna Chmielewska urodziła się w 1974 r. we Włoszczowej. Jest absolwent-
ką Liceum Ogólnokształcącego im. C. K. Norwida w Częstochowie. W latach 
1995–1999 studiowała  historię na Uniwersytecie Łódzkim. W roku 2003 uzy-
skała stopień naukowy doktora nauk humanistycznych w zakresie historii, na 
podstawie rozprawy pt. Wincenty Rzymowski (1883–1950). Publicysta i polityk. 
Od roku 2004 zatrudniona na Wydziale Studiów Międzynarodowych i Polito-
logicznych UŁ, gdzie prowadziła zajęcia m.in. z „Powszechnej myśli politycz-
nej”, „Polskiej myśli politycznej”, „Teorii polityki”, „Społeczeństwa obywatel-
skiego”, „Nauk o polityce”, Historii myśli liberalnej”, „Teorii umów społecz-
nych”, „Wartości społecznych w stosunkach politycznych” oraz seminarium 
magisterskie i licencjackie. 




