BYZANTINA LODZIENSIA

XLIII

Islam, Arabowie

i wizerunek kalifow

w przekazach Chronografii
Teofanesa Wyznawcy

Btazej Cecota

%%leg’ﬁ WW‘%’W%TT mf‘w’wmmm%




Islam, Arabowie i wizerunek kalifow
w przekazach Chronografii
Teofanesa Wyznawcy

Btazej Cecota



BYZANTINA LODZIENSIA

seria Wydawnicza Katcdry Historii Bizancjum UL

zalozona przez

Profesora Waldemara Cerana

w

1997 L.

Ne XLIII



BYZANTINA LODZIENSIA
XLIII

Islam, Arabowie
i wizerunek kalifow
w przekazach Chronografii
Teofanesa Wyznawcy

Btazej Cecota

WYDAWNICTWO
' UNIWERSYTETU
tODZKIEGO

L6dz 2022



BYZANTINA LODZIENSIA

seria wydawnicza Katedry Historii Bizancjum UL

Ne XLIII

KOMITET REDAKCY]JNY
Mirostaw J. Leszka — przewodniczacy
Andrzej Kompa - sekretarz
Stawomir Bralewski
Pawel Filipczak
Maciej Kokoszko
Kiril Marinow
Teresa Wolinska

RECENZENCI
Jarostaw Dudek
Zdzistaw Pentek

OKLADKAITSZATA RYSUNKI

EDYTORSKA KSIAZKI Elzbieta Mysliriska-Brzozowska

Sebastian Buzar
ADRES REDAKC]JI

SKEAD 1 LAMANIE Katedra Historii Bizancjum UL

' ul. A. Kaminskiego 27a
Tomasz Pietras 90-219 £4dz, Polska
bizancjum@uni.lodz.pl

www.bizancjum.uni.lodz.pl

Wydrukowano z dostarczonych Wydawnictwu gotowych materialéw

ark. druk. 34,875

Publikacja jest udostepniona na licencji Creative Commons
Uznanie autorstwa-Uzycie niekomercyjne-Bez utworéw zaleznych 4.0 (CC BY-NC-ND)

© Copyright by Blazej Cecota, £6dz 2022 © Copyright for this edition by Uniwersytet E6dzki, E6dz 2022
Wydane przez Wydawnictwo Uniwersytetu Eédzkiego

Wydanie I ® Zam. nr W.10428.21.0.M e Printed in Poland
Wydrukowano na papierze Stella Press 65 g by Zing Sp. z 0.0.
ISBN 978-83-8220-903-7 ¢ e-ISBN 978-83-8220-904-4

Wydawnictwo Uniwersytetu Eodzkiego ® 90-237 £6dZ, ul. Jana Matejki 34A
www.wydawnictwo.uni.lodz.pl ¢ ksiegarnia@uni.lodz.pl ¢ phone 42 635 55 77

https://doi.org/10.18778/8220-903-7


mailto:bizancjum@uni.lodz.pl
http://www.bizancjum.uni.lodz.pl
http://www.wydawnictwo.uni.lodz.pl
mailto:ksiegarnia@uni.lodz.pl

Mamie Danusi (1949-2020)






Spis tresci

ROZDZIAL |

Teofanes Wyznawcaijegodzieto . ..................... ... ...

1. Teofanes Wyznawca — fakty biograficzne . .. .............. ... .. ...
2. Chronografia — informacje podstawowe . .. ... ............... ... ..

3. Teofil z Edessy i inne wschodnie zrédta Chronografii .. ............ ...

RozDzI1AL 1]

1. Prorok ... ... . . .

2. Muzulmanie .. ...

3. Chrzescijaniscy sojusznicy islamu? Relacje Teofanesa a debata na temat

stosunku monofizytdw doislamu . ...... ... L

4. Chrzedcijanie przesladowani? ... ... ... .

6. Epidemie, trzgsienia ziemi i inne plagi w krajach muzutmanskich w ujeciu

Teofanesa Wyznawey ... ... ...

5. Wspdlnota ikonoklastycznego doswiadezenia . ... ...

. 118



vi Spis tresci

Rozpziat 111
Wizerunck wladcéw muzulmanskich w Chronografii Teofanesa
Wyznawcey .. ... 209
1. Prawowierniisprawiedliwi .......... ... ... ... .. L 209
11, AbuBake ... .. 210
12, Umaribnal-Chattab ... ... ... .. ... ... .. 217
1.3, ‘Usmanibn Affan ... ... . 232
L4 Al 237
20 Umajjadzi ... 248
2.1. Fundamenty - Mu'awijai Abd al-Malik . ............ ... ... .. ... 248
2.2. Walid - ‘Umar - Jazyd - przesladowcy chrzescijan .. ............ .. 284
2.3. Hiszaminastgpcy —stagnacja . ............................... 300
24 MarwanII—upadek ... ... ..o 316
3. Abbasydzi ... ... 323
3.1. Powstanic Abbasydéw i przejecie przez nich wladzy ...... ... .. .. 324
3.2. Abbasydzi w walkach z Bizantyficzykami . .. .............. . ... 350
3.3. Abbasydzi a przesladowania chrzedcijan .. ... ... oo 366
34. Islamza Abbasydéw ... ... ... 383
3.5. Wizerunek abbasydzkich wladedw . ... ... ... ... 390
Zakonczenie. .. .. ... 399
Summary ... 405
Wykazskeotow ... 411
Bibliogratia ......... ... 423
Zreddba. . 423
Opracowania ................ ... ... 433
Abstrakt .. 519
Abstract .. ... 520
Indeksy ... 521
Indeks 0s6b, rodéw, plemioniseke .......... ... ... ... 521

Indeks nazw geograficznych . ......... ... .o o oo 535



Wstep

P owstanie islamu w VII w. n.e. uznajemy za jedno z najistotniejszych
wydarzen w dziejach cywilizacji srédziemnomorskich, czgsto za moment
przelomu pomig¢dzy epokg starozytnosci i redniowiecza. Czynimy tak
jednak z perspektywy niemal péttora tysigea lat, uptywajacych wielo-
krotnie pod znakiem zmagani pomig¢dzy chrzescijanstwem, zwlaszcza
katolickim i ortodoksyjnym, a islamem, wyst¢pujacym zresztg réwniez
pod wieloma postaciami, dogmatycznymi i etnicznymi. Dodajmy, spo-
gladajac przede wszystkim na momenty konfliktu, znacznie rzadziej
dotychczas zauwazajac istotne i dlugoletnie okresy wsp6ipracy pomig-
dzy przedstawicielami obydwu religii objawionych. Szczegdlnie dzisiaj,
w okresie zdominowanym doniesieniami medialnymi, dotyczacymi czy
to prob restauracji zapomnianych pono¢ idei, z tg kalifatu jednocza-
cego wszystkich muzulmanéw pod jednym przywédztwem na czele’,

 Warto jednak by¢ $wiadomym, iz wspélczesne ideologie odwotujace si¢ do tra-
dycyjnych wzorcéw wywodza si¢ w istocie ze wspdtezesnych nurtéw zachodnioeuro-
pejskich i anglosaskich, wykorzystujac ideologie nacjonalizmu i socjalizmu, przybrane
jedynie w sztafaz odwolujacy si¢ do $redniowiecznych idei. Zjawisko to opisat $wietnie
Johannes J.G. Jansen wslynnej pracy The Dual Nature of Ilamic Fundamentalism,
tlumaczonej na jezyk polski na poczatku biezacego wieku, wskazujac, ze w istocie teo-
retycy fundamentalizmu islamskiego to osoby, ktére dostosowaly masowe ideologic
zachodnie do warunkéw w jakich zyly spofeczeristwa muzutmarskie (J.J.G.Jansen,
Podwijna natura fundamentalizmu islamskiego, ttum. A. Lojek-Magdziarz,
Warszawa 2005).



2 Wstep

»odrodzenia islamu™, a tez prébujacych budowa¢ wizerunek wyznawcéw
Allaha jako fanatykéw, siggajacych niejednokrotnie po metody terrory-
styczne. Warto jednak zada¢ sobie pytanie, w jaki sposéb najmltodsza
z religii objawionych odbierali przedstawiciele chrzescijanskiego kregu
cywilizacyjnego u zarania powstania islamu. Czy wyczuwali znaczenie
nowego proroctwa i podazajacych za nim wyznawcdw, czy tez uznawali
za jeszcze jedna, sezonowy herezje? Czy obraz nowej religii wptynat
w istotny sposéb na wizerunek ludéw ja przyjmujacych? W jaki sposdb
traktowali poszczeg6lnych wiadcéw powstatego na Bliskim Wschodzie
nowego imperium?

Historia stosunkéw bizantynsko-arabskich w okresie ksztaltowa-
nia si¢ kalifatu, to jeden z najwazniejszych tematdw, jakim zajmuja si¢
naukowcy badajacy procesy decydujace o powstaniu religii muzutman-
skiej. Ekspansja islamu to dla cesarstwa koniec pewnej epoki. Zwycigstwo
muzutmandéw na Bliskim Wschodzie i w Afryce Pétnocnej oznacza-
to kres idei uniwersalnego cesarstwa w jej realnym wymiarze. Mialo ono
takze kolosalne znaczenie gospodarcze. Szczegélnie dotkliwa byta utrata
Egiptu. Z drugiej jednak strony, wojny z kalifatem zintegrowaly teryto-
ria pozostajace pod wladza Bizancjum. Wyzwanie, jakim byto odparcie
corocznych najazdéw, skfonilo cesarzy do gruntownych reform admi-
nistracyjnych, zaréwno cywilnych, jak i wojskowych. Ciagte zagrozenie
ze strony poteznego wroga bylo takze pewnym czynnikiem w ksztal-
towaniu si¢ wéréd Bizantynczykéw nowej tozsamosci, podkreslajacej
odrebnod¢ religijna, w jakiej$ mierze kulturowa i cywilizacyjna. Z drugiej
strony, dla historykéw orientalistéw zajmujacych si¢ tym okresem, istotne

* W zachodnim dyskursie moze nie dominuje, ale pojawia si¢ narracja o odro-
dzeniu islamu, jego rozwoju, zwlaszcza w Europie i Stanach Zjednoczonych, w jego
radykalnych formach, dotowanych przez bogate panistwa petrodolarowe, ktéry to ma
w krotkiej przyszlosci staé si¢ alternatywna propozycja cywilizacyjng dla trapionych
wieloma wewngtrznymi problemami demokracji. Dla réwnowagi polecitbym chociaz-
by krétka prace Firasa Alkhateeb’e go, ktdrej narracja moze sta¢ si¢ bliska tym,
kedrzy przestrzegaja przed rozwojem islamu. Znajda tam bowiem dobrze sobie znane
watki o problemach zaprzepaszczonego dziedzictwa, upadku cywilizacji, zagrozeniu ze
strony zewnetrznych sit czy liberalizmu, prowadzacych do podzialéw wewngtrznych itp.,
a wszystko to z perspektywy muzulmanskiej (F. Alkhateeb, Lost Islamic History.
Reclaiming Muslim Civilisation from the Past, London 2014, s. 152-165).



Wstep 3

jest, jak wielki wplyw miato cesarstwo na muzutmandéw. Powszechnie
znana jest problematyka zapozyczeri administracyjnych. Jednak obec-
nie poruszane s3 takze kwestie wpltywu na $wiadomos$¢ arabska. Przykta-
dem moze tutaj by¢ sposob przedstawiania cesarza Herakliusza, kedry stat
si¢ w$réd wyznawcéw islamu punktem odniesienia, przyktadem wiadcy.

Celem niniejszej pracy nie jest z pewnoscia udzielenie ostatecz-
nej odpowiedzi na wyzej postawione pytania, raczej przedstawienie
dotychczasowych ustalert na temat poruszonych watkéw oraz zapre-
zentowanie kilku nowych interpretacji, bez aspiracji do uznania ich za
wigzace i ostateczne. Podgzajac za mysla sformulowang niedawno przez
Antoine’a Borruta, ktéry w swojej dysertacji poswieconej przetomowi
pomiedzy panowaniem dynastii umajjadzkiej i abbasydzkiej w kontekscie
Syrii wspomnial, Ze mimo dziesigtek lat doswiadczen badawczych nadal
mozna zaobserwowa¢ tendencj¢ do nieuznawania informacji pochodza-
cych ze zrédet chrzescijanskich za wigzace w kontekscie poznawania
historii wezesnego islamu?, postanowilem zmierzy¢ si¢ z tym tematem,
poczynajac od najwazniejszego, wrecz pomnikowego, dziela historiogra-
fii bizantynskiej dwezesnych czaséw®. Jaki jest efekt zaprezentowanych
ponizej analiz, pozostawiam ocenie Czytelnikéw.

3 A. Borrut, Entremémoire et pouvoir. L' espace syrien sous les derniers Omeyyades
et les premiers Abbassides (v. 72—193/692—809), Leiden—Boston 2011, s. 1. Ponickad
obserwacje t¢ potwierdzil ostatnioRyan J. Ly n c h, kedry w swojej pracy dotyczacej
Balazuriego stwierdzit m.in., ze trudno odnosi¢ si¢ do zagadnieri wzajemnych wply-
wow historiograficznych pomiedzy tradycjami muzutmanskimi a bizantynskimi, skoro
badania nad tymi ostatnimi przynosza nadal tak wiele pytan (jak rozumiem, odno-
$nie do Zrédel informacji, dzigki ktérym takie osoby jak Teofanes mogly opisaé nieraz
catkiem dokladnie pewne wydarzenia w kalifacie): Arab Conquests and Early Islamic
Historiography. The Futub al-Buldan of al-Baladhuri, London-New York 2020, s. 11.

+ Jednoczesnie jednego z pierwszych bizantynskich dziel historiograficznych, kt6-
rego autor zajal sic w ogdle kwestia pojawienia si¢ islamu. Jak napisat juz ponad wiek
temu Carl Guterbock: eine bemerkenswerte Erscheinung ist es, dafs die byzanti-
nischen Geschichtsschreiber mit wenigen Ausnahmen dem Auftreten Mohammeds und
der durch ibn hervorgerufenen religiosen und politischen Bewegung nur ein sehr geringes
Interesse entgegengebracht haben (Der Islam im Lichte der Byzantinischen Polemik, Ber-
lin 1912, 5. 67). Symptomatyczne tez, ze swoj przeglad postaw bizantynskich historykéw
wobec osoby Muhammada rozpoczal wlasnie od Teofanesa.



4 Wstep

W przypadku tak wiclowatkowej pracy, jak niniejsza, za bezpro-
duktywne uznatem zwyczajowe przedstawianie we wstepie literatury
przedmiotu. Zainteresowanych odsytam do do$¢ bogatych przypiséw
w poszczegdlnych czedciach ksiazki, gdzie omawiam niektére z koncepcji
dotyczacych zagadnien szczegdtowych. W swojej pracy nad podstawowym
dla niniejszej monografii tekstem zrédtowym, Chronografig Teofanesa
Wyznawcy, korzystatem przede wszystkim z klasycznego wydania w edycji
Carla de Boora, konfrontujac je jednak wielokrotnie z pracami trans-
latorskimi Cyrila Mango, Rogera Scotta oraz Harry’ego Turtledove’a.
Nalezy si¢ tutaj kilka stéw wyjasnienia. Biorac pod uwage, ze cz¢é¢ wat-
kéw podejmowanych w ksigzce stanowi do dzisiaj temat ozywionej
debaty w $rodowiskach muzutmanskich, akademickich, acz o wyraz-
nej tendencji monumentalizacji niektdrych sposrdd postaci zwigzanych
z poczatkami islamu, postanowilem nie ignorowaé prac tych badaczy
(bez wzgledu na pozorng egzotyczno$é jezykows), ale wskazaé raczej
na nie w odpowiednich przypisach. Chcialem w ten sposdb przestrzec
ewentualnych Czytelnikéw przed bezrefleksyjnym przyjmowaniem
tez zawartych w tychze pracach, dos¢ cz¢sto powszechnie dostgpnych
i mogacych by¢ pierwszym wyborem wsréd zainteresowanych tematyka.
Wskazuje na to wielokrotnie w przypisach szczegdtowych, podkreslajac,
ze dane opracowanie reprezentuje ,muzutmanski” lub ,,tradycyjny” punke
widzenia. Z uwagi na fakt, ze w niniejszym omdwieniu podjetych zosta-
to wiele watkéw rzadko podnoszonych w polskiej dyskusji naukowej,
za istotne uznalem dodanie licznych obszernych przypiséw wyjasniaja-
cych, ktérych obecnosé moze budzi¢ watpliwosci specjalistéw, obezna-
nych bardzo dobrze z poruszang tematyka. Starajac si¢ unikna¢ niepo-
rozumien, literature na temat samego Teofanesa Wyznawcy i jego dzieta
zaprezentowalem w rozdziale pierwszym. Uznalem tenze za konieczny ze
wzgledu na, mam nadziej¢, w pewnej mierze upowszechniajacy charakeer
niniejszej ksigzki. Rozdziat drugi poswigcitem kilku zagadnieniom szcze-
golowym: wizerunkowi Muhammada i islamu w Chronografii, problemo-
wi wspdlpracy chrzedcijarisko-muzutmariskiej w poczatkowym okresie
inwazji, zagadnieniu ikonoklazmu oraz znaczeniu narracji dotyczacych
epidemii w kontekscie wizerunku muzutmandw, zachowanych w dziele
Teofanesa. Omoéwienia te sg po czesci efektem moich wezesniejszych



Wstep 5

dociekan, uzupetnionych o zupetnie nowe watki. Biorac pod uwage roz-
woj nauki i dostep do jej osiagni¢d nalezy z caty moca podkresli¢, wbrew
doniesieniom medialnym i tabloidyzacji Zycia codziennego, ze Zyjemy
w $wietnych czasach. Dzigki upowszechnieniu zasad otwartego dostepu,
nasze koncepcje mozemy weryfikowa¢ praktycznie od reki. Rozdzial
trzeci poswiccilem wizerunkowi kaliféw, jaki Teofanes (i jego wspol-
pracownicy?) stworzyl w Chronografii, poczynajac od zaprezentowania
tzw. sprawiedliwych i prawowiernych, przez poszczegdlnych Umajjadéw,
po podrozdzial poruszajacy kompleksowo (takze w kontekscie ewentual-
nych przemian w same;j religii oraz stosunku do chrzescijan) zagadnienie
wykreowanego w dziele obrazu Abbasydéw.

W pracy zastosowano, z uwagi na jej maksymalnie powszechny cha-
rakter, zasady polskiej, uproszczonej transkrypcji zapisu nazw arabskich,
z uwzglednieniem jedynie najwazniejszych znakéw diakrytycznych.
Tylko w przypadkach, gdy mozliwe bylo zaistnienie nieporozumien ze
wzgledu na podobienstwo imion, pozwolitem sobie dodaé¢ w odpowied-
nich przypisach zapis transliteracyjny. Ttumaczenia tekstéw zrédlowych
na jezyk polski, jezeli nie zaznaczono inaczej, pochodza od autora.

Chcialbym podzigkowaé profesorowi Jackowi Bonarkowi za szansg
powrotu do naukowych pasji, profesorowi Mirostawowi J. Leszce za
umozliwienie publikacji i opick¢ nad niniejszg praca praktycznie od
momentu powstania jej pierwszej wersji, profesor Teresie Woliriskiej za
pomoc w dotarciu do literatury przedmiotu. Profesorom Zdzistawowi
Pentkowi oraz Jarostawowi Dudkowi nalezy si¢ dozgonna wdziecznosé za
liczne i ze wszech miar stuszne uwagi, ktére pozwolity mi unikna¢ wielu
bledéw podczas przygotowywania ostatecznej wersji niniejszej dyser-
tacji. Wiszelkie usterki i potknigcia sg oczywiscie wylaczng wing autora
opracowania. Dzigkuje¢ Siostrze i Ojcu za okazang pomoc i mozliwo$é
zajmowania si¢ kwestiami niemajacymi nic wspdlnego z problemami dnia
codziennego, jak réwniez panom: Krzysztofowi Chojniakowi, prezyden-
towi Piotrkowa Trybunalskiego i dr. Bogdanowi Munikowi, sekretarzowi
miasta za zyczliwo$¢é wobec dos$¢ nietypowych zainteresowan podwiad-
nego. Przede wszystkim zas, niniejsza ksiazke dedykuje Mojej Mamie
Danusi, bez ktérej nigdy nie zaczatbym przygody z historia.






Rozpziar 1

Teotanes Wyznawca i jego dzielo

Celem niniejszej pracy nie jest, co prawda, omdéwienie skompliko-
wanych zagadnieni dotyczacych autorstwa Chronografii i réznorodnych
inspiracji jej tworcy, a raczej przedstawienie kilku interesujacych aspektow
zwiazanych z budowa narracji na temat islamu, niemniej jednak biorac
pod uwage réwniez popularyzatorski charakter mojej publikacji uznatem
zakonieczne przedstawienie fundamentalnych wspétezesnych hipotez tak
na temat samego Teofanesa, jak i jego dziela, szczegdlnie w kontekscie
zawartych w nim informacji na temat muzulmandw.

1. Teofanes Wyznawca — fakty biograficzne

Wiadomo$ci na temat zycia Teofanesa mozna znalez¢ przede wszyst-
kim w dwéch zrédtach: panegiryku autorstwa Teodora Studyty, stwo-
rzonym prawdopodobnie okoto roku 822 w zwigzku ze zlozeniem
ciala Chronografa w jego klasztorze, a takze zywocie piéra Metodego



8 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféow...

(pdzniejszego patriarchy Konstantynopola w latach 843-847), keory
zostal przez niego skomponowany prawdopodobnie przed 832 r. Co praw-
da istnieja tez inne hagiografie Teofanesa (znalez¢ mozemy je w BHG
1788-1792, wymieni¢ mozna m.in. anonimowy Zywot Teofanesa taczony
z Symeonem Metafrastesem, zywot opracowany przez kaplana swigtyni
patacowej w Blachernach Nicefora Skeutofylakisa, napisany w postaci
dodatku do hymnu na cze$¢ Teofanesa biogram Teodora Protasekretisa, na
podstawie ktérego powstalo Zycie Teofanesa w jezyku starocerkiewnosto-
wiariskim), jednakze wedtug wspolezesnych badaczy maja one niewielka
warto$¢, sa wrdrne i nie stanowia w zaden sposob materiatu niezaleznego
od weze$niej wspomnianych dwoch dziel'. W pierwszym, Teodora Studyty,
wyszczeg6lni¢ mozemy m.in. nastgpujace informacje na temat Wyznawcy:

e urodzil si¢ w zamoznej rodzinie,
e jego rodzicami byli Izaak i Teodote,
e ojciec zajmowal honorowe miejsce w hierarchii dworskiej,

o przyszly historyk miat mozliwo$¢ w mlodym wieku poznaé osobiscie
cesarza,

e otrzymat dos¢ szybko swoje pierwsze stanowisko w hierarchii dwor-
skiej — stratora,

e jego ojciec umarl wkrétce po otrzymaniu przez Teofanesa pierwszej
rangi dworskiej,

o Wyznawca ozenit si¢ w wieku 19 lat,

o para byla bezdzietna, nieco po dwéch latach matzenistwa obydwoje
zdecydowali si¢ na rozpoczecie zycia monastycznego,

o dzicki wstawiennictwu cesarzowej Ireny, Zona trafia do klasztoru
na wyspie Prinkipos,

! Zaprezentowane ponizej ustalenia przede wszystkim na podstawie opracowania:
C.Mango, R. S cott, Introduction, [in:] The Chronicle of Theophanes Confessor.
Byzantine and Near Eastern history A.D. 284-813, transl. and edsiid e m with the
assistance of G. G r e a t r e x, Clarendon Press, Oxford 1997, s. XLIII-LIL Tam réwniez
literatura sekundarna dotyczaca problematyki.



RozdzialI. Teofanes Wyznaweca i jego dzieto 9

e Teofanes przyjmuje tonsure na wyspie Kalonymos z rak stynnego mni-
cha, Teodora ,,Jednorekiego”,

o Wyznawca zalozyl wlasny klasztor na zboczu géry Sigriane, gdzie
poswicecil si¢ pracy, m.in. kopiowaniu manuskryptéw,

¢ Teofanes byt chory, w wyniku choroby podupadt na zdrowiu, mocno
wychudt,

e podczas schizmy moechiariskiej nie zajal zdecydowanego stanowiska,
potepiajacego cesarza Konstantyna VI za jego powtérne matzenistwo
z Teodote,

e wodpowiedzi na wznowienie polityki ikonoklastycznej przez Leona
Armenczyka, Teofanes zgromadzit przy swoim tozu (do kedrego zostal
przykuty z powodu bolesci — choroby nerek) przywddcéw klaszeordw
Bitynii i wezwal ich do zajgcia odpowiedniego stanowiska i obrony
swietych wizerunkéw,

e kiedy rozpoczynajg si¢ prze§ladowania ikonoduli, takze Teofanes,
mimo choroby, zostaje przewieziony do Konstantynopola,

e w stolicy zostal przestuchany przez Jana Gramatyka, pézniejszego
patriarche,

e uwicziony, w areszcie przebywat okoto dwéch lat, mimo ze caly czas
cierpial z powodu choroby nerek,

e po okresie uwigzienia zostat zestany na Samotrake, gdzie umart po

kilku dniach,

e jego cialo powrdcilo do zatozonego przez niego klasztoru dopiero
po s$mierci cesarza Leona,

e Teodor wspomniat tez, ze juz po $mierci za wstawiennictwem Teofa-
nesa dochodzito do cudéw.

Z kolei w zywocie przygotowanym przez Metodego wyrdzni¢ mozna
nast¢pujace elementy:

e wymienione zostaly imiona rodzicéw: Izaak i Teodote,

e odziedziczyt swoje pierwsze imi¢ — Izaak, po ojcu,



I0

Islam, Arabowie i wizerunek kaliféow...

jego ojciec mial zginaé podczas petnienia obowiazkéw wojskowych
na Morzu Egejskim, kiedy Wyznawca miat trzy lata,

byt wychowywany i edukowany przez swoja matke,

w wicku dziesigciu lat zostat zargczony z Megalo, ktéra wéwczas
miata lat osiem, na podstawie umowy zawartej pomig¢dzy rodzicami.
Obydwie strony tego porozumienia dysponowaly znacznym majatkiem,

Teofanes dorastal zajmujac si¢ typowymi zajeciami dla mtodych bizan-
tynskich arystokratéw — jezdziectwem, polowaniami,

autor wspomina, ze Teofanes mial przyjaciela, jednego ze swoich stuza-
cych, trudnigcego si¢ ztotnictwem, imieniem Prandios, ktéry namawiat
go by zostal mnichem,

kiedy ukonczyt osiemnascie lat, jego matka wymogta na nim wypet-
nienie umowy matzenskiej, czemu nie sprzeciwit si¢ ze wzgledu na
szacunek wobec cnoty postuszenstwa,

jego matka umarta podczas przygotowan do $lubu syna,
woweczas otrzymal od cesarza Leona IV stanowisko stratora,

kiedy wyznaczony przez prawo okres zaloby zostat zakonczony, jego
przyszly tes¢ naciskal, aby zrealizowal umowe malzeniska,

Teofanes miat przed slubem odby¢ rozmowe ze swoja przyszla zona,
podczas ktdrej poinformowat ja o zamiarze rozpoczecia zycia klasztor-
nego zaraz po wypetnieniu obowiazkéw narzuconych przez umowe
rodzicielska. Ta miala przysta¢ na taki uktad,

dowiedziawszy si¢ o tym, jego przyszly tes¢ poprosit cesarza Leona
by ten zagrozil Teofanesowi oslepieniem, gdyby zdecydowat si¢
na podj¢cie Zycia monastycznego,

Teofanes mial otrzyma¢ misj¢ wojskowa od cesarza — nadzér nad
budowa twierdzy w Kyzyku, ktéra to misje Wyznawca wypelnit

na wiasny koszt,

podczas wykonywania tego zadania wojskowego, spotkal na gérze
Sigriane mnicha imieniem Jerzy, ktéremu przedstawit swoje plany.
Jerzy zapewnit go, ze moze cierpliwie poczekaé na rozwigzanie swojego



RozdzialI. Teofanes Wyznaweca i jego dzieto 1I

problemu, zapowiadajac, ze wkrétce zardwno cesarz, jak i jego przyszly
tes¢é, zakonczg zycie,

do zapowiedzianych powyzej przez mnicha wydarzen doj$¢ miato,
kiedy Teofanes skonczyt dwadziescia jeden lat, juz za czaséw pano-
wania cesarzowej Ireny,

realizacje swojego planu Teofanes, wraz z malzonka, rozpoczat od
wyprzedazy majatku, a takze wyzwolenia pozostajacych w ich dyspo-
zycji niewolnikéw,

dochodzi do osiedlenia zony w klasztorze na Prinkipos, przekazania
odpowiedniej oprawy monastyrowi. Wraz z malzonka uzgadniaja, ze
wiecej widywad sie nie beda,

osiedlenie w klasztorze Polichnion na gérze Sigriane, bedacym jego
wiasnoscig,

oddanie zarzadu klasztoru Strategiuszowi, ktéry byt jego przewodni-
kiem podczas przyjmowania regut zycia monastycznego,

przeniesienie na wyspe Kalonymos, gdzie na wlasny koszt wybudowat
klasztor, osiedliwszy tam spoteczno$¢ mnichdéw zgromadzona wokét
Teodora ,,Jednore¢kiego” Wyznaczenie jednego z nich przetozonym,

sam Teofanes odméwit petnienie roli przelozonego. Zajmowat sie
przepisywaniem manuskryptéw,

na Kalonymos spe¢dzit sze$¢ lat,
powr6t do Sigriane,

wykupienie dziatki na Agros, sasiadujacej z klasztorem, rozbudowa,
postawienie nowego kosciota,

Teofanes uczestniczyl w VII soborze ekumenicznym w 787 r.,
okoto roku 810 Teofanes zapadt na chorobg nerek (kamica) i do korica
zycia pozostal przykuty do loza,

okoto roku 813, po rozpoczeciu rzadéw Leona V, Teofanes zostat
wezwany do stolicy, gdzie namawiano go réznego rodzajami zachgta-
mi do uznania nowej polityki religijnej cesarza, wymierzonej w kult
ikon. Wyznawca nie zgodzit si¢ na te warunki,



12 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféw...

o Teofanes zostal oddany do dyspozycji Jana Gramatyka. Przez pewien
czas przetrzymywany w klasztorze Rosmisdas, nastgpnie przeniesiony
do malej celi wieziennej w patacu Eleutherios, gdzie pozostawat pod
straza przez dwa lata,

e po tym okresie zostal wygnany z rozkazu cesarza na Samotrake,
gdzie umart po dwudziestu trzech dniach od przybycia,

o cialo Teofanesa zostato umieszczone w drewnianej trumnie,

e wzywocie wzmiankuje si¢, Ze po swojej Smierci Teofanes zaczal czyni¢
cuda,

e po $mierci Leona V trumna zostala przeniesiona do Hierea w uroczy-
stej procesji podczas Wielkiego Tygodnia (najprawdopodobniej roku
821). Doszlo wéwczas do licznych uzdrowien chorych i opgtanych,
kt6rzy pielgrzymowali do Hierea,

e po roku, mimo protestéw, ciato zostato przeniesiono do monastyru
Agros i pochowane w tamtejszym kosciele.

Jak wida¢ z powyzszego zestawienia, zaprezentowane relacje réznig si¢
jedynie co do szczeg6téw, takich jak doktadne okreslenie momentu $mier-
ci ojca Teofanesa (stalo si¢ to, kiedy ten byl dzieckiem, czy mezczyzna
wstepujacym w zwigzek malzenski), a takze kwestii konkretnego miejsca
przyjecia riasy oraz przewodniczenia (lub nie) poszczegdlnym wspélno-
tom pojawiajgcym si¢ w obydwu relacjach. Trudno jednak stwierdzié,
ktéry ze wspomnianych powyzej autordéw zastuguje na wigksze zaufanie.
Teodor Studyta byl niemal réwiesnikiem Teofanesa (urodzil si¢ najpraw-
dopodobniej w 759 1.), 2 mimo to wlasnie Wyznawca wprowadzat go
w tajniki zycia monastycznego. Pdzniej jednak, w kontekscie schizmy
moechianskiej, ich drogi si¢ rozeszly, bowiem Teodor przyjal bardziej
zdecydowane stanowisko wobec czynu Konstantyna VI. Istotny wydaje
si¢ tez charakter pracy Studyty dotyczacej Teofanesa, okolicznosciowy,
kiedy to autor mégt nie mie¢ czasu na weryfikacje danych i musiat opiera¢
si¢ na swojej pamieci, mozliwe wiec, ze pomieszat pewne fakty. Metody
mogt zna¢ Wyznawce osobiscie, chociaz nie wspomniat na ten temat.

Prawdopodobnie poznat go, kiedy byt przetozonym jednego z bitynskich



RozdzialI. Teofanes Wyznaweca i jego dzieto 13

klasztoréw. Miat jednoczesnie wigcej czasu na przygotowanie swojej pracy,
a co za tym idzie na weryfikacje zawartych w niej informacji. Warto zresz-
ta zauwazy¢, ze niezgodnosci pomiedzy dwoma dzietami dotyczg ra-
czej zagadnien pobocznych, w wigkszosci za$ zawierajg te same dane
na temat biografii Teofanesa, sa tez w miare spdjne co do chronologii
najwazniejszych wydarzen.

Opierajac si¢ na tychze mozna pokusi¢ si¢ o zbudowanie krotkie-
go biogramu Teofanesa Wyznawcy. Urodzit si¢ on okoto roku 760.
Najprawdopodobniej w roku 762 lub 763 stracit ojca. W roku 769 (770)
zareczyl si¢ z Megalo. W roku 777 lub 778 umarta jego matka Teodote,
a sam Teofanes otrzymal dworska funkcje stratora. Rok pdzniej (778 lub
779) ozenil si¢ z Megalo. W tym tez czasie, bedac zwiazany z administracja
cesarska, zajmowal si¢ budowa twierdzy w Kyzyku. Cywilno-wojskowa
kariera Wyznawcy nie trwata zbyt dtugo — w roku 780 lub 781 podjat
wraz z matzonka decyzj¢ o rozpoczeciu zycia monastycznego. W latach
780 (781) — 786 (787) przebywal na Kalonymos, a takze na gérze Sigriane,
gdzie podjat si¢ zadania stworzenia nowego klasztoru — Agros. W 787 r.
brat udzial w siédmym soborze ekumenicznym. W 809 (810) r. zapadt
na cigzka chorobe nerek. Po roku 813 (w 815 lub 816?) zostal wezwany do
Konstantynopola, w zwiagzku z rozpoczetymi wéwczas przesladowaniami
ikonoklastéw. W wyniku swojej nieztomnej postawy uwi¢ziony na okoto
dwoch lat w patacu Eleutherios. W roku 818, w lutym, wygnany na wyspe
Samotrake. Tam umart 12 marca 818 r. W dniach 17-23 marca 821 1. jego
ciato zostato przetransportowane do Hierei, a rok pdzniej, w marcu 822
pochowane w klasztorze Agros.

Warto w tym miejscu zauwazy¢, ze elementy zawarte w dziele Teodora
i zywocie Metodego, szczegélnie te dotyczace mlodosci Teofanesa, jego
typowych dla arystokracji rozrywek i braku podkreslenia jakiegokolwiek
wyzszego wyksztalcenia, a takze wzmianki na temat pracy jako kopisty,
do ktdrego to zajecia musiat si¢ przysposabiaé na biezaco, juz w klaszto-
rze, pozwalaja nickiedy badaczom sugerowad, ze autor wielkiego dzieta,
obejmujacego liczne materialy zrédtowe, a takze ogromny przedziat chro-
nologiczny, jakim byla Chronografia, wymagajacy zaréwno szerokiego
rozeznania w dostgpnych materialach i oczytania, jak i rudymentarne;j



14 Islam, Arabowie i wizerunek kalifow...

wiedzy nie tylko z zakresu historii, ale takze np. teologii, nie mégt by¢
ta samg osoba, ktéra zostata przedstawiona we wspomnianych dwéch
dzietach®. Reasumujac — Teofanes Wyznawca nie mégl by¢ autorem
Chronografii. Trudno nie odnies¢ si¢ do tych supozycji. Wydaje si¢ bowiem,
ze sugerujacy takie rozwiazanie zdaja si¢ zapominaé, jakie srodowisko
reprezentowal Teofanes i jakimi $rodkami dysponowal’. Trudno spodzie-
wad si¢ by nawet w kontekscie przedstawionej we wspomnianych powyzej
dzietach biograficznych pracy kopisty wykonywat ja sam. Sadzg, ze mozna
z duza doza prawdopodobienstwa domniemywa¢, iz stal na czele jakiego$
wickszego zespotu mnichéw zajmujacych si¢ tymi zadaniami, a pracuja-
cych w ramach wspélnoty-klasztoru, kedry zatozyl. Czyz mozna wykluczy¢,
ze zespot ten pomagal réwniez przygotowywaé Chronografigr* Tak czy
inaczej wigc, Teofanes mégl uczestniczy¢ w pracach nad wspomnianym
dzietem. Nalezy w tym miejscu przypomnie¢ jaka najprawdopodobniej
pozycje w Konstantynopolu uzyskatl w konicu VIII w. Jerzy Synkellos,
ktérego pracg kontynuowat przeciez Wyznawca. Chociaz nie wiemy
zbyt wiele o jego zyciorysie (byl mnichem, przez jaki$ czas przebywal
w Palestynie, prawdopodobnie w starej fawrze $w. Charitona w poblizu
Tekoa, mieszkal przez dluzszy czas w Konstantynopolu’®) to najwazniejsza

* Por. P.S p e ck, Der ‘zweite’ Theophanes. Eine These zur Chronographie des Theo-
phanes, PB 13,1994, s. 431-483.

* Biorac pod uwage zaréwno funkeje jaka sprawowal, przefozonego klasztoru, jak i po-
chodzenie z zamoznej rodziny, mozna sobie wyobrazi¢, ze Teofanes mdgt liczy¢ na
pomoc nie tylko osobistego sekretarza, ale dysponowal zespolem przeszkolonych, zawo-
dowych bibliotekarzy i kopistéw: M. D e b i ¢, Theophanes ‘Oriental Source. What can
we learn from Syriac Historiography?, [in:] Studies in Theophanes,edsM.Jankowiak,
FEMontinar o, Paris 2015 [=TM 19], 5. 375.

+ Nie byloby w tym nic dziwnego, biorac pod uwage pdznoantyczne tradycje pole-
gajace czesto na pracy zespolowej nad danym dzielem, gdzie rolg autora przyjmowal ten,
ktory autorytatywnie decydowat o wlaczanym do danej kroniki materiale, wybierajac go
i dokonujac pewnych skr6tdw lub rozszerzen, zlecajac jednakowoz wykonanie zadania
podwykonawcom. Dobrym przykladem moze by¢ tutaj chociazby dzialalnos¢ Euzebiu-
szaz Cezarei: M. Cassin, M.-Y. Perrin,M.Debié G.Traina, La question des
éditions de [ Histoire ecclésiastique et le livre X, [in:] Eusébe de Césarée, Histoire ecclé-
siastique: commentaire, edsS.Morlet,L.Perrone, Paris—Brescia 2012, s. 185—206.

> Warren Treadgold w swojej pracy poswicconej Jerzemu nie wyklucza, ze
pochodzil on z péinocnej Syrii i zwiagzany byl na poczatku swojej kariery z patriarchatem



RozdzialI. Teofanes Wyznaweca i jego dzieto 15

informacja kryje si¢ w jego przydomku — przez dtuzszy czas w koncu
VIII w. i na poczatku IX Jerzy sprawowat funkcje synkellosa patriarchy
Konstantynopola Tarazjusza, z kt6rg nie wigzaly si¢, co prawda, jakies
istotne obowiazki, ale byla ona bardzo ceniona i znajdowata si¢ wysoko
w hierarchii Ko$ciota konstantynopolitariskiego, czesto bedac wstepem do
objecia tronu patriarszego. Stad tez niektdrzy z badaczy podwazali, znaj-
dujace si¢ w przedmowie ttumaczenia Chronografii autorstwa Anastazjusza
Bibliotekarza, informacje m.in. o przesladowaniach Synkellosa ze strony
ikonoklastycznych cesarzy. Nalezy jednak pamigtad, ze Jerzy mogt zawdzie-
czaé swoja pozycje cesarzowej Irenie, mamy bowiem pewnos¢, ze wladey
brali udzial w procesie mianowania na t¢ funkcj¢. Posrednio potwier-
dzatby to wspomniany juz Anastazjusz Bibliotekarz, ktéry nadmienit tez,
ze Synkellos zostal doceniony przez legatéw rzymskich na soborze 787 r.
jako jeden z obroncéw ortodoksji. Osoba o takiej pozycji mogta zapew-
ne liczy¢ na daleko idacg wspédtprace w zakresie dobrania sobie zespotu
ludzi odpowiedzialnych za przygotowanie kroniki, a specjaliéci ci mogli
nastepnie wspolpracowad z Teofanesem. Kwestia czemu Synekellos miatby
wybra¢ Wyznawce jako jednego z prowadzacych pracg, pozostaje wedtug
mnie otwarta. Pewna wskazéwka w tym wzgledzie wydaja si¢ rozwazania
na temat pogladéw obydwu autoréw wzgledem wydarzen im wspé6t-
czesnych, czyli poza powszechnie znanym zagadnieniem ikonoklazmu
cesarskiego, takze stosunku do patriarchéw Tarazjusza i Nicefora, a przede
wszystkim Teodora Studyty i jego uczniéw oraz schizmy moechianskie;
— Teofanes i Jerzy nie réznili si¢ w tym wzgledzie praktycznie w ogdle®.
By¢ moze wiee wybdr Synkellosa podyktowany byt wzgledami natury
politycznej — Wyznawca byt gwarantem utrzymania ,linii ideowe;j””

antiocheniskim, a pézniej by¢ moze jerozolimskim. Stad tez jego niezrozumienie dla idei
ikonoklastycznych obecnych w cesarstwie, gdzie ostatecznie zamieszkal, a takze glebokie
zainteresowanie losem chrzedcijan syryjskich, nad ktérymi opieke powinien byt wedlug
niego roztoczy¢ cesarz bizantynski, m.in. ze wzgledu na coraz dotkliwsze przesladowania
ze strony muzutmanskich kaliféw (7he Life and Wider Significance of George Syncellus,
lin:] Studies in Theophanes..., s. 9—30).

¢ C.Mango,R.Scotr, Introduction...,s. LVIL

7 Wydaje si¢ za$, ze ta byla dos¢ istotna dla Jerzego i istnieja interpretacje, zgodnie
zkt6érymi jednym z celdéw, dla kedrych powstalo jego dzielo bylo przedstawienie dziejow



16 Islam, Arabowie i wizerunek kalifow...

przygotowywanego dziefa®. Warto jednak pamietad, ze wybér ten mégt
by¢ réwniez podyktowany bardziej osobistymi pobudkami, cho¢by zaini-
cjowanymi wspo6lnota pogladéw?.

Istnieje kilka przestanek wskazujacych zreszta na to, ze Teofanes
umiescit w swojej Chronografii fragmenty bezposrednio zaczerpniete
z narracji przygotowanych przez Jerzego™. Najbardziej widocznym na
pierwszy rzut oka jest wyjatkowo negatywny stosunek do Nicefora I,
majacy charakter niemal osobistej nienawisci do tego wladcy. Rzecz w tym,
ze w znanej nam, niepefnej oczywiscie, biografii Teofanesa nie mozna odna-
lez¢ watkéw, ktére mogtyby staé sie powodem tak negatywnego stosunku
do cesarza. Trudno uzna¢ za takowa wyjatkowo niekorzystna polityke
fiskalng wobec klasztoréw, zapoczatkowang przez wladcg. W zyciory-
sie Jerzego Synkellosa mozna za to odnalez¢ taka motywacje — w lutym
808 r., podczas wykrycia spisku patrycjusza Arsabera, cesarz miat zasa-
dzi¢ domniemanym spiskowcom kar¢ chlosty, wygnania oraz konfiskaty
mienia. W8rdd tychze znajdowali si¢ tez dostojnicy koscielni zwigzani
z Hagia Sofia, w tym nieznany z imienia synkellos. Trudno stwierdzi¢,
czy wymieniony urzednik koscielny to faktycznie sam Jerzy — jesli jed-
nak nie, to i tak ukarani zostali jego wspétpracownicy, znajomi, domnie-

tak by broni¢ podstawowych prawd wiary, przede wszystkim w kontekscie sporéw iko-
noklastycznych: P. Va r o n a, Chronographical Polemics in Ninth-Century Constantinople.
George Synkellos, Iconoclasm and the Greek Chronicle Tradition, Era 108, 2018, 5. 117-136.

% Interesujacy teorig jest, ze wplyw na rozwdj wspotpracy pomiedzy Jerzym Syn-
kellosem a Teofanesem Wyznawca mogt mied tez patriarcha Tarazjusz. Istnieja hipotezy,
zgodnie z ktérymi passusy Chronografii wymierzone przeciwko Niceforowi I zwiazane
byly z negatywnym stosunkiem wspomnianego patriarchy wobec cesarza: P. Varona,
O.Prieto, Three clergymen against Nikephoros I. Remarks on Theophanes' Chronicle
(AM 6295—6303), B 84, 2014, 5. 508—509.

* A. Ko mpa, Guesioi filoi. The Search for George Syncellus and Theophanes the
Confessor’'s Own Words and the Authorship of Their Oenvre, SCer s, 2015, 5. 221-225.

** W&réd analiz wskazujacych na kompilacyjne prace dokonane przez Teofanesa
(lub zespdt, ktdremu przewodzit) nalezy polecié seri¢ artykutéw autorstwa Igora Siergie-
jewicza Cziczurow a: Qeopan — komnursmop Peopuraxma Cumoxammar, ADSV 10,
1973, 5. 203—-207; Peogpan Henosednux — xomnussmop Ipoxonus, VV 37,1976,s. 62-73;
Deopan Hcnosednux — nybanxamop, peﬁakmop, asmop? (B csa31 co cmamveii K. Manzo),
VV 42,1981,s. 78-87.



RozdzialI. Teofanes Wyznaweca i jego dzieto 17

mani przyjaciele wywodzacy si¢ sposrédd duchowienstwa patriarchalnego.
By¢ moze wige fragmenty Chronografii zawierajace negatywne oceny
panowania i osoby Nicefora zostaly zainspirowane notatkami Synkellosa,
nie pochodzily za$ bezposrednio od Teofanesa”. Innym istotnym elemen-
tem koricowych passuséw Chronografii, w ktérych mozna domniemywaé
udzialu twérczego Jerzego, sa te poswigcone przesladowaniom chrzeéci-
jan w Palestynie podczas wojny domowej w kalifacie po $mierci Haruna
ar-Raszida. Obydwa fragmenty zostaly oméwione w dalszej czgsci wywo-
du. W kontekscie autorstwa Chronografii istotne jest jednak, ze w opisie

podkreslone zostato znaczenie klasztoru $w. Charitona, wymienionego

przed znacznie wazniejszym monastyrem $w. Saby najprawdopodobniej

dlatego, ze Synkellos byt zwiazany z tym pierwszym i wlasnie tam prze-
bywat podczas swojego pobytu w Palestynie™. Doda¢ wypada, ze mnisi

taczeni z obydwoma wzmiankowanymi klasztorami odegrali istotna role
w procesie interkulturacji z Arabami, uzywajac arabskiego w tworzo-
nych przez siebie dziefach teologicznych (zwlaszcza apologetycznych),
szczegblnie w drugiej potowie IX w.” Skoro mamy pewnos¢, ze wéwczas

pisali juz po arabsku, trudno podejrzewa¢, by wezesniej nie byli w sta-
nie zapoznawac si¢ z tresciami przekazywanymi w tym jezyku przez

najezdzcow.

" C.Mango,R.Scott, Introduction...,s. LVIIL. Wiecej na temat relacji Teofanesa
dotyczacych Nicefora I (a takze Nicefora Patriarchy oraz Jerzego Synkellosa), gdzie
autorzy wskazuja przede wszystkim, iz krytyka tego wladcy zostala przeprowadzona
z punktu widzenia idei cesarza chrzescijaniskiego, majacego by¢ wzorem konkretnych
cndt, kiedy to zalozyciel nowej bizantyriskiej dynastii okazat si¢ przede wszystkim krzy-
woprzysiezca i czlowiekiem ogarnietym chciwoscia, zob.: P. Varona, O. Priecto,
Three clergymen..., s. 505—508.

= C.Mango,R.Scott, Introduction..., s. LXL.

% Na ten temat poleci¢ nalezy przede wszystkim liczne prace SidneyaH. G riffitha,
zob. m.in.: Anthony David of Baghdad, scribe and monk of Mar Sabas: Arabic in the
monasteries of Palestine, ChH $8, 1989, s. 7—-19; The monks of Palestine and the growth
of Christian literature in Avabic, MWo 78,1988, s. 1—28; Greek into Arabic. Life and Letters

in the monasteries of Palestine in the 9"

century; the example of the Summa Theologiae
Arabica, B 56,1986, s. 117-138; Stephen of Ramlah and the Christian kerygma in Arabic

in 9" century Palestine, JEH 36, 1985, 5. 23—4s5.



18 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféow...

Ze wspomnianych powyzej zywotéw Teofanesa Wyznawcy wynika
jeszeze jedna wazna informacja odnos$nie autorstwa Chronografii — dtu-
gotrwata choroba domniemanego kronikarza, ktéra praktycznie przykula
go do foza. Jezeli Teodor Studyta i Metody wspominaja, ze mnichowi
trudno bylo przetozy¢ si¢ z boku na bok na tézku, a kiedy zostal wezwany
do Konstantynopola, to do statku, ktdry mial go przewiez¢, zostat dowie-
ziony na specjalnym wézku, to jak mégt pracowaé nad kompilacja 2+ Jest
to kolejny argument przemawiajacy za tym, ze za ogromnym przeciez
dziefem stat zespot historykéw, ktdrym nominalnie mégt przewodzi¢
schorowany Wyznawca®. Jak zauwaza jednak Andrzej Kompa, trudno
bytoby zrozumie¢, ze Jerzy obarczyt tak schorowanego czlowicka zakro-
jonym na szeroka skale zadaniem, by¢ moze wigc wzmiankowane w zy-
wotach problemy zdrowotne zostaly wyolbrzymione'. Polski bizantynista
dokonat réwniez bardzo istotnych ustalen analitycznych wzgledem uzy-
wanych przez Jerzego i Teofanesa charakterystycznych dla nich zwrotéw,
wykazujac, Ze mimo wykorzystania pewnych fragmentéw z materialéw
przygotowanych przez Synkellosa, nie ulega watpliwosci, iz Wyznawca
nadat swojemu dzietu zdecydowanie osobisty charakeer, a jego autorstwo
(nawet jezeli w kontekscie nadzoru nad zespotem przygotowujacym kro-
nike) nie pozostawia watpliwosci”.

“ C.Mango,R.S cott, Introduction..., s. LXI-LXIIL.

5 Dyskusja na ten temat ma oczywiscie swoja dtuga historie, zob. m.in.: C. Man go,
Who Wrote the Chronicle of Theophanes?, ZRVI 18, 1978, s. 9-17; 1.C. Ynuyp 0B,
Deopan Henosednux — nybanxamop..., s. 78-87; P. S p e ck, Das geteilte Dossier.
Beobachtungen zu den Nachrichten iiber die Regierung des Kaiser Herakleios und seine
Sohne bei Theophanes und Nikephoros, Bonn 1988, s. 499—519; I. Ro ch o w, Byzanz
im 8. Jahrhundert in der Sicht des Theophanes. Quellenkritisch-historischer Kommen-
tar zu den Jabren 715-813, Berlin 1991, 5. 40sq; P. S p e c k, Der zweite’ Theophanes...,
s. 431-483; LSevéenko, The Search for the Past in Byzantium around the Year Soo,
DOP 46,1992,s.287—289; P. Yann o poulos, Les vicissitudes historiques de la Chro-
nique the Théophane, B 70,2000, s. 527-553; i d e m, Comme le dir Georges le Syncelle ou,
Jjepense, Théophane, B 74,2004,5.139-146; 1 d e m, Théophane de Sigriani le Confesseur
(759—818). Un héros orthodoxe du second iconoclasme, Bruxelles 2013, 5. 237-282.

“ A.Komp a, Gresioi..., s. 225.

7 Ibidem, s. 192-213. Por.: i d e m, Inn search of Syncellus’ and Theophanes’ own words:
the authorship of the Chronographia revisited, [in:] Studies in Theophanes...., s. 73-92.



RozdzialI. Teofanes Wyznaweca i jego dzieto 19

2. Chronografia — informacje podstawowe

Wedlug przyjetych przez wigkszo$¢ badaczy zalozen podstawowe zreby
dzieta, ktére dzi§ znamy pod nazwa Chronografii Teofanesa Wyznawcy
powstaly w ciagu pieciu lat, pomiedzy $miercig Jerzego Synkellosa okoto

810 . a napisang, w czesci na jego cze$é, przedmowa do utworu w 814 r.
Teofanes podjat si¢ zadania kontynuowania prac, chociaz jak juz wyzej

wspomniano, zdawal si¢ nie mie¢ ku temu ani odpowiedniej wiedzy, ani

umiejetnosci jezykowych®, co zdradzaja liczne biedy gramatyczne i skila-
dniowe, ktérych dopuscit si¢ w tekécie. Migdzy innymi ze wzgledu na

uzywany przez niego w kronice jezyk, stanowiacy co prawda przyktad

koine literackiej, ale z licznymi domieszkami greki potocznej dwezesnych

czaséw, Chronografia stala si¢ jednym z najbardziej popularnych i poczyt-
nych dziet, a przez to mogta liczy¢ na zdecydowanie czestsze kopiowanie

niz inne prace z tego okresu, co przyczynito si¢ do jej przetrwania. Stad

jej podstawowe znaczenie dla wspétcezesnych badaczy, gdyz jest czgsto

jedynym, zawierajacym cenne informacje, zrédtem odnosnie relacji cesar-
stwa bizantyriskiego z ludami o$ciennymi w VII i VIII w. (szczegdlnie

w kontekscie Bulgaréw, Chazaréw i oczywiscie Arabow)®.

® W klasycznych juz badaniach dotyczacych Chronografii, m.in. autorstwa Cyrila
Mango, podkresla si¢, ze wezesniejsi naukowey nie docenili odpowiednio wktadu Jerzego
Synkellosa w przygotowanie dziefa. Jerzy byt bardziej uczony i oczytany niz Teofanes,
zebrat najprawdopodobniej wickszo$¢ materialéw, by¢é moze nawet wstepnie usystematy-
zowal, za§ Wyznawcy pozostato po prostu dokoriczy¢ pracg. Ostatecznie we wstepie do
Chronografii Teofanes otwarcie przyznawal, ze otrzymat od Synkellosa materialy, kedre
postuzyly mu do wykonaniu jego pracy. Wspominat tez, ze wlasciwie sam niczego nie
tworzyl, poprzestajac na kompilacji informacji zaczerpnietych z innych Zrédel, chociaz
zadawat sobie wicle trudu poszukujac ich. Hipoteza o istotnym znaczeniu materiatéw
przygotowanych przez Synkellosa, cho¢ uznana na poczatku za kontrowersyjna, zdo-
bywa sobie coraz wigcej zwolennikéw: C. Mango, R. S cott, Introduction..., s. LI1.

¥ O.Jurewicz, Historia literatury bizantyniskiej, Wroclaw 1984, s. 133. Informacje
te podlegaja ciagtym redefinicjom, warto w tym kontekscie przytoczy¢ prace Lészlo
Balogha, dotyczaca Teofanesowych wzmianek na temat ludéw tureckich: Nozes on
the Western Turks in the Work of Theaphanes Confessor, AO.ASH 8. 2, 200s, 5. 187-195.



20 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféw...

Z pomoca przy prébie datowania zakoriczenia redakeji pierwszej wersji
kroniki przychodzi nam analiza samego tekstu, konkretnie za$ stosunku
autora (autoréw?) do poszczegélnych wltadcéw bizantyniskich mniej
wiecej od roku 780, kiedy to Teofanes mégt zaczaé opisywac wydarzenia
zgodnie z przekazami naocznych $wiadkéw, a takze na podstawie wlasnych
doswiadczen. Poza do$¢ ambiwalentnym stosunkiem do Ireny, raczej pozy-
tywnym wobec Konstantyna VI izdecydowanie negatywnym wizerunkiem
Nicefora I, nalezy zwrdci¢ uwage na przedstawienie Leona V, odpowie-
dzialnego za uwig¢zienie, wygnanie i w gruncie rzeczy $mier¢ Teofanesa.
Zostal on w Chronografii przedstawiony w niezwykle pozytywnym swietle

— jako ortodoksyjny, lojalny poddany cesarski, skrupulatnie wypelniajacy
zadania zlecone mu przez wladce, rozsadny doradca wojskowy, ktéry
ostatecznie catkowicie stusznie objat tron. Biorac pod uwage ikonodulskie
zapatrywania Wyznawcy i fake, ze Leon tuz przed Bozym Narodzeniem
814 1. powrdcil do ikonoklazmu, rozpoczynajac przesladowania czcicieli
ikon, nalezy domniemywa¢, ze tekst ostatniej Teofanesowej redakeji
Chronografii zostal zakonczony przed tym feralnym dla mnicha wydarze-
niem*. Nawet, gdyby$my mogli zalozy¢, ze schorowany i uwieziony (w nie
tak zlych przeciez warunkach — w patacu Eleutherios) kronikarz mégt
podja¢ prace w ciagu tych ostatnich dwoch lat swojego zycia, to trudno spo-
dziewac¢ si¢ by koriczyl ja swoistym panegirykiem na czes¢ przesladowey?.

Kwestie w kontekscie niniejszego krotkiego opracowania najbardziej
istotna — wschodnich Zrédet i inspiracji Jerzego Synkellosa i Teofanesa
Wyznawcy — oméwitem w nastgpnym podrozdzial. Tutaj nalezy jednak
wspomnie¢, ze pierwszy z wymienionych przygotowat dla swojego nastep-
cy obszerne materialy, wérdd kedrych wykorzystane zostaly z pewnoscia
prace Sokratesa Scholastyka, Sozomena i Teodoreta (nie wiadomo jed-
nak czy czerpali z nich bezposrednio, czy tez jedynie za po$rednictwem
Eklogi Teodora Anagnosty) w kontekscie pierwszych cesarzy uznawanych
przez wspolczesng nauke za bizantynskich (IV-V w.), a takze Pryskosa,

** Do podobnych wnioskéw doszedt Mirostaw J. L e szk a, Leon Vi chan Krum
w swietle fragmentu Chronografii (AM 6305) Teofanesa Wyznawcy, PNH 6, 2007,
S. 109—117.

* C.Mango,R.Scortg, Introduction...,s. LVI.



RozdzialI. Teofanes Wyznaweca i jego dzieto 21

Prokopiusza z Cezarei, Agatiasza Scholastyka, Jana Malalasa, Jana
z Epifanei, Teofilakta Symokatty, Jerzego Pizydesa i Nicefora Patriarchy
dla czaséw pézniejszych, blizszych obydwu mnichom®. Szczegétowe
badania poréwnawcze wykazaly jednak, ze Teofanes musial korzysta¢
z wielu Zrédel, keére nie dotrwaty do naszych czaséw, gdyz podaje w swo-
jej Chronografii informacje, jakich brak w wyzej wspomnianych dzie-
tach®. Zaktada si¢ wigc, ze mdgt uzy¢ m.in. wielu niezachowanych kronik

2 Szezegdlowe omdwienia dotyczace wystepujacych w Chronografii tropéw lite-
rackich i narracyjnych wskazuja na wykorzystanie zrédet nie tylko w kontekscie
pozyskiwanych informacji, ale réwniez sposobu przedstawienia czesto odlegtych od
siebie wydarzen. Dobrym przykladem bedzie tu praca analityczna wykonana przez
Andrzeja Ko m p ¢ wzgledem poréwnania narracji dotyczacych loséw szacha Kawada
(AM 5968) oraz cesarza Justyniana II (AM 6196), ktdre zawieraja wiele podobnych
elementéw, np. motywy winy i wystepujacej w jej wyniku kary, utraty wladzy w zwiazku
z niegodziwym jej sprawowaniem, awanturniczy charakter opowiesci, uwzgledniajacy
wykorzystanie roznych forteli i oszustw, pomocy zon i barbarzyncéw w ucieczcie itd.
Reasumujac, konstatacja funkcjonowania podobnych zbieznosci narracyjnych moze by¢
interesujacym punktem wyjécia do préby rewindykacji niektérych ustalen dotyczacych
loséw poszezegdlnych wladcow, zob.: A. K o m p a, Zbieznos¢ loséw a zbieznosé narracji.
O strukturze i autorstwie ,Chronografii” Teofanesa, [in:] Sredniowieczna wizja Swiata.
Jednosé czy réznorodnosé (idee i teksty) — I1I Kongres Mediewistéw Polskich, Polska i Europa
w Sredniowieczu. Przemiany strukturalne. £6d% 22—2.4 wrzesnia 2008, red. MJ. Leszka,
T.Wolinska, £E6dZ 2009, s. 141-161.

% Zagadnienie bizantyniskich zrédet pracy Teofanesa Wyznawcy zostalo oczywi-
$cie doglebnie oméwione w licznych opracowaniach tematycznych. Nalezy wymienié¢
m.in: N.Pigulevskaja, Theophanes Chronographia and the Syrian Chronicles,
JOBG 16, 1967, s. ss—60; I.C. Yuuy p o B, Peopan- xomnursmop..., s. 203—207;
AS.Proudfoot, The Sources of Theophanes for the Heraclian Dynasty, B 44, 1974,
s.367-439; I.C. Yuuyp o8, Peogan Hcnosednux — xomnussmop..., s. 62—73;
H. Hun ger, Die Hochsprachliche profane Literatur der Byzantiner, vol. I, Miinchen
1978,5.337; J. Ferber, Theophanes’ Account of the Reign of Heraclius, [in:] Byzantine
Papers: Proceedings of the First Australian Byzantine Studies Conference, Canberra, 17—19
May 1978, eds E. Jeffreys, M. Jeffreys, A. Moffatt, Canberra 1981, s. 32—42;
LM. Whitby, The Grear Chronographer and Theophanes, BMGS 8, 1982/1983,
s.1-20; L. R o ch o w, Malalas bei Theophanes, K 65,1983,s. 472—474; LM. W hitby,
Theophanes Chronicle Source for the Reigns of Justin II, Tiberius and Maurice
(A.D. 565—602), B 53,1983, 5. 314-316 1 319-337; SL.H. A 10 6 a p c x u it, Qeogpan Heno-
sednux u ucmounuxu 20 «Xponozpaguus: (K sonpocy o memodax ux ocsoenns), VV 4s,
1984, s. 72-86; I. Ro ch ow, Byzanz im 8. Jahrbundert..., s. 44—s1; D. Olster,
Syriac Sources, Greek Sources, and Theophanes Lost Year, BF 19, 1993, s. 218—2238;



22 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféow...

lokalnych, np. aleksandryjskich, cz¢$¢ zas Zrédet powszechnie dzi$ zna-
nych (Pryskos) dla Teofanesa dostgpna byta tylko za posrednictwem innych,
np. zaginionej kroniki autorstwa Eustacjusza z Epifanei. Bizantynska czes¢
kroniki, dotyczaca czaséw wspdlczesnych dla Synkellosa i Wyznawcy,
opisana zostata najprawdopodobniej przede wszystkim na podstawie
zaginionych i niedost¢pnych dla nas dziet z konica VIII i poczatkéw
IX w., takich jak tzw. Wielki Chronograf (Wielki Kronikarz) oraz miejska
Kronika konstantynopolitariska. Logiczna i potwierdzong w samej narra-
cji Teofanesa jest tez konstatacja, ze czerpal on informacje z przekazéw
ustnych, od $wiadkéw opisywanych wydarzen®*. Istotnym elementem,
ktéry z pewnoscig pochodzi od Wyznawecy, a nie stanowit efektu pracy
systematyzujacej material, dokonanej by¢ moze jeszcze przez Jerzego
Synkellosa, byly zauwazalne wtrety na temat jego whasnych opinii dotycza-
cych opisywanych wydarzen®. Nie ulega tez watpliwosci, ze Chronograf
byl niezwykle stronniczy w kwestii oceny wladcoéw ikonoklastycznych,
z racji na wlasna dziatalno$¢ ostro przeciwstawiajaca si¢ tym pogladom®,
dlatego tez zaprezentowanych w jego dziele interpretacji dotyczacych
dziejéw Leona III czy Konstantyna V nie powinni$my uznawa¢ za
w pelni miarodajne.

Chronografia zostata skonstruowana w systemie annalistycznym®.
Kazdy odre¢bny passus, dotyczacy konkretnego roku opisywanego
w kronice, poprzedzony byt tabelarycznym zestawieniem kilku dat: od
narodzenia Jezusa Chrystusa, lat panowania wladcédw: cesarza bizan-
tyniskiego, szacha perskiego (ktérego w pewnym momencie zastepuje

J.Ljubarskij, Concerning the Literary Technique of Theophanes the Confessor, Bsl 61,
199s,s.317—322; R. S c o t t, Writing the Reign of Justinian: Malalas versus Theophanes,
(in:] The Sixth Century: End or Beginning, edsP. Allen,E.Jeffreys, Brisbane 1996,
S. 21-34.

* O.Jurewicz, Historia litemz‘ury..., S. 134.

» C.Mango,R.Scotr, Introduction..., s. XCI-XCV.

% Thidem,s. LV.

¥ Nie podwazajac doniosto$ci opracowania Jerzego Synkellosa i Teofanesa Wyznaw-
Cy, warto pamiqtac’, Ze juz sto lat temu zauwazono, iz Zaproponowane przez nich dato-
wanie poszczegdlnych wydarzen bylo czesto niedokladne i wprowadzalo po prostu
wblad: G. O strogorsky, Die Chronologie des Theophanes im 7. und 8. Jahrhundert,
BNJ 7, 1930, 5. 1—-56.



RozdzialI. Teofanes Wyznaweca i jego dzieto 23

kalif), pontyfikatéw patriarchdw rzymskiego, konstantynopolitanskiego,
jerozolimskiego, aleksandryjskiego i antiocheriskiego. Rok, podobnie jak
u Synkellosa, w Chronografii wyznacza era aleksandryjska, z poczatkiem
1 wrze$nia 5493 r. p.n.e., historyk wspomina tez postepujace po sobie
indykgje, cho¢ nie numeruje kolejnych lat sktadajacych si¢ na poszczegdlne
z nich. Wspomniana powyzej sytuacja, w ktorej Chronografia, jako jed-
no z najpopularniejszych dziel wéréd éwezesnych, zachowala si¢ w licz-
nych rekopisach®, spowodowala, ze datowanie zaproponowane przez
Teofanesa stalo si¢ podstawa chronologii stosowanej do dzi§ w opraco-
waniach dotyczacych historii cesarstwa bizantynskiego w VII-VIII w.
Mimo ze juz dawno udowodniono, iz Wyznawca przesunat o rok pdzniej

wickszo$¢ wydarzen z lat 609—714 oraz 726-773.

** Warto jednoczesnie skonstatowad, ze najstarsza wersje tychze rekopiséw znamy
na dobra sprawe z niezbyt dokladnego przekladu na jezyk faciiski, dokonanego przez
Anastazjusza Bibliotekarza w Rzymie w latach 873-87s, za namowa Jana Diakona,
jednego z historiograféw papieza Jana VIII (872-882), jako czgéé zakrojonej na szersza
skale summy historii Kosciota, z wlaczeniem do niej doswiadczert wschodnich. W ten
sposéb dzielo Bibliotekarza, obejmujace rowniez prace Nicefora Patriarchy oraz Jerze-
go Synkellosa, stalo si¢ jednym z niewielu (poza Kronikg bizantyisko-arabskg 741 oraz
Kronikg hiszpanskg 754 r. — R.Hoyland, Seeing Islam as other saw it. A survey and
evaluation of Christian, Jewish and Zoroastrian Writings on Early Islam, Princeton-New
Jersey 1997, 5. 216-219 i 423—427), zawierajacych blizsze informacje na temat dziatan
cesarstwa wobec najazdéw muzulmanskich w tym okresie - B. N e i [, Theophanes Con-
fessor on the Avab Conquest. The Latin Version by Anastasius Bibliothecarius, [in:] Studies
in Theophanes..., s. 149. Anastazjusz dysponowal manuskryptem z pewnosci starszym
od kedrejkolwiek greckiej kopii sposrdd tych, kedre mamy dzi§ do dyspozycji. Dlatego
tez istotnym elementem pracy badaczy Chronografii jest analiza poréwnawcza wersji
taciriskiej (z licznymi blgdami, z powodu niezbyt dobrej znajomosci greki przez papie-
skiego bibliotekarza) i greckich manuskryptéw — O.J ur e wi c z, Historia literatury...,
s. 135. W kontekscie niniejszej pracy jest to tym bardziej istotne, ze Anastazjusz wydaje
si¢ by¢ zywo zainteresowany, ze wzgledu na petnione funkeje, takze dyplomatyczne,
rozwojem terytorialnym i militarnym panistwa muzulmanskiego, stanowiacego za jego
czasdw coraz cz¢éciej zagrozenie dla Italii, z Rzymem wiacznie: B. N e il, Theophanes
Confessor..., s. 150—151. Na temat wyksztalcenia i prac dokonanych przez Anastazjusza
zob.: e ad e m, Seventh Century Popes and Martyrs. The Political Hagiography of Anas-
tasius Bibliothecarius, Turnhout 2006, s. 11-34.

» O.Jurewicz, Historia literatury..., s. 133. Kwestie te takze byly przedmiotem
diugich debat badaczy, chociazby zagadnienie przedstawienia lat trzydziestych i czter-
dziestych VIII w. w Chronografii zob.: Th. H o d gk i n, The Chronology of Theophanes



24 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféw...

Sama annalistyczna konstrukcja Chronografii wywolala w dyskusji
naukowej pewna konsternacj¢, gdyz na dobra sprawe, poza pewnymi
elementami u Jana Malalasa i Kroniki Paschalnej, nie odnajdujemy w bizan-
tynskiej historiografii VI-IX w. przyktadéw wykorzystania takiego roz-
wiazania, zapoczatkowanego jeszcze w Chronicon Euzebiusza z Cezarei.
Tradycja ta byla natomiast kontynuowana na Wschodzie, przez kronikarzy
syryjskich. Powstala wi¢c hipoteza, ze do Bizancjum przywrécit ja nie tyle
Teofanes, ktérego wyksztalcenie i kontakty (wedtug dostepnej wiedzy)
nie pozwalaja sformutowac¢ takiej sugestii, ale Jerzy Synkellos, przebywa-
jacy, co najmniej kilka lat, w Palestynie, gdzie miat czas na zapoznanie
si¢ z syryjskg annalistykg i zastosowanie jej wzorcéw we wiasnej pracy
i przekazanych Wyznawcy materiatach®. Warto zwréci¢ uwage na ,,otwar-
to$¢” autora Chronografii w kontekscie sposobu rozumienia dziejéw i roli
réznorodnych panstw, idei i religii w ich ksztatltowaniu. Biorac pod uwage
koncepcje, ze jedna z inspiracji dla powstania Chronografii byly dzieta
Euzebiusza, trudno nie zauwazyé¢, iz istotng innowacja Wyznawcy wobec
euzebiuszowej wizji dziejéw bylo wlaczenie w znajdujace si¢ w tabelach
chronologicznych datowanie panowarn takze tych dotyczacych Sasanidéw,
a pozniej kaliféw arabskich. Wedtug dziejopisa z Cezarei historia ludzko-
$ci dazyta do osiagniecia jednego chrzescijanskiego imperium, chronio-
nego przez Boga, nie bylo wiec koniecznosci uwzgledniania w tej wizji
dziejéw obcych poteg. Tropem przeciwnym poszedt Teofanes, a warto
dodag¢, ze jest to tez zgodne z praktyka chronograféw syryjskich, ktérzy
w pézniejszym okresie uwzgledniali w swoich wyliczeniach chrono-
logicznych m.in. wladcédw tureckich, czy mongolskich*. Konkludujac
zagadnienie zastosowanego uktadu, wedtug cz¢sci badaczy — odnoszac
si¢ do wezesniejszego dziedzictwa — chronografie Jerzego Synkellosa
i Teofanesa Wyznawcy reprezentuja zdecydowanie nowg jakos¢ w histo-
riograficznym dorobku bizantynskim, implementujac do$¢ istotna, nowa

in the Eighth Century. The Date of the Death of Leo the Isaurian and the Length of the
Reign of Artavasdus, EHR 13,1898, s. 283—289.

*® C.Mango,R.Scott, Introduction..., s. LIV-LV.

# M. D ebié Theophanes ‘Oriental Source..., s. 377.



RozdzialI. Teofanes Wyznaweca i jego dzieto 25

funkcje dla tego gatunku, a mianowicie elementy polemiki, stosowane;j
w obronie ortodoksji chrzeécijanskiej”, co przeciez jest szczegélnie istot-
ne w kontekscie tematu niniejszej ksigzki.

Istotnym zagadnieniem w zakresie zaréwno autorstwa (cze$¢ kwestii
spornych zarysowalem juz w pierwszym podrozdziale) Chronografii, jak
ijej datowania jest uzmystowienie sobie warunkéw w jakich powstawato
to dzielo, reprezentujace zdecydowanie ikonodulskie zapatrywania na
kwestie dogmatyki chrzescijanskiej. Stad w literaturze naukowej suge-
stia, ze kronika pojawila si¢ w powszechnym obiegu dopiero w latach
czterdziestych IX w., kiedy nastapito definitywne zakonczenie sporéw
obrazoburczych. Trudno wige stwierdzi¢, ile zmian redakeyjnych miato
miejsce w Chronografii od momentu $mierci Teofanesa do $mierci Teofila,
ostatniego cesarza ikonoklasty. Nalezy réwniez pamieta¢ o ogromnym
rozpowszechnieniu tekstu kroniki, jako jednej z najbardziej popular-
nych w cesarstwie, co moglo doprowadzi¢ do zmian, czy powstania pe-
wnych wersji skréconych?. Trudno wige twierdzié, ze tekst, kedry obecnie
mamy do dyspozycji, a interpretuje go w niniejszej ksigzce, mozna uznaé
Za ostateczng wersje’*,

Domniemana wspélpraca co najmniej kilku oséb podczas przygoto-
wania tekstu wyjasniataby tez liczne nickonsekwencje i biedy zaréwno
w poszczegdlnych passusach, jak i poprzedzajacych narracje zestawieniach
panowania wladcéw i patriarchéw. W tym kontekscie najbardziej zastana-
wiajace wydaja si¢ by¢ dublowane wzmianki na temat tych samych wyda-
rzeni — np. narodzin Teodozjusza I (AM 5892 i 5893), $mierci Leona IT
(5966 15967), spisku przeciwko Fokasowi (AM 6099 i 6101), perskiej
inwazji na Syri¢ (AM 6099 oraz 6102), a takze uzywania réznych wersji
imion tych samych oséb (Rekimer w AM 5947 i Remikos w AM 5948,

» P.Var ona, Chronology and History in Byzantium, GRBS s8, 2018, s. 421.

% Eadem, Problemas textuales de la historiografia griega del periodo bizantino
medio, [in:] ,,Verae Lectiones” estudios de critica textual y edicidn de textos griegos,
edsMM.Sanz Morales, M.Librdn Moren o, Huelva 2009, s. 327-328.

3 Zob. chociazby krétka analize Nigela G. W ils o na, 4 Manuscript of Theopha-
nes in Oxford, DOP 26,1972, s. 357-360.



26 Islam, Arabowie i wizerunek kalifow...

a takze perskie Kabades i Kouades oraz Sarbaros i Sarbarazas)*, tak jakby
poszczegblne fragmenty byly przygotowywane przez rézne osoby, bez
jednej wspélnej korekey.

Co do zawartosci Chronografii — w istotnym w niniejszej pracy prze-
dziale czasowym — nalezy zauwazy¢, ze panowania Konstansa II
(a takze konicowy okres sprawowania wladzy przez Herakliusza) oraz
Konstantyna IV (641-68s) zostaly potraktowane przez Wyznawce w spo-
sob dos¢ skrétowy, przekaz jest zagmatwany i niejasny, co do szczegdtéw.
Jest to tym bardziej uderzajace, gdy odpowiednie passusy poréwnamy
z okresem panowania Justyniana IT i Leona III (685—717), gdzie narracja
zostata poprowadzona raczej klarownie, opisy sa pelniejsze i bogatsze
w informacje*. Stad sugestia, ze opisujac dzieje wspomnianych powyzej
cesarzy Teofanes wykorzystywal po prostu dwa rézne zrédta?. Jedno
z nich, ze wzgledu na mnogos¢ wiadomosci, dotyczacych wewngtrznych
spraw cesarstwa, jak i walk prowadzonych przez cesarzy na Wschodzie
zostato napisane przez kogos, kto musial przebywa¢ blisko dworu®.
Drugie, ze wzgledu na znaczng ilo§¢ szczegdtéw dotyczacych wydarzen
o lokalnym charakterze w Palestynie, Syrii i zachodniej Mezopotamii,
musialo pochodzi¢ z Syrii, cho¢ nie jest do konica jasne w jakim jezyku
zostalo spisane?.

% Te i inne bledy zostaly oméwione w: C. Mango, R. S co tt, Introduction...,
s. LXIV-LXV.

* EW.Brooks, The Sources of Theophanes and the Syriac Chronicles, BZ 15,1906,
s. 579; Por. L. R o c h o w, Byzanz im 8. Jahrbundert..., s. 46.

7 D.Afinogenov, The source of Theophanes Chronography and Nikephoros
Breviarium for the years 685717, CV 4,2002,s. 12-15.

#* W.B randes, Derfriihe Islam in der byzantinischen Historiographie, | in:] Jenseits
der Grenzen. Beitrige zur spitantiken und frishmittelalterlichen Geschichtsschreibung,
hrsg. A.Goltz,H.Leppin,H.Schlange-Schéningen, Berlin-New York
2009, 5. 322-325.

» LI Conrad, The Conquest of Arwid. A Source-Critical Study in the Historiog-
raphy of the Early Medieval Near East, |in:] The Byzantine and Early Islamic Near East.
Problems in the Literary Sources Material, eds LI1. Conrad, A. Cameron, Princ-
eton 1992, s. 336—338.



RozdzialI. Teofanes Wyznaweca i jego dzieto 27

3. Teofil z Edessy i inne wschodnie
irodla Chronografii

Na wstepie warto przypomnie¢ opini¢ sformulowang przez Cyrila Mango
i Rogera Scotta, zawarta w przygotowanym przez nich angielskim thuma-
czeniu Chronografii — zaden inny bizantynski historyk, poza Teofanesem,
nie wykazat takiego zainteresowania sprawami muzutmanskimi i dziejami
chrze$cijan pod panowaniem muzutmanskim, ani nie byt tak zdetermi-
nowany by wlaczy¢ te doswiadczenia w narracje, majaca, badz co badz,
ambicje summy historii $wiata. Jest to jedna z najbardziej uderzajacych
cech omawianej w niniejszej pracy kroniki*.

Zgodnie z pogladami niektérych sposréd bizantynologéw wick-
szo$¢ informacji na temat islamu i dziejoéw kalifatu, keére znalazly sie
z Chronografii Teofanesa, dotyczacych zaréwno rzadéw Umajjaddw, jak
Abbasydéw (szczegélnie w kontekscie przedstawienia przejecia wladzy
przez tych drugich) pochodzi z tzw. wspdlnego zrédta wschodniego
(dla Wyznawecy i kronik syryjskich*'), z niezachowanych prac autorstwa
Teofila z Edessy*. Ten jeden z najwybitniejszych syryjskich uczonych

# C.Mango,R.Scott, Introduction...,s. LIL

# Po wskazaniu takiej mozliwosci przez EW. B r o o k s a, 0 ktdrym w dalszej czedci
podrozdziatu, hipotez¢ t¢ prébowaly uzasadni¢ m.in.: A.S.Proudfo o t, The Sources
of Theophanes..., s. 367-439; NV. Pigulevskaja, Theophanes Chronographia...,
s. 55—60.

# Warto jednocze$nie pamictad, ze nawet osoba, ktdra najpetniej podjeta temat
inspiracji Teofilem u Teofanesa, Robert Hoyland, w swoich ostatnich tekstach
wyraznie podkreslal, ze zamiar jaki mu przy$wiecal podczas prac nad ustalaniem tek-
stéw wspolnych dla Wyznawcy, Dionizjusza z Tell-Mahre oraz Agapiusza z Manbidz,
a zaczerpnietych od Teofila, to nie autorytatywne stwierdzenie, ktére dokfadnie ele-
menty wspomniani autorzy ,spisali” od Edessericzyka, a raczej udostepnienie tego
materiatu i rozpoczecie dyskusji na temat ztozonosci problemu, szczegélnie w kontekscie
zastosowanych przez wymienionych trzech autordw skrdtéw, rozszerzen, przerdbek
i uzupelnient, zagadnienia jezykéw uzywanych w zrédle (grecki czy syryjski?), osta-
tecznego ustalenia rzeczywistego charakeeru kroniki teofilowej (byla to chronografia

»Swiecka” czy koscielna?), a wreszcie skad tak duza rozbiezno$¢ podejmowanej tematyki
— od wzmianek o zjawiskach przyrodniczych po wiclowatkowe narracje na temat dzia-
tan politycznych i wojskowych, zaréwno w kontekscie relacji kalifatu z cesarstwem,



28 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféow...

zyjacych w VIII w. (urodzony w 69s r. lub kilka lat wezesniej prawdo-
podobnie w okolicach Edessy — zmart 15 lipca 785 1., prawdopodobnie
w okolicach Bagdadu, wedtug Bar Hebreusa dwadzie$cia dni przed kalifem
al-Mahdim)*, inaczej znany jako Teofil bar Tuma lub Sawfil ar-Rumi, byl
jednym z przedstawicieli chrzescijaniskich elit stuzacych na dworze kalifa
al-Mahdiego w Bagdadzie**, pracujac tam jako astronom* czy tez moze

jak ijego wewnetrznych spraw — R. H o y L a n d, Agapius, Theophilus and Muslim sources,
lin:] Studies in Theophanes..., s. 355—356.

#H.G.B. Teule, Theophilus of Edessa, [in:] Christian-Muslim Relations. A Biblio-
graphical History,vol. 1 (600-900),edsD. Thomas,B.R o ggema,Leiden2009,s.30s.
Wiedz¢ na temat wspomnianych powyzej dwudziestu dni réznicy pomigdzy $miercig
Teofila a al-Mahdiego czerpiemy z przekazanej przez Bar Hebreusa legendy o nastepujacej
tresci: Teofil stuzyt kalifowi al-Mahdiemu, ktdry bardzo cenit go ze wzgledu na jego bieglost
w sztuce astrologicznej. Mowi sig (1), ze pewnego dnia kalif chcial wybraé si¢ na wyprawe
do jednej ze swoich prowincji i zabral ze sobg caty dwir. Zona kalifa wystala kogos, aby
przekazat Teofilowi: , To ty poradzites kalifows, aby przedsiewzigl t¢ podydz, przydajac nam
w ten sposéb zmeczenia i nuddw zwigzanych z podrdzg, ktdre nie sqg nam konieczne. Mam
zatem nadziejg, ze Bog sprawi, ze zginiesz i znikniesz z tego swiata, abysmy pozbywajgc
sig ciebie, mogli zaznad nieco spokoju’”. Teofil odpowiedziaf studze, ktdry praynidst mu te
wiadomosé: ,Wrdd do swojej pani i powiedz jej: To nie ja poradzitem krélowi, aby odbyt
te podrdz. On podrézuje, kiedy mu sig podoba. Co zas do przekleristwa, ktdre rzucitas na
mnie, Bog przyspieszy mojg Smierd, decyzja w tej sprawie zostala juz podjeta i zatwierdzo-
na przez Boga. Whkrdtce umrg, ale nie mysl, ze moja smier¢ to spetnienie twojej modlitwy,
jest bowiem wolg Stwircy to, co si¢ dokona. A ty krdlowo, stuchaj — przygotuj sobie sporo
popiotu, a kiedy dowiesz si¢, ze umartem, rzud proch ten na swq glowg’”. Kiedy krélowa
ustyszata te stowa, ogarngl jq wielki strach i zastanawiata sig z niepokojem, jaki bedzie efekr
jej przeklersstwa. Niedtugo potem umart Teofil, a dwadziescia dni po nim zmart rakze kalif
al-Mabhdi. 1o co rzekt Teofil, spetnito sic. - Grzegorz Bar Hebreus (Wallis
Budge),s. 116-117. Ten nieco diugi fragment, w pogladowym tlumaczeniu wlasnym,
postanowilem umiesci¢ w tym przypisie, aby unaoczni¢ z jakiego rodzaju przekazéw
wyciagamy niekiedy daleko idace wnioski co do standw fakeycznych, takich, jak w tym
przypadku $mier¢ uczonego. Wiegcej o pracach nad spuscizna Bar Hebreusa, zwlaszcza
wzgledem zrédet na jakich pracowal zob. mozna w niedawno opublikowanej pracy
Marianny M azz o la: From High Priest to Patriarch. History and Authority in the
Ecclesiastical History of Bar ‘Ebroyo, Leuven 2020, 5. 95—146.

++ By¢ moze wezeéniej przebywal tez u Umajjadéw, przy Marwanie I1, obserwujac
m.in. jego kleske nad Wielkim Zabem — M. D e b i ¢, Christians in the Service of the
Caliph: Through the Looking Glass of Communal Identities, [in:] Christians and Others
in the Umayyad State,eds A.Borrut, EM.D onner, Chicago 2016, s. 66.

+ Bagdad byl jednym z najwazniejszych o$rodkéw astronomicznych wezesnego
sredniowiecza. Wiréd okolo trzystu pieédziesieciu muzutmanskich (i chrzescijanskich,



RozdzialI. Teofanes Wyznaweca i jego dzieto 29

doktadniej — astrolog*®. Wezesniej brat udzial, w podobnym charakeerze,
w wyprawach wojennych, towarzyszac kalifowi al-Mansurowi, prawdo-
podobnie na Chorasan i Tabaristan w latach 758-759+. Co do pocho-
dzenia, kwestia wydaje si¢ do$¢ skomplikowana. Chociaz Bar Hebreus
twierdzil, ze reprezentowal on spotecznos$é maronicka*, to Edessa, jego
domniemane miejsce urodzenia pozwala na podwazenie tej trzynasto-
wiecznej hipotezy. Obecnie sktaniamy si¢ raczej do sugestii Dionizego
z Tell Mahre (cytowanego przez Michata Syryjczyka*), kedry przedstawial
go jako chalcedonite, co znajduje pewne potwierdzenie w zwiazku z jego
zainteresowaniami, dotyczacymi zaréwno historii cesarstwa bizantynskie-
go, jak i dobrego zorientowania w zakresie greckiej literatury klasycznej.
Cztowiek wyksztalcony gruntownie, zwlaszcza w wiedzy z zakresu nauk
Scistych, teologii oraz jezykdw — znajacy grecki’® (ttumacz na syryjski

zyjacych w kalifacie) astronoméw blisko stu zwigzanych bylo z abbasydzka stolica, z tego
duza cze$¢ bezposrednio z dworem kaliféw: J. T h o m a n n, From Lyrics by al-Fazari to
Lectures by al-Farabi: Teaching Astronomy in Baghdad (750—1000 C.E.), [in:] The Place
to Go: Contexts of Learning in Baghdad, 750-1000 C.E.,eds].Scheiner,D.Janos,
Princeton 2014, 5. 503—526.

+ Mimo deklarowanego islamu rola astrologéw na abbasydzkim dworze bylo do$¢
znaczna. Do$¢ wspomnie, ze kilku z nich, m.in. Nawbaht al-Farisi, Muhammad ibn
Ibrahim al-Fazari, Masza Allah ibn Asari, czy ‘Umar ibn al-Farruhan at-Tabari, bralo
udzial w wyborze miejsca pod nowa stolice imperium — Bagdad - A. Borrut, Court

Astrologers and Historical Writing in Early ‘Abbdsid Baghdid. An Appraisal, [in:] The
Place to Go..., s. 455—502. Jak konkluduje Damien Janos: the practice of astrology
during the ‘Abbasid period represents an important aspect of the political, social, and cul-
tural life of this dynasty (Al-Ma’min’s Patronage of Astrology: Some Biographical and
Institutional Considerations, [in:] The Place to Go..., s.389).

+ Trudno jednak stwierdzi¢ doktadnie, kiedy owe ekspedycje miaty miejsce.
W innym miejscu znajduje si¢ bowiem sugestia, ze wyprawiat si¢ w czasach al-Mahdie-
go, jak miat suponowa¢ wliscie do swego syna Deukaliona: R. Ho ylan d, Theophilus
of Edessa’s Chronicle and the Circulation of Historical Knowledge in Late Antiquity and
Early Islam, Liverpool 2011, 5. 6.

# Grzegorz Bar Hebreus (Mukbtasar), s. 219-220; Grzegorz
Bar Hebreus (Wallis Budge),s. 116-117. Por.. M. Brey d 'y, Das Chronicon
des Maroniten Theophilus ibn Tuma, JOAS 2,1990, s. 34—46.

# Michatl Syryjczyk t.1,5.358,t. IV, 5. 378.

° Teofilowi, co zostalo zachowane u Bar Hebracusa, przypisywano takze blednie,
iz jako pierwszy uzyl greckich samogtosek do zapisu syryjskiego — zob.: JE. Coakley,
When were the five Greek vowel-signs introduced into Syriac writing?,]SS 56, 2011, 5. 307-325.



30 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféw...

wielu pism religijnych, ale takze by¢ moze Homera*), arabski** (wedlug
Hunajny ibn Iszaka® tworca przekladu O mertodzie utrzymania dobrego
zdrowia Galena™*), podejrzewa si¢ tez, ze nicktére sposréd innych jezykéow
wschodnich (pewne dane w jego dzietach wskazujg na znajomo$¢ pisa-
nych po persku i w jezykach indyjskich prac astronomicznych)%. Autor
szeregu traktatéw, przede wszystkim dotyczacych astrologii’’, napisanych
w jezyku greckim®. Jeden z nich, Peri ketarchon (O poczgtkach), spisany

* Grzegorz Bar Hebreus (Chronicon Syriacum), s. 126-127. Ksiegi Homera
to najprawdopodobniej odniesienie do ktérejs z czgéei cyklu epickiego, a nie Iliady lub
Odysei: A. Hilkens, Syriac llioupersides. The Fall of Troy in Syriac historiography,
Mu 126, 2013, 5. 285—317.

* S.H. Mo ffett, A History of Christianity in Asia, Maryknoll 1998, s. 354.

$ W transliteracji ‘Aba Zayd Hunayn ibn ‘Ishaq al-‘Ibady, zyt w latach 809-873.

s+ Mgt to by¢ réwnie dobrze inny Teofil z Edessy, zajmujacy si¢ medycyna:
M. D ebié, Theophanes ‘Oriental Source'.., s. 369, przyp. 11.

% Udowodniono miedzy innymi, ze Teofil odwolywal si¢ w swoich pracach nie tylko
do dziel greckich, ale odnosit do wiedzy na temat zaginionych dzisiaj prac sasanidzkich
(D.Pingree, Classical and Byzantine Astrology in Sassanian Persia, DOP 43, 1989,
s. 236), wykorzystujac za ich posrednictwem wiedze na temat traktatéw indyjskich
(id e m, The Indian and Pseudo-Indian Passages in Greek and Latin Astronomical and

Astrological Texts, V 7,1976, 5. 148).

¢ Chociaz dla naszych rozwazan istotne znaczenie miaty domniemane prace histo-
ryczne Teofila, to znany byl on przede wszystkim dzicki swojej reputacji uczonego
astronoma, ktdra to wiedze¢ wykorzystywal gléwnie w kontekscie astrologii. Napisat
m.in. cztery traktaty astrologiczne, z ktdrych znaczna cz¢$¢ przetrwata [dostepne sa
w tlumaczeniu: Teofil zEdessy (EJ.Gramaglia),s. 49-301]. Czgéé z tych prac
miala z pewnoscia wplyw na rozwdj slynnej szkoly w Harranie w IXw. (D.Pingree,
The Sibians of Harran and the Classical Tradition, ]JCT 9, 2002, 5. 8-35), ktére to miej-
sce odgrywa pewna istotng role w Teofanesowej Chronografii. Chociaz zwiazany byt ze
srodowiskami syryjskimi, nie przeszkadzalo mu w jego dziatalnosci, jak wida¢, dosy¢
jasno wyrazone w teologicznej tradycji tego kregu kulturowego negatywne stanowisko
wobec astrologii: M. S ad o w s ki, Arabscy chrzescijanie wobec astrologii na podstawie
traktatu ,,O wierze chrzescijan w wyroki gwiazd” Eliasza z Nisibi, Psa 21,2017, 5. 183-204..

7 Por. M. Breydy, Geschichte der syro-arabischen Literatur der Maroniten vom
VII. bis XVI. Jabrhundert, Opladen 198s, s. 135-136. W zakresie prac astronomicznych
i astrologicznych Teofil z Edessy byt z pewnoscia jednym z najwazniejszych przedsta-
wicieli transmisji nauki greckiej do kalifatu (opierajac si¢ m.in. na pracach Doroteusza
z Sydonu, czy Hefajstiona z Teb), skad jej ustalenia trafily w duzej mierze z powrotem



RozdzialI. Teofanes Wyznaweca i jego dzieto 31

w czterdziestu jeden rozdziatach, byt szczegélnie popularny wsréd poz-
niejszych autoréw muzutmanskich. Powstat tuz po zatozeniu Bagdadu
w 762 1., a jego tre$¢ dotyczyta kwestii wykorzystania astrologii w dzia-
taniach militarnych. Podobnie jak inne, traktat zostat spisany po grecku.
Teofil twierdzit w nim m.in., ze poszczegdlnym planetom mozna przy-
pisa¢ konkretne wlasciwosci, skupiajac si¢ przede wszystkim na Marsie,
tradycyjnie wigzanym z wojna. Przedstawil réwniez wskazowki dotyczace
podejmowania pewnych praktyk astrologicznych w kontekscie prowa-
dzenia dzialait wojennych, zwlaszcza w zakresie rozpoczynania kampanii.
Jest to jedyny znany grecki tekst z tego okresu, w ktérym autor zajat si¢
zagadnieniem wykorzystania astrologii do celéw wojskowych. Praca zostata
przetlumaczona na arabski®®, ale, wedlug niektérych badaczy, znana tez
byta w cesarstwie bizantynskim, gdzie mogta by¢ wykorzystywana pod
koniec wieku przez Pankracjusza®.

Wedtug Bar Hebreusa Teofil byt autorem wspanialego dziela chronogra-
ficznego w jezyku syryjskim, chociaz przeklinal i oskarzat w nim wyznawcéw
ortodoksji®® (to dzicki temu dziejopisowi znamy tez tytul dziela — Kizab
d-maktab zabne)®'. Chronografia, czy tez bardziej wspolczesnie — ,syryj-
skie zZrédlo wspélne”, w jednolitym manuskrypcie nie przetrwala, jedna-
kowoz, na podstawie prac rekonstrukeyjnych twierdzi sie, ze jej fragmenty

w krag kultury greckiej, do cesarstwa bizantyriskiego: D. Pin gr e e, From Alexandria
to Baghdad to Byzantium. The Transmission of Astrology, IJCT 8, 2001, 5. 3-37.

* Teofil nie wydaje si¢ by¢ autorem nowatorskim, raczej kompilatorem, ktéry pod-
sumowatl dotychczasowa wiedze na tematy astronomiczne, w ich astrologicznych kon-
tekscie. Chociaz widoczne jest w nich jego chrzedcijariskie wychowanie i stanowisko, to
prace te i zachowane w nich tradycje staly si¢ istotna inspiracja dla pézniejszych autoréw
arabskich - D. G utas, Greek thought, Arabic culture, London—New York 1998, s. 16,
180; D. Pingree, From Alexandria..., s. 20.

¥ Zob.: D.Pingree, From Alexandria...,s. 3-37. Por.. W.Brandes, Der frithe
Lslam in der byzantinischen Historiographie..., s. 328. Jednym z uczniéw Teofila mial
by¢ pochodzacy z Persji chrzescijan imieniem Stefan, ktorego koleje losu zaprowadzily
pézniej do Konstantynopola, gdzie przekazat nauczanie Teofila swoim wlasnym uczniom,
kedrych pozyskal w cesarskiej stolicy: D. Pin g r e e, From Alexandria..., s. 12.

S Bar Hebraeus Chronography..., s. 116.

“ Gregorius Barhebracus, Chronicon Syriacum, s. 126-127



32 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféw...

odnalez¢ mozna w dzietach trzech historiograféw. Po pierwsze kroniki
Teofila uzyt jako zrédta Dionizy z Tell-Mahre, a chociaz jego praca jako
osobne dzielo nie istnieje®, to zostala z kolei wykorzystana i czgécio-
wo zachowana w pismach Michata Syryjczyka oraz Kronice do 1234 7%
Wedtug obecnych hipotez, druga osoba, ktdra wykorzystata ustalenia
Teofila w swojej Chronografii byt Teofanes Wyznawca, ktdry opart si¢ na
ttumaczeniu dokonanym na jezyk grecki. Trzecim dziejopisem, w ktd-
rego pracy zachowaly si¢ fragmenty z Teofila, byl Agapiusz z Manbidz,
ktéry uzyt ich w przygotowanej przez siebie, spisanej po arabsku historii
powszechnej — Kitab al-Unwan®*. Na podstawie wspomnianych powyzej
prac rekonstrukeyjnych mozna domniemywaé, ze kronika Teofila obej-
mowata okres od 589 do 754 r. Nalezy wspomnie¢, ze nickiedy pojawialy
sie sugestie, zgodnie z ktérymi Teofil mial rozpoczaé tworzenie swojego

¢ Co nie znaczy, ze spuscizna Dionizjusza, ktdra mozna znalez¢ w dzielach autorow
korzystajacych z jego kroniki nie podlega ciaglym badaniom. Ostatnie zaprezentowal
w2021 . Philip Wo o d, skupiajac si¢ przede wszystkim na elementach wskazujacych
nawspolprace Dionizjusza z Abbasydami, przede wszystkim al-Ma'munem (s. 161-18s),
podkreslajac znaczenie ekonomii i otwartych rynkéw wymiany handlowej kalifatu dla
rozwoju wspdlnot jakobickich (s. 97-135), a przede wszystkim analizujac historiografie
jakobicka w kontekscie wyzwan jakie staly przed poszezegélnymi autorami w ich wia-
snych czasach, co wedlug historyka mialo ogromny wplyw na sposéb przedstawiania
wydarzen z przeszlo$ci, majacych by¢ czym$ w rodzaju kompasu dla patriarchéw i bisku-
péw wspolezesnych danemu dziejopisowi. Wedtug Ph. Wo o d a okres pomiedzy pot. VII
a pol. VIII w. byt zresztg jednym z najistotniejszych w kontekscie rozwoju samodzielnej
jakobickiej historiografii syryjskiej, co nie pozostawalo bez zwiazku z zadaniami jakie
staly przed dwcezesna hierarchia, czyli takiego ulozenia stosunkéw z wladzami, aby
wykorzysta¢ je maksymalnie dla ugruntowania pozycji biskupéw, oficjalnego uznania
réznorodnych praw patriarchalnych oraz ochrony chrzescijan w muzulmariskim pan-
stwie — The Imam of the Christians: The World of Dionysius of Tel-Mabre, c. 750850,
Princeton 2021, s. 62—77.

& The Seventh Century in the West-Syrian chronicles (Translated texts for histor-
ians 15), transl. and ed. A. Palm er, Liverpool 1993, s. 111-126. Dionizjusz zastrzegal
zreszta, ze uzyl fragmentéw Teofila o ile tylko pisma tego ostatniego nie byly niezgodne
z wyznawang przez niego monofizycka dokeryna (bo Edesseiczyk byt przeciez zwolen-
nikiem Chalcedonu): Michat Syryjczyk, t.IV,s.378.

¢ Agapiusz wspominal o nim m.in. jako swoim bezposrednim zrédle, nazywajac go
Teofilem astrologiem, zaznaczajac jednoczesnie, ze sposrod wielu tekstdw jego autorstwa
wybral te, ktdre uznal za niezbedne, czgéciowo je skracajac - A gapiusz,s. s2s.



RozdzialI. Teofanes Wyznaweca i jego dzieto 33

dziela z zalozeniami podobnymi, jak Jerzy Synkellos (od poczatku $wia-
ta®), ale uznaje si¢ je obecnie za mato prawdopodobne. Robert Hoyland®,
a takze James Howard-Johnston®” opowiedzieli si¢, na podstawie wykaza-
nych podobienstw i analizie materialéw zwigzanych z Teofilem, ze jego
kronika obejmowala okres rozpoczynajacy si¢ od s9o r., a koriczacy na
latach 754-755. Sugestie te wydaja si¢ o tyle logiczne, ze punktem wyjscia
bytyby tu poczatki panowania ostatniego istotnego kréla sasanidzkiego,
czyli Chosroesa II, odgrywajacego nicbagatelna role réwniez w przeka-
zach muzulmarnskich. Podejrzenie zasadne o tyle, ze Teofil mégl uznawaé
siebie za pewnego kontynuatora syryjskich (ale jednoczesnie greckojezycz-
nych) tradycji historiograficznych, reprezentowanych m.in. przez Jana
z Epifanei®, kuzyna Ewagriusza Scholastyka, zwigzanego z patriarchatem
antiocheriskim, ktérego dzielo konczylo si¢ na oméwieniu okolicznosci
restauracji wspomnianego szacha na tron, z istotnym przeciez udzialem
cesarza Maurycjusza. By¢ moze stad tez domniemany czas zakoriczenia
relacji Edesseniczyka, zwiazany z wstapieniem na tron kalifa al-Mansura,
drugiego wladcy dynastii abbasydzkiej, ktéremu udalo si¢ ustabilizowa¢
ostatecznie sytuacj¢ po tzw. rewolucji, zamykajac pewng klamra dhugi
okres niepokojow®.

R. Hoyland, w zaprezentowanej przez siebie rekonstrukeji pracy do-
mniemanego dziejopisa, przedstawit dos¢ szczegdtowo prawidla, kedre
przy$wiecaly mu w tym zadaniu. Poréwnujac bizantynskie i syryjskie
zrédha przyjat bardzo ostrozng metode krytyczng, uznal bowiem za wia-
rygodne autorstwo Teofila tylko w tych fragmentach, ktére mozna zna-
lez¢ w co najmniej dwéch z trzech zrédet (kroniki syryjskie i Dionizjusz
z Tell-Mahre, Agapiusz z Manbidz oraz Teofanes)”. Dziclo Teofila

% W.Treadgold, The Darkness of the Seventh-Century Near East,JJCT 18,2011, s. 584.

¢ R.Hovyland, Theophilus of Edessa’s Chronicle..., s. 20.

¢ J.Howard-Johnston, Witnesses to a World Crisis: Historians and Histories
of the Middle East in the Seventh Century, Oxford 2010, s. 198.

¢ D.Brodka,Johannes Epiphancia — Klassizismus und literarische Tradition in der
spétantiken Geschichtsschreibung, CC 16,2013, s. 19—28.

% R.Hovyland, Theophilus of Edessa’s Chronicle..., s. 20, 23.

7 Ibidem, s. 36. Znaczne réznice pomiedzy wieloma fragmentami, ktdre znalez¢
mozna zaréwno u Teofanesa, jak i Agapiusza, a nie ma ich w kronice Dionizjusza



34 Islam, Arabowie i wizerunek kalifow...

sktadato si¢ najprawdopodobniej z chronologicznie uporzadkowanych
opiséw wydarzen, a dotyczylo przede wszystkim tematu podbojow
muzulmanskich, podzielonych na trzy czg¢sci (walki o Syrie i Palestyne,
ze szczeg6lnym uwzglednieniem zdobycia Damaszku™, arabskiej ekspansji
w Egipcie i Mezopotamii, wizyty kalifa ‘Umara w Jerozolimie), bojéw
z Bizantyniczykami i Persami™, a takze p6zniejszych najazdéw na Azje
Mniejsza, w tym dwdch nieudanych oblezen Konstantynopola™. W narracje

z Tell-Mahre (jak np. szczegély oblezenia Arwadu, bitwy pod Feniks, misji dyplomatycz-
nych Konstantyna V i Artabasda do kalifa Walida II, czy listéw ‘Umara II do Leona III)
skfonity R. Hoylanda do sformulowania hipotezy zgodnie z kt6ra pierwsi dwaj
historycy mogli uzywa¢ innej wersji kroniki Teofila niz dziejopis z Tell-Mahre albo
mieli dostep do jeszcze jednego zrddla syryjskiego, niedostepnego dla Dionizjusza. Stad
tez jego sugestia o koniecznodci dalszych badan dziefa Edessericzyka: R . Hoyland,
Agapius, Theophilus..., s. 357. Warto w tym miejscu poczyni tez jeszcze jedno zastrzezenie,
wynikajace z badan syriologicznych prowadzonych m.in. przez Mauriel Debié.
Wedtug dotychczasowych ustalen, dotyczacych transmisji tresci z kedrych czerpat w swo-
jej pracy Dionizjusz z Tell Mahre, oprécz Teofila mogliby$my wymieni¢ m.in. Jana
z Litharby, Jana bar Samuela, Jakuba z Edessy, przodkéw autora: Daniela bar Mojze-
sza, czy Mojzesza z Tur Abdin, a takze enigmatyczng postaé Jerzego Rgty, czasem
taczonego z Jerzym Synkellosem. Przypomnie¢ rowniez nalezy, ze w Kronice roku 1234,
wykorzystywanej obecnie dla rekonstrukeji elementéw zaginionego dzieta Dionizjusza,
uzyto prawdopodobnie nieznanych blizej greckich (chalcedonskich) i islamskich Zrédet,
zebranych przez brata Dionizjusza, Teodozjusza z Edessy. Przy takim nagromadzeniu
hipotez i domnieman, trudno doprawdy stwierdzi¢ z calym przekonaniem w jakim
zakresie dzielo Teofila moglo stanowi¢ fundament dla p6zniejszych ustaleny, zawartych
w syryjskich kronikach: M. D e b i ¢, Theophanes *Oriental Source’..., s. 371.

7 ].S cheiner, Die Evoberung von Damaskus. Quellenkritische Untersuchung zur
Historiographie in klassisch-islamischer Zeit, Leiden—Boston 2010, s. 429.

7 M.in. relacja z podboju Rodos, gdzie zatrzymat si¢ duzej nad sprzedaza metalu
ze zniszczonego kolosa rodyjskiego, w ktdrej rzekomo bral udzial zydowski handlarz,
by¢ moze z jego rodzinnych stron (wiecej: L.I. C o nrad, The Arabs and the Colossus,
JRAS 6,1996,s. 165-187), czy tez zawierajace elementy eposu heroicznego fragmenty
dotyczace wydarzen poprzedzajacych bitwe pod Feniks, opowies¢ o tzw. synach Buki-
natora, ktdrzy zabili jednego z emirédw w Trypolisie w Fenicji, uwolnili chrzescijai-
skich jencow i zniszczyli arabskie okrety.

75 Réwniez istotnych wydarzen w dziejach wewnetrznych samego cesarstwa, jak na
przyklad fragmenty dotyczace $mierci Konstansa IT na Sycylii (w kontekscie znajdujacych
sie tam wzmianek o Antiochii), ktdre mozemy znalez¢ m.in. w Chronografii Teofanesa
Wyznawcy. Szczegélowe omdwienie tego zagadnienia przedstawil: D. Woods,
Theophilus of Edessa on the death of Constans II, BMGS 44. 2, 2020, s. 212-219.



RozdzialI. Teofanes Wyznaweca i jego dzieto 35

wplecione zostaly (podobnie jak u Teofanesa) opisy réznorodnych klgsk
elementarnych — powodzi, trzegsien ziemi i epidemii, ale takze wyjatko-
wych wydarzen astronomicznych, jak zaémienie storica z 693 r. — ktédre
wydaja si¢ by¢ przejawem szczegdlnych zainteresowan astrologicznych
Teofila. Istotne miejsce w zachowanych i zrekonstruowanych fragmen-
tach kroniki zajmuje opis rewolucji abbasydzkiej™, z zapowiadajacymi ja:
obserwacja komety, trzgsieniem ziemi w Syrii oraz Palestynie i powsta-
niami w kilku miastach kalifatu. Fragmenty Teofila koniczy opis dojscia
Abbasydéw do wladzy, przejecia tronu przez al-Mansura i jego zwyciestwa
nad Abu Muslimem?. Chociaz byly one uporzadkowane, to autor, opiera-
jac sie najpewniej o datowanie zgodne z era Seleucydéw”, nie przyktadat
jednak zbyt wielkiej wagi do doktadnego umiejscawiania poszczeg6lnych
wydarzen na linii czasu, co moglo przyda¢ wielu trudnosci Teofanesowi
w recepcji przedstawionych informacji’’. Wedlug badaczy, Teofil sporo
miejsca poswieci¢ musial takze przywilejom kalifa “‘Umara I nadanym
patriarsze Jerozolimy Sofroniuszowi. W kronice znalazly si¢ przypadko-
we odniesienia do przesladowan chrzeécijan, polegajacych na przyktad
na burzeniu kosciotéw, autor wzmiankowaé musial réwniez wymiang
korespondencji pomi¢dzy wiadcami muzutmanskimi i bizantyniskimi.
Kronikarz z Edessy byt prawdopodobnie Zywo zainteresowany zasadami
religii muzulmariskiej, szczeg6lnie w kontekscie wyobrazeri na temat zycia
pozagrobowego’, a takze kwestiami wewnetrznymi kalifatu”. Trudno
oceni¢ wage prezentowanych przez Teofila treéci z prostej przyczyny — nie
znamy przeciez oryginatu, a tylko tekst zaposredniczony przez trzech

7+ Zdajac sobie sprawe z probleméw interpretacyjnych zwiazanych ze znaczeniem
sfowa ,rewolucja” w jezyku polskim, uzywam jednak powyzszego terminu na okresle-
nie ruchu abbasydzkiego, gdyz jest on zwyczajowo stosowany w nauce praktycznie we
wszystkich jezykach kongresowych.

7 R.Hoyland, Theophilus of Edessa’a Chronicle..., s. 24s.

] Howard-Johnston, Witnesses..., s. 206.

7 R.Hovyland, Theophilus of Edessa’a Chronicle..., s. 19.

7 H.G.B. Teule, Theophilus of Edessa..., s. 306-307.

7 M. in. wspomnial o zabdjstwie ‘Usmana ibn Affana i pierwszej fitnie w kalifacie,
pozniejszym morderstwie Alego i zdobyciu wladzy przez Umajjadéw, chociaz jego wersja
réznila si¢ prawdopodobnie od tradycyjnej, prezentowanej w kronikach muzulmanskich

~-J.Howard-Johnston, Witnesses..., s. 221-223



36 Islam, Arabowie i wizerunek kalifow...

réznych autoréw, z kedrych kazdy uzyt okreslonych, wybranych zgodnie
z wlasng perspektywa poznawcza, fragmentdw, pasujacych do jego pre-
zentacji wydarzen. Swiadczg o tym szczegélnie te czesci w wymienionych
powyzej recepcjach, ktére wydaja sie by¢ bardzo podobne pod wzgledem
tredci, ale opisane zostaly z rézna szczegdtowoscia, chociazby ich podstawe
stanowito to samo zrdédto, zwigzane z Teofilem. Dobrym przykladem
bylaby tutaj bitwa pod Feniks z 655 r., kt6ra duzo bardziej zainteresowala
Teofanesa niz autoréw syryjskich, odwrotnie — wojna domowa w kalifacie
toczaca si¢ mniej wiecej w tym samym czasie stala si¢ przedmiotem szer-
szej analizy u tych drugich, jej z kolei Wyznawca poswiecil stosunkowo
niewiele uwagi®. Warto pamigtad, ze wedlug wspétczesnych hipotez
oryginalna kronika byta bogata w znacznie bardziej szczegdétowe infor-
macje niz zachowane u autordw z niej korzystajacych™. Z pewnoscia
istotnymi wydaja si¢ te, ktére beda mialy takze znaczenie w kontekscie
zaprezentowanej na kartach niniejszej ksigzki recepcji dokonanej przez
Teofanesa, a mianowicie uwagi naocznego przeciez $wiadka na temat walk
pomigdzy ostatnimi Umajjadami a Abbasydami. W krétkich notatkach
wzmiankuje on gtéwnie kwestie wewnetrzne w historii politycznej kali-
fatu, chociaz interesowaly go réwniez sprawy cesarstwa i walki o wladze
w tymze. Niewiele za$ poswigcit miejsca kwestii zycia chrzescijan pod
rzadami muzutmanéw, poza fragmentami tyczacymi polityki Sofroniusza
z Jerozolimy czy meczenstwa Piotra z Kapitolias, metropolity Damaszku
za czasow Walida II. We wspomnianych powyzej kronikach odnalez¢
mozna wedtug badaczy nawigzania Teofila do zycia Muhammada, szcze-
golnie jego podrézy do Palestyny czy nauk dotyczacych wiary w jednego
Boga i kwestii zycia po $mierci®. Warto zauwazy¢, ze we fragmentach,
ktére uznane zostaly za dzielo Teofila, nie mozna dostrzec retoryki stricte
antyislamskiej®. Nie zawsze aprobowat tez polityke cesarzy bizantyniskich.
Reasumujac, jako czlowiek zyjacy pod wladza muzulmanéw uwzglednit
obydwie strony, nie opowiadajac si¢ ostatecznie za zadng z nich.

o R.Hovyland, Theophilus of Edessa’a Chronicle..., s. 139 oraz 14 4.
8 PMZ, Erste Abteilung Prolegomena, Betlin 1998, 5. 226.

8 Thidem, s. 307.

% J.Howard-Johnston, Witnesses..., s. 208—210



RozdzialI. Teofanes Wyznaweca i jego dzieto 37

W perspektywie niniejszego opracowania istotna jest relacja pomie-
dzy Teofilem a Teofanesem. Zagadnienie wlaczenia spuscizny uczonego
z Edessy do bizantynskiej tradycji historiograficznej pojawito si¢ w dysku-
sji naukowej catkiem niedawno, w latach dziewig¢édziesigtych XX w.
Wtedy to Lawrence I. Conrad wysunat teze, ze domniemana kronika
Teofila zostata wykorzystana nie tylko w chrzeécijanskiej spusciznie histo-
rycznej syryjskiej i arabskiej, ale takze bizantyniskiej*. Warto jednak pamie-
ta¢, ze niemal wiek wezesniej inng propozycje, niemniej jednak oparta
na podobnych przestankach, przedlozyl Ernest W. Brooks, wskazujac na
dwa zaginione dzieta, ktére moglyby stal si¢ zrédtem dla Chronografii

— Jana bar Samuela lub Teofila z Edessy. O pierwszym z nich nie wiemy
praktycznie nic poza miejscem jego dziatalnosci, ktérg miat prowadzi¢
na zachodnich rubiezach Syrii. Niemniej jednak wedtug E.W. Brooksa
to wlasnie on byl bardziej prawdopodobnym autorem domniemanego
zrédta®. Gwoli Scistosci nalezy wspomnied, ze te propozycje spotkaly si¢
z zainteresowaniem m.in. Normana H. Baynesa, ktéry wskazal na wiele
podobienistw pomi¢dzy Teofanesem a dzietem Agapiusza®. W latach
sze$édziesigtych Nina Pigulewskaja zauwazyta podobne zbieznosci
z kronikg Zuqnin autorstwa Pseudo-Dionizjusza®.

Przegladajac Chronografig Teofanesa trudno oprzeé si¢ wrazeniu, ze
tzw. ,2wschodnie Zrédlo” musialo odegra¢ ogromna role podczas jej przy-
gotowywania. Wiasciwie od poczatku uprzedniego wicku dominuje prze-
konanie, ze Chronograf nie mégl nie oprze¢ swojej narracji na wschodnim,
syryjskim zrédle (najprawdopodobniej jednak thumaczonym na grecki).

% LI Conrad, The Conquest of Arwid..., s. 317-401.

% EW.Brooks, The Sources of Theophanes..., s. 578—587. Por. réwniez: id e m,
The Chronology of Theophanes 607-775, BZ 8, 1899, s. 82—88 oraz 94—97; id e m, The
Sicilian Expedition of Constantine IV, BZ 17,1908, 5. 458. Hipotezy na temat wschodnich
zrédet Teofanesa pojawialy si¢ oczywiscie wezesniej, formutowane m.in. przez Karla
Krumbach era(Geschichte der byzantinischen Litteratur von Justinian bis zum Ende des
ostromischen Reiches, Miinchen 1891, 5. 343), Carlade Boora (Zur Chronographie
des Theophanes, H 25, 1890, s. 301-307), czy Theodora Mom msena (Chronica
minora saec. IV, V, VI, VII,ed. Th. Mo m m s e n, MGH.AA XI.2, Berlin 1894, 5. 324).

% N.H.Baynes, The Restoration of the Cross at Jerusalem, EHR 27, 1912, 5. 294.

% N.Pigulevskaja, Theophanes Chronographia...,s. ss—6o.



38 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféow...

Zalozenie to jest powszechnie akceptowane, poniewaz tylko w ten sposéb
mozna wyjasni¢ zadziwiajace podobienstwa pomiedzy fragmentami wspo-
mnianej kroniki bizantyniskiej a dzietami kronikarzy syryjskich. Zaktada
sig, ze ci ostatni nie mogli wykorzystaé pracy Teofanesa, chociazby dla-
tego, ze ich omdwienia byly znacznie bardziej szczegétowe. W tej czedci
Chronografii, ktéra obejmuje zwlaszcza okres od 630 do 750 r. kroni-
karz z Konstantynopola przedstawil wiele doktadnych informacji na
temat podbojéw arabskich, a takze wydarzen wewnetrznych w kalifacie,
wlacznie ze szczegdtami etnograficznymi czy topograficznymi. Podobne
opisy nie pojawiaja si¢ w ogéle u réwnolegle niemal piszacego o tym
samym okresie Nicefora Patriarchy, tak jakby ten ostatni nie zdawat sobie
sprawy z istnienia jakichs$ konkretnych zrédet wschodnich, do ktérych
dotart Teofanes®, a ktdre utozsamiane sg najcz¢sciej z Kronikg Teofila,
co jako roboczg hipotez¢ przyjeli thumacze i wydawcy Chronografii®,
a obecnie uznawana jest powszechnie®®. Dzi$ odrzuca si¢ jednoczesnie
koncepcje, sformutowana w pierwszej potowie XX w.”, ze istniata jeszcze

% W.Brandes, Derfriihe Islam..., s. 313-343, 5. 319

% C.Mango,R.Scortt, Introduction..., s. LXXXIV.

¢ Zob. m.in.: W. Brandes, Der friihe Islam..., s. 327 oraz 329; J. Howard-

-Johnston, Witnesses..., s. 194; R. Ho ylan d, Theophilus of Edessa’s Chronicle...,
s. 48q.s M. Vaiou, Theophanes [in:] Christian-Muslim Relations. A Bibliographical...,
s. 428.

" A.Baumstark, Geschichte der syrischen Literatur mit Ausschluss der christ-
lich-paléistinischen Texte, Bonn 1922, s. 341. Do podobnej koncepcji nawigzat jednak na
poczatku obecnego wicku Shaun O’Sullivan wswojej dysertacji poswigconej historii
umajjadzkiej Syrii. Badacz ten wyszczegdlnit najpierw te elementy narracji Teofanesa,
ktére dotycza pétnocnej Syrii, zauwazajac m.in., Ze w gruncie rzeczy opisuja drobne
sprawy lokalne, a chronologicznie zwigzane sa nie tylko z okresem wezesnych podbojéw
(jak znana anonimowa Kronika Maronicka), ale takie abbasydzkim. Wiekszo$¢ tych
wzmianek o drobnych wydarzeniach na pograniczu péinocno-zachodniej Syrii nie wyste-
puje za$ w znanych tradycjach syryjskich (przede wszystkim jakobickich), a zachowata
si¢ wylacznie u Teofanesa. Stad wnioskowanie Sh. O’Sullivana o istnieniu inngj,
réwnoleglej wersji, grecko-syryjskiej, keéra trafila do Wyznawcy za posrednictwem Jerze-
go Synkellosa i palestynskich klasztoréw chalcedonskich, czego$ w rodzaju pdzniejszej
kroniki maronickiej: Sh. O’Sullivan, Early Umayyad Syria. A Study of Its Origins
and Early Development, PhD Thesis, The University of St. Andrews 2003, 5. 297-300.
Nalezy jednak pamigtaé, ze nieprzypadkowo uznaje si¢, iz wspomniana wyzej anonimowa
kronika maronicka powstata przed 680 r., kiedy mial miejsce synod in Trullo, po ktérym



RozdzialI. Teofanes Wyznaweca i jego dzieto 39

inna kronika maronicka, w ktérej wykorzystano materiat z historycz-
nego dzieta Teofila i by¢ moze w ten sposdb trafil on na zachéd. Nalezy
pamictaé, ze Teofanes tworzyt w zasadzie kontynuacje pracy Jerzego
Synkellosa®, a ten przez co najmniej kilka lat mieszkat w Palestynie i Syrii,
zanim przybyl do Konstantynopola. Wiadomo ze chociaz zakonczyl
on swoje prace nad kronika, zakrojona na szeroka skale, od poczatkéw
$wiata do roku 284, to materialy, ktdre zebrat z myslg o dokonczeniu
swojego dzieta, przekazat Teofanesowi. By¢ moze Synkellos pozyskat
tlumaczenia greckie jeszcze w Syrii, mozliwe tez, ze sam przettumaczyl
fragmenty z mysla o swojej kronice, ostatecznie wykorzystane przez
Wyznawce. Zaznaczy¢ wypada, ze istnieje tez inna hipoteza, dotyczaca
osoby posrednika pomigdzy Teofilem a Teofanesem. Dzieta astronomiczne
stworzone przez Edesseniczyka trafily do Konstantynopola za przyczyng
osoby, ktéra znamy pod imieniem Pseudo-Stefana z Bizancjum?, o ktérym
wiemy m.in., ze posiadal pewng wiedz¢ na temat historii islamu, ktérg
wykorzystal w swoich pracach?*. Analiza poréwnawcza wspomnianych
fragmentdw Pseudo-Stefana i kronik syryjskich, keére dotycza zyciorysu
Proroka islamu potwierdza, iz istnieja migdzy nimi istotne podobienstwa,
czego nie mozna powiedzie¢ o analogicznym fragmencie w Chronografii
Teofanesa. Argument ten pozwalatby domniemywac¢, ze Pseudo-Stefan

maronici zerwali facznos¢ z Bizancjum. Wstep i thumaczenie zachowanych fragmentéw
kroniki zob.: Extract from the Maronite Chronicle, [in:] The Seventh Century in the
West-Syrian Chronicles, ed. and transl. A. Palm er, Liverpool 1993, s. 29—3s. Por. tez:
J.van Ginkel, Maronite Chronicle of 663/4, [in:] Encyclopedia of the Medieval Chron-
icle,eds G.Dunphy, C.Bratu,Leiden 2016, hteps://referenceworks.brillonline.com/
entries/encyclopedia-of-the-medieval-chronicle/*-SIM_o1787 [dostep: 10.05.2021 1.].

»* Podstawowe informacje na temat chronografii Jerzego, przede wszystkim jego
wkladzie w rozwéj samego gatunku i zrédlach z jakich korzystal w stworzeniu swojej
czgsci zob.: The Chronography of George Synkellos. A Byzantine Chronicle of Universal
History from the Creation, transl. and eds W. Ad ler, P. Tuffin, Oxford—New York
2002, s. XXX-LXXV

» W.Brandes, Der frihe Islam..., s. 339.

9+ Na temat postaci Pseudo-Stefana, w kontekscie osoby Stefana z Aleksandrii
(Aten?), zyjacego w czasach cesarza Herakliusza, zob.: W. Wolska-C onus, Stépha-
nos d Athénes et Stéphanos d Alexandyie: essai d'identification et de biographie, REB 47,
1989, 5. 5—89; M. Ro u e ch ¢, Stephanus the Alexandyian Philosopher, the Kanon and
a seventh-century milleninm, JWCI 74, 2011, 5. 1-30.


https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopedia-of-the-medieval-chronicle/*-SIM_01787
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopedia-of-the-medieval-chronicle/*-SIM_01787

40 Islam, Arabowie i wizerunek kalifow...

(ktéry prawdopodobnie opieral si¢ w swoich dywagacjach na informa-
cjach zaczerpnigtych od Teofila) wykorzystywat to samo zrédlo co kro-
nikarze syryjscy, a nie Teofanes. Co wigcej, chociaz Stefan mégt czesé
swoich wiadomosci zapozyczy¢ od Teofila, to nie ma bezposrednich
dowodoéw (tak jak w przypadku jego dziel astrologicznych), ze kronika
Edessenczyka zostata przettumaczona na greke lub trafita bezposrednio
do Konstantynopola. Jednocze$nie nalezy pamietad, ze uwagi te oparte
sa o nader skape przestanki zrodlowe.

Co wazne, Teofanes dokonywat bardzo istotnych korekt w swoim
materiale Zrédlowym, polegajacych przede wszystkim na selekeji i skraca-
niu przytaczanych fragmentéw?*®. Mimo to, uderza duze zainteresowanie
regionem pogranicza Syrii i Mezopotamii, objawiajace si¢ m.in. w infor-
mowaniu o majgcych tam miejsce katastrofach naturalnych, a teren
ten interesowat tez bardzo Teofila, oczywicie z racji na pochodzenie
z Edessy””.

Nalezy zauwazy¢, ze oprécz ogélnie przyjetej koncepcji, zgodnie
z ktdra Teofanes korzystal po prostu z pracy Teofila, w dyskusji nauko-
wej pojawiaj si¢ proby rewizji tego stanowiska. Ostatnig z nich podjeta
kilka lat temu Maria Conterno, ktéra prébowata udowodni¢, ze kronika
naukowca z Edessy nie byla gléwnym wschodnim zrédlem Teofanesa. Jej
koncepcja zasadza si¢ na twierdzeniu, ze Wyznawca musial wykorzystaé
i opracowa¢ kilka zrddel, a kwestia jego inspiracji byta znacznie bardziej

% M. D ebié Theophanes ‘Oriental Source..., s. 372.

% C.Mango,R.Scott, Introduction..., s. XCI. Szczegdtowe badania na temat
daleko idacych ingerencji Teofanesa i jego zespotu w pierwotne tresci, dokonywanych
w celu korekty oceny niektérych wydarzen zgodnie ze spojrzeniem Chronografa zob.:
R.S co tt, Theimage of Constantine in Malalas and Theophanes, [in:] New Constantines:
the rhythm of imperial renewal in Byzantium, 4"—-13" centuries, ed. P. M a gdalino,
Aldershot 1994, s. s7-71; id e m, Writing the Reign..., s. 21-34. Por.: L. Rochow,
Malalas bei Theophanes..., s. 459—474. Ingerencja ta mogta si¢ objawia¢ zreszta poprzez
dodanie odpowiednich passuséw reinterpretacyjnych: G.T. Calofonos, Dream
narratives in historical writing: making sense of Theophanes' Chronography, [in:] His-
tory as literature in Byzantium: papers from the fortieth Spring Symposium of Byzantine
studies, University of Birmingham, April2007,ed. R. M a crid e s, Farnham-Burlington
(Vermont) 2010, s. 133—14 4.

7 .Howard-Johnston, Witnesses..., s. 232—235.



RozdzialI. Teofanes Wyznaweca i jego dzieto 41

skomplikowana niz przypuszcza si¢ obecnie. Rzecz w tym jednak, ze nie
jestesmy w stanie doktadnie okresli¢, ktére sposrdd fragmentéw Teo-
fanesowych oparte zostaly na konkretnych zrédtach syryjskich, szczegol-
nie jezeli Teofanes nie korzystat bezposrednio z Teofila, tylko poprzez
inne opracowania, ktére zawieraly fragmenty dzieta Edessericzyka. Tak
czy inaczej tzw. wspélne zrédlo syryjskie (domniemana kronika Teofila),
w sposdb posredni lub bezposredni, odegratoby znaczna role w procesie
powstawania Chronografii®s. Pewnym uzupelnieniem dla powyzszej teorii
bylo studium tej samej autorki dotyczace podobienstw pomi¢dzy przeka-
zami na temat wydarzen w VII w. w kronikach pochodzacych z réznych
region6éw basenu Morza Srédziemnego, od Syrii po Hiszpani¢®. Zwrocita
ona tam uwage na do$¢ istotne zagadnienie metodologiczne — zbyt czesto
prébujemy skupi¢ si¢ na badaniu szricte tekstdw, szukajac gramatycznych
i leksykalnych cech wspélnych, a przez to prébujac znalezé jedno zrédio
dla réznych przekazdw, zapominajgc jednoczesnie o znaczeniu, jakie
w 6wczesnej epoce musiala mie¢ relacja ustna. Analiz¢ przeprowadzona
zgodnie z tym zalozeniem metodologicznym, w ramach stypendium
Fernand Braudel IFER Fellowship mozemy odnalez¢ w zasobach archi-
wum inicjatywy HAL"°. Warto przy tym pamictal, ze Teofanes w duzo

% M. Conterno, La ,descrizione dei tempi” all alba dell espansione islamica.
Un’indagine sulla storiografia greca, siviaca e araba fra VII e VIII secolo, Boston—Ber-
lin 2014, s. 21—38.

9 Zob. interesujace studium o podobienstwach pomiedzy dzietami Bedy Czcigod-
nego a syryjskim materiatem historiograficznym: D. W halin, Bede and the Syriac
Chroniclers. Interactions of Subject and Genre in Contemporaneous Historiography,
MChr 10, 2015, 5. 203-222, w ktérym autor podkreslit przede wszystkim znaczenie
podobnych tradycji literackich i wspdlnote wiary, a co za tym idzie tendencje do wybi-
erania niezbyt rézniacych si¢ od siebie watkéw z przesziosci dla uwiarygadniania swoich
racji wspolczesnych autorom, a co za tym idzie nawet: narratives about that community
naturally focused on the universal, Christian, Roman Empire ruled from Constantinople
as that world’s central political player (s. 203) oraz it becomes clear that even though the
reality of political unity under the Roman emperors was a thing of the distant past, concep-
tually the Mediterranean world had not yet become divided between East and West (s.203).

> M. Conterno, “Storytelling” and “History writing” in Seventh-Century Near
East, FMSH-WP-2014-80, September 2014, https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-
01063730/document [dostep: 10.05.2021 1.].


https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-01063730/document
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-01063730/document

42 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféw...

wigkszym zakresie niz autorzy syryjscy wprowadzal pasujace do jego
narracji korekty w wykorzystywanych tekstach, jak chociazby w przypad-
ku oméwienia rzadéw Leona III i Konstantyna V, odnoszacych niewat-
pliwe sukcesy w starciach z Arabami, ale dla Wyznawcy bedacych ,,ztymi”
cesarzami jako realizatorzy ikonoklastycznej polityki religijnej*.
Wedtug piszacego te stowa niezwykle udanego podsumowania do-
tychczasowej dyskusji, dotyczacej zagadnienia wykorzystania przez Teo-
fanesa dzieta Teofila dokonata tez Muriel Debié. Badaczka ta zauwaza, ze
w ciagu kilkunastu ostatnich lat w pracach naukowych, poswieconych
Teofilowi traktowano jego dzieto jako pewnik, tak jakbysmy dysponowali
faktycznie manuskryptami, tymczasem nalezy przeciez skonstatowaé,
ze mamy do czynienia z niczym wiecej jak hipoteza, ktéra ma na celu
wyjasnienie mozliwosci istnienia domniemanego wspélnego zrédta dla
Chronografii, dzieta Agapiusza z Manbidz i kroniki Dionizjusza z Tell-
Mahre'>*. Wedlug tej syriolozki, Teofil jako wyksztalcony, niezwiazany
z zyciem klasztornym, a raczej dworskim (u Abbasydéw) chrzeécijanin
wyznania chalcedonskiego, ortodoks, po prostu bardzo dobrze pasowat
do teorii 0 wymianie migdzykulturowej pomig¢dzy swiatem muzutman-
skim a chrze$cijaniskim (do ktdrego to okreslenia réwniez zglosita ona
zastrzezenia, gdyz wedtug niej trudno méwi¢ o réznicach kulturowych
na podstawie samego tylko wyznania — osoby réznych religii stuzace na
dworze abbasydzkim postugiwa¢é musialy si¢ przeciez podobnymi koda-
mi kulturowymi, wzajemnie zrozumialymi)'’. Z wzmiankowanych za$
powyzej fragmentéw autorstwa Dionizjusza z Tell Mahre czy Agapiusza
nie mozna wywnioskowaé bezposrednio na ile istotnym zZrédtem byt dla
ich pracy Teofil. Pierwszy z nich podkreslat, ze wybrat tylko te fragmenty,
ktére nie przeczyly wyznawanej przez niego doktrynie, drugi za$ przyznal,
ze dokonat licznych zmian w tekscie zrédtowym. Teofanes natomiast
w zadnej czgéci Chronografii nie informuje czytelnikéw o wykorzystaniu
dzieta Edesseniczyka. Stusznie wiec podkresla w swojej rewizji M. Debié,

ze o ile Teofil jest czgsto wzmiankowany, to nigdy nie zostal zacytowany

© C.Mango,R.Scotr, Introduction..., s. XCI.
> M. D ebié, Theophanes ‘Oriental Source’.., s. 36s.
3 Jhidem, s. 368.



RozdzialI. Teofanes Wyznaweca i jego dzieto 43

bezposrednio™. Autorka, odrzucajac maksymalistyczna wedtug niej kon-
cepcje reprezentowang przez takich badaczy jak R. Hoyland i J. Howard-
-Johnston, czyniaca z Teofila polihistora, majacego ambicje stworzenia
czegos$ na ksztalt kroniki uniwersalnej, chronografii, sama sktania si¢ do
uznawania jego pracy za zapis wspétczesnych mu wydarzen, znanych
m.in. z racji sprawowania istotnych funkcji przy abbasydzkim dworze
i w tym kierunku dokonuje swoich badan'*. Analizujac szczegétowo
fragmenty dzieta Teofanesa, ktdre dotycza okresu przetomu politycznego
w kalifacie w potowie VIII w., zaréwno M. Conterno™, jak i M. Debié*”
czynig kilka istotnych uwag. Warto skonstatowa¢ m.in., ze mniej wigce;j
od fragmentéw dotyczacych roku 74 4 opisy Wyznawcy, przedstawiajace
sprawy wschodnie, ograniczaja si¢ raczej do podstawowych informacji
na temat dziedziczenia w kalifacie, a dotychczasowe podobienstwa ze
zrédlami wschodnimi staja si¢ mniej zauwazalne. Wyrazne jest to na
przyktad w kontekscie dziatann Abbasydéw w Syrii, kiedy to u Agapiusza,
czy Dionizjusza z Tell Mahre istotnym elementem wydaje si¢ zdobycie
Damaszku, w przeciwienstwie do Chronografii. W kontekscie posta-
ci Marwana II, Teofanes zauwazyt, ze cz¢$¢ rodu probowata zbiec na
Pétwysep Iberyjski, podezas gdy Agapiusz czy autor Kroniki do 1234 r.
silniejszy akcent ktadg na wydarzenia w Chorasanie, by¢ moze korzystajac
wlasnie z notatek Teofila, ktéry mégl towarzyszy¢ tam kalifowi. Bunty
w Syrii przeciwko Abbasydom, ktére mialy miejsce w latach 750-751
sa znacznie doktadniej opisane w kronikach syryjskich, Teofanes nie
poswieca im tak wiele uwagi (chociaz o nich pisze, co bedzie istotne dla
naszych dywagacji w ostatnim rozdziale niniejszej ksiazki). Bywa réwniez,
ze Teofanes i ktorys z syryjskich kronikarzy skupili si¢ na tych samych
wydarzeniach, ale opisali je z zupetnie innych perspektyw, akcentujac
rézne watki, jak to dzieje si¢ np. w kontekscie opiséw wyboru nowego

04 Ihidem, s. 369.

195 [bidem, s. 369—370.

¢ M. Conterno, Palestina, Siria, Costantinopoli: la “Cronografia” di Teofane
Confessore e la mezzaluna fertile della storiografia nei “secoli bui” di Bisanzio, PhD Thesis,
Istituto italiano di scienze umane, Firenze 2011, s. 235.

7 M. D ebié, Theophanes ‘Oriental Source'.., s. 380—381.



44 Islam, Arabowie i wizerunek kalifow...

chalcedonskiego patriarchy Antiochii w 745 r., kiedy to u Dionizjusza
z Tell Mahre wzmiankuje si¢ np. o pochodzeniu nowego zwierzchni-
ka z Harranu, podczas gdy Teofanes wspominat w tym kontekscie Edesse.
Dionizjusz podat réwniez wiele wigcej szczegdtéw dotyczacych zycia
patriarchy i jego pochodzenia. Trudno jednak t¢ akurat argumentacje
uznaé za w pelni wiazaca, gdyz wickszos¢ tych informacji nie stawiata
nowego hierarchy w zbyt pozytywnym $wietle (syn zlotnika pracujacego
dla kalifa, bliskie zwiazki z Marwanem II), Chronograf mégl wiec najzwy-
czajniej nie chcie¢ ich uwzglednia¢. Inaczej sprawa ma si¢ z elementami
dotyczacymi astronomii i astrologii, ktérymi zajmowat si¢ przeciez Teofil,
auwzglednionymi licznie w kronikach syryjskich, w przeciwienstwie do
Chronografii. Teofanes nie wykorzystal rowniez bogatych opiséw geogra-
ficznych rejonéw Dzurdzanu (u Agapiusza), czy Tabaristanu (u Michata
Syryjskiego), pochodzacych prawdopodobnie od Teofila, o ktérych ten
ostatni wiedz¢ zdobyt podczas swoich podrézy z kalifem, np. w roku 758
czy 768. By¢ moze Teofanes (i jego zesp6t) znali dzieto Teofila jedynie
z najwazniejszych wyjatkéw, przettumaczonych na greke, albo dokonali
znacznie bardziej rygorystycznej selekcji materiatu niz kronikarze syryjscy.
Niemniej jednak wskazane powyzej niezgodno$ci staly si¢ podstawa do
formutowania przez obydwie autorki hipotez o istnieniu zupelnie innego
zrédha, z kedrego Chronograf czerpal wiedze o Bliskim Wschodzie pod
wiladza muzutmanéw.

Rozwigzania kwestii powinowactwa pomi¢dzy obydwiema kronikami
i rekonstrukeji fragmentéw wykorzystanych przez Teofanesa, nie ulatwia
tez poziom skomplikowania zagadnienia zrédel kroniki samego Teofila™®.
Istnieje bowiem przypuszczenie, ze temu ostatniemu musialy by¢ znane
jakie$ materialy pochodzace bezposrednio z Bizancjum, cho¢by skrécone

% Nie jest to oczywiscie nic wyjatkowego w okresie przelomu pomigdzy upadkiem
wladzy bizantyriskiej a ustanowieniem muzutmariskiej, z keérego to okresu mozna wyka-
za¢ liczne zapozyczenia materialéw historycznych pomiedzy autorami muzutmarskimi
i chrzescijaniskimi, chalcedoniskimi i niechalcedonskimi, monoteletami i duoteletami
itd: LI Conrad, Syriac perspectives on Bilid al-Sham during the Abbisid Period,
(in:] Proceedings of the fifth international conference on Bilad al-Sham during the Abbisid
period (132—451/750~1059), eds M. al-Bakhit, R. Schick, Amman 1991, 5. 1-44;
id em, The Conquest of Arwid..., s. 317— 401



RozdzialI. Teofanes Wyznaweca i jego dzieto 45

listy cesarzy i ich czynéw czy zapisy z cesarskich wypraw, a moze nawet
jakiego$ rodzaju raporty dotyczace Arabdéw, sporzadzone przez blizej
nieznanych Bizantyniczykéw. Wydaje si¢ bowiem, ze Teofil nader czgsto
przyjmowal bizantynski punkt widzenia na kwestie militarne, ponie-
waz nawet w opisach porazek cesarstwa podkreslat indywidualne zaan-
gazowanie poszczegdlnych bizantynskich dowddcédw czy urzednikow.
Wedlug R. Hoylanda, Teofil mégt wykorzystaé jaka$ krétka grecka kronike,
dzigki ktérej skonstruowat podstawowe ramy swojej narracji, nastgpnie
rozszerzyl to o dodatkowe materialy, pochodzace ze zrédet syryjskich™
iarabskich. Autorem hipotetycznego dzieta mégl by¢ inny wyksztalcony
Syryjczyk, na przyktad wzmiankowany w zrédtach Jan, syn Samuela™.
Podobnym zrédlem mogta by¢ nieznana kronika syryjska, ktérej auto-
rem byl prawdopodobnie Jan z Litharb, przyjaciel Jakuba z Edessy™.
Dlaczego jednak nie mégt by¢ to Trajan Patrycjusz, bizantynski historyk
zyjacy w czasach Justyniana I1?"* Co prawda zaklada si¢, na podstawie
wzmianki w Leksykonie Suda, ze jego dzietko zachowywato wybitnie
chrzedcijaniski i ortodoksyjny charakter, warto jednak pamieta¢, iz wedtug
czesci badaczy zakres chronologiczny (do drugiej potowy VII w. — przy-
puszczalnie 668 rok do 713 lub wedtug J. Howarda-Johnstona, do 720 r.)

19 Warto zwroci¢ uwage na fake, ze historiografia syryjska w okresie tzw. ciemnych
wickéw wypadata, zwlaszeza na tle bizantynskiej, catkiem solidnie i istnieje wiele wska-
zéwek sugerujacych, iz w nicktorych z klasztoréw pogranicza syryjsko-mezopotamskiego
zajmowano si¢ spisywaniem dwczesnych wydarzen, szczegdlnie w kontekscie tak intere-
sujacych m.in. Teofanesa klgsk zywiotowych, dziejéw tamtejszych biskupéw i wspélnot
zakonnych. Rzecz w tym, ze twércy tych spiséw pozostawali najczgéciej anonimowi:
M. D e b ié, Theophanes ‘Oriental Source'..., s. 373-374.

me R.Hoyland, Theophilus of Edessa’s Chronicle..., s. 26.

e Jhidem, s. 316—318.

"= Na marginesie pozostawiam toczaca si¢ przeciez dyskusje na temat wykorzystania
przez Teofanesa Wyznawce (i Nicefora Patriarche) innego domniemanego zrédta, tym
razem o ikonoklastycznej proweniencji, autorstwa tzw. Wielkiego Chronografa (chociaz
jest to podwazane, m.in. przez C. M an go — The Breviarium of Patriarch Nicephorus,
lin:] Byzantium. Tribute to Andreas N. Stratos,ed. N.A.Stratos, vol. II, Athens 1986,
5. 539-552), ktdrego fragmenty mialyby dotyczy¢ wydarzen rozgrywajacych si¢ od korica
V w. az do interesujacej nas w niniejszej publikacji polowy VIII w. - LM. W hitby,
Theophanes Chronicle Source..., s. 312—345;1d e m, The Grear Chronographer...,s. 1—20.

B . Howard-Johnston, Witnesses..., s. 306.



46 Islam, Arabowie i wizerunek kalifow...

pozwala przypuszczad, ze autor opieral si¢ przede wszystkim na wlasnych
wspomnieniach i relacjach ustnych™, dysponujac do$¢ obfitym mate-
rialem™, sitg rzeczy pozwalajacym na przedstawienie bizantynskiego
punktu widzenia na kwestie wschodnie. Bytoby swoistym paradoksem,
ze zaréwno Teofanes, jak i Teofil korzystaliby z tego samego dzieta, co
doprowadzitoby do tak licznych podobienstw, jednakze jest to sugestia,
ktéra wymagataby doglebnych studiéw, niebedacych celem niniejszego
opracowania. Jednoczesnie nie mozna zapomina¢, ze Teofil, jako jeden
z blizszych urz¢dnikéw dworu pierwszych kaliféw abbasydzkich, miat
dostep do licznych, a niezachowanych do dzis, relacji muzutmanskich,
passusy dotyczace okresu od lat czterdziestych VIII w. spisywal za$ réw-
niez na podstawie wlasnych doswiadczen, m.in. by¢ moze jako naocz-
ny $wiadek"”.

Przedstawione powyzej w skrétowej formie niejasnosci dotyczace
zaleznosci pomiedzy Chronografig a domniemanym dzielem Teofila oraz
szczegblowa analiza wykorzystanych przez Bizantynczyka fragmentéw
syryjskich kronik, doprowadzily wielu badaczy do konkluzji, zgodnie
z kt6ra Teofanes (lub zespét ktéremu przewodzit z foza bolesci) wiedziat
na temat dziejow krain pozostajgcych pod muzutmanskim panowaniem
znacznie wigcej niz moégl wywnioskowaé z lektury materialéw syryjskich,

118
5

uzyt wiec najprawdopodobniej wi¢cej niz jednego orientalnego zrédta

w4 W. Treadgold, The Middle Byzantine Historians, Basingstoke 2013, s. 16.

s Jhidem, s. 17.

16 Jak podkresla Stephanie Forrest nie ma jednoznacznych dowodéw wskazu-
jacych, ze domniemane zrédlo Teofanesa dla okresu drugiej potowy VII w. i poczat-
kéw VIII zostalo przygotowane przez Trajana, jednakze jest on jednym z najbardziej
prawdopodobnych kandydatéw do tej roli. Osoba, ktdra napisata materiat wykorzystany
przez Wyznawce musiata by¢ wysoko postawiona w hierarchii cesarskiej, posiadajac
dobra znajomos¢ polityki, do czego bardzo pasuje znana skadinad ranga Trajana, czyli
patrycjusza. Chociaz autor wyraznie podkreslal przywiazanie do ortodoksji religijnej, to
jednak opis swoj prowadzil z perspektywy $wieckiej, co takze pasowatoby do informacji
jakie posiadamy na temat Trajana, por. S. Fo rre s t, Theophanes Byzantine source for
the late Seventh and Early Eighth Centuries c. AD 668-716, [in:] Studies in Theophanes...,
5. 443-444.

w7 R.Hovyland, Theophilus of Edessa’s Chronicle..., s. 2.8—30.

"8 Jbidem, s. 310-415; M. Conterno, La “Descrizione dei Tempi’.., s. 111-118.



RozdzialI. Teofanes Wyznaweca i jego dzieto 47

réwniez proweniencji arabsko-islamskiej™. Co wigcej, dzigki analizie
poréwnawczej dzieta Wyznawcy i kronik syryjskich mozemy wykaza¢, ze
cze$¢ passuséw Chronografii, chociaz wspomniane sa w nich te same wy-
darzenia, pochodzi prawdopodobnie z zupetnie innych zrédet arabskich,
by¢ moze zwigzanych z tamtejszymi chrze$cijanami chalcedoniskimi, na co
wskazuja m.in. wzmianki dotyczace Sergiusza, syna Mansura, protoplasty
Jana z Damaszku, petniacego funkcje skarbnika kalifa™ czy Mojzesza,
zwigzanego z patriarchatem antiochenskim lekarza kalifa al-Mansura.
Przypadki te, nieposwiadczone w zrddiach syryjskich, pozwalaja domnie-
mywac, ze istnial tez inny, alternatywny obieg informacji pomigdzy elitami
konstantynopolitaniskimi, a tymi pozostajagcymi na terenach zaj¢tych
przez muzulmanéw, jednoczesnie wiernych tradycjom chalcedonskim™.

Na zakoriczenie niniejszego podrozdziatu doda¢ wige wypada kilka
informacji na temat hipotez dotyczacych wplywu historiografii wezesnego
islamu na tresci, ktére mozemy znalez¢ w Chronografii. W ciagu ostatnich
kilkunastu lat poddano rewizji weze$niejsze ustalenia, dotyczace gwat-
townego zerwania kontaktéw pomiedzy ziemiami bizantyriskimi a tymi,
ktére zostaly zajete przez muzutmandw, wskazujac, ze zrédtem wiedzy
dotyczacej dziejow kalifatu dla bizantyniskich warstw rzadzacych, a co
za tym idzie kronikarzy i intelektualistéw, mogliby by¢ chociazby jericy

122

muzulmanscy™, nie wspominajac o licznych kontaktach kulturalnych
w okresie umajjadzkim i zwlaszcza abbasydzkim™. Teorie na temat znaj-
dujacych sie w dziele Wyznawcy elementdw zaczerpnigtych z przekazéw

islamskich pojawily si¢ juz na poczatku XX w., sformutowane przez Leona

" D.Afinogenov, Thesonrce...,s.13; L1 C o nrad, Theophanes and the Arabic
Historical Tradition. Some Indications of Intercultural Transmission, [in:] Arab-Byzantine
Relations in Early Islamic Times,eds M. Bonner, LI Conrad, London-New York
2017, 8. 317—360.

e R.Hovyland, Theophilus of Edessa’s Chronicle..., s. 187. Por. SH. Griffith,
The Mansir Family and Saint John of Damascus. Christians and Muslims in Umayyad
Times, [in:] Christians and the Others...,s. 29—52.

2 M. D ebié, Christians...,s. s3-72.

" RAA.Khouri Al Odetallah, Apafes xar Bvlavrivol: To mpdfinua rwv
ayuedirwy woléuov, Oeooaiovixn 1983.

5 H.AR.Gibb, 4rab-Byzantine Relations under the Umayyad Caliphate, DOP
1, 1958, 5. 219—233.



48 Islam, Arabowie i wizerunek kalifow...

Cactaniego™, rozwijane byly réwniez w okresie pdzniejszym™. W czasach
wspolczesnych kompleksowo zagadnieniem tym zajat si¢ L.I. Conrad™,
uznajac, ze ostatecznym zrédlem wielu wzmianek, szczegélnie dotycza-
cych zagadnien genealogii, religii czy samego Proroka musialy by¢ dla
Teofanesa tradycje islamskie, niezaleznie od tego czy zostaly przekazane
za posrednictwem syryjskim, greckim, arabskim™. Pierwsza z przesta-
nek $wiadezacych o wykorzystaniu relacji muzutmanskich byty podane
w AM 6122 przez Teofanesa linie pochodzenia plemion arabskich™*, kté-
rych dokladno$¢ i zgodnos¢ ze sztucznie stworzonymi — w wielu przypad-
kach w celach propagandowych w czasie wojen domowych w kalifacie
toczonych w drugiej potowie VII w. — genealogiami wydaje si¢ by¢ uderza-
jaca, niemozliwa do opisania przez Bizantyriczyka, ktéry bytby pozbawiony
wiedzy na temat wczesnej literatury czy wrecz arabskiej tradycji ustnej™.

24 L. Caectani, dnnali dell Ilam. Compilat. 13.~17. A.H.,vol. III, Milano 1910, 5. 6 4.
s Ph. Mayers o n, The First Muslim Attacks on Southern Palestine (A.D. 633-34),
TPAPA 95,1964, 5. 162.
26 LI Conrad, Theophanes and the Arabic..., s. 317—360.
7 Co do tej kwestii, w zasadzie, panuje raczej zgoda w $rodowisku naukowym.
R.Hoyland (drabic, Syriac and Greek Historiography in the First Abbasid Century.
An Inquiry into Inter-Cultural Traffic, ARAM 3.1/2,1991, 5. 227) uznaje jednak, ze te tra-
dycje muzulmanskie musialy zosta¢ przekazane do cesarstwa za posrednictwem syryjskim.
28 Teofanes, AM 6122, 5. 333.14—19: 00TOg &K WIAG YEVIKWTATNG UATG KoLTHyeTo
&€ Topanh, viod APpady. Nilupog yap, 6 To0 Topaih dmdyovos, mathpmdvtwy adt@v dve-
yopeveTat. 00Tog yevvg viodg Vo, Movdapov xai Papiev. Moddapog yevva Kotpasov xal
Kdioov kel Oepipy kot Acadov kol &Ahovg &yveaTovg. ool mdvTeg rouy THy Madavitty
Epnuov kol &v alTH] EKTNVoTPOPOLY €V TRIVALIG KoTOUCODVTEG.
®» LI.Conrad, Theophanes and the Arabic...,s.327-332. Po, EM.Donner, The
Early Islamic Conquests, Princeton 1981, s. 14 4. Byt to skomplikowany system podziatow
nie tylko rodowych, ale takze dotyczacy pochodzenia poszczeg6lnych familii od grup
czystoarabskich” (a/- arab al- ariba) i ,, Arabow zarabizowanych” (al-‘arab al-musta'riba),
wywodzacych swoje poczatki od Ismacla, ale nickoniecznie zwigzanych z Joktanem,
potomkiem Noego, co zostalo zreszta oddane whasnie w Chronografii: Teofanes,
AM 6122, 5. 333.20—21 — &lol 8% Kol £vOSTepol TOVTWY W] 8VTEG THG PUMG ADT@Y, AAAE TOD
Textdv, of heybpevor Apaviten, o0t 2oty Opnpitan. Dodad do tego wypada stopniowanie
hierarchiczne na sza'b, czyli grupe etniczna, kabila, odpowiadajace plemieniu, imara,
grupy w ramach plemion, ban lub fahid, czyli tych, ktérzy wspolpracowali ze soba kaz-
dego dnia, a takze fasila, odpowiadajacq rodzinie. System ten byt na tyle skomplikowany,
ze stal si¢ przedmiotem szczegélowych analiz nie tylko wydajacych listy uprawnionych
do pobierania subsydiéw kancelarii kalifackich, ale réwniez catych pokolen badaczy,



RozdzialI. Teofanes Wyznaweca i jego dzieto 49

Druga jest réwniez zwiazana z AM 6122 i dotyczy zastanawiajacych
zbiezno$ci pomiedzy relacja Wyznawcy o réznych okresach dziatalno-
$ci Muhammada, ktére mozemy podzieli¢ na medynski i mekkanski®°.
Koronnym argumentem L.I. Conrada byly jednak wyniki analizy opisu
bitwy pod Mu’ta, zwycigskiej dla Bizantynczykow, a przedstawiane;j
w historiografii islamu zgota inaczej, jako jedno z dokonan Chalida ibn
Walida, ,Miecza islamu’, gdzie bizantynolog dos¢ przekonujaco udowod-
nit, ze Teofanes wykorzystat elementy tradycji muzutmanskiej, nie tylko
doceniajac wspomnianego arabskiego wodza, ale wrecz cytujac fragmenty
nieprzychylne chrzescijanom™. Istniejg réwniez dowody posrednie, jak
chociazby zastosowana przez Chronografa wielokrotnie dychotomia doty-
czaca zdobywania przez muzutmandéw miast syryjskich — pod warunkami
lub sita, co pojawilo si¢ wielokrotnie w islamskiej historiografii, a znalez¢
mozna je m.in. w AM 6122, AM 6127, AM 6130, AM 6141 czy zastana-
wiajgca doktadnos¢ wielu informacji odnosénie stosunkéw wewngtrznych
w panistwie muzutmariskim oraz uzywanego w Chronografii nazewnictwa,
np. wzgledem charydzytéw (AM 6236, AM 6239, AM 6258). Oczywiscie
niezwykle watpliwe jest by Wyznawca czerpal bezposrednio z dziel muzut-
mariskich, ale mégt poznaé cz¢s¢ tego materiatu za sprawa chrzedcijanskich
intelektualistéw zyjacych pod islamskim panowaniem, wéréd ktérych zna-
jomos¢ arabskiego juz w potowie VIII w. byta powszechna, a wielu z nich
bylo tréjjezycznych, znajacych w réwnym stopniu arabski, grecki i syryj-
ski®*. Wobec powyzszego za bledng nalezatoby uznaé prosta konstatacje

szczeg6lnie w okresie abbasydzkim, przygotowujacych szczegétowe stowniki i ency-
klopedie, obejmujace nieraz kilkadziesiat tysiecy imion: D. M a h o n ey, The Political
Construction of a Tribal Genealogy from Early Medieval South Arabia, [in:] Meanings
of Community across Medieval Eurasia. Comparative Approaches, eds E. Hovden,
Ch.Lutter, W.Pohl, Leiden-Boston 2016, s. 165—170.

5o LI Conrad, Theophanes and the Arabic..., s. 332~337.

5t Ihidem, s. 337-342.

5 Jbidem, s. 343—344.

5 Jbidem, s. 345.

5+ Swiadomosé powszechnosci arabskiego wéréd tych wspélnot nie jest niczym
nowym, pojawia si¢ w opracowaniach naukowych, co najmniej od poczatku ubiegle-
go wicku. Zob. m.in.: S. Vailhe, Le Monastere de Saint Sabas, EO 3. 1, 1899, s. 22;
B.Violet, Einzweisprachiges Psalmenfragment aus Damaskus, OL 4, 1901, s.384-403,



50 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféw...

zrédta wschodniego Teofanesa jako nalezacego tylko i wytacznie do kregu
syryjsko-greckiego, biorac pod uwagg znaczne, za posrednictwem jezyka,
rozpowszechnienie si¢ muzutmanskich wyobrazen wsréd wschodnich
chrzescijan jeszcze przed okresem dziatalnosci twérczej Wyznawcey™.
Whioski wynikajace z zaobserwowanych transmisji z kregu kultury muzul-
manskiej doprowadzily niektérych badaczy do formutowania watpliwosci,
co do wartosci Chronografii jako niezaleznego, zewnetrznego zrédta do
dziejéw poczatkéw islamu”. Uznajac te hipotezy za w czeéci uzasad-
nione, nalezy jednoczesnie pamietaé, ze ostateczna weryfikacja zawartego
w dziele materiatu Zré6dlowego nalezata do Teofanesa i jego ewentualnych
nastepcéw. Dlatego za zasadna uznaj¢ przedstawiong ponizej analize
zawartosci dzieta wzgledem watkéw islamskich, pamietajac jednoczesnie,
ze jest to raczej wskazanie interesujacych pol badawczych, nie za$ przed-

stawienie wigzacych wnioskéw ostatecznych.

425—441, 475-488; P. K a h 1 ¢, Die arabischen Bibelubersetzungen, Leipzig 1904, 5. 32-35;
P.Peeters, S. Romain le Neomartyr (m. 1 Mai 780) d’apres un documentgeorgim,
AB 30, 1911, 5. 406; G. Garitte, La Version georgienne de la vie de S. Cyriaque par
Cyrille de Scythopolis, Mu 75, 1962, s. 402—40s; R.P. Blake, La littérature grecque
en Palestine an VIIT siecle, Mu 78, 1965, 5. 376-378; J. Blau, A Grammar of Christian
Arabic, 1, Louvain 1966, s. 21-36.; D.J. Sa h as, John of Damascus on Islam. The ,Heresy
of the Ishmaelites”, Leiden 1972, s. 40, 45-47; SH. Griffith, The Gospel in Arabic;
An Inquiry into Its Appearance in the First Abbasid Century, Och 69, 198s, 5. 126-197;
idem, Stephen of Ramlab...,s.23—45; M. S ad o w s k i, Chrzescijariska arabskojezyczna
Literatura apologetyczna Bliskiego i Srodkowego Wichodu w okresie Abbasydéw (750-1050),
STHSO 32, 2012, 5. 87-106. Najbardziej znanym przyktadem byl oczywiécie Teodor
Abu Kurra, zob. m.in.: E. K ar c z e w s k i, Dialog Teodora Abu Kurra ze swiatem islamu
— zarys problematyki, Sem 33, 2013, . 277-292; Theodore Abu Qurrah. English translation
of nearly the complete corpus of Theodore Abu Qurvah’s works, with extensive notes on
the Arabic and Greek rexts, transl., ed. J.C. Lam o r e a ux, Brigham Young University
2006; SH. Griffith, Theodore Abu Qurrab’s Arabic Tract on the Christian Prac-
tice of Venerating Images, JAOS 105, 1985, 5. 53-73; R. Gle i, A. Khoury, Johannaes
Damaskenos und Theodor Abu Qurra. Schriften zum Islam, Wirzburg 1995, s. 86—127,
148-153; S.H. Griffith, Some Unpublished Arabic Sayings Attributed to Theodore
Abu Qurrah, Mu 92,1979, s. 29-35; L. D i ¢ k, Deux écrits inédits de Théodore Abuqurra,
Mu 72, 1959, s. 53—67.
55 LI Conrad, Theophanes and the Arabic..., s. 350.
56 Jhidem, s. 359.



Rozpziar 11

Muhammad, islam,

pierwsi muzulmanie a chrzes’cijanie

1. Prorok

Teofanes w swoim dziele zawarl szereg informacji dotyczacych
Muhammada'. Wiedze, jaka posiadat na jego temat, mozna uzna¢ za do-
sy¢ szczegélowa. Zwazywszy na to, ze Bizantyniczyk nie mial najwyraz-
niej bezpo$redniego, stalego kontaktu z Arabami, dokladno$¢ wiado-
mosci, ktére przekazuje, moze w pewnym stopniu zadziwial. Sktonito
to niektérych badaczy do sformutowania tezy, iz Teofanes zapoznat sie,
za poérednictwem tlumaczenia, z podstawowa literatura muzutmanska
na ten temat, np. z Sirat Ibn Hiszama (a raczej z wczes’niejszav autorstwa
Ibn Iszaka?, ktdrej fragmenty zachowaly si¢ jedynie we wspomnianym
dziele)’. Nie przychylajac si¢ do tej dosy¢ odwaznej propozycji, nalezy

* Skrécony wyktad zagadnien zaprezentowanych w niniejszym i kolejnym podroz-
dziale opracowania odnajdzie Czytelnik — B. C e ¢ o t a, Islam, the Arabs and Umayyad
Rulers according to Theophanes the Confessor’s Chronography, SCer 2, 2012, 5. 97-111.

* W transliteracji Muhammad ibn Ishaq ibn Yasar ibn Khiyar, umart prawdopo-
dobnie w767 1.

> JO. Maxkcuwmo B, [lpn. Qeopan Henosednux Cuzpuanckuii 06 uciame, BVe 4,
2004, 8. 312—335. Pami¢tad nalezy o toczacym si¢ nieustannie do$¢ ozywionym sporze



52 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféw...

stwierdzié, ze Bizantyriczyk zyl sto pigc¢dziesiat lat po $mieci Muhammada,
w kraju, ktéry utrzymywat z kalifatem ciagle, zar6wno wojenne, jak
i pokojowe stosunki. Nie byto wigc mozliwe, aby informacje na temat
Proroka nie przedostaly si¢ do cesarstwa*. Wydaja si¢ one tak doklad-
ne by¢ moze dlatego, ze Teofanes starat si¢ ukaza¢ konkretnie historie
zycia Muhammada, a nie stricte same idee, kt6re glosit. Skupit si¢ wiec na
pewnych szczegdtach, nieodnotowanych przez innych kronikarzy czy to
bizantynskich, czy to pochodzacych z krajéw pod bezposrednia okupacja
arabska. Niemniej zastanawiajace jest, ze z perspektywy bizantynskiej
stanowi to najpelniejszy obraz zycia Wystannika, pochodzacy przeciez
dopiero z poczatku IX w.s

pomiedzy orientalistami o to, ktére z muzulmanskich tradycji, dotyczacych zycia
Muhammada mozna uzna¢ za najbardziej zblizone do okresu jego zycia, a przez to
by¢ moze najbardziej wiarygodne. Sadzac za$ z obszernosci materii, jaka podejmuja
uczestnicy dyskusji, jej ostateczna konkluzja wydaje si¢ watpliwa w najblizszym czasie:
A.Gorke,H. Motzki, G. S choeler First-Century Sources for the Life of Muham-
mad? A Debate, 1 89. 2, 2012, 5. 2—59.

+ O ile wiedza na temat islamu i Proroka we wezesnym okresie najazdéw arabskich
na Syri¢ i Egipt byla sladowa, jezeli w ogéle dostrzegano, ze jest to nowa religia (a trudno
bylo o to nie tylko ze wzgledu na brak pewnych informacji, chaos i anarchi¢ podczas
tych wydarzen, ale takze poziom zrozumienia zasad islamu wéréd samych wojowni-
kéw arabskich): J. Flori, L'islam et la fin des Temps. L'interprétation prophétique des
invasions musulmanes dans la chrétienté médiévale, Paris 2007, s. 114-122; JV. Tolan,
Réactions chrétiennes aux conquétes musulmanes. Etude comparée des anteurs chrétiens de
Syrie et d Espagne, CCM 44, 2001, 5. 350-352; to w ciagu nastgpnych lat $wiadomos¢
odrebnodci islamu rozprzestrzenita si¢ nie tylko wérdd bizantynskich elit, wieckich,
czy przede wszystkim duchownych, ale takze w warstwach nizszych, jak chociazby
zolnierzy teméw maloazjatyckich. Wedtug Davida Turnera na przyklad, zawotanie
temu Anatolikon dotyczace ,wiary w Trdjce”, odnotowywane za czaséw panowania
Konstantyna IV (668-68s) moze by¢ interpretowane miedzy innymi jako podkreslanie
wlhasnego wyznania chrzeécijaniskiego w opozycji do surowo monoteistycznego islamu:
The Trouble with the Trinity. The Context of a Slogan during the Reign of Constantine IV
(668—0685), BMGS 27. 1, 2003, 5. 118—119.

s Podobna konstatacja: L. B o r a s, 4 Prophet has appearred coming with the Saracens.
The Non-Islamic Testimonies on the Prophet and the Islamic Conguest of Egypt in the
78" centuries, MA Thesis, Radboud University, Nijmegen 2017, 5. 14.



Rozdzial II. Muhammad, islam, pierwsi muzulmanie a chrzescijanie 53

Bizantyniczyk wspomnial, ze Muhammad zyt w ngdzy i sieroctwie®.
Musiat wiec posiadaé informacje na temat $mierci jego ojca oraz trudnego
dziecinstwa przyszlego przywdédcy muzutmanéw’. Podobnie tez zauwazyl
doniosty role zony Wystannika — Chadidzy, jego gléwnej or¢downicz-
ki w poczatkowym okresie postannictwa. Jest to zgodne z tradycjami
muzutmanskimi®, trudno wigc oceni¢ te wzmianki jako jednoznacznie
pejoratywne w charakterze ,wypominania” niewlasciwego pochodzenia’.
Teofanes podkreslit takze, ze handel, ktérym zajmowat si¢ Muhammad,
pozwolil mu na liczne kontakty z Zydami i chrzescijanami. Chronograf
zasugerowal nawet, iz przyszly Prorok pragnat tych spotkan. Zgodnie
z relacja mial wrecz poszukiwa¢ ksiag, w ktérych wyjasnione byty dog-
maty obydwu religii®. Wedlug Bronwen Neil wzmianki te wskazywaltyby
na to, ze Muhammad inspiracj¢ dla swoich nowych idei zaczerpnat bez-

¢ Teofanes, AM 6122, s. 333. 22—23: 4mdpov 8¢ kel Spdavod &vTog.

7 Na temat lat mlodzieniczych Muhammada dysponujemy bardzo bogata literatura.
W tym miejscu wymieni¢ jedyne kilka prac na ten temat dostgpnych w jezyku polskim:
M.Gaudefroy-Demombynes, Narodziny islamu, tham. H. Ol¢ d zk a, War-
szawa 1988, s. 43—49; M. Rodinson, Mahomet, thum. E. Michalska-Novik,
Warszawa 1994, s. 42—70; B. R o ger's o n, Prorok Mahomet. Biografia, ttam. K. B a-
zyfiska-Chojnacka, P.Chojnacki, G. Gasparska, Warszawa 2004,
5. 54-75.

* Na temat obrazu Chadidzy w zréddlach muzutmanskich, cz¢sto nie do korica jed-
noznacznego, zob.: M. D z i e k a n, Hadiga, zona Proroka Muhammada w Usd al-giba

i ma'rifat as-sahaba ‘Izz ad-Dina al-Ativa i innych klasycznych Zrédtach arabskich,
[in:] Kobiety Bliskiego Wichodu, red.id e m,1. Ko i czak,E£6dZ 2005, s. 11-23. O Cha-
didzy jako pierwszej, ktdra uwierzyta: SW. A nth o ny, The Conversion of Khadija
bt. Khuwaylid Muhammad b. Ishiq (d. 150/767), [in:] Conversion to Islam in the Pre-
modern Age: A Sourcebook, eds N. Hurvitz, Ch.S.Sahner, U Simonsohn,
L. Yarbrough,Berkeley 2020, s. 46-s0.

? W ten sposob interpretuje je, jak rozumiem: T. Wo li s k a, Elity chrzescijariskie
wobec islamu (VII-X wiek), VP 35, 2015, 5. 554. Oczywiscie jezeli wezmiemy pod uwage
pézniejsze, rozszerzone wersje tych wzmianek, np. u Bartlomieja z Edessy, ktory twierdzit
na przyklad, ze nawet wyglad Muhammada $wiadczyl o jego zlej kondycji finansowe;j,
to mozna domniemywa¢ o ich jednoznacznie negatywnym wydzwicku. Sa one jednak
znacznie pozniejsze.

© Teofanes, AM 6122, s. 334.3—4: épyduevog 0t év Iadauativy cvvaveotpédeto
Tovdaiorg e ket Xplatiavois. e0npato 8t map’ adT@V TIVE Ypardikd.



54 Islam, Arabowie i wizerunek kalifow...

posrednio ze $rodowisk palestyriskich”. Topos Proroka — handlarza jest
czgsto powtarzajacym sie w chrzescijanskich relacjach na temat rozwoju
islamu w jego poczatkowym okresie. Jako kupca przedstawit Muhammada
miedzy innymi armenski historyk Sebeos™, ale co istotniejsze dwaj auto-
rzy syryjscy — Jakub z Edessy (poczatek VIII w.)* oraz wspomniany juz
wielokrotnie w rozdziale pierwszym — Teofil z Edessy, w przypisywanym
mu fragmencie wykorzystanym przez Dionizjusza z Tell-Mahre'. Warto
podkresli¢, ze u tego drugiego pojawit si¢ ten sam zwiazek przyczynowo-
-skutkowy, co u Teofanesa — profesja Wystannika i jego czeste przeby-
wanie w Palestynie zaowocowa¢ mialy szczegdlnym zainteresowaniem
wzgledem idei monoteistycznych, reprezentowanych w domyéle przez
chrzescijanstwo i judaizm.

Pomimo tych szczegbétowych informacji, Teofanes nie zapomnial, jak
si¢ wydaje, o gléwnym celu swojej relacji, czyli przedstawieniu doktry-
ny islamu jako falszywej. Nie mozna bowiem zgodzi¢ si¢ z osadem, ze
Chronograf staral si¢ opisa¢ religic muzutmanéw w obiektywny sposob®,
chociaz jego relacja faktycznie wydaje si¢ by¢ dos¢ wywazona i spokojna,
jak stusznie podkresla Teresa Woliiska'®. Z drugiej strony nalezy pamigtaé
o opinii sformufowanej przez Sidneya H. Griffitha, wedtug ktérego poda-
wane przez chrzescijanskich apologetéw (a takze Teofanesa) szczegdly
dotyczace zycia Muhammada mialy za zadanie podkresli¢, ze nie byl on
prorokiem w biblijnym znaczeniu tego stowa, a jego powotanie wynikato
przede wszystkim z chgci zdobycia wladzy. Co wigcej, nie pochodzito
ono od Boga, ale od ludzi, ktérzy przekazali mu jakies pojecie na temat
doktryn chrzescijaniskich i zydowskich. Pozorne wigc zainteresowanie

% B.Neil, The Earliest Greek Understandings of Islam. John of Damascus and The-
ophanes the Confessor, [in:] Religious Conflict from Early Christianity to the Rise of Islam,
eds cadem, W.Mayer, Berlin 2013, 5. 225.

® R.Hoyland, The Earliest Christian Writings on Mubammad. An Appraisal,
lin:] Mubammad. The Issue of the Sources, ed. H. M o t zk i, Leiden—-Boston-Kaln
2000, S. 2.81.

5 Chronica minora I11, s. 326.

“ R.Hoyland, The Earliest Christian...,s. 281.

5 W ten sposéb: 0. Maxcuwmo B, [Ipn. Peopan Henosednux...

© T.Wolinska, Elity chrzescijanskie..., s. 558—559.



Rozdzial II. Muhammad, islam, pierwsi muzulmanie a chrzescijanie 55

Wystannikiem i przekazanie szczegétéw na temat jego zycia moglo wyni-
ka¢ z celu, jakim byta che¢¢ dyskredytacji Muhammada i jego nauki”.

O wyraznie pejoratywnym stosunku do Proroka $wiadczg trzy fragmen-
ty relacji. Pierwszy z nich wspomina o Zydach i ich reakcji na nauki gloszo-
ne przez Muhammada. Teofanes zastosowal tutaj ciekawy zabieg — Zydzi
w jego ujeciu jakby podwdjnie poddaja w watpliwo$¢ islam. Najpierw
bowiem mieli oni uzna¢ t¢ doktryng, co dla chrzescijanina juz byloby
wazkim argumentem przeciwko jej autentycznosci®. Co wiecej jednak,
nastgpnie uznali te religie za falszywa, a pozostali przy Muhammadzie
jedynie ze strachu. Obraz przedstawiony u Teofanesa, zdaje si¢ sugerowac,
iz islam jest tak zaktamany, ze nawet Zydzi, sami przeciez w domysle bluz-
niercy przeciw Bogu, zorientowali si¢, Ze nie jest prawdziwy”. Oskarzenia
o zwiazki z judaizmem wydaja si¢ by¢ elementem stalego repertuaru
apologetycznego pisarzy wezesnochrzescijanskich mierzacych si¢ z pro-
blemem islamu®, szczegdlnie w srodowiskach pozostajacych pod jego

7 SH. Griffith, The Prophet Mubammad, his Scripture and his Message, according
to the Christian apologies in Arabic and Syriac from th first Abbasid century, [in:]id e m,
Arabic Christianity in the Monsteries of Ninth-Century Palestine, Aldershot 2003, s. 132.
8 Calos¢ tego skomplikowanego opisu znajduje si¢ pomiedzy wersami: Te o fanes,
AM 6122, 5. 333.4—9. Teofanes wspomina bezpo$rednio o przyjeciu islamu przez niektd-
rych przedstawicieli wspdlnot zydowskich: 6 xal Ttveg T@v TpovxévTw ait@y TpoceABely
adTe) kol O¢gaaBat Ty adTod Bpnokelnv. Jednoczesnie stosuje tu cickawy zabieg, oskar-
zajac tych Zydéw o wyrzeczenie si¢ Mojzesza, ktérego postannictwo sam jednoczesnie
potwierdza: el dijooun Ty Tod BednTov Mwatws.
® Teofanes, AM 6122, s. 333.9-13. Zydzi z relacji zwrécili uwage na niezgod-
no$¢ praktyk Muhammada dotyczacych spozywania okreslonych potraw z regulami
judaizmu (zakaz spozywania wielbladziego migsa): Oewprioavtes O avtdv éobiovta dmd
Kopfhov Eyvwon, 8Tt obk EaTy adtés, &v dvéwaay. Chronograf podkreslil jednak, ze ze
strachu zostali przy Proroku i wplyneli tak na jego postannictwo, aby bylo skierowane
przede wszystkim przeciwko chrzescijanom: kot fimépovy i mpakar, kel ddijoan adTod
T Bpnoxelay Sethigiveg of Tdhaveg é0{8aorov adtdv 4BéuTa kol Nudv eV XploTiavdy.
2 Za otwartg nalezy uzna¢ np. dyskusje na temat tego na ile powstate w VII w. chrze-
Scijanskie dzieta polemizujace z judaizmem byly skierowane wylacznie przeciwko Zydom,
anaile stanowily odniesienie do ,,nowej odmiany” religii mojzeszowej — islamu. Warto
przy tym skonstatowa¢ fak, ze przeciez polemika taka dotyczyta od zawsze podobnych
elementéw: Trojcy Swietej, Weielenia, zagadnienia ukrzyzowania itp. Istnieje obszerna
literatura na ten temat, zob. m.in.: Sh. O’Sullivan, Anti-Jewish Polemic and Early
Islam, [in:] The Bible in Arab Christianity, ed. D. Thomas, Leiden-Boston 2007,



56 Islam, Arabowie i wizerunek kalifow...

bezposrednim wplywem, chrzescijan syryjskich, zaréwno monofizytéw,
jak i nestorian. Wsrdd tych drugich mozna wymieni¢ tak istotnych
apologetéw jak niemal réwiesnik Teofanesa Wyznawcy, Tymoteusz I,
patriarcha Seleucji-Ktezyfonu w latach 780-823*. W jednym z zachowa-
nych listéw, adresowanym do Sergiusza, przysztego metropolity Elamu
(koniec VIII w.) nazwal muzulmanéw ,,nowymi Zydami”, uznajac pole-
miki z nimi za bezposrednia kontynuacje sporéw jakie toczyly wspdlnoty
wezesnochrzescijanskie ze Srodowiskami judaistycznymi w Palestynie™.
Podobne odniesienia pojawily si¢ réwniez w zapisie domniemanej (co do
jej wiarygodnosci nie ma zgody wérdd badaczy do dzi§*) debaty pomigdzy
patriarchg a przedstawicielami kalifa al-Mahdiego w 782 r., gdzie w syryj-
skich i arabskich zapisach tego wydarzenia mozemy znalez¢ m.in. fragment,
w ktorym kalif i jego przedstawiciele powotuja si¢ na pokrewienstwo
z Zydami i misja Mojzesza (probujac wywnioskowaé z fragmentu Ksiegi
Powtdrzonego Prawa 18.18: Wzbudzg im proroka sposrdd ich braci, takiego
Jak ty, i wlozg w jego usta moje stowa, bedzie im méwit wszystko, co rozkaze
zapowiedz postannictwa Muhammada), a patriarcha podwaza to twier-
dzenie, wskazujac, ze wirdd starozytnych ludéw mozna bylo wymieni¢
blizsze Izraelitom niz Ismaelici, takie jak chociazby Edomici, Ammonici,

s. 49-68; V.D ér o ch e, Polémique anti-judaique et émergence de lislam, REB 57,1999,
s.141-161; A. Cam e r o n, Byzantines and Jews. Some Recent Work on E/,zrly Byzantium,
BMGS 20,1996,5.249-274; G.Dagron,V.D éro che,Juifs et chrétiens dans [ Orient
du VIF siécle, TM 11,1991, s. 17—273.

* Wigcej na temat tego wybitnego filozofa chrzeécijaniskiego, thumacza trakea-
téw greckich na syryjski i arabski, a takze organizatora Kosciola Wschodu w nowych
warunkach funkcjonowania pod wladzg kalifatu zob. wraz ze szczegétowymi wska-
zé6wkami bibliograficznymi: D.D. Bun d'y, Timotheos I, [in:] Gorgias Encyclopedic
Dictionary of the Syriac Heritage: Electronic Edition, eds SP.Brock, AM.Butts,
G.A.KirazL.vanRompay,https://gedsh.bethmardutho.org/ Timotheos-I [dostep:
10.05.2021 L.].

» T.R.Hurst, Letter 40 of the Nestorian Patriarch Timothy I (727-823). A Edition
and Translation, MA Thesis, The Catholic University of America, Washington 1981,
s. 48.

% Mimo to wnioski na jej temat pojawiaja si¢ nadal w dyskursie naukowym, takze
w muzutmanskich osrodkach akademickich: HA.Harmak a p ut ra, Muslim-Chri-
stian Debates in the Early ‘Abbasid Period. The Cases of Timothy I and Theodore Abu

Qurra, MIQOT 38, 2014, 5. 435-44s5.


https://gedsh.bethmardutho.org/Timotheos-I

Rozdzial II. Muhammad, islam, pierwsi muzulmanie a chrzescijanie 57

czy Moabici**. Inny ,,rowiesnik” Teofanesa®, Teodor bar Koni, réwniez
reprezentujacy Kosciol Wschodu®, pisal w swoim Kzaba d-’eskoliyon,
w czgéci zawierajaeej polemike z islamem, iz muzulmanie wierzg tak samo
Jjak Zydzi¥'. O kroczeniu zydowskimi $ciezkami w kontekscie uznawania
Jezusa ukrzyzowanego za cztowicka wspominat réwniez przedstawiciel
syryjskiego kosciola monofizyckiego, Abu RZ’ita al-Takriti*®, nie czyniac
jednak rozréznienia pomig¢dzy tak twierdzacymi — muzutmanami, czy
przedstawicielami niektérych denominacji chrzescijanskich®. Zarzut
zydowskiego pochodzenia niektérych dogmatéw islamu pojawit si¢
w Apologii Al-Kindi'ego*, ktdra w zaleznosci od przyjecia jednej z argu-

* C.Hackenburg, An Arabic-to-English Translation of the Religious Debate
between the Nestorian Patriarch Timothy I and the ‘Abbasid Caliph al-Mahdi, MA Thesis,
The Ohio State University 2009, s. 126-129.

» Co prawda cz¢é¢ dawnej historiografii kojarzyla Teodora Bar Koni z biskupem
Beth Germai, bratankiem patriarchy Johannana IV z poczatku X w. - W.A. Wright,

A Short History of Syriac Literature, London 1894, s. 222, jednakze informacje te zostaly
sfalsyfikowane juz w pierwszej polowie ubieglego wicku przez Jean-Baptiste'a Chab o-
ta — Littérature syriaque, Paris 1934, s. 107-108. Najczeéciej uznaje sig, ze Teodor zyt
w czasach patriarchy Tymoteusza - W. Baum, DW. Winkler, The Church of the
East. A Concise History, London—New York 2003, s. 63.

¢ Wiecej na temat zycia Teodora, wraz z literatura sekundarng zob.: AM.Butts,
Theodoros bar Koni, [in:] The Gorgias Encyclopedic Dictionary of the Syriac Heritage,
edsSP.Brock, AM.Butts, G.A.Kiraz, L.van R ompay, Piscataway (New
Jersey) 2011, 5. 405—406.

7 TeodorBarKoni,s. 69. Omdwienie tego fragmentu zob.: SH. Griffith,
Chapter Ten of the Scholion: Theodore Bar Koni’s Apology for Christianity, OCP 47,1981,
s. 158—-188.

* Kolejny ,,réwiesnik” Teofanesa Wyznawcy, zmarly okolo 830 r. w Tikricie w pdt-
nocnym Iraku: Christian-Muslim Relations. A Bibliographical History, vol.1 (600-900),
edsD. Thomas, B.Roggema, Leiden—Boston 2009, s. 567—580. Na temat jego
dzialalnosci teologicznej i apologetycznej: ST. K e a t i n g, Defending the ‘People of Truth’
in the Early Ilamic Period. The Christian Apologies of Abit RZ itah, Leiden-Boston 2006,
s.24—-ss; SSH. Griffith, Habib ibn Hidmah Abu Ra’itah, a Christian mutakallim
of the First Abbasid Century, Och 64,1980, s. 168-169.

» AbuRa’itaal-Takriti, vol 130,s. 83; vol. 131, 5. 10.

©* Kindi(W.Muir),s. 3. Inne przeklady wspéiczesne: A 1-Kin d i, Apologia
del cristianesimo, trad. L. B o t tin i, Milano 1998; The early Christian-Muslim dia-
logue. A collection of documents from the first three Islamic centuries (632—900 A.D.),
transl. N.A. N e wm a n, Hatfield (Pa.) 1993, s. 355—546 (tekst s. 381— 402 i 411-516);



58 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféow...

mentacji wspotczesnych badaczy mozna uznad za dzieto z IX lub X w2
W Apologii pojawila si¢ rowniez sugestia, zgodnie z ktéra inspiratorami
dziatan zmierzajacych do powolania nowej religii byto na dobra sprawe
dwdch zydowskich uczonych, wtasciwie wbrew woli Muhammada®*, wéréd
keérych warto przypomnieé przede wszystkim posta¢ Ka‘ba al-Ahbara,
wystepujacego przeciez rowniez w pismach muzutmanskich, jako jeden
z towarzyszy kaliféw sprawiedliwych — “Umara i ‘Usmana®. Zgodnie zresz-
ta z niektérymi pdznymi tradycjami islamskimi stawny mnich Bahira*#,

G.Pasteur Tar tar, Dialogue islamo-chrétien sous le calife al-Mamun (813-834). Les
épitres d al-Hashimi et d’ al-Kindi, Paris 198s.

* Dyskusja na temat Apologii, jej autorstwa i datowania, wraz z oméwieniem zacho-
wanych manuskryptéw, szczegdlnie pdznych w wersjach arabskich (XVII w.!) zob.:
PS.van Koningsveld, The Apology of Al-Kindi, [in:] Religious Polemics in Context.
Papers presented to the Second International Conference of the Leiden Institute for the Study
of Religions (LISOR) Held at Leiden, 27—28 April 2000,eds T.Hettema, Ch. Ko oi,
Assen 2004, s. 69—92.

» Kindi(W.Muir),s. 23-24.

% Por. M. Perlmann, A Legendary Story of Kalb al-Abbar’s Conversion to Islam,
lin:] Joshua Starr Memorial Volume, New York 1953, s. 85-99; i d e m, Another Ka'b
al-Abbar Story, JQR 45,1954, 5. 48—58.

3 O zagadnieniu powstania legendy mnicha Bahiry: K. Sz il4 g y i, Mubammad
and the Monk: The Making of the Christian Bahira Legend, JSAI 34,2008, 5. 169—214.
Na temat réznych kulturowych i jezykowych wersji mitu m.in.: A. B ak h o u, The Monk
Encounters the Prophet — the Story of the Encounter between Monk Babird and Mubam-
mad as it is recorded in the Syriac Manuscript of Mardin 259/2, CRS 3. 6, 2015, 5. 349-357
[rozszerzona wersja znajduje si¢: i d e m, The Christian Legend of Monk Bahird. The
Syriac Manuscript of Mardain 259/2: Study and English Translation, June 2006, http://
www.baylorisr.org/wp-content/uploads/bahkou_monk.pdf [dostep: 10.05.2021 1.];
S.H. Griffith, Mubammad and the Monk Bahiri: Reflections on a Syriac and Arabic
Text from Early Abbasid Times, Och 79, 1995, s. 146—174; RW. Th o m's o n, Arme-
nian Variations on the Bahira Legend, HUS 3/ 4, 1979/1980 [= Eucharisterion: Essays
presented to Omeljan Pritsak on his Sixtieth Birthday by his Colleagues and Students
(1979-1980)], 5. 884—89s. Nie zawsze Bahira byl przedstawiany jako heretyk, keéry wpro-
wadzil Muhammada w blad na temat doktryny. Szczegdlnie interesujaca jest tu wersja
stworzona przez Wilhelma z Trypolisu, ktdry wyjatkowo jak na srodowisko tacinskie
zbudowal obraz Bahiry jako ortodoksyjnego i $wigtego chrzedcijanina, ktdry zwigzany
byt z Muhammadem wtasciwie przez cale zycie, niemal mu mentorujac i przekazujac
podstawowe elementy doktryny chrzedcijariskiej: .D. P e ar s o n, The Islamic World and
the Latin East. William of Tripoli and His Syrian Context, PhD Thesis, The University
of Tennessee, Knoxville 2018, s. 36—100.


http://www.baylorisr.org/wp-content/uploads/bahkou_monk.pdf
http://www.baylorisr.org/wp-content/uploads/bahkou_monk.pdf

Rozdzial II. Muhammad, islam, pierwsi muzulmanie a chrzescijanie 59

ktéry mial przepowiedzie¢ wielkg przyszto$¢é Muhammadowi jako przy-
sztemu prorokowi, byt w rzeczywistosci rabinem®. Wobec powyzszego
nalezy przypomnie¢ o zarzutach armenskiego historyka Sebeosa, ktory
uznawal najazd Arabéw wyznajacych nowa religie za bezposrednio zain-
spirowany przez Zydc')w, uciekinieréw (przed bizantyniskimi przesladowa-
niami) z Edessy*. Sugestie i oskarzenia Muhammada o zwiazki z Zydami
staly si¢ w pelnym $redniowieczu na tyle popularne, ze dotarly tez do
kregu Slavia Orthodoxa, pojawiaja si¢ np. Paleji komentowanej z XIV w.,
gdzie przybieraja posta¢ wyartykulowanej wprost inwektywy — Prorok
nazwany zostal tam gydowskim niewolnikiem?. Ten krétki przeglad postaw
chrzescijanskich apologetéw piszacych o islamie w jego wezesnej fazie
rozwoju, a pochodzacych z tak réznych srodowisk i nalezacych do zwal-
czajacych si¢ w istocie denominacji chrzescijaniskich pozwala zauwazy¢,
ze temat ,,zydowski” byl dos$¢ intensywnie eksploatowany®® i nie bylo

5 B.Roggema, The Legend of Sergius Bahiva. Eastern Christian Apologetics and
Apocalyptic in Response to Islam, Leiden 2009, s. 44. Z drugiej strony, istnicje rowniez
wersja (np. u Al Masudiego) sugerujaca, ze Bahira pochodzit z arabskiego plemienia
Kajséw:B.d e Vries, On the Way to Bosra. Arab Settlement in South Syria before Islam

— the Evidence from Written Sources, [in:] Hereux qui comme Ulisses a fait un beau voyage.
Movements of People in Time and Space, eds id e m, N. Naguib, Bergen 2010, s. 72.

* Por. R.Hoyland, Seeing Islam as other saw it. A survey and evaluation of Chris-
tian, Jewish and Zoroastrian Writings on Early Islam, Princeton-New Jersey 1997,
s. 124-132. Biorac pod uwage, ze Sebeos przedstawit okolicznoéci powstania islamu,
a przynajmniej najazdu na ziemie chrzescijariskie niemal jako intryge czysto zydowska,
warto nadmienié, ze podobne tendencje, do uznawania Zydéw za spiskowcow, odpo-
wiedzialnych za wywrotowe idee podwazajace porzadek spoleczny, mozemy spotka¢
réwniez w literaturze muzuimariskiej: B. L e w i s, Jews of Islam, Westport (Connecticut)
2002, 8. 103.

7 LA.Brzozowska,jeden z herezjarchdw? Przedstawienia ikonograficzne Maho-
meta w rekopisie RNB, FIV.1s1 w kontekscie staroruskich narracji na jego temat, VP 38,
2018, 5. 464.

# Wieloaspektowe oméwienie problemu antyzydowskiej retoryki w pismach chrze-
$cijaniskich apologetdw piszacych o islamie odnajdzie Czytelnik w: SH. Griffich,

Jews and Muslims in Christian Syriac and Arabic Texts of the Ninth Century, JH 3. 1,
1988, 5. 65—94. Warto jednoczesnie pamietad, ze oskarzenia o zwiazki Arabéw z Zyda-
mi pojawialy si¢ réwniez w okresie przedislamskim. Chociazby Hermiasz Sozomen
dostrzegal, ze arabskie prakeyki, takie jak obrzezanie, pewne rytualy, a takze zakaz spo-
zywania wieprzowiny, facza ich z wyznawcami judaizmu. Sugerowal wrecz, ze Arabowie



60 Islam, Arabowie i wizerunek kalifow...

niczym dziwnym, ze takze Chronograf odnidst si¢ do niego w swoim
dziele. Interesujace, ze podkreslanie tych watkéw przez chrzescijaniskich
apologetéw doprowadzito do zintensyfikowania watkéw antyzydow-
skich w literaturze muzutmanskiej®. Szczegdlnie cickawa w tym kontekscie
byta posta¢ ‘Abdullaha ibn Saba; jednego z pierwszych ,nieprawowiernych”
i heretykdw wezesnego islamu, oskarzanego o zydowskie pochodzenie*.
W biezacej walce politycznej nie wzdragano si¢ tez zarzucaé podobnej
przesztosci cztonkom rodu panujacego, Umajjadom — zgodnie z niektd-
rymi tradycjami sam Muhammad mial nazwaé Zydem ‘Ukbe ibn Abi
Muajtg, praprawnuka Umaijji (reprezentanta jednej z linii rodu, pozosta-
tym przewodzili ‘Usman ibn Affan, Mu‘awija ibn Abi Sufjan oraz Mar-
wan ibn al-Hakam)+.

byli poczatkowo, a cz¢$¢ z nich pozostala, wyznania mojzeszowego (Sozomen, VI,
38: Takiego to bedgc pochodzenia, wszyscy, podobnie jak Hebrajczycy, stosujg obrzezanie
i powstrzymujq sig od spozywania migsa swirskiego oraz przestrzegajg wielu innych prze-
pisow rytualnych sposrod tych, ktére obowigzujg u Zydow. A fakt, ze nie wszystkie ich insty-
tucje i zwyczaje réwnajq si¢ Zydowskim, przypisal nalezy dziatanin czasu albo kontakrowi
i zwigzkom z otaczajgcymi ich plemionami. Tlum. S.Kazikowski,s. 447). Wedlug
GregaFishera celem podobnych insynuacji byto zdeprecjonowanie Arabéw jako
zwiazanych z Zydami — Between Empires. Arabs, Romans and Sasanians in Late Antiquity,
Oxford 2011, 5. 166—167. Warto jednak pamieta¢ o eseju Elizabeth Je ffreys, kedra
cho¢ okredlita swoja pracg jako jedynie wstep do szerszych rozwazan, ktérym z pewno-
$cia nalezatoby po$wigci¢ co najmniej ksiazke, to jednak rozpoczeta ja od poréwnania
wzmianek o Arabach z okresu przedislamskiego z tymi, ktdre mozna znalezé u Teofanesa
i Nicefora Patriarchy. Nawiazanie do Zydéw moglo nie by¢ wiec oryginalnym pomystem
Chronografa, a wynika¢ z danej tradycji historiograficznego opisu tego ludu pustyni:
E.Jeffreys, The mage of the Arabs in Byzantine Literature, in:] The 17" Internatio-
nal Byzantine Congress at Dumbarton Oaks, Major Papers, New York 1986, s. 305323,

¥ A.Teipen,Jewsin Early Biographies of Mubhammad. A Case Study in Shifting
Muslim Understandings of Judaism, JAAR 88. 2, 2020, s. 543—568. Na skomplikowany
charakter polemik antyzydowskich w literaturze chrzescijariskiej powstalej w zwiazku
z pojawieniem si¢ islamu, takze w kontekscie debat ikonoklastycznych w VIII w., a zwia-
zanych m.in. z aspiracjami wszystkich wspomnianych wspélnot do idei przymierza
z Bogiem, zwrécit uwage: V. D ér o ch e, Polémique anti-judaique..., s. 141-161.

* SW. Anthony, The Caliph and the Heretic. Ibn Saba’ and the Origins of
Shi‘ism, Leiden-Boston 2012, s. 313—317. Zydowsko$¢ byla tylko jednym z elementéw
jego negatywnej legendy, innymi np. czarna matka, czy pézne przejicie na islam, por.
ER.F1glaly, The ,Problem” of Abd-Allah Ibn-Saba, IIED s, 1982, s.379-390.

+ Co istotne, istnieja pewne genealogiczne i historyczne przestanki pozwalajace do-
mniemywad, ze oskarzenie to nie zostalo rzucone bezpodstawnie: S. Wa r d, Muhammad



Rozdzial II. Muhammad, islam, pierwsi muzulmanie a chrzescijanie 61

Co ciekawe jednak, wyjatkowe na tym tle uwagi Teofanesa na temat
swoistego niezdecydowania Zydéw co do przyjecia lub odrzucenia dok-
tryny Muhammada oddajg w pewnym sensie cz¢$¢ konkluzji formuto-
wanych dzisiaj wzgledem tego problemu. Juz ¢wieré wieku temu Steven
M. Wasserstrom w swojej pracy poswieconej wezesnym relacjom zydow-
sko-islamskim zwrdcit uwage na fakt, ze Muhammad oglosit si¢ na dobra
sprawe ostatnim prorokiem, a nie mesjaszem. Przyjecie tej ,,ludzkiej”
funkcji i odrzucenie jakichkolwiek nawigzan do ,boskiego” mesjani-
zmu** musiato by¢ dezorientujace zaréwno dla Zydéw, jak i chrzescijan,
co prowadzito oczywiscie do réznorodnych, nie zawsze negatywnych
postaw wobec nowej religii. Ten stan niedookre$lenia stanowisk i pro-
blem z doktadnym zrozumieniem przekazu Muhammada oddaje catkiem
trafnie przekaz Chronografii®. W kontekscie zydowskich korzeni isla-
mu nie sposob nie wspomnie¢ teorii Freda M. Donnera, sformutowane;j
przed dziesi¢cioleciem, zgodnie z ktéra poczatkdw religii muzutman-
skiej nalezaloby si¢ doszukiwa¢ w czyms w rodzaju monoteistycznego
ruchu reformatorskiego — ,wierzacych”, wéréd keérych znalezé mozna
bylo zar6wno Zydc')w, jak i chrzescijan, z ktérego to dopiero kilkadziesiat
lat po $mierci Proroka wylonita si¢ nowa religia**. Nie odmawiajac tej

Said: “You Are Only a Jew from the Jews of Sepphoris™: Allegations of the Jewish Ancestry
of Some Umayyads, INES 6o. 1, 2001, 5. 31-42.

# W tym kontekscie nalezy pamigtaé o teorii (P. Crone, M. C o o k, Hagarism:
The Making of the Islamic World, Cambridge 1977), zgodnie z ktdra watki takie wyste-
powaly wéréd muzutmandw od samego poczatku istnienia ich religii, a ewentualnego
Mesjasza mogli widzie¢ w osobie drugiego kalifa ‘Umara ibn al-Chattaba, kt6ry w tra-
dycjach islamskich nosit przydomek a/-firig, wywodzacy si¢ od syriackiego ,zbawiciel”.
Analizujac powtdrnie Zrédta przywotane przez dwéch wymienionych wyzej autoréw,
a takze dokonujac reasumpgji przekazdw koranicznych hipotez¢ t¢ odrzucit m.in. Fred
M. Donner, stwierdzajac, ze twarde dowody na istnienie watkéw mesjanistycz-
nych w islamie pochodza dopiero z okresu po pierwszym wieku hidzry, nie wezesniej:
La guestion du messianisme dans lislam primitif, RMMus 91-94, 2000, 5. 17-28.

# Wigcej o tym problemie w konkteécie zydowskich polemik z islamem zob.
SM. Wasserstrom, Between Muslim and Jew. The Problem of Symbiosis under
Early Islam, Princeton 1995, 5. 47—90.

+ EM.D o nn e r, Mubammad and the Believers. At the Origins of Islam, Cambridge
(MA) 2010, 5. 194—22 4. Nie jest to oczywiscie jedyny badacz, keéry podnosilt pewna nie-
dookreslono$¢ wezesnego monoteizmu wyznawanego przez przyszlych muzulmanéw:



62 Islam, Arabowie i wizerunek kalifow...

koncepcji nowatorstwa, naleiy W tym miejscu przytoczyc’ opini¢ Petera
Schandlera, ktéry badajac pisma Jana z Damaszku zauwazyl, ze nawet
jesli propozycje EM. Donnera uznaé¢ za obowiazujaca, to na pewno nie
dla czaséw wielkiego teologa i filozofa, ktdrego pisma wskazujg raczej na
w pelni uksztaltowana doktryne nowej religii, a nie jakakolwick odmiang
herezji chrzescijanskiej, czy judaistycznej*. Nawet jezeli syn skarbnika
kalifa ‘Abd al-Malika, Sardzuna ibn Mansura, podkreslat, ze Muhammad
zetknat sie wezesniej, przed rozpoczeciem swojego nauczania, z ksiega-
mi Starego i Nowego Testamentu, jak wskazuje Diego Sarrié Cucarella
w swojej polemice z tezami Petera Schandlera*, to nie wydaje si¢ by mogto
to oznaczad, iz Prorok nalezat do jakiejkolwiek lub sam organizowat jaka-
kolwiek wspélnote chrzescijaniska, czy judaistyczna.

Jednoczesnie nalezy pamigtad, ze przywddca muzulmandw nie wy-
stgpowal jako kontynuator wczesniejszych objawienn w rozumieniu
supersesjonizmu*’, przynajmniej w tym sensie, ktory oznaczalby probe
likwidacji weze$niejszych wierzen objawionych i zastapienia ich islamem
jako naturalnym uzupelnieniem. Wbrew sugestiom pojawiajacym si¢
nickiedy w badaniach historycznych, przekazy koraniczne, jak i przede
wszystkim hadisy, wskazuja, ze Muhammad, cho¢ nie w sposéb systema-
tyczny, przedstawil jednak zupetnie nowa teologi¢ objawienia, niebedaca
li tylko przeformatowaniem dotychczasowych wierzen judaistycznych czy
chrzescijanskich. Dlatego tez ewentualny supersesjonizm islamu mozna
bytoby rozumie¢ tylko w kontekscie zahrifu, czyli idei wyartykutowanej
w petni dtugo po $mierci nie tylko Muhammada, ale tez bedacego tema-

M. Grodzki, Yehuda D. Nevo — A Comprehensive Skeptical Theory on the Genesis
of Islam, RO 71. 1, 2018, 5. 55-95.
# P.Schandler, John of Damascus and Islam. Christian Heresiology and the
Intellectual Background to Earliest Christian-Muslim Relations, Leiden 2018, s. 32.
+* D.S. Cucarella, Schadler, Peter, John of Damascus and Islam: Christian Her-
esiology and the Intellectual Background to Earliest Christian-Muslim Relations [review],
MIDEO 34, 2019, 5. 390-394.
+ Skrétowe omodwienie supersesjonizmu w wersji chrzescijaniskiej odnajdzie Czy-
telnik w: D. Pliszka, Wypelnienie bez zastgpstwa: Matthew Levering o relacji Koscidt-
-Izrael, BST 3, 2017, 5. 42—54.



Rozdzial II. Muhammad, islam, pierwsi muzulmanie a chrzescijanie 63

tem niniejszej pracy Teofanesa Wyznawcy — w XI w. przez Ibn Hazme*,
niemniej jednak widocznej w tekstach prymarnych dla teologii islamu,
czyli Koranie i sunnie, a wyrazajacej przekonanie, zgodnie z ktérym zaréw-
no Zydzi, jak i chrzescijanie wprowadzili wiele wlasnych, niezaleznych
od Najwyzszego, zmian w przekazie objawienia. Dopiero Muhammad
zdotal, zgodnie z tg idea, naprawi¢ te bledy. Islam nie moze by¢ wigc
kontynuacja tych dwdch religii, jest raczej ich zaprzeczeniem, oczysz-
czajac zdeformowane przez nie objawienie Boze*. W tym sensie uwagi
dotyczace zachowania si¢ Zydéw wobec islamu sformutowane przez Teo-
fanesa nabierajg interesujacego wymiaru — mozna rozumie¢ ten przekaz
jako potwierdzenie sugestii, iz jest to zupelnie nowa religia, nieb¢daca
kontynuacja ani judaizmu, ani tym bardziej chrzescijanstwa. Uderzajacym
chichotem historii wydaje si¢ by¢ konstatacja, iz domniemane zwigzki
islamu z judaizmem, ktére staly si¢ tak istotnym elementem apologetyki
wezesnego Sredniowiecza, dzisiaj stanowia cze$¢ refleksji niektorych teo-
logéw tworzacych w duchu ekumenizmu, jak np. zmarty niedawno Hans
Kiing, ktéry jako jeden z argumentéw uznania wiary muzutmanskiej za
objawiona podnosit jej istotne podobienstwo do zydowskich form weze-
snych wspolnot chrzescijaniskich®®. Nie brakuje tez refleksji wzywajacych
do wykorzystania tych elementéw, pochodzacych z dziedzictwa koegzy-
stencji obydwu wyznan w przesztosci, w realiach wspolezesnej politykis.

# Por.: A.Ljamai, Ibn Hazm et la polémique islamo-chrétienne dans [ histoire de
" Islam, Leiden 2003; C. A d an g, Muslim writers on Judaism and the Hebrew Bible:
from Ibn Rabban to Ibn Hazm, Leiden 1996.

# O idei tabrifu w kontekscie przedstawionym powyzej zob.: ST. Keating, Re-
visting the Charge of Tabrif. The Question of Supersessionism in Early Islam and the
Qur’an, [in:] Nicholas of Cusa and Islam. Polemic and Dialogue in the Late Middle Ages,
edsL.Ch.Levy,R.GeorgeTvrtkovié, D. Duclow, Leiden-Boston 2014,
5. 202—217.

*° Wigcej podobnych refleksji odnajdzie Czytelnik w opracowaniu: D.Marshall,
Muhammad in Contemporary Christian Theological Reflecion,ICMR 24. 2, 2013, 5. 161-172.

* M. Pytclik, Jews and Muslims in Cooperation — Lunch and Learn, paper
presented to the ,,Jews and Muslims. A Forgotten History of Coexistence” forum,
Oakland University, 12 March 2015, https://www.oakland.edu/Assets/Oakland/
religiousstudies/files-and-documents/faculty-research/Pytlik,%20Michael%20-%20


https://www.oakland.edu/Assets/Oakland/religiousstudies/files-and-documents/faculty-research/Pytlik,%20Michael%20-%20Jews%20&%20Muslims,%20A%20Forgotten%20History%20of%20Coexistence.pdf
https://www.oakland.edu/Assets/Oakland/religiousstudies/files-and-documents/faculty-research/Pytlik,%20Michael%20-%20Jews%20&%20Muslims,%20A%20Forgotten%20History%20of%20Coexistence.pdf

64 Islam, Arabowie i wizerunek kalifow...

Nie znaczy to jednak, ze refleksja dotyczaca podobienistw do judaizmu
w kontekscie préby zrozumienia fenomenu powstania nowej religii jaka
byt islam, co przeciez w pewnych momentach sugerowat Teofanes, nie
znajduje swoich zwolennikéw takze dzisiaj, z teoria hagaryzmu, sformu-
lowang p6t wieku temu przez Patricie Crone, Michaela Cooka i Martina
Hidsa na czele”, nawiazujac przeciez nie tylko do rozumianych dostownie
przekazéw historycznych takich autoréw jak Sebeos™, ale tez sugestii
zwiazkéw Muhammada z judaistycznymi tradycjami apokaliptyczny-
mi*. Konkludujac powyzsze dywagacje nie mozna tez wykluczy¢ ze stu-
procentowa pewnoscia, ze enigmatyczne stwierdzenia Teofanesa nie s
jakim$ nawigzaniem do skomplikowanych historycznych relacji pomigdzy
Muhammadem a miejscowymi zydowskimi plemionami, czego egzem-
plifikacja byl tragiczny los Banu Kurajza*’, szczegélnie, ze informacje te
przekazal wspominany juz Ibn Hiszam za Ibn Iszakiem. Gdyby tak bylo
faktycznie, wydaje si¢ jednak, ze Teofanes nie omieszkalby podkresli¢,

Jews%208&%20Muslims,%20A%20Forgotten%20History%200f%20Coexistence.pdf
[dostep: 10.05.2021 1.].

* Jak napisal A.P.Picrzyniski w Christians and Jews. Historical and Theological
Perspectives of their Relationship, SOec 19, 2019, s. 331: The study of the Church Fathers
in order to understand their relationship with the Judaism of Eretz Israel and the diaspora
(as expressed in particular in the Talmud) has not yet been completed. Herein, the study
of the heresies of the first centuries, especially in Asia and the East, and their relationship
with the Jewish thought, would be valuable to understand the origins of Islam.

$ P.Crone, M. Cook,Hagarism...; P.Cr o n e, Slaves on Horses. The Evolution
of the Islamic Polity, Cambridge 1980; ead e m, M. Hin d's, God’s Caliph. Religious

Authority in the First Centuries of Islam, Cambridge 1986; P. C r o n e, Meccan Trade
and the Rise of Islam, Princeton 1987.

* P.Crone, M. Co ok, Hagarism..., s. 77-79. Doskonale polskic oméwienie
zaprezentowanych w powyzszych publikacjach idei wyjasnienia pochodzenia isla-
mu m.in. poprzez podkreslenie jego zwiazkéw z judaizmem odnajdzie Czytelnik
w: M. G rodzki, Panteon sceptykdw. Przeglad wspstezesnych teorii naukowych poswig-
conyclo genezie islamu, Warszawa 2017, S. 165—212.

s M. C ook, Mahomer, ttum. BR.Z a g é rski, Warszawa 1999, s. 113114

¢ Na temat Banu Kurajza zob. m.in.: W.Montgomery Watt, The Condem-
nation of the Jews of Banii Qurayza A Study of the Sources of the Sira, [in:] id e m, Early
Islam. Collected articles, Edinburgh 1990, s. 1-12; M.J. K i s t e r, The Massacre of the Banii
Qurayza: A Re-Examination of a Tradition, JSAI 8,1986,s. 61-96; W.N. Arafat, New
Light on the Story of Banii Qurayza and the Jews of Medina, JRAS 2, 1976, s. 100-107.


https://www.oakland.edu/Assets/Oakland/religiousstudies/files-and-documents/faculty-research/Pytlik,%20Michael%20-%20Jews%20&%20Muslims,%20A%20Forgotten%20History%20of%20Coexistence.pdf

Rozdzial II. Muhammad, islam, pierwsi muzulmanie a chrzescijanie 65

iz Muhammad dokonat tej egzekucji, ktéra przybrata przeciez, zgodnie
z tymi relacjami, niemal ludobdjczy charakter. Interesujace w tym kontek-
Scie jest tez Teofanesowe odwolanie do osoby Mojzesza. Ze wspomnianych
wyzej pierwszych sirat Muhammada wiadomo, ze motyw poréwnania
Proroka z patriarchg Izraela byt obecny w zydowskich polemikach z muzul-
manami praktycznie od poczatku istnienia islamu. Jak zauwaza Shari
L. Lowin, w dotychczasowej debacie naukowej wzmianki te uznawano
za malo wiarygodne, wskazujac, ze pochodzg ze Zzrédet muzutmanskich,
w dodatku pézniejszych. Badaczka ze Stonehill College zwrdcita jednak
uwagg, ze tendencja do poréwnywania Mojzesza z Muhammadem (na
korzy$¢ tego pierwszego oczywiscie) byta obecna rowniez w zachowane;
zydowskiej literaturze apologetycznej, stad jej wniosek, ze nie mozna
wykluczy¢ by zagadnienie to nie bylo statym elementem tych polemik,
a $wiadczylyby o tym wzmianki w biografiach Prorokas”. Wydaje sig, ze
odniesienie do Mojzesza w Chronografii mozna uzna¢ za przyczynek do
dyskusji na temat tychze poréwnan, chociaz réwnie dobrze byt to element
retoryki antyzydowskiej, wskazujacej na tych reprezentantéw judaizmu,
ktérzy dla Wystannika porzucili nauczanie swojego (a przeciez i chrze-
Scijanskiego) patriarchy. W ten sposéb Wyznawca w jednym fragmencie
kwestionowalby zaréwno przestanie judaizmu, jak i islamu.

Elementy podwazajgce autentyczno$é postannictwa u Teofanesa
potwierdza takze wiadomos¢ o epilepsji Muhammadas®. Wyznawca jako
pierwszy z chrzescijan podkredlit, iz Prorok byt chory. Zgodnie z jego

7 Sh.L. L owin, A Prophet Like Moses”? What Can We Know About the Early
Jewish Responses to Muhammad's Claims of Mosesness?, HUCA 90, 2019, s. 227-255.

* Bizantyniczycy znali prace Galena, w ktdrych epilepsja traktowana byta jako cho-
roba naturalna. Przykladem sq tutaj traktaty Michata Psellosa z XI w. Jednak przewazala
interpretacja epilepsji jako spowodowanej wplywem zlych mocy, demonéw. Decydu-
jace znaczenie mialy tutaj pisma Ojcéw Kosciola, ktérzy powolywali si¢ na fragment
z Ewangelii synoptycznych, dotyczacy uzdrowienia przez Jezusa chlopca-epileptyka,
gdzie mowa jest o zlym duchu, ktéry opanowal tego ostatniego (Mt 17. 14—20; Mk
9. 14-29; Lk 9. 37-43). Interesujace, ze motyw epilepsji byt czasem wykorzystywany,
aby zdyskredytowa¢ decyzje danej osoby. Zdarzalo si¢, ze w ten sposéb pisano nawet
o cesarzach. Opanowanie bowiem przez zlego ducha moglo oznaczaé, iz dany wladca
jest pozbawiony opicki Boga, a wigc jednego z podstawowych atrybutéw swojej wladzy.
W ten sposdb takze jego czyny i decyzje nie mialy tej samej wagi, co osoby zdrowej.



66 Islam, Arabowie i wizerunek kalifow...

relacja Muhammad miat probowad ukryé¢ te przypadtos¢, méwiac, ze jego
dziwne zachowanie spowodowane byto wizjami®. Warto podkresli¢, iz
gléwna role w potwierdzeniu tej wersji, odegral wedlug Teofanesa bli-
zej nieokreslony chrzescijaniski mnich, ktéry to jednak zostal wezesniej
wygnany z powodu niemoralnej doktryny®°. By¢ moze byt to Waraka ibn
Naufal, kuzyn Chadidzy®. Informacje dotyczace choroby Muhammada,
zawarte w Chronografii, staly si¢ w pdzniejszym okresie bardzo popu-
larne na zachodzie Europy — podobne odnajdujemy m.in. w pracach
Wincentego z Beauvais czy Riccoldo da Monte di Croce, w XIII w.**
Wiadomo$¢ o epilepsji Proroka w kregu kultury bizantynskiej znajdziemy
réwniez u Jerzego Mnicha®. ,Wiedza” o domniemanej chorobie mogta

jednak funkcjonowa¢ takze w syryjskich kregach chrzescijaniskich, nie

Wigcej na ten temat zob.: LI. C o nrad, Zeno, the Epileptic Emperor: Historiography
and Polemics as Source of Realia, BMGS 24, 2000, s. 61-81.

» Teofanes, AM 6122,s.334.5-10. Przy czym o epilepsji Teofanes wspomina jakby
w kontekscie podrézy Muhammada do Syrii: kel €oye 16 wdfog T émnyring. Potem
dodaje wyjasnienie, ze o wizjach zaczal wspomina¢, aby uspokoi¢ zone, ktdra obawiata
sig, ze wyszla nie tylko za biedaka, ale epileptyka: xal vorioaon 1| TovTov yuvi) odédpa
EhuTelTo, tg ebyevi)s odon kol T¢) ToloUTw cuvadBelon, od udvov dmbpw vt AN xal émi-
Mrikg. Weedy tez pojawil si¢ element o proroctwie przekazywanym przez Gabriela:
TpomodTon 08 adTdG Bepamedanu ad Ty oltw Aéywy, Tt “dmtaciay T dyyéhov heyouévov
Tafpuih Bewpd, kol i dodépwy THY TovTow Béay SArywpd kol TimTw. W ten sposdb Teo-
fanes daje do zrozumienia, ze Muhammad swoje postannictwo wymydlil z dos¢ btahego
powodu — by zachowaé status spoleczny, ktdry osiagnat poprzez malzenistwo z Chadidza.

¢ Teofanes, AM 6122,5.334.10—14: aliTn 8¢ Eyovon poveydv Tve Sid kaxomiaTioy
égépw‘cov gxeloe olkodvTaL.

& W Mekee i Medynie zylo kilku chrzescijan. Jednak byly to przypadki odosobnione
i najprawdopodobniej nie tworzyli oni w tych miastach zorganizowanych gmin. Wielu
przyjeto chrzescijaistwo na terenach Syrii. Niektérych oskarzano, jak np. ‘Usmana ibn
al-Huwajrisa czy tez Abu ‘Amira al-Rahiba, o wspélprace z Bizantyriczykami. Jak podaja
zrédta muzutmariskie, ten ostatni mial prosi¢ samego Herakliusza o pomoc, poniewaz
nie chcial zmian, keérych dokonywal Muhammad w Medynie, bojac sie, ze to zagrozi
swobodzie jego kultu. Wigcej na ten temat zob.: G. O s m a n, Pre-Islamic Arab Conquest
to Christianity in Mecca and Medina: An Investigation into the Arabic Sources, MWo 95,
2005, s. 67—80.

© N.Daniel, Iam and the West. The Making of an Image, Edinburgh 1966, 5. 27-28.

% Jerzy Mnich,s. 698-699 [= PG 110, kol. 86s].



Rozdzial II. Muhammad, islam, pierwsi muzulmanie a chrzescijanie 67

wiemy jednak kiedy doktadnie si¢ pojawita (ani skad zostata zaczerpnigta),
bowiem wzmianke o tejze przypadlosci wyrazong explicite odnajduje-
my w dziele bardzo péznej daty, trzynastowiecznym traktacie autorstwa
Barttomieja z Edessy®+. Pamigtajac jednak o przekazach ewangelicznych
(Mt 17.14—20; Mk 9. 14-29; Ek 9. 37-43), sugerujacych zwiazki epilepsji
z opetaniem, a doskonale przeciez znanych chrzescijariskim apologetom,
warto pami¢tal, ze Teodor Abu Kurra, kolejny ,,réwiesnik” Teofanesa,
tym razem reprezentujacy melkicka odmiang chrzescijanstwa syryjskie-
go (czyli zdecydowanie blizsza Bizantyriczykowi, co istotne, kolejna
osoba zwigzana z Edessa!)® pisal, ze Muhammada drgczyly po prostu

“ BartlomiejzEdessy, kol. 1384-1385; cf. BartltomicjzEdessy
(K-P.Todt),s.2-3.

¢ Teodor urodzit si¢ w Edessie okolo roku 750, a zmart kilka lat po Teofanesie,
pomiedzy 820 a 825 . Co wigcej, byt biskupem Harranu, miasta nicopodal Edessy,
ktére tez stanowilo jedno z miejsc interesujacych m.in. dla Teofila z Edessy i Wyznawcy.
Chociaz byt jednym z pierwszych chrzeécijariskich apologetéw, ktdrzy pisali po arabsku
(takze syryjsku), to czgé¢ jego spuscizny trafila do cesarstwa i zostala przettumaczo-
na na greke (PG 97, kol. 1461-1610). Na temat Teodora Abu Kurry powstato dotad
wiele istotnych opracowarl. Wymieni¢ nalezy m.in.: N.G. Aw a d, Orthodoxy in Arabic
Terms. A Study of Theodore Abu Qurraly’s Theology in Its Islamic Context, Boston—Berlin
2015, 5. 58-113 (zwlaszcza fragmenty na temat jego idei dotyczacych miejsca chrze-
$cijaiistwa w muzulmanskim $wiecie); SH. Griffith, Theodore Abu Qurrah. The
Intelectual Profile of an Arab Christian Writer of the First Abbasid Century, Tel Aviv
1992; i d e m, Muslims and Church Councils. The Apology of Theodore Abi Qurrah, SP
25,1993, 5. 270-299, 1 d e m, Reflections on the Biography of Theodore Abu Qurrah, POr
18,1993, 5. 143—-170; J.C. Lam o r eaux, Theodore Abu Qurrah and Jobhn the Deacon,
GRBS 42, 2001, 5. 361-386; i d e m, The Biography of Theodore Abu Qurrah Revisited,
DOP 56, 2002, 5. 25—40; L. Dick, Un continuateur arabe de saint Jean Damascéne,
Théodore Abuqurra, évéque melchite de Harran. La personne et son milieu, p. 1: Les études
antérienres sur Abugqurra, POC 12,1962, 5. 209-223; p. 2: Analyse des sources, POC 12,
1962, S. 319—332; p. 3: Essai d une esquisse historique, POC 13, 1963, s. 114-129; i d e m,
La discussion d Abi Qurra avec les ulémas musulmans devant le calife al-Ma’min, POr 16,
1990-1991, 5. 107-113; A.-Th. K h o u r y, Les théologiens byzantins et [ Islam, t. 1: Textes et
anteurs (VIIF-XIIT siécle), Louvain—Paris 1969, s. 83-105; E. K ar cze w s ki, Dialog...,
s. 277-292; W. N asry, The Caliph and the Bishop. A 9" Century Muslim-Christian
Debate: Al-Ma’mun and Abu Qurrah, Beyrouth 2008; SL.Hu s s ¢ i n i, Early Christian Ex-
planations of the Trinity in Arabic in the Context of Muslim Theology, Birmingham 2011,
s.77-141; B.A. N a s s i f; Religious Dialogue in the Eight Century, POr 30,2005, 5.333-340.



68 Islam, Arabowie i wizerunek kalifow...

demony®. Otwartym pozostaje pytanie — co bylo pierwsze? Informa-
cja 0 opetaniu czy epilepsji?

Teofanes nadmienit takze, ze islam zostal najpierw przyjety przez
kobiety, a dopiero pdzniej, za ich posrednictwem, nawracali si¢ na te religie
mezezyzni®. Wydaje si¢, iz poprzez taka wzmianke Bizantynczyk cheial
najwyrazniej zdeprecjonowac jeszcze bardziej wiare muzutmanska. Warto
jednak uzmystowi¢ sobie, ze ,zarzut” sftormutowany przez Chronografa
okazat si¢ w toku prowadzonych obecnie badan po prostu zgodny z praw-
da, oczywiscie w tym zakresie, ze kobiety faktycznie odgrywaly duza role
u boku Proroka®. Przekazy, dotyczace powstawania wsp6lnoty wokot
Muhammada wskazuja, ze konsultowat on wiele kwestii z kobietami, co
najmniej jedna z nich, Umm Waraka, zostala wyznaczona przez niego do
prowadzenia modlitw, takze takich, w kt6rych brali udzial me¢zezyzni®.
Byta réwniez jedng z tych niewielu oséb, ktére bra¢ mialy udziat w formu-
lowaniu pierwszych redakcji Koranu°. Kobiety modlily si¢ w meczetach
nicoddzielone od me¢zczyzn, ich $wiadectwa w fancuchach przekazicieli byly

“ TeodorAbuKurra(Opuscula ascetica) XX, 1545-1548. Na t¢ zastanawiajaca
koincydencje thumaczen objawien, czy to epilepsja, czy tez opetaniem zwrécita mi uwage
praca: T. Wo lin sk a, Elity chrzescijanskie..., s. 553.

% Teofanes, AM 6122,5.334.14—17.

¢ Pamietaé wypada, Ze powyzszy zarzut, ,feminizacji” religii, faczy si¢ z wyste-
pujacym w historiografii oraz apologetyce bizantynskiej toposem, zgodnie z ktdrym
sugerowano wyznawcom islamu kontynuowanie ich starozytnych kultéw zwiazanych
z trzema béstwami zeniskimi — al-Lat, al-Uzza i Manat, kojarzonymi z Gwiazda Poran-
na i Afrodyta. Watki takie pojawiajg si¢ m.in. w pismach Jana z Damaszku, Nicetasa
z Bizancjum, Jerzego Mnicha, Konstantego Porfirogenety, czy Jerzego Kedrenosa:
Z.A.Brzozowska, Boginie przedmuzutmanskiej Arabii (Al-Lat, Al-Uzza, Manat),
(in:] Bizancjum i Arabowie. Spotkanie cywilizacji VI-VIII wiek, red. T. Wolinska,
P.Filipczak, Warszawa 2015, s. 86-89.

% Co dla niekt6rych szkét teologicznych w islamie jest koronnym argumentem
przemawiajacym za mozliwoscia udzielenia kobietom pozwolenia przewodniczenia
modlitwom mieszanym, w kedrych biora udzial mezczyzni: Ch. M e ch e r t, Whether
to keep Women out of the Mosque. A Survey of Medieval Islamic Law, [in:] Authority,
Privacy and Public Order in Islam. Proceedings of the 22" Congress of L’ Union Europeenne
des Arabisants et Islamisants,edsB.MichalakPikulska, A.Pikulski, Leuven
2006, 5. 59—69.

7 W.Wieb ke, Woman in Islam, Princeton 1993, s. 111.



Rozdzial II. Muhammad, islam, pierwsi muzulmanie a chrzescijanie 69

uznawane w kontekscie sprawdzania wiarygodnosci hadiséw, zajmowaly
si¢ handlem, a nawet braly udzial w kampaniach wojennych”. Istotne
znaczenie kobiet w poczatkowych fazach rozwoju islamu jest zreszta do-

brze udokumentowane, zaréwno w kontekscie polityczno-religijnym?,

7 Informacje te zainspirowaly Leile Ahmed do nastepujacej konkluzji podsumowu-
jacej ten temat: Broadly speaking, the evidence on women in early Muslim society suggests
that they characteristically participated in and were expected to participate in the activit-
ies that preoccupied their community; those included religion as well as war (zob.np.F.Qaz 1,
The Mujahidaat. Tracing the Early Female Warriors of Islam, [in:] Women, Gender and
Terrorism,edsL.Sjoberg, C.E.Gentry, Athens (Georgia) 2011,. 35, zc znang szeroko
do dzi$ i czgsto wykorzystywana jako symbol udziatu kobiet w dzihadzie Chawali bint
al-Azwar, bioraca udzial w pierwszej fazie muzutmanskich najazdéw na Palestyne i Syrie,
poréwnywang do ,,miecza islamu” Chalida ibn Walida, zob. np. D. C o o k, Women fight-
ing in Jibad?, [in:] Female, Terrovism and Militancy, Agency, Utility and Organisation,
ed.id e m, New York 2008, 5. 38-39). Women of the first Muslim community attended
mosques, took part in relgious services on feast days and listened to Mubmmad's dosconrs-
es. Nor were they passive, docile followers but were active interlocutors in the domain
of faith as they were in other matters. Thus the hadith narratives show women acting and
speaking out of a sense that they were entitled to participate in the life of veligious thought
and practice, to comment fothrightly on any topic, even the Quy’an, and to do so in the
expectation of having their views heard — L. Ahm e d, Women and Gender in Islam.
Historical Roots of a Modern Debate, New Haven 1992, s. 72.

72 W kontekscie rozszerzenia niektérych praw kobiet i zunifikowania podejécia
do nich bez wzgledu na pochodzenie plemienne islam mial w poczatkowym okresie
oddzialywanie, ktdre nalezy uzna¢ ze wszech miar pozytywne: EA.A.Sulaimani,
The Changing Position of Women in Arabia under Ilam during the Early Seventh Century,
MPhil., University of Salford 1986, s. 170—171. Kobiety mialy wiele do powiedzenia
takze w okresie sprawowania wladzy przez pierwszych kaliféw tzw. sprawiedliwych:
N.Abbott, Women and the State in Early Islam, JNES 1. 1, 5. 106-126; cad e m,
Women and the State on the Eve of Islam, AJSLL s8. 3, 1941, s. 259—284. Istotne jest
wyodrebnienie momentu, w ktérym zaczely tracié swoje pierwotne prawa: J L. Smith,
Women, Religion and Social Change in Early Islam, [in:] Women, Religion and Social
Change,eds Y. YazbeckHaddad,E.BanksFindly, Albany 198s, s. 19-35.
Dychotomi¢ pomigdzy zachowaniem Muhammada i jego pierwszych nastgpcdw, a pdz-
niejszymi zwyczajami w kontekscie traktowania kobiet w spoteczenstwie opisuje m.in.:
JA.Sechzer, Islam and Woman. Where Tradition Meets Modernity. History and
Interpretations of Islamic Women’s Status, SRol 51,2004, 5. 263272, a jego tekst wydaje
si¢ by¢ dobra inspiracja do zadania sobie pytania — co jest na dobrg sprawe faktyczna
tradycja spolecznosci islamskich i ktére z nich powinni respektowaé konserwatysci?



70 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféw...

jak i spoteczno-gospodarczym”. Temat ten eksploatowany byt réwniez
w muzulmanskiej literaturze religijnej, a Chadidza i A’isza nie byly jedyny-
mi kobietami z tytulem ,Matki Wiernych” w tych tradycjach™. Musiat by¢
tez istotny dla dwezesnych, skoro jeden z najwazniejszych muzutmanskich
genealogéw przetomu VIIT i IX w. Muhammad ibn Sa’d, w swoim ogrom-
nym stowniku Kizib al-Tabakat al-Kabir (Wielka Ksigga Pokolert), wérdd
4250 zyciorysdw os6b, majacych wplyw na rozwdj islamu w pierwszych
dwdch generacjach, zawierajacym przeciez imiona wielu dowddcéw woj-
skowych czy przywdédcédw plemiennych, umiescit okolo szesciuset biografii
kobiet, doceniajac bardzo mocno ich wktad w rozwéj wezesnej ummy™.
Mogty one odgrywac zreszta dos¢ istotna role takze w nieortodoksyjnych
odfamach islamu’®. Dzisiaj fakt niebagatalnego znaczenia kobiet w histo-
rii powstania religii muzutmanskiej stanowi element dyskusji na temat
wspodlczesnego pojmowania ich praw w krajach islamskich?, prowadzac

7 Jak napisal B. Ko ehler w Female Entreprencurship in Early Islam, EcoA 31.
2, 2011, 8. 93: However, a comparison of female entrepreneurship in pre-Islamic society
and in Mobammed's era shows that women occupied leadership roles before and after the
establishment of Islam. Mohammed's wives were commercially astute, and Mohammed
and his contemporaries respected the rights of women to make decisions regarding finances,
matrimony and religious affiliation.
7+ O czym mozna przekonad si¢ m.in. dzigki lekturze nadal wydawanych dla szero-
kich kregéw muzutmariskich ,,przewodnikéw” dotyczacych tresci koranicznych i hadi-
séw, w keorych wystepuja wspomniane ,Matki Wiernych”, zob. np. Sh.Z. Qasmi,
MT. Salati, Question and Answers on the Mothers of Believers, Darussalam, Riyadh
Lahore-Houston b.d.w., gdzie oprécz Chadidzy i A'iszy znajdziemy odniesienia m.in.
do Sawdy bint Zamah (s. 19~26), Zajnab bint Chuzajmy (s. s5-60), Umm Salamy bin
Abu Umajji (s. 61-68) czy Umm Habiby bint Abu Sufjan (s. 85-92). Nie zawieraja one
co prawda tresci zweryfikowanych w toku dyskusji historycznej, a raczej wskazéwki dla
wierzacych, niemniej jednak nalezy je uzna¢ za dowdd istotnego znaczenia, jakie do
zagadnien udziatu kobiet w powstaniu religii muzutmanskiej przywiazuje si¢ w debatach
w ramach islamu do dzisiaj.
7 K.AbbouHershkovits, Women Converts and Familial Loyalty in the
Tine of the Prophet Mubhammad b. Sa'd, in:] Conversion to Islam in the Premodern Age:
A Sourcebook,edsN.Hurvitz,ChS.Sahner,USimonsohn,L.Yarbrough,
Berkeley 2020, 5. 54-57.
¢ C.Baugh, Revolting Women? Early Kharijite Women in Islamic Sources, JoIMS
2.1, 2017, 8. 36—55.
77 Zaréwno w dyskusjach akademickich: E. Ak hm e t o v a, Women in Islamic Civ-
ilisation. Their Rights and Contributions,ICR 7. 4,2016,s. 474—491; ¢ ad e m, Women’s



Rozdzial II. Muhammad, islam, pierwsi muzulmanie a chrzescijanie 71

niekiedy wre¢ez do krytyki nowoczesnych idei, takich jak feminizm, z per-
spektywy reinterpretacji praw wezesnoislamskich?®.

Mozna si¢ zastanawiaé, czy Teofanes korzystat ze Zrédel muzutman-
skich podczas pisania tego fragmentu”. Jesli bylo tak w istocie, to relacja
dotyczaca zycia Muhammada jest bardzo interesujacym przykladem, jak
z panegiryku (poniewaz w takim tonie utrzymane byly przekazy muzul-
marniskie) uczyni¢ pamflet. Nie mozna oprzeé si¢ wrazeniu, ze relacja
Teofanesa ma wymiar propagandowy. Nie powinno si¢ jednak umniej-
sza¢ jej znaczenia edukacyjnego. Fragment ten mégt by¢ bowiem dla
kazdego Bizantyniczyka swoistym poradnikiem, jak rozmawia¢ z muzut-
manami, §wietng pomoca w dyskusji. Teofanes mdgt sie spodziewad, ze
jezeli wyznawca islamu podejmie w ogéle rozmowe na temat Proroka, to
bedzie si¢ opieral na ktdryms z sizar. Jurij Maksimov sugeruje ponadto,
iz Chronograf zajal si¢ postacia Muhammada tak szczegétowo, ponie-
waz wiedzial, ze w gléwnych, chrzescijaniskich tekstach, polemizujacych
z islamem, autorstwa Janaz Damaszku, kwestia ta nie jest wystarczajaco
rozwinieta®. Dlatego tez by¢ moze nad samg doktryna religii muzut-
manskiej, przeanalizowang przez Jana bardzo doktadnie®, Teofanes nie
rozwodzil si¢ tak szeroko.

Mozna odnie$¢ wrazenie, ze autor Chronografii wspomniat tylko o tych
dogmatach islamu, ktére chrzescijaninowi mogly si¢ wyda¢ szczegélnie

Rights. The Quy anic Ideals and Contemporary Issues, ICR 6.1, 2015, s. 58—7s; jak i tych
teologicznych: S.A.Gh. Bukhari, Role of Women in the Development of Islamic Civ-
ilization, J1 5. 2, 2012, 5. 7-18; M. Eliuss, Ilamic View of Women Leadership as Head
of the State. A Critical Analysis, ArtF] 4, 2010/2011, 5. 195-205.

7 S.Nawab, The Contribution of Women to Muslim Society. A Study of Selected Auto-
biographical and Bibliographical Literature, MA Thesis, Faculty of Arts Rand Afrikaans
University 1997, s. 129—132.

7 Por. rozdzial I niniejszej pracy.

fo 10. M ax cuwm o s, [lpn. Deogpan Henoseonux...

% Na temat prac apologetycznych Jana z Damaszku dotyczacych islamu napisano
do tej pory niezliczong ilo$¢ prac. Pewne podsumowanie stanowi: D.J. Jan o s ik, Jobn
of Damascus. First Apologist to the Muslims. The Trinity and Christian Apologetics in the
Early Islamic Period, Eugene (Oregon) 2016, 5. 277—290. Oméwienie dotychczasowej dys-
kusji w jezyku polskim: . K ar c z e w s ki, Ilam w rozdziale 100/101 De Haeresibus Jana
z Damaszku. Analiza Zrédloznawcza — wybrane zagadnienia, VP 75, 2020, s. 229-266.



72 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféw...

odpychajace. Podkreslit wiec przede wszystkim wiar¢ w wieczng nagrode
za udzial w wojnie®. Co wigcej, Chronograf stwierdzil posrednio, iz
islam osiagnat sukces wlasciwie wytacznie dzigki prowadzeniu agresywnej
polityki, opartej o miecz®. Ten element we wezesnej apologetyce chrze-
Scijaniskiej dotyczacej religii Proroka pojawia si¢ nader czesto®, zaréwno
w tej bedacej bezposrednia reakeja na podboje islamskie w pierwszej
potowie VII w., na przyklad w powstalej najprawdopodobniej w latach
trzydziestych w srodowisku palestyniskim® Doctrina Jacobi*, jak i w dzie-
tach wschodnich myglicieli chrzescijanskich, ktorzy mieli czas i mozli-
wo$¢ zapoznad si¢ z uksztatltowang juz myslg islamska, czego dobrym
przykladem jest twdrczo$¢ Ammara al-Basri z IX w."7, autora pierwszej

2 Teofanes, AM 6122,5.334.20-22.

% Teofanes, AM 6122,5.334.17-19. Ten zarzut jest zaskakujaco aktualny wobec
wspdlczesnych debat na temat islamu. Kilka lat temu z zagadnieniem tym na nowo
zmierzyl si¢ Stephen J. S h 0 e m a k e r, punktujac préby usuwania tej kwestii z obecnego
dyskursu dotyczacego poczatkdw islamu. Wedlug autora swiadczy to przede wszystkim
o braku szerszej perspektywy i zrozumienia kontekstu historycznego w jakim powstawata
nowa religia. Przemoc i wojna byly zdaniem badacza wpisane po prostu w tamte czasy,
trudno wigc spodziewa¢ si¢ by muzulmanie zachowywali si¢ inaczej niz Bizantyriczycy
czy Sasanidzi. Jednocze$nie wszelkie proby tworzenia narracji, zgodnie z keéra Muham-
mad byt po prostu reformatorem religijno-spolecznym, niezaangazowanym w kwestie
militarne, uznat on za skazane na porazke, gdyz najzwyczajniej nie wytrzymuja one kon-
frontacji ze zrddtami: The Apocalypse of Empire. Imperial Eschatology in Late Antiquity
and Early Islam, Philadelphia 2018, 5. 180-184.

8 Wiecej na temat tych pierwszych reakcji zob. np.: W.E. K a e g i, Initial Byzantine
Reactions to the Arab Conguest, ChH 38. 2, 1969, s. 139-149. Na temat motywu ,religii
miecza” zob.: Th. Sizgorich, ,Do Prophets come with a Sword” Conguests, Empire
and Historical Narrative in the Early Islamic World, AHR 112. 4, 2007, 5. 993-1015.

% O szerszym kontekscie powstania dziela i zawartych w nim informacjach doty-
czacych Muhammada zob.: SW. A n th o ny, Mubammad, the Keys to Paradise and
the Doctrina lacobi. A Late Antique Puzzle,191. 2, 2014, 5. 243-265.

8 W jednym z fragmentéw Muhammad nazwany jest falszywym prorokiem, raczej
zwiastunem Antychrysta, poniewaz prawdziwi prorocy nie przychodzq uzbrojeni w miecz:
Doctrina Jacobi, V, 16, s. 209.

%7 Ktdry stwierdzil m.in., ze islam, podobnie jak religia ,Banu Israil’, czyli ,dzieci
Izraela” zostata rozpropagowana za pomoca wojny i miecza, a co za tym idzie réznita
si¢ znacznie od chrze$cijafistwa: Ammar al-Basri,s. 32-33.



Rozdzial II. Muhammad, islam, pierwsi muzulmanie a chrzescijanie 73

usystematyzowanej wykladni teologii chrzescijaniskiej w jezyku arabskim®.
Interesujacy, jakby zduplikowany zarzut w kontekscie wypraw wojennych
odnalez¢é mozemy natomiast w _Apologii al-Kindi'ego. Warto bowiem
zwréci¢ uwage, ze poza informacja, iz Muhammad sam przewodzit wypra-
wom wojennym® (co zostalo tez zauwazone w literaturze przedmiotu,
przez Teres¢ Woliriska®), w tym samym fragmencie znajduje si¢ obszerny
passus, ktéry podwaza postannictwo Boze Proroka ze wzgledu na pono-
szone przez niego osobiscie, jak i jego wodzdw, porazki wojenne, ktére
nijak maja si¢ np. do zwycigstw przywolanego tam tez Jozuego, wodza
Izraela”. Ten sposdb myslenia — faczacy kleske z brakiem Bozej akceptacji
dla wyznawanych wartosci — mozemy w niektérych miejscach zastosowaé
réwniez do przekazdw interesujacej nas Chronografii. Argument gania-
cy islam za obiecywanie raju tym, ktérzy zabijaja wrogéw, znalazt tez
swojego kontynuatora w srodowisku bizantynskim, w postaci wzmianki
Jerzego Mnicha®™

To druga kwestia, kt6ra Teofanes zajal si¢ w tym miejscu swojej relacji.
Chronograf wypomnial wyznawcom islamu, iz w tej nagrodzie za wlasciwe
zycie, widza jedynie zmystowe i przyziemne przyjemnosci. Wyszczegélnit
tutaj m.in. nieumiarkowanie w jedzeniu i piciu, a takze stosunki z kobie-
tami, ktérymi mozna si¢ wymienia¢ wedtug wiasnych zachcianek?.
Bizantyniczyk zakoniczyl zas swéj wywdd stwierdzeniem, iz chrzescija-
nin powinien po prostu wspétczu¢ ludziom bedacym w takim bledzie™.

% Szczegélnie jego Ksigga pyta i odpowiedzi (Kitab al-masa’il wa-l-ajwiba), w ktérej
w usystematyzowany sposob rozprawia si¢ z zagadnieniem Weielenia i Ewangelii jako
takicj: D. Th o mas, Christians at the Heart of Islamic Rule. Church Life and Schol-
arship in Abbasid Iraq, Leiden—Boston 2012, s. 6. Wigcej na temat Ammara al-Basri
w klasycznej juz pracy: S.H. G riffith, Ammar al-Basri's Kitab al-Burhan: Christian
Kalam in the First Abbasid Century, Mu 96,1983, s. 145-181.

% Kindi(W.Muir),s. 45—46.

o T.Wolinska, Elity chrzescijarskie..., s. 556.

" Apology of Al Kindi..., s. 44—4s.

* Jerzy Mnich,vol.IL,s. 705 (= PG 110, kol. 872).

» Teofanes, AM 6122,5.334.22—24.

9 Teofanes, AM 6122,5.334.26-27.



74 Islam, Arabowie i wizerunek kalifow...

Podobne oskarzenia, dotyczace zmystowego i ziemskiego wyobrazenia raju
w religii propagowanej przez Muhammada, nie byly absolutnie niczym
wyjatkowym. Wystapil z nimi wezesniej chociazby Jan z Damaszku?,
twierdzenie to zrobilo tez karier¢ w srodowisku apologetéw syryjskich,
dobrym przyktadem niech b¢dzie tu Mojzesz bar Kefas*®, kt6ry obraz
ziemskiego raju muzutmanéw przeciwstawil duchowej wizji chrzescijan,
czyniac z tego jeden z istotnych punktéw swojej krytyki islamu?”.

Nalezy podkresli¢, iz zaprezentowane wyzej informacje znajduja si¢
w Chronografii w jednej, zwartej relacji’®. Jednak w dalszej czesci dzieta
mozna takze odnalez¢ wiele fragmentéw, dotyczacych obserwacji na
temat muzulmanéw. Z nich takze mozemy si¢ dowiedzie¢ wiele o tym, co
Teofanes myslat o Arabach i ich wladcach - kalifach. Najpierw zajmiemy
si¢ relacjami dotyczacymi samych wyznawcéw Allaha.

2. Muzulmanie

Po pierwsze Teofanes dostrzegal, ze muzulmanie nie stanowili jedno-
$ci, ale dzielili si¢ zaréwno ze wzgledu na pochodzenie, jak i sympatie
polityczne, czy tez religijne. Nalezy przy tym zauwazy¢, iz Chronograf
posiadal bardzo szczegdtowe informacje dotyczace rozmaitych powstan

» R.Hoyland, The Earliest Christian..., s. 276, przyp. 2.

*¢ Mhnich syryjskiego kosciota monofizyckiego, zwigzany przez cale zycie (ok. 813-903)
z Irakiem, biskup trzech tamtejszych wspdlnot — Bet-Ramman, Bet-Kionaja oraz Mosulu
nad Tygrysem. Wiecej: J.F. C o akleyy, Mushe bar Kipho, |in:] Gorgias Encyclopedic
Dictionary of the Syriac Heritage: Electronic Edition, eds SP.Brock, AM.Butts,
G.A.Kiraz L.van Rompay (Gorgias Press, 2011; online ed. Beth Mardutho,
2018) hteps://gedsh.bethmardutho.org/Mushe-bar-Kipho [dostep: 10.05.2021 1.].

7 A.-M. Saadi, Ninth Century Syriac Exegete and Apologist. Moshe bar Kepha's
Commentary on Luke, H]SS 20. 1, 2017, 5. 240-241.

98 Istnieje wszak weze$niejsza wzmianka na temat Muhammada - Teofanes,
AM 6119, s. 327. 16, gdzie Prorok wystepuje, zgodnie z lacinska wersja Anastazjusza
Bibliotekarza jako Arabum seu Saracenorum princeps sub Persis degens. Nie zawiera
ona jednak, oprécz tej informaciji, jakiejkolwick wzmianki wartosciujacej na temat
zalozyciela islamu.


https://gedsh.bethmardutho.org/Mushe-bar-Kipho

Rozdzial II. Muhammad, islam, pierwsi muzulmanie a chrzescijanie 75

i niepokojéw politycznych w kalifacie, nawet tych majacych swoj pocza-
tek w odleglych rejonach Persji, o czym szczegétowo w dalszej czesci
wywodu. Do$¢ dokladnie opisal zaréwno wojng domowg z lat osiem-
dziesigtych VII w.%, jak i przejecie wladzy przez Marwana IT'°°. Wymienit
takze kilka muzutmanskich nieortodoksyjnych ruchéw religijnych, keére
narodzily si¢ w tym czasie™". Jest to bardzo interesujaca obserwacja. Islam
bowiem i muzulmanie byli czgsto, wlasciwie do czaséw nam wspotcze-
snych, w popularnych i obiegowych opiniach przedstawiani jako mono-
lit. Natomiast Teofanes, chociaz byl przeciez czlowiekiem z zewnatrz,
dostrzegal te réznice i czgsto o nich wspominat.

Nie przeszkadzalo mu to jednak w wielu miejscach uzywad niezbyt
pochlebnych okreslen w stosunku do muzutmanéw czy tez Arabéw, trak-
towanych jako ogél. Przede wszystkim Bizantyriczyk czesto przedstawial
wyznawcow islamu jako wrogéw samego Boga. Szczegélnie widoczne
jest to przy opisach oblezent Konstantynopola, kiedy uzyt tego okresle-
nia kilkukrotnie'. Istotne w tym kontekscie jest takze to, iz zwycigstwa
w tych bataliach Teofanes przypisywal samemu Bogu'>. Wydaje sig, ze

» Fragmenty dotyczace tego konfliktu znajduja si¢ w nastepujacych relacjach: Te o-
fanes, AM 6175,5.360.27 —361.1-3; Teofanes, AM 6178,5.363.21-32; Teofanes,
AM 6180,5.364.19-23; Teofanes, AM 6181, 5.364.29 — 365.3.

o Teofanes, AM 6235, s. 418.14 — 419.6.

* Jednym z przykladdw jest tu relacja dotyczaca powstania sekey charydzytdw,
zob.: Teofanes, AM 6152, 5. 347.30-31. Na temat charydzytéw, a takze innych deno-
minacji, ktére powstaly w islamie we wezesnym okresie zob. m.in.: G.LeviDella
Vida, Kharidjites, [in:] EP,eds P.Bearman, Th.Bianquis, CE.Bosworth,
E.vanDonzel, WP.Heinrichs, https://referenceworks.brillonline.com/entries/
encyclopaedia-of-islam-2/kharidjitess COM_o497 [dostgp: 10.05.2021.]; .Cronce,
Ninth-Century Muslim Anarchists, PP 167,2000,s.3-28; e a d e m, The Kharijites and the
caliphal title, [in:] Studies in Islamic and Middle Eastern Texts and Traditions: in memory
of Norman Calder,eds G.Hawting,JA - Mojaddedi,A.Samely, Oxford 2000,
s.85—91;J. D an e c ki, Podstawowe wiadomosci o islamie, t. 1, Warszawa 2002, 5. 165-189;
A.Gaiser, What do we learn about the early Kharijites and Ibadiyya from their coins?,
JAOS 130, 2010, 5. 167-187.

12 Zaznaczy¢ przy tym wypada, iz nazywa tam muzulmanéw dokladnie walczgcymi
z Bogiem [t6v Beopdywy — Te o fanes, AM 6165, s. 353.25] lub zaprzeczajgcymi Chry-
stusowi [ot 4pvyrel Tod Xpiotod — Te o fanes, AM 6164, 5. 353.14-15].

13 Zardwno opis pierwszego, jak i drugiego obl¢zenia Konstantynopola koriczy
Teofanes wzmiankami o morskiej burzy, zestanej przez Boga, ktéra niszczy arabska


https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/kharidjites-COM_0497
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/kharidjites-COM_0497

76 Islam, Arabowie i wizerunek kalifow...

Bizantynczyk traktowal te wojny w kategoriach uniwersalnych, jako starcia
calego (w tym danym przypadku) $wiata islamu przeciw chrzescijanistwu,
rozumianemu jako jednos¢. Potwierdza to jeden z fragment6w, dotycza-
cych pierwszego oblezenia (674-678 r.), w ktérym Chronograf napisat,
ze wrodg powzigl wojne przeciw chrzescijanom'*, a takze relacja z drugiego
oblezenia (717-718 r.), gdzie wspomnial, iz egipscy chrzeécijanie, stu-
zacy w armii arabskiej, uciekli na strong bizantyriska'. Interesujacym
wydaje si¢ fake, ze tak zle przeciez oceniany przez Teofanesa Leon III,
cesarz ikonoklasta, w opisie oblezenia nazwany zostal poboznym*®. Takze
pierwsza wzmianka w Chronografii, ktéra mozemy uznaé za dotycza-
cg islamu, odnoszgca si¢ do roku 628-629, a wspominajaca o ludzie

flotg, zob.: Te o fanes, AM 616s,s.354.8-110raz Te o fanes, AM 6210, 5.399.7-19.
Wydaje si¢, ze Chronograf sugerowal wrecz ,,osobisty” wplyw Boga na rozwdj wydarzeri
podczas drugiego oblezenia, kiedy to Arabowie prébowali wysadzi¢ desant, a zgod-
nie z przekazem Bdg zniszezyt ich zamyst za wstawiennictwem przeczgystej Matki Bozej
[Teofanes, AM 6209, s. 396.16-18]. Sposdb przedstawienia wydarzeni zwigzanych
z oblezeniami w perspektywie Bozej interwengji nie jest jednak tak wyjatkowy, jakby
si¢ moglo wydawa¢ — nalezy w tym miejscu wspomnie¢ chociazby bizantynskie relacje
Teodozjusza Gramatyka, ale takze pochodzace z kregu kultury armeriskiej — Sebeosa
i Gewonda. Wiecej: B. C e c o ta, The Meaning of “God’s Interventions” in Christian
Accounts about the Arab Sieges of Constantinople, [in:] Proceedings of the International
Symposium Byzantium and the Arab World. Encounter of Civilizations,eds A.Kralides,
A.Gkoutzioukostas, Thessaloniki 2013, 5. 117-130.
©+ Teofanes, AM 6165, s.354.4—5.
s Teofanes, AM 6209, s.397.5-8.
¢ Teofanes, AM 6209, s. 396.8: 6 0 evoePig Baothede. Podczas gdy w relacji
pochodzacejz AM 6211 jest juz nazwany bezboznym, co zauwazam.in: L. Malevitis,
The Formation of Byzantine View on Muslim during the “Dark Century” (ca. 650 — cs. 750),
PhD Thesis, University of London 2015, s. 147. Wsréd bizantynologéw mozna spotkaé
wyjasnienie tej niezgodnoéci jako niedopatrzenie podczas kopiowania jednego z wyko-
rzystywanych w Chronografii zxédet: S. G e r o, Byzantine Iconoclasm during the Reign
of Leo IIT with Particular Attention to the Oriental Sources, Louvain 1973, s. 34—36. Gdyby
jednak zabieg ten zostal zastosowany celowo, to doszukujac si¢ logiki w tym przekazie
nalezaloby uzna¢, iz autor probowal zasugerowa, ze aby Boég mogl dziataé w czasie
oblezenia i postugiwaé si¢ w tym celu osoba cesarza, to musiat on w danym momen-
cie stad si¢ poboznym, by w ogéle bylo to mozliwe. Doj$¢ moglo do tego oczywiscie
wylacznie w wyjatkowych okolicznosciach zagrozenia chrzedcijaristwa ze strony islamu:
B. C e c o ta, Arabskie oblgzenia Konstantynopola w VII-VIII wicku. Rzeczywistost i mit,
L6d7 2015, 5. 139.



Rozdzial II. Muhammad, islam, pierwsi muzulmanie a chrzescijanie 77

Amaleka (Amalekitach) i stanowiaca co$ w rodzaju skréconej historii
wezesnych podbojéw arabskich faczy najazdy muzutmanskie z watkami
religijnymi, Teofanes konstatuje bowiem, ze Amalek powstat na pustyni
i uderzyl w nas, lud Chrystusa, nastqpit wraz straszny upadek Palestyny,
Cezarei i Jerozolimy, potem katastrofa w Egipcie, po czym nastapilo zaje-
cie wysp pomigdzy lgdami, catkowita klgska rzymskiej armii i floty pod
Feniks i spustoszenie wsrod wszystkich ludéw i ziem chrzescijariskich
[podkr. — B.C.]"".

Interesujace jest podejscie Chronografa do zwyciestw arabskich oraz
sposob, w jaki starat si¢ je thumaczy¢. Oczywiscie chodzi tu raczej o wielkie
batalie, nie za$ najazdy tupiezcze, ktére byly bardzo liczne i jedynie odno-
towywane, lakonicznie, acz skrupulatnie™®. Nalezy stwierdzi¢, iz wlasciwie
kazde wigksze zwycigstwo arabskie zostato przez Teofanesa uzasadnione
w sposéb korzystny dla Bizantyniczykéw. Dziejopis dysponowat dosy¢
szerokim wachlarzem takich usprawiedliwien. Oczywistym i pierwszym
z nich byto podkre$lanie przewagi liczebnej wojsk arabskich. Nie jest przy
tym istotne czy relacja dotyczyla poczatkowego okresu inwazji muzut-
mandéw', czy tez pozniejszych czaséw, juz w petni ukonstytuowanego
kalifatu™. Innym usprawiedliwieniem byty warunki atmosferyczne. Teo-
fanes podkreslit to szczeg6lnie w opisie pierwszych bizantynskich porazek,
jeszeze w Syrii. W Chronografii znajduje si¢ bowiem nastepujace stwier-
dzenie, dotyczace bitwy nad Jarmukiem: z pofudnia wiat wiatr w strong

7 Teofanes, AM 6121, 5. 332.10—17.

% Najazdy takie Teofanes odnotowuje praktycznie kazdego roku. Nie mozemy
jednak stwierdzi¢ na podstawie tych wzmianek, jakimi sitami byly one prowadzone. Sama
czestotliwo$¢ wypraw nie powinna jednak budzi¢ watpliwosci, biorac pod uwage takeyke
arabska, polegajaca na corocznych, wiosenno-letnich najazdach. Zestawienie tychze,
oparte réwniez na wzmiankach Chronografii, wraz z literaturg sekundarna, odnajdzie
Czytelnik w: B. C ¢ c o ta, Arabskie oblezenia..., s. 63-76.

9 Teofanes, AM 6126, s. 337.23—24.

u Teofanes, AM 6189,s.370.14-15. Relacja ta dotyczy walk w Afryce Pétnocne;.
Jest ona o tyle wazna, iz Bizantyiiczycy, zgodnie z Chronografig, mieli przewage i zaczeli
nawet odnosi¢ zwyciestwa. Jednak kalif wyslal przeciw nim jeszeze wigksza flote. Mozna
tu zauwazy¢ pewne oznaki swoistego fatalizmu. Przekaz tego fragmentu jest bowiem
mniej wiecej taki — chociazby cesarstwo zwyciezalo, i tak przegrywa ostatecznie, gdyz
kalif zawsze bedzie mogt wysta¢ kolejng, $wiezg armie.



78 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféow...

Rzymian, tak, iz nie mogli zobaczy( twarzy wrogow i zostali pokonani™.
Trudno powiedzie¢, czy wiatr miat jakiekolwiek znaczenie w tej bitwie™.
Jednak sam fake, iz Teofanes podkresla ten szczegét jako gtéwna przyczyne
porazki, jest godny zauwazenia.

Chronograf w innych miejscach, gdzie opisuje przegrane przez Ro-
mejéw bitwy, wspominat o ich niedostatecznym przygotowaniu militar-
nym'” lub wrecz o buncie jako gléwnej przyczynie porazki™. Szczeg6lnym
przyktadem byla sytuacja, gdy Bizantynczycy, poprzez swoje naganne

m Teofanes, AM 6126,s.338.6—7.

" Doktadna analiz¢ bitwy znajdzie Czytelnik w: W.E. K a e g i, Byzantium and the
Early Ilamic Conguests, Cambridge 1992, s. 112-146; 1 d e m, Heraclius. Emperor of Byzan-
tium, Cambridge 2003,s.229-264; D. Nicolle, Yarmuk AD 636. The Muslim Conquest
of Syria, Oxford 1994, s. 65—8s; AL Ak ra m, Yarmuk, [in:] i d e m, The Sword of Allah.
Kalid bin al-Waleed, s. 1-17, http://www.grandestrategy.com/2007/12/sword-of-allah-
chapter-3s-yarmuk.html [dostep: 10.05.2021 1.]. W rzeczywistosci starcie to bylo serig
potyczek, trwalo za$ blisko miesiagc. Do kulminacyjnych walk doszto 20 lub 21 sierpnia
636 1. Chociaz przedstawiona powyzej wersja zaprezentowana przez Chronografa zdobyta
sobie zwolennikéw [zob. bardzo sugestywny opis: J.B. G lu b b, The Grear Arab conquests,
New Jersey 1964, s. 178], to jednak warto pamietaé, ze w zrédlach arabskich podkresla
si¢ przede wszystkim zastosowanie dos¢ prostego fortelu taktycznego przez Chalida ibn
al-Walida, ktéry upozorowat odwrét czesci swoich wojsk, na co zareagowali Bizantyn-
czycy wysylajac w poscig konnice. Wtedy reszta oddziatéw muzutmanskich zaatakowata
pozostawiong sama sobie bizantyriska piechote, co zakonczylo si¢ rzezig tej ostatniej.
W tym kontekscie burza piaskowa mogta by¢ szansa Bizantyniczykdw, a nie problemem:
S.Z aman, Yarmouk — The Necessity of Studying the Battle in Early Medieval Military
Historiography, JMSS 16. 2, 2015, s. 175. Nie bez znaczenia bylo tez, zgodnie z ta wersja
(zaprezentowang przede wszystkim przez at-Tabariego) zastosowanie przez Arabéw
elementéw wojny psychologicznej i rozpowszechnianie poglosek o zdradzie arabskich
chrzescijan, ktérzy mieli jakoby planowaé przejscie na ich strong, zob.: B. Cecota,
Ekspansja arabska na tereny bizantyriskie (632—718) oraz poczqtki organizacji kalifatu,
(in:] Bizancjum i Arabowie. Spotkanie cywilizacji VI-VIII wiek, red. T. Wolinska,
P.Filipczak, Warszawa 2015, s. 301; i d e m, Arab Expansion on Byzantine Territory
(032-718), |in:] Byzantium and the Arabs. The Encounter of Civilizations from the Sixth
to Mid-Eighth Century,eds T. Wolinska,P.Filipczak, Eddz 2015, 5. 224-226.

w5 Teofanes, AM 6201s. 377.2—8. Teofanes podkreslil, iz duzg czes¢ armii, kedra
poniosta ostatecznie kleske, stanowilo nieprzygotowane ,,pospolite ruszenie”, w dodatku
niezbyt fortunnie dowodzone.

4+ Przyczyna ta podawana byla przez Teofanesa kilkukrotnie. Dla przyktadu mozna
wspomnie¢ o relacji z roku 714/715, kiedy to przewr6t uniemozliwit skuteczng akeje prze-
ciw flocie arabskiej. Obszerna relacja znajduje siew: Te o fane's, AM 6207,s. 385.5-24.


http://www.grandestrategy.com/2007/12/sword-of-allah-chapter-35-yarmuk.html
http://www.grandestrategy.com/2007/12/sword-of-allah-chapter-35-yarmuk.html

Rozdzial II. Muhammad, islam, pierwsi muzulmanie a chrzescijanie 79

prakeyki magiczne, $ciagneli na siebie kleske, tak jak miato to mie¢ miejsce
podczas kampanii arabskiej majacej na celu zdobycie Konstantynopola
w latach 717-718, w Pergamonie'. Nalezy zaznaczy¢, ze Teofanes w ani
jednym miejscu nie stwierdzit, iz Arabowie byli po prostu lepszymi wojow-
nikami lub marynarzami i dlatego zwyci¢zali"®.

Autor Chronografii podkreslal takze inng cechg Arabéw — ich dwu-
licowo$¢ i sktonnos¢ do podstepu. Jest to bardzo czgsto wystepujacy
motyw. Pojawia si¢ on na przyktad w relacji dotyczacej roku 6184 AM
(692/693 AD), a wigc za panowania Justyniana II, a traktujacej o muzul-
manskim zwycigstwie pod Sebastopolem. Zostato ono osiagnicte, wedtug
Teofanesa, jedynie dzi¢ki przekupieniu znajdujacych si¢ w bizantyriskiej
armii Stowian. Dokona¢ tego miat Muhammad ibn Marwan, a podkresle-
nie tego faktu moze by¢ doé¢ istotne, ze wzgledu na jego syna — ostatniego
kalifa umajjadzkiego, Marwana II"7. Wydaje si¢, iz mamy tu do czynienia
nawet z podwdjna zdrada ze strony muzutlmandw. Po pierwsze samo prze-
kupienie Stowian bylo takim aktem wobec Bizantynczykéw. Wyznawcy
Allaha nie zwyciezyli bowiem w uczciwej walce, ale postuzyli si¢ niegod-
nym podstepem. Jednak, jak podkreslit Teofanes, takze wédz stowianski
zostal oszukany, gdyz Arabowie zlozyli mu wiele obietnic, ktérych nie

" Teofanes, AM 6208, s.390.26 — 391.2. Na temat wydarzeri w Pergamo-
nie zobacz takze: W. Bran d es, Apokalyptisches in Pergamon, Bsl 48, 1987, s. 1-11,
M.G. Varvounis, Une pratique de magie Byzantine et la prise de Pergame par les

Arabes, B 68,1998, s. 148—156.

16 Jest to zabieg stosowany takze wobec innych ludéw, z keérymi walezyli Bizantyn-
czycy. Dobrym przykladem jest Teofanesowy opis bitwy pod Markellai w 792 r., gdzie
Romejéw pokonali Bulgarzy. Teofanes podkredlit tutaj militarne bledy Konstantyna VI
jako przyczyne kleski. Zastugi chana Kardama i Bulgaréw zostaly pominiete. Wiccej
na ten temat zob.: MLJ. L e s z k a, Wizerunek wltadcéw pierwszego pasistwa bulgarskiego
w bizantynskich Zrédtach pisanych (VIII — pierwsza potowa XII wieku), £6dz 2003,
s. 31-32. Podobny zabieg jest charakterystyczny takze dla innych dziejopiséw bizantyn-
skich, na przykiad dla Jana Skylitzesa, zob. J. B o nar e k, Romajowie i obcy w kronice

Jana Skylitzesa. Identyfikacja etniczna Bizantyiczykdw i ich stosunck do obcych w swietle
kroniki Jana Skylitzesa, Torun 2003, s. 129-131L.

w7 KV.Zetterstéen, Muhammad b. Marwan, [in:] ET, vol. VII: Mif-Naz,
eds CE.Bosworth, E.vanDonzel, WP.Heinrichs, Ch.Pellat, Lei-
den 1993, 5. 408.



80 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféow...

zamierzali spetni¢”®. O tym jakie to byly obietnice Chronograf niestety
milczy. Z historia tego konfliktu wiaze si¢ takze inne jego stwierdze-
nie. Napomknal mianowicie w tym samym fragmencie swego dzieta,
iz Arabowie udawali niesktonnych do tamania pokoju™. Jesli polaczy¢
to z przypisywana Justynianowi II brawura i pycha™°, mozna wysnué¢
wniosek, ze Teofanes chcial wywotaé wrazenie, ze muzutmanie celowo
prowokowali cesarza, aby rozpoczat z nimi wojn¢. Podobnie tez opisa-
ni zostali w relacji dotyczacej wyprawy Maslamy na Konstantynopol,
a dokladniej obl¢zenia Amorionu. Tam Arabowie obwolali Leona cesa-
rzem™. Nawet jezeli sam fake ,wyniesienia” nie mial miejsca, to poprzez
umieszczenie tej wzmianki Teofanes osiagnat dwojaki cel. Deprecjonujac
Leona, jednocze$nie kolejny raz ukazat podstgpno$¢ muzutmanéw, kedrzy
podejmowali réwniez takiego rodzaju dziatania w celu sktécenia ze soba

Bizantynczykéw™.

" Teofanes, AM 6184, s.366.16—20.

" Teofanes, AM 6184,s.366.6—7.

2 Teofanes, AM 6184, s. 366.7—-8: 77 Bacthixf aitie kol mpometeln. Na temat
niecheci Teofanesa do Justyniana IT oraz przedsiewzigciach tego cesarza, ktére, wedlug
Chronografa, wywotaly konflikt z kalifatem zob.: A. K o m p a, Polityka wewngtrz-
na Justyniana Il w swietle ,,Krdtkiej historii” patriarchy Nicefora i ,Chronografii” Teo-
fanesa Wyznawcy, [in:] Cesarstwo Bizantyriskie. Dzieje — religia — kultura. Studia
ofiarowane Profesorowi Waldemarowi Ceranowi przez ucznidw na 7o-lecie Jego urodzin,
red. PKrupczynski, MJ.Leszka, Eask-Eddz 2006, s. 113-138.

» Teofanes, AM 6208, s.387.6—9.

** Fragment dotyczacy obwotania Leona cesarzem jest jakby wyrwany z kontekstu
calo$ci narracji na temat wydarzen pod Amorionem, gdzie jednym z gléwnych watkéw
byly przeciez pertraktacje Leona z Sulejmanem, dowddca cz¢$¢ wojsk arabskich spo-
$r6d sit ekspedycyjnych na Konstantynopol. Dlatego tez mozna go interpretowad jako
celows dyskredytacje osoby Leona, cztowicka, ktdrego cesarzem pierwsi obwolali na
dobra sprawe Arabowie, co w domysle podwazatoby legalno$¢ jego p6zniejszych rzadow.
Z drugiej jednak strony, jak juz wspomniano, Teofanes do$¢ pozytywnie wypowiadal
si¢ o tym wladcy we fragmentach dotyczacych oblezenia stolicy Bizancjum w latach
717-718, dlatego tez powyzsza relacje mozna byloby tlumaczy¢ wrecz w charakeerze
proby wybielenia dzialan przyszlego imperatora poprzez wskazanie na inicjatoréw
bezprawnego obwolania go cesarzem w tamtym momencie — Arabow, a samego Leona
jako osobe, ktdra probowala poprzez pertraktacje wyciagna¢ korzysci przede wszystkim
dla paristwa, a nie siebie samego — B. C ¢ c o ta, Arabskie oblezenia..., s. 111-112.



Rozdzial II. Muhammad, islam, pierwsi muzulmanie a chrzescijanie 81

Bizantynski chronograf obwinial Arabéw nie tylko o stosowanie takich
nieuczciwych forteli wojennych. Wypominat im tez niedotrzymywanie
umoéw. Spotykamy sie z tym na przyklad w relacji dotyczacej zdobycia
Tyany. Wedlug Teofanesa Arabowie obiecali mieszkanicom miasta nie-
tykalnos¢. By¢ moze zawarto uklad z przedstawicielami miasta, na wzor
wezesniejszych uméw z osrodkami syryjskimi czy palestynskimi. Jednak,
gdy obroncy wyszli z twierdzy, zostali potraktowani niezgodnie z weze-
$niejszymi ustaleniami™. Wydaje si¢, ze podobnie postapit Maslama pod-
czas oblezenia Charsianonu™*. Jednak tutaj autor Chronografii ograniczyl
si¢ do stwierdzenia, iz twierdza zostala zajeta poprzez oszustwo.

Nalezy doda¢, ze chociaz Arabowie byli wedlug Teofanesa tak pod-
stepni, to jednak Bizantyriczykom udawalo si¢ czasem ich przechytrzy¢.
Sytuacja taka miata miejsce np. w okresie poprzedzajacym drugie oblezenie
Konstantynopola. Chronograf wspomina o misji dyplomatycznej pod
przewodnictwem Daniela Sinopitesa. Zostala ona wystana do Damaszku
pod pretekstem rozméw pokojowych. Jednak jej prawdziwym celem byty
zadania szpiegowskie. Zakoriczyta si¢ petnym sukcesem. W pézniejszej
nieco relacji, Teofanes przedstawit bardzo szczegétowo dziatania Leona,
stratega Anatolikonu i przysztego cesarza. Takze one wskazywalyby na
latwowierno$¢ Arabéw™e.

Teofanes podkreslat tez ich tchérzostwo. Wspomina o tym na przy-
ktad w relacji na temat Mardaitéw. Wyznawca napisat tam: gdy Mu'‘awija
i jego doradcy dowiedzieli si¢ o tym [o dziataniach Mardaitéw w gérach
Libanu - B.C.], byli bardzo przestraszeni, gdyz zrozumieli, ze cesarstwo
Romejow jest chronione przez Boga™ . Podobnie zareagowali muzutmanie

» Teofanes, AM 6201, s. 377.10—14.

2+ Teofanes, AM 6222,5. 409.24—-25.

= Teofanes, AM 6206, s. 383.31-384.4. Daniel pochodzit z Synopy w Heleno-
poncie. Byl patrycjuszem i sprawowat urzad eparchy Konstantynopola, zob.: Daniel 1,
[in:] PBE.

26 Teofanes, AM 6208,s.386.25 — 390.19.

7 Teofanes, AM 6169, s. 355.10—12: katl TadTet ey Mowing kol of cvpBov-
ot adtol edofidnony odddpa cukhoyiaduevor, 611 T Baclhelov Tav Popainwy o Beod
dpovpetten. Biorac pod uwage legendy jakie wytworzyly si¢ wokdt Mardaitéw, zaréwno
dotyczace ich pochodzenia sposréd zwolennikdw Saboriusza, osiedlonych przez Muwawije



82 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféow...

na, opisywany w nieco pézniejszej relacji, atak Bizantynczykéw na
pétnocna Syrie. Chronograf podkreslit tutaj, iz oddzialy cesarskie
wzbudzily w nich wielki strach [muzulmanskich mieszkaricach Syrii
— B.C.]"% Z calg serig takich wzmianck o strachu Arabéw spotykamy
si¢ we fragmentach informujacych o starciach chazarsko-arabskich™.
Relacje te dotycza lat 728-7325°. Opis kazdej kolejnej wyprawy arab-

w okolicach Antiochii i Cyrrhus w pétnocnej Syrii okolo roku 667, skad wziad si¢ miato
ich okreslenie, zgrecyzowana forma Mapdeaittar od syryjskiego maridoye, oznaczajacego
~buntownika’, wspomniane przez Michata Syryjskiego /ipiiré, sugerujace ich rozbédjnicza
dzialalnos¢, czy tez arabskie okredlenie na t¢ grupe — al-Dzaridzimah, majace wywodzié
si¢ od okreslenia osoby szalonej, niespelna rozumu, z powodu ich zaciektosci w boju
(0 czym pamigta sie nawet wspolczesnie, czego najlepszym dowodem jest Tjjiar al-Ma-
rada, libaniski ruch polityczny, a takze milicja paramilitarna, nawigzujace swa nazwa do
legendarnych wojownikéw mardaickich) mozna domniemywaé, ze wzmianka Teofanesa
o pewnego rodzaju niepewnosci, z jaka poddani kalifa, jak i sam wladca postgpowaliz tg
pograniczng grupa mogla mie¢ solidne faktyczne podstawy. Wigcej na temat pocho-
dzenia Mardaitéw i ich pdzniejszych loséw, kiedy to czes¢ zasilita bizantyniska flote za
czaséw Justyniana I1zob. m.in.: M. C v e tk o vi ¢, The Settlement oft he Mardaites and
Their Military-Administrative Position in the Themata oft he West: A Chronology, ZRVI
54,2017,5. 65-8s; . Howard-J o hnston, The Mardaites, [ in:] Arab-Byzantine Coins
and History, ed. T. G o o d win, Washington 2012, 5. 27-38; D. Wo o d s, Corrup-
tion and Mistranslations. The Common Syriac Source on the Origin of the Mardaites, paper
presented at the 21 International Congress of Byzantine Studies, London 21-26 August
2006, available: Amercican Foundation for Syriac Studies: http://www.syriacstudies.
com/AFSS/Syriac_Articles_in_English/Entries/2011/1/9_Corruption_and_Mistrans-
lation_The_Common_Syriac_Source_on_the_Origin_of_the Mardaites_David_
Woods.html [dostep: 10.05.2021 ©.]; M. M o 0 s a, The Relation for the Maronites of
Lebanon tot he Mardaites and Al-Jarajima, S 44. 4,1969,s. 597-608; M. Canard,
Djaradjima, [in:] EI*, vol. II: C-G, eds B. Lewis, Ch. Pellat,J.Schacht,
Leiden 196s, s. 457.

28 Teofanes, AM 6192, s. 371.27-30: déatpeyay $SBov uéyav.

» Teofanes, AM 6220, s. 407.5-9: $p6Bov péyav éumoinoug Tolg Apaiy;
AM 6223, 5. 409.27—28: ToUTW T¢) ETel EneoTpdrevae Magaudg Ty Tovpxiny kel $Bdoog
tirg Kaomiog wohog dofnbelg avéatpelev.

5° Starcia pomiedzy muzulmanami a Chazarami odbywaly si¢ seriami, z mniej-
sza lub wicksza czestotliwodcia przez caly okres panowania kaliféw sprawiedliwych
i Umajjadéw, przybierajac charakter podobny do wickszosci walk w Azji Mniejszej
— regularnych najazdéw i odpowiedzi na nie, z ostatecznym unormowaniem tychze relacji
w okresie abbasydzkim. Mozna wyrézni¢ dwa momenty natezenia rywalizacji zbrojnej
na Kaukazie — tzw. pierwsza wojng arabsko-chazarska w latach 642-652 oraz druga


http://www.syriacstudies.com/AFSS/Syriac_Articles_in_English/Entries/2011/1/9_Corruption_and_Mistranslation__The_Common_Syriac_Source_on_the_Origin_of_the_Mardaites_David_Woods.html
http://www.syriacstudies.com/AFSS/Syriac_Articles_in_English/Entries/2011/1/9_Corruption_and_Mistranslation__The_Common_Syriac_Source_on_the_Origin_of_the_Mardaites_David_Woods.html
http://www.syriacstudies.com/AFSS/Syriac_Articles_in_English/Entries/2011/1/9_Corruption_and_Mistranslation__The_Common_Syriac_Source_on_the_Origin_of_the_Mardaites_David_Woods.html
http://www.syriacstudies.com/AFSS/Syriac_Articles_in_English/Entries/2011/1/9_Corruption_and_Mistranslation__The_Common_Syriac_Source_on_the_Origin_of_the_Mardaites_David_Woods.html

Rozdzial II. Muhammad, islam, pierwsi muzulmanie a chrzescijanie 83

skiej przeciw panistwu chazarskiemu kwitowany byl przez Teofanesa
stwierdzeniem, iz muzulmanie wracali z ekspedycji w wielkim prze-
razeniu™. By¢ moze jednak Chronograf chcial jedynie podkresli¢
stusznos¢ zawarcia przez Bizantynczykéw sojuszu z tureckim ludem™,

wojne arabsko-chazarskg, z lat 722737, kt6ra szczegdlnie zainteresowala Teofanesa.
Pierwsza z wojen byla jedna z regularnych inwazji odbywajacych si¢ mniej wigcej w tym
samym okresie, kiedy wojska muzutmanéw wkroczyly do Egiptu i pokonaly panstwo
Sasanidéw pod Nahawandem, a zakonczyla si¢ klgska ‘Abd ar-Rahmana ibn Rabiaha
w bitwie pod Balandzarem, co do ktdrego umiejscowienia do dzisiaj nie mamy pewnosci
(najprawdopodobniej jedno ze stanowisk archeologicznych na potudnie od Machaczka-
ly, dzisiejszej stolicy Dagestanu). Kampanie w czasie drugiej wojny z Chazarami pro-
wadzili tak wybitni wodzowie arabscy jak Maslama ibn ‘Abd al-Malik, dowddca wojsk
muzutmanskich w czasie drugiego oblezenia Konstantynopola, a takze Marwan ibn
Muhammad, ostatni kalif umajjadzki z Damaszku. Ostatecznie udato im si¢ ustanowi¢
wiadz¢ muzulmariska nad Zakaukaziem, czynigc z Derbentu istotny o$rodek krzewienia
islamu na tych terenach na kolejne kilkaset lat. Jednocze$nie warto pamigta, ze zbyt
duze zaangazowanie sit muzulmanskich w wojn¢ z Chazarami uznawane jest przez czgéé
badaczy za jedng z przyczyn upadku dynastii Umajjadéw zob.: Kh.Y.Blankinship,
The End of the Jihad State. The Reign of Hisham Ibn ‘Abd al-Malik and the Collapse of the
Umayyads, Albany 1994, s. 223225, 230-236. Wiecej na temat star¢ arabsko-chazarskich
wraz z obszerng bibliografia tematu zob.: J. D ud e k, Chazarowie. Polityka — kultura
— religia VII-XI wiek, Warszawa 2016, s 163-205.
5t Podobnych okredlert brak w historiografii syryjskiej, reprezentowanej na przyktad
przez Agapiusza czy Michata Syryjczyka, jedynie w Kronice z roku 1234 wzmiankowane
jest, ze Arabowie ulegli podstepowi wojsk chazarskich i dlatego wycofali si¢ ze spor-
nych terytoriéw: R. Hoylan d, Theophilus of Edessa’s Chronicle and the Circulation
of Historical Knowledge in Late Antiquity and Early Islam, Liverpool 2011, s. 228-229.
5 Wedlug czesci badaczy nie nalezy przecenia¢ ani malzenstwa Konstantyna z Cha-
zarka, ani samego sojuszu. Obydwie jego strony znajdowaly si¢ pod presja muzutmanskich
najazdéw i na dobra sprawe nie mogly sobie wzajemnie udzieli¢ konkretnej pomocy,
gdyz same byly zagrozone ciaglymi atakami. Nie ma tez Zadnych dobrze udokumen-
towanych dowodéw na dalszy rozwéj stosunkéw bizantyrisko-chazarskich po slubie.
Akt matrymonialny uznawany jest wiec za purely symbolic, a gesture of solidarity and no
more — Th.S.N o o n a n, Byzantium and the Khazars. A special relationship?, [in:] Byz-
antine Diplomacy. Papers from the Twenty Fourth Spring Symposium of Byzantine Stud-
ies, Cambridge, March 1990, edsJ. Shepard, S. Franklin, Aldershot 1992, s. 128.
Jednocze$nie warto mie¢ w pamieci wydarzenia o kilkanascie lat wezesniejsze, zwigzane
z wstapieniem na tron aranzujacego wspomniany powyzej mariaz, Leona IIT — w roku 717,
gdy wigkszos¢ sit arabskich zostala skoncentrowana na wyprawie konstantynopolitariskiej,
a kagan postanowil wykorzysta¢ sytuacje. W latach 717-718 odnotowujemy potezng
wyprawe chazarska na terytoria Szyrwanu, czyli dzisiejszego Azerbejdzanu. Chazarski



84 Islam, Arabowie i wizerunek kalifow...

gdyz opisy te koricza si¢ wlasciwie po wzmiance o zar¢czynach syna
Leona III, Konstantyna z ksi¢zniczkq chazarskg™.

Do tchérzostwa i podstepnosei dodajmy pyche, t¢ takze zauwazyt
u Arabéw autor Chronografii. Przyktad mamy w relacji z rozméw pokojo-
wych w Egipcie. Muzulmanie stwierdzi¢ mieli, wedtug niego, iz tak jak nie-
mozliwe jest dla patriarchy aleksandryjskiego potkniecie wielkiej kolumny,
tak i oni nie maja mozliwosci opuszczenia ziemi egipskiej’*. Interesujace,
ze podany przykfad dotyczyt zachowania muzutmanéw w Egipcie, ktérego
utrata, przede wszystkim ze wzgleddéw gospodarczych, musiala szczegdl-
nie dotkna¢ Bizantynczykéw. Co do samego przedstawionego powyzej
zachowania Arabdw, to potwierdzaja je relacje bezposrednio pochodzace
z ziemi egipskiej, od tamtejszych Koptéw. O ile przekaz Jana z Nikiu
wydaje si¢ by¢ mimo wszystko dosy¢ wywazony, cho¢ takze on zauwazyt
liczne przesladowania ze strony Araboéw™, to juz Historia patriarchéw
aleksandryjskich zawiera wiele wyjatkéw ukazujacych nie tyle instytucjo-
nalne, co indywidualne przypadki przesladowan, wéréd nich zachowania
muzutmanskich wojskowych czy namiestnikéw, ktorych celem wydawato
si¢ wylacznie ponizenie chrzescijaiiskich hierarchéw™. Z drugiej strony

atak spotkal si¢ z odpowiedzia kalifa ‘Umara II. Powolat on na zarzadce wspomnianych
terytoriow oraz dowddce tamtejszej armii Hatima ibn an-Numana, ktéremu udalo si¢
zmusi¢ Chazaréw do wycofania si¢ z Szyrwanu. Warto podkresli¢, ze wyprawa z lat
717-718 byla pierwsza chazarska operacja zaczepna wymierzong w kalifat — dotychczas
kaganat ograniczat si¢ do odpierania muzutmariskich najazdéw. Niestety, nie dysponujemy
bezposrednim dowodem Zrédlowym na wspétdziatanie kaganatu i cesarstwa przeciw Ara-
bom w czasie, gdy Konstantynopol byt oblegany przez Maslame, niemniej koincydencja
wydaje si¢ by¢ interesujaca: B. C e ¢ o t a, Stosunki kalifatu umajjadzkiego z Chazarami
oraz dynastig Tang a oblezenie Konstantynopola w latach 717-718, [in:] Nie tylko Sréd-
ziemnomorze. Problemy polityczne i spoteczne swiata islamun, red. M. Wozniak, Eodz
2012, 5. 19-26. Wobec rozwijajacych si¢ badan nad zrédlami wschodnimi, Bizantyriczycy
moga nas jeszcze nie raz zaskoczy¢ skala polityki dyplomatycznej, jaka prowadzili:
D.Sevillano-L&p ez, Diplomacia en la ruta de la seda: las embajadas bizantinas
a China en los siglos VII-VIII, EBiz 4, 2016, 5. 39—6s.

3 Teofanes, AM 6224, 5. 409.30—31L

B+ Teofanes, AM 6126,5.338.33 — 339.4.

55O czym réwniez w dalszej czesci wywodu. Por. B. C e c o ta, Jan z Nikin wobec
najazdn Arabéw na Egipt, PZH 19. 2, 2018, 5. 9—31.

¢ Na przyklad za pontyfikatu Jana I1I (677-686) w kontekscie pobierania karnych
kontrybugji patriarsze grozono odzianiem w ,,zydowskie” szaty, umazaniem twarzy



Rozdzial II. Muhammad, islam, pierwsi muzulmanie a chrzescijanie 8s

zapisanie przez Teofanesa tej doktadnie dyskusji pomigdzy muzutmanami
a Cyrusem stawiato w ztym $wietle tego drugiego, gtéwnego architekta
porozumienia oddajacego Egipt Arabom. Chronograf mégtw ten sposéb
wskaza¢ ewentualnemu czytelnikowi, ze ten, ktéry byt jednym z odpo-
wiedzialnych za t¢ kleske (z punkeu widzenia piszacego sto pigédziesiat
lat p6zniej!), nie cieszyl si¢ szacunkiem nawet tych, kedrzy zawdzigczali
mu wzglednie fatwy podbdj istotnych dla cesarstwa ziem'”.

popiofem i przeprowadzeniem tak przygotowanego przez Aleksandrie (Sewer, I1I,
s. 15-16). Upokorzony przez ‘Abd Allaha, syna kalifa ‘Abd al-Malika mial zosta¢ tez
jeden z reprezentantéw spolecznosci koptyjskiej Anastazjusz w czasach pontyfikatu
Aleksandra II (705-730) = Sewer, IIL, s. s4. W Historii znajduje si¢ domniemana
relacja naocznego $wiadka sposobu potraktowania patriarchy Michata przez ostatniego
umajjadzkiego kalifa, juz po jego ucieczce do Egiptu, po klesce nad Wielkim Zabem
w 750 r.: wedy Marwan nakazal urzgdnikom, ktdrzy go traymali, aby rozciggneli jego rece
i wyszarpali wlosy jego brody z policzkdw, a oni wyrzucili jego wlosy do rzeki i widziatem
Jje na wiasne oczy, jak plyngly z nurtem wody — S e w e t, 111, s. 173. Biorac pod uwagg
powyzsze przyklady reprymenda jaka spotkata patriarche chalcedonskiego Cyrusa ze
strony muzulmanéw byta nad wyraz taskawa.

%7 Stolica Egiptu, Aleksandria, dysponujaca kilkudziesigciotysiecznym garnizo-
nem oraz zaopatrzeniem floty mogta bronic si¢ co najmniej kilka miesiecy, jesli nie lat.
Zostala jednak poddana w wyniku konfliktéw na dworze cesarskim w Konstantynopolu
(zwiazanych z przejeciem wiladzy przez Herakleonasa i Martyne) i w samej Aleksandrii

- pomiedzy wodzami bizantyriskimi Domencjanem a Menasem. Nie wchodzac w szcze-
gdly tych wasni, opisanych przez Hugh Kennedyego (Wielkie arabskie podboje.
Jak ekspansja islamu zmienita swiat, ttam. M. W il k, Warszawa 2011, 5. 1425q), nalezy
zauwazy¢, ze gléwna role w negocjacjach z Arabami odegrat przywrécony z wygnania
Cyrus, patriarcha aleksandryjski (a musial opusci¢ Aleksandrig m.in. za wezesniejsze kon-
takty z muzulmanami). To on udal si¢ do srodkowego Egiptu, gdzie od poczatku jesieni

641 1. operowal ‘Amr po nieudanej prébie szturmu Aleksandrii. Do podpisania traktatu,
zgodnie z keérym Egipt i jego stolica zostaly oddane w rece muzutmanéw, doszlo naj-
prawdopodobniej w Babylonie w listopadzie 641 r. Pomimo ze w pierwszych chwilach
po ogloszeniu rozejmu grozono mu ukamienowaniem, Cyrusowi udalo si¢ ostatecz-
nie przekona¢ mieszkancéw Aleksandrii do przyjecia dokumentu. Ostatni Bizantyn-
czycy wyplyneli z Aleksandrii w polowie wrzesnia 642 r., ‘Amr wkroczyl do miasta pod
koniec tego samego miesigca. Trzy lata pdzniej wybuchl bunt, a cesarz Konstans wystat
na pomoc powstaricom flot¢ pod dowddztwem Manuela. Armia bizantyniska poniosta
jednak kleske, a Aleksandria powtdrnie wpadta w rece muzutmanéw. Biorac pod uwage
powyzsze, pamictajac jak z pewnoscia ztozone byly okolicznosci, trudno jednak oprze¢
si¢ wrazeniu, ze Cyrus byl jednym z gléwnych inicjatoréw poddania Egiptu, wbrew woli

jego mieszkaricdw. Zob.: B. C e ¢ o t a, Ekspansja arabska..., s. 305—308.



86 Islam, Arabowie i wizerunek kalifow...

Trudno doszuka¢ si¢ pozytywnych opinii na temat Arabéw w anali-
zowanym zrédle. Chyba ze uznamy za taka tylko dwukrotne nazwanie
muzulmandéw barbarzyricami, co ciekawe, w tej samej relacji, dotyczacej
wydarzen z AM 6159, Whrew pozorom jest to bardzo wazna obserwa-
cja. Oznacza ona bowiem, iz Bizantynczyk nie traktowat wyznawcow
islamu na réwni z ludami naplywajacymi na tereny cesarstwa od pdino-
cy®. Oczywiscie, jako kontrargumentu mozna by uzy¢ relacji na temat

% Najpierw odnoszac si¢ do arabskich positkéw wystanych z Sergiuszem do bun-
townika Saboriusza (Zépytog 0% aroyions pere Maviov té Soxotvre mapéhaBe Dadatiy,
otpatydy Apdfwy, pett pondelag BapBapikic cvpuayely 7@ Zafwpiw. — Teofanes,
AM 6159, 5. 350.7-9), nastepnie w kontekscie wojsk wystanych przez samego Mu‘awije
z jego synem, Jazydem, na czele (mépmer 0% avte Moaviag tov vidv avtod I3, kabomhong
adtdy Tae BapBdpwy — Teofanes, AM 6159, s. 351.1-2). Biorac pod uwagg hipo-
tezy dotyczace tworzenia kompilacji w Chronografii (przedstawionych w pierwszym
rozdziale), mozna zastanawia¢ si¢ nad zrédlem tej nickonsekwencji, szczegdlnie ze
caly fragment relacji dotyczacej Sergiusza i Saboriusza, niezwykle rozwinigtej jak na
Teofanesowe standardy w kontekscie kwestii zwiazanych z relacjami z muzulmanami,
wyglada jakby byt jakim$ wtraceniem.

9 Nicefor Patriarcha takze nie uznaje muzutmandéw za barbarzyncéw. By¢ moze
odpowiedz co do przyczyny takiego postepowania IX-wiecznych historykéw bizan-
tynskich daje nam wskazéwka z tablic chronologicznych Teofanesa, gdzie kalifowie
przejeli po prostu miejsce zajmowane wezesniej przez perskich szachéw — paristwo
muzutmanéw wypelnito luke po perskim ,,drugim oku” $wiata (V.L.Bullough, The
Roman Empire vs. Persia, 363—502: A Study of Successful Deterrence,JCRe 7,1963, 5. 55—68;
R.C.Blo ckley, Subsidies and Diplomacy: Rome and Persia in Late Antiquity, Phoe
39,1985, s. 62—74; K. Il s ki, Jazdagird I ,opickunem” Teodozjusza II, [in:] Byzanti-
na Europaea. Ksigga jubileuszowa ofiarowana Profesorowi Waldemarowi Ceranows,
red. M.Kokoszko,MJ.Leszka, £6dZ 2007, s. 175-18s). Kiedy jednak doszlo do
dekompozycji kalifatu w X w., bizantyniscy historycy nie powstrzymywali si¢ przed
uzywaniem ,barbarzyriskiej” inwektywy wobec muzutmandw, jak to czynil nader czesto
Leon Diakon -L,2;1,3;L 7L 8;1,9;II 4; IV, 3; IV.8; IV, 10. Wiecej na ten temat
zob.: B. C e c o ta, Wizerunek Arabéw w Historii Leona Diakona, [in:] Zachdd a swiat
islamu — zrozumiel innego, red. L. Konczak, M. Wozniak, £6dZ 2012, 5. 124-131.
Byl to zreszta powrdt do tradycji, kedra mozemy zaobserwowaé u wezesniejszych autoréw.
Euzebiusz z Cezarei (opisujac los chrzescijan przesladowanych przez wladze cesarskie
pisal tak: Ponadto wielu braci w tych samych gérach arabskich wpadto w niewole barba-
rzyniskich Saracendw; niektdrych z nich z wielkim trudem i za duzy okup wykupiono,
innych zas az do dzisiaj sig nieudato (Euzebiusz z Cezarei, VI, 42.4, thum.s. 345).



Rozdzial II. Muhammad, islam, pierwsi muzulmanie a chrzescijanie 87

obl¢zenia Jerozolimy i spotkania ‘Umara I z patriarchg Sofroniuszem
(w roku 637)". Jednak wydaje si¢, ze fragment ten nalezy analizowad
raczej pod katem religijnym. Wkroczenie niewiernego do chrzedcijaniskiej
swiatyni bylo dla Bizantynczyka samo w sobie zlem. Wzmianka o nie-
chlujnym wygladzie kalifa ‘Umara, jego brudnych szatach z wielbladziej
welny (tpuytvorg éx xapihwy &v8vpacty) oraz podkreslenie, ze patriarcha
ofiarowal mu odpowiedni przyodziewek wzgledem odwiedzanego miej-
sca (Tapexdheaey avtdv & maTpudpyns débacBal Tap’ aitod orvdéviov Ghv
&vdvpatt évdtoaaheat), mialy tylko podkresli¢, poprzez zewngtrzne symbole,
wzmiankowang w tym miejscu Chronografii ohydg spustoszenia i nawiagza-
nie do apokaliptycznej wizji proroka Daniela (¢ aAnBeiog 10078 éo11 70
Boéhvypa Tig epnucaewe T p0ev oL Aavik Tod TpodHTo EaTodG &V TéHME
dylw — Dn 9.27)"+. Sugestia, zgodnie z ktdra islam pelni funkcj¢ zapowiedzi

4 Teofanes, AM 6127,5.339.18—24. O samych negocjacjach i spotkaniu patriar-
chyz kalifem zob. m.in.: A. Tr e i g e r, A Narrative about Sophronius of Jerusalem, Umar
ibn al-Khattab, and the Term ,Melkite”, [in:] Christian-Muslim Relations. A Bibliograph-
ical History,vol. X, ed. D. Thomas, Leiden 2017, 5. 245-247; D.J. Sa h a's, The Face
to Face Encounter between Patriarch Sophronius of Jerusalem and the Caliph Umar Ibn
al-Khattab: Friends or Foes?, [in:] The Encounter of Eastern Christianity with Early Islam,
edsE.Grypeaou,M.Swanson,D.Thomas, Leiden-Boston 2006, s. 33—44.

4 Ten apokaliptyczny motyw byl doé¢ popularny w VII w. na obszarze Syro-Palesty-
ny, cf.: P. U bierna, Syriac Apocalyptic and the Body Politic. From Individual Salvation
to the Fate of the State. Notes on Seventh Century Texts, ITMA 6,2012,s. 141-16 4. Idee te
zostaly doskonale przedstawione w fundamentalnej ksiazce LutzaGreisigera, ktdry
oméwil zaréwno apokaliptyczne oczekiwania wérdéd wspélnot zydowskich (Nehemiasz
z Galilei), a takze oparte o przestanie Daniela koncepcje upadku czwartego krélestwa
w kontekscie zaréwno najazdéw perskich, jak i arabskich, a takze podniesienia znaczenia
Jerozolimy wzgledem Konstantynopola, zob.: Messias — Endkaiser — Antichrist: Politische

Apokalyptik unter Juden und Christen des Nahen Ostens am Vorabend der arabischen Erobe-
rung, Wiesbaden 2014, 5. 287-292. W rzeczywisto$ci muzutmariskiego panowania w arab-
skojezycznych wersjach powstajacych w palestyniskich klasztorach, fragmenty dotyczace
czterech krélestw reinterpretowano wielokrotnie: M.L. Hj i1 m, The Four Kingdom
Schema and the Seventy Weeks in the Arabic Reception of Daniel, [ in:] Four Kingdom Mo-
tifs before and beyond the Book of Daniel, eds AB.Perrin, LT.Stuckenbruck,
Sh.Bennett, M. Hama, Leiden-Boston 2021, s. 251-274. Nawiazanie do tego
fragmentu przez Teofanesa moze by¢ kolejnym przyczynkiem do dyskusji na temat pale-
styniskich wpltyw6w na Chronografie, zwiazanych z do$wiadczeniami Jerzego Synkellosa,



88 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféow...

nadejécia Antychrysta stala si¢ niezwykle popularna w antymuzutman-
skich polemikach na zachodzie $wiata chrzescijanskiego™, pojawia si¢
zresztg w kazaniach samego Sofroniusza'#. Teofanes nawiazuje w tym
miejscu takze do zydowskich watkéw z relacji dotyczacej Proroka, wspo-
minajac, ze jednym z pierwszych celéw wkraczajacego do Jerozolimy
kalifa bylo odnalezienie Swiatyni Salomona, aby mdgf uczynic jg miejscem
kultu dla wlasnej bluznierczej religii. Fragment ten zdaje si¢ elementem
polemiki szricte religijnej'++, niedotyczacym zagadnien politycznych czy
dyplomatycznych. Argumentem potwierdzajacym wyzej zaprezentowana

jednoczesnie tez oddaje dobrze klimat momentu najazdéw, zaréwno w imaginarium
chrzedcijaniskim, jak i wezesnoislamskim, co zauwazyt ostatnio S.J. Shoemaker: The
Apocalypse of Empire..., s. 116-179.

4 B.Neil, The Earliest Greek..., s. 226—227. Ten apokaliptyczny klimat obecny
jest w zachowanych pismach Sofroniusza, jego kazaniach (z 25 grudnia 634 r. oraz
6 stycznia 637 r.) oraz lidcie do patriarchy konstantynopolitafiskiego Sergiusza, w kedrych
jerozolimski hierarcha podkresla, iz arabska inwazja jest zgodna z Boza wola jako objaw
Jego gniewu w stosunku do chrzeécijan, jako kara za uleganie réznego rodzaju herezjom.
Samych muzulmanéw uznawat on za pogan, barbarzyncéw, dzikich ludzi nienawidzacych
Boga, a wzmianki o pladrowaniu miast, klasztoréw i koscioléw przywodza na mys] fak-
tycznie figure ,konca $wiata”. Wszystko to jednak moze si¢ odmienié, jezeli chrzescijanie
nawrdca si¢ — wtedy muzutmanie przegraja, gdyz sa tylko anomalia w rozwoju dziejow.
Analiza pism, wraz z zestawieniem dostepnej literatury zob.: Z.A. Brzozowska,
T. Wolinska, Sophronius of Jerusalem. Synodical Letter, [in:] Z.A.Brzozow-
ska,MJ.Leszka, T. Wolinska, Mubammad and the Origin of Islam in the Byz-
antine-Slavic Literary Context. A Bibliographical History, E6dz—Krakéw 2020, 5. 59—65.
Jezeli prawda bylyby informacje zawarte w Pasji szesédziesigciu meczennikéw Gazy
(BHL 5672m), to patriarcha swoimi dziataniami i $miercig potwierdzit wyartykulowane
we wspomnianych pismach poglady na temat islamu — miat zosta¢ zabity w egzekucji zor-
ganizowanej przez przyszlego zdobywcee Egiptu, ‘Amr ibn al-‘Asa na przetomie 639—-640 .
za nawracanie muzutmandéw: D. Wo o d's, The 60 Martyrs of Gaza and the Martyrdom
of Bishop Sophronius of Jerusalem, ARAM 15, 2003, s. 129-150. Por. H. D elehaye,
Passio Sanctorum Sexaginta Martyrum, AB 23, 1904, s. 289—307. Inna sprawa, ze Sofro-
niusz nie wspomina bezposrednio ani nazwy nowej religii, ani Proroka Muhammada,
za$ jego wzmianki moglyby wskazywa¢, ze uznawal Arabéw swoich czaséw za ,regu-
larnych” pogan: W.E. K a e g i, Initial Byzantine Reaction..., s. 114.

w L. Malevitis, The Formation...,s. 79, przyp. 288.

“++ Wydaje si¢ by¢ tez wazkim dowodem na to, ze Teofanes nie uznawat islamu za
jakakolwiek herezje wewnatrz chrzescijanistwa, ale zupetnie nowa religie, ewentualnie
wywodzaca si¢ z judaizmu: W.E. K a e g i, Initial Byzantine Reactions..., s. 227.



Rozdzial II. Muhammad, islam, pierwsi muzulmanie a chrzescijanie 89

tez¢ 0 wyjatkowym traktowaniu muzutmanskich Arabéw na tle innych
ludéw sasiadujacych z cesarstwem, sg opisy poselstw wysytanych przez
kaliféw. Teofanes podkredlil, iz misje dyplomatyczne przyjmowane byly
z najwyzszymi honorami'#. Nie sprecyzowal jednak doktadnie na czym
one polegaly, poza tym, ze przed sporzadzeniem wilasciwego traktatu
doszlo do wymiany wielu przeméwien o pojednawczym charakeerze'*,
a Mu‘awija przyjmowal cesarskie poselstwo w otoczeniu licznej grupy
emiréw'+. Prawdopodobnie w stosunkach bizantynsko-muzutmanskich
obowiazywal juz za czaséw umajjadzkich rodzaj scisle okreslonego pro-
tokotu dyplomatycznego™, z jakim mieliémy z pewnoscia do czynienia
w IX-X w.* Dzisiaj wiemy chociazby, ze protokét dworski i uzywane
przez kaliféw umajjadzkich tytuly nie byly raczej czyms, co oddawato
stricte ducha ,nowej wiary”, islamu, ale przypominaly w pewnym zakresie

4 Teofanes wspomina o tym w: AM 6169, s. 355.20—21: £0¢50T0 adTOV petet
UeYdAG TG,

46 Teofanes, AM 6169, s. 355.21~22: TOMGY 00V &vapeTa&d adTGV elpnvikdy
AexBévtwv Adywv.

“ Teofanes, AM 6169, s. 355.19—20: 6 Mawiog cwpevpo Temombg TV Te duy-
patiwy kol Kopaavidv.

8 W tym kontekscie z pewno$cia interesujace wnioski moze przynie$¢ analiza
spuscizny pozostawionej w skomponowanej w czasach Konstantyna Porfirogenety
De cerimoniis aulae Byzantinae, odnoszacej sie w cz¢sci do protokotéw dworskich z VII

- pocz. IX w. Autor Chronografii prawdopodobnie znal cz¢$¢ tych zasad, czy to bez-
posrednio (mial przeciez kontakty z dworem cesarskim), czy tez za posrednictwem
informatoréw, swoich lub Jerzego Synkellosa. Niemniej jednak nie wspomniat o nich
szczegdtowo w kontekscie relacji z muzutmanami.

# Interesujacym przykfadem jak Romajowie pojmowali znaczenie i role kalifa-
tu jest list patriarchy Mikotaja I Mistyka do kalifa al-Muktadira z pierwszej potowy
X w. W pis$mie tym bizantynski duchowny wyraza przekonanie, ze cesarstwo i kalifat,
jako jedyne i, co bardzo wazne, réwnorzedne mocarstwa na ziemi, powinny ze soba
wspotpracowa¢ dla wzajemnych korzysci i powszechnego pokoju, zob.: G.Prinzing,
Bizantyriczycy wobec obcych, oprac. K. I1s ki, Poznan 1998, s. 21-23. Inna rzecz, ze
w samych tradycjach muzutmanskich mozemy odnalez¢ niepochlebny obraz dziatan
umajjadzkich kaliféw (np. Hiszama ibn ‘Abd al-Malika) w kontekscie podejmowanych
krokéw dyplomatycznych, z wysytaniem obrazliwych w swej tredci i celowo pozba-
wionych odpowiedniej tytulatury listéw do cesarzy bizantynskich: C. Luckhardrt,
»The messenger is the place of a man’s judgment<: Diplomacy between Emperors and
Caliphs in the Tenth Century, MeW 8, 2018, s. 98-99.



90 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféw...

tytulature uzywana przez cesarzy bizantynskich, dostosowang do sytuacji
i okreslonych odbiorcédw — chociazby najczesciej uzywany tytut ,wodza
wiernych” w kontekstach wojskowych i militarnych, a ,.kalif Boga” racze;
w sytuacjach dworskich, na przyktad w panegirykach na cze$¢ poszcze-
golnych wladcowe.

Mimo powyzszego zastrzezenia obraz muzutmanéw nakreslony przez
Teofanesa nie rozni si¢ w wielu aspektach od wizerunku Arabéw we weze-
$niejszych zrédlach bizantynskich, sprzed powstania islamu. Wyznawcy
Allaha to po prostu kontynuatorzy tradycji ludéw zajmujacych si¢ gra-
bieza, niegodnych zaufania, nielojalnych i wiarolomnych™, przed keé-
rymi nalezalo zabezpieczy¢ wschodnie prowincje cesarstwa's.

s A.Marsham, ‘God’s Caliph’ revisited: Umayyad political thought in its late
antique context, [in:] Power, Patronage, and Memory in Early Islam: Perspectives on
Umayyad Elites,eds A. George, A.Marsham, Oxford 2018, s. 3-38.

' Teofilakt Symokatta pisze o nich np.: amotétarov yap kel dhhopdoudlov 6
Sapaxyicév dpvhov. W tym samym fragmencie pojawia si¢ réwniez uzupelnienie do
poruszanego powyzej tematu — Twv vopadwy PapPapwy — Teofilakt Symokatra,
111, 177, s. 146.

5 Wiecej na temat tego typu okreslert uzywanych wliteraturze bizantynskiej wzgle-
dem Arab6w przed pojawieniem si¢ islamu zob.: T. Wo lin s k a, Arabowie i islam
w ocenie Bizantyriczykdw, [in:] Bizancjum i Arabowie..., s. 483-488; E. Lauzi, Bizan-
tini versus Savaceni. Un’accusa d'idolatria, Ae 88. 2, 2014, 5. 283-309; D.D.Gratton,
The Arabs in the Ecclesiastical Historians of the 4" /5" Centuries. Effects on Contemporary
Christian-Muslim Relations, TS 64. 1, 2008, s. 177-192. Trudno powiedzie¢, czy Teo-
fanes (lub jego zespét redakcyjny) byt na tyle wyksztatcony by korzystaé z klasycznego
dorobku greckiej wiedzy na temat ludéw Pétwyspu Arabskiego, warto jednak przy-
pomnied, ze Arabowie pojawiajg si¢ w nim nader czesto. Prowadzaca w tym aspekcie
analizy wroclawska badaczka Barbara Szub ert zewidencjonowata okolo czterystu
wzmianek, w ktérych znalez¢é mozna chociazby zdawkowe informacje o tym regio-
nie i jego mieszkaricach, podjeta tez trud tlumaczenia, opracowania i wydania czgéci
znich — Starozytna Arabia w swietle Zrddel greckich. Czes¢ I: epoka archaiczna, klasyczna
i hellenistyczna, Wroctaw 2020, s. 11-12.



Rozdzial II. Muhammad, islam, pierwsi muzulmanie a chrzescijanie 91

3. Chrzescijanscy sojusznicy islamu?
Relacje Teofanesa a debata na temat
stosunku monofizytéw do islamu

Kwestia stosunkéw pomiedzy ortodoksjg a Kosciotami monofizyckimi
od dawna wzbudza szerokie zainteresowanie uczonych. Pojawito si¢ tez
wiele opracowan, takze w nauce polskiej'?, dotyczacych historii wspdlnot
jakobickiej, czy tez koptyjskiej. Kwestia, do ktdrej cheiatbym sie ustosun-
kowa¢ w niniejszym podrozdziale, jest problem wspéltpracy monofizytéw
z Arabami, podczas najazdéw tych ostatnich, w kontekécie wzmianek,
ktére mozemy znalezé w Chronografii Teotanesa+. Nalezy podkresli¢,

3 Na temat Koscioléw monofizyckich dysponujemy kilkoma opracowaniami w jezy-
ku polskim, zob. m.in.: A.S. A tiy a, Historia Kosciotéw Wichodnich, tham. S. Jak o-
bielski,E.Balicka,M.Marciniak,M.Jakimowicz, A. Kowalska-
-Soni,B.Rostkowska, Warszawa1978,s. 68—781168-173; G. Tr o u p e a u, Koscioty
i chrzescijanie na obszarze Wichodu muzutmaiskiego, [in:] Historia chrzescijarstwa.
Biskupi, mnisi i cesarze 610-1054, eds G.Dagron,P.Riché A. Vauchez, tum.
M.Zurowska etal, Warszawa 1999, s. 353-366; M. Wo zn iak, Sytuacja Kosciola
koptyjskiego w Egipcie. Zarys historyczny i chwila obecna, [in:] Arabowie. Islam. Swiat,
red MM.Dzicekan, . Koficzak, E6dZ 2007, s. 667-675. Obszerna bibliografia
przydatna w studiach nad historia Koptéw znajduje si¢ w: Ch. Chaillot, The Coptic
Orthodox Church. A Brief Introduction to its Life and Spirituality, Paris 2005, s. 182-216.
W kontekscie dziejow koptyjskich wspdlnot monastycznych juz pod panowaniem
muzulmariskim $wietnym podsumowaniem jest: E. Wi p sz y c k a, The Second Gift of
the Nile. Monks and Monasteries in Late Antique Egypt, transl. D. Jasin s k i, Warsza-
wa 2018, 5. s17—532. Natomiast dobrym wprowadzeniem do studiéw nad historia, a przede
wszystkim tradycja i kultura Syryjczykéw sa: S. B r o ¢ k, A half century of Syriac Studies,
BMGS 40.1,2016,.38-48; i d e m, An Introduction to Syriac Studies, Piscataway 2006;
NW.Pigulewska, Kultura syryjska we wezesnym sredniowieczu, tham. Cz.Mazur,
Warszawa 1989, passim. Przeglad syryjskich zrédet w kontekscie ustosunkowania si¢ ich
autoréw do zagadnienia najazdéw muzutmariskich zob.: S. B r o c k, Syriac Sources for
Seventh-Century History, BMGS 2, 1976, 5. 17-36.
s+ Propozycje t¢ w skréconej formie zglositem juz w: B. C e c o ta, Teofanes Wy-
znawca 0 monofizytach w dobie najazdéw arabskich, SZU]J 17, 2013, 5. 31-37.



92 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféw...

ze temat podejscia miejscowych chrzeécijan do inwazji muzutmandéw
rozpatrywany byl juz wielokrotnie i obecnie uznany zostal wiasciwie
za rozstrzygniety's. Jeszcze nie tak dawno wielu badaczy sadzito, ze
monofizyci byli przyjaznie nastawieni do muzutmanéw. Wynikato to
gléwnie z, jak teraz si¢ uwaza, niedokladnego zrozumienia kronik syryj-
skich i koptyjskich. Jako przyczyne pozytywnego stosunku monofizy-
téw do najazdéw podawano najczesciej przesladowania religijne cesarzy
bizantynskich oraz wplyw kilkunastoletniej okupacji perskiej, podczas
ktérej facznosé z Bizancjum zostata przerwana. Takie poglady wyrazali
liczni wybitni bizantynisci. Wsrdd nich wymieni¢ mozna chociazby:
Fiodora Iwanowicza Uspienskiego, Kazimierza Zakrzewskiego™” czy
Georgije Ostrogorskiego®®. Jednak w ciagu ostatnich kilkunastu lat spoj-
rzenie na t¢ kwestie zmienito si¢ w dosy¢ radykalny sposéb. Demetrios
Constantelos udowodnil, ze Jan z Nikiu** z wielka niechecig odnosit

160

si¢ do najazdu muzutmanskiego'®. Doda¢ nalezy, ze chociaz sam Jan

5 Ostatnie oméwienie zagadnienia: T. Wo li i s k a, Opdr, biernosé czy kolaboracja?
Chrzescijanie w Syrii i Egipcie wobec podboju arabskiego, [in:] Bizancjum i Arabowie...,
s.362—387.

3¢ Q.M. Yenencxuit, Homopus Busanmuiickori umnepuu, t. 11, Mocksa 1996
(picrwsze wydanie: AeHHHIPaA 1927), 5. $32—533.

57 K.Zakrzewski, Historia Bizancjum, Krakéw 2007 (pierwsze wydanie War-
szawa 1938), s. 100.

8 G. Ostrogorski, Dzieje Bizancjum, ttum. pod red. H.EvertKapesso-
w e j, Warszawa 1967, s. 113.

- Monofizycki biskup miasta Nikiu w Dolnym Egipcie. Jego dzieto, Kronika swiata,
keére napisat w koricu VII w., nie zachowato si¢ w oryginale. Na jezyki kongresowe
zostalo przettumaczone z etiopskiego: O. Jur e wi ¢ z, Historia literatury..., s. 112—113.

e D.Constatelos, The Moslem Conquest of the Near East as Revealed in the
Greek Sources of the Seventh and the Eighth Centuries, B 42,1972, 5. 337-338. Warto pamie-
taé o zastrzezeniach wzgledem narracji zaprezentowanej przez Demetriosa Constantelosa.
Twierdzit on dla przyktadu, ze tereny, na ktérych muzutmanie pojawili si¢ jako najezdzcy,
byty im obce, nieznane, zaréwno pod wzgledem religijnym, jak i etnicznym. Biorac pod
uwage ogromna ilo§¢ wzmianek, jak i dowodéw archeologicznych potwierdzajacych
udzial Arabéw w szeroko zakrojonej wymianie handlowej pomiedzy cesarstwem a India-
mi, czy Afryka [zaopatrujac m.in. armi¢ rzymska, a pézniej bizantyniska - P.Crone,
Quraysh and the Roman Army Making Sense of the Meccan Leather Trade, BSOAS 70.1,
2007, 5. 63-89 — wedtug autorki to whasnie dzicki wiedzy zdobytej podczas tych wypraw



Rozdzial II. Muhammad, islam, pierwsi muzulmanie a chrzescijanie 93

z Nikiu byl nastawiony negatywnie do ludzi, kt6rzy zaczeli z Arabami
wspolpracowa¢, to jednak wspominat o takich przypadkach*. Konkluzja
podwazajaca zaangazowanie monofizytéw w pomoc muzutlmanom jest
tez zgodna z tezami Haralda Suermanna, ktéry na podstawie analizy
zrodel koptyjskich z okresu podboju muzutmanskiego (przede wszystkim
tzw. Panegiryku Trzech Swigtych Dzieci Babilonu) podwazyt wezesniej-
sze domniemania badaczy jakoby Koptowie wykazywali jakiekolwiek

handlowych Kurajszyci, sposrdd kedrych wywodzit sie Muhammad, uzyskali istotne
informacje, ktdre pézniej pozwolity armiom arabskim na zwycieskie kampanie w Syrii]
podobna teza wydaje si¢ wrecz kuriozalna. Nie wspominajac juz o najazdach, sposrdd
ktérych ostatni przed czasami Muhammada miat miejsce na pewno w 619 r. czy wspot-
pracy wojskowej arabskich krélestw z cesarstwem (oméwienie oraz obszerna literatura
przedmiotu w: T. Wo li i sk a, Trudne sgsiedztwo. Wrogowie, partnerzy, sojusznicy,
lin:] Bizancjum i Arabowie...,s. 230-271), a takze obecnosci w charakterze najemnikéw
lub zaktadnikéw, a takie przypadki mozemy datowaé juz na IV w. (m.in. udzial w obro-
nie Konstantynopola po klesce adrianopolskiej w378 r.): B. C e c o t a, Nie tylko Grecy.
Obcy we wezesnobizantyriskim Konstantynopolu, [in:] Z badar nad wezesnobizantyiskim
Konstantynopolem,red. MJ.Leszka, K. Marinow, A. Kompa, EédZ2011,5.32-34.

' Wing za upadek Egiptu koptyjski autor starat si¢ obarczy¢ raczej chalcedonitéw
i administracje bizantynska. Wskazywal na gotowos¢ ludnosci koptyjskiej do walki
0 swoje miejsca zamieszkania. Zostata ona catkowicie zignorowana i niewykorzystana
przez nieudolne wladze bizantynskie. W jednym z fragmentéw swego dziela kronikarz
opisal sytuacje, w kedrej ludno$¢ Antinoe gotowata si¢ do walki z najezdzca, ale pre-
feke Jan, wiedzac o zblizajacym si¢ ataku muzulmanéw, uciekt do Aleksandrii, by nie
podzieli¢ losu garnizonu z Fajum (Janz Nikiu, CXV, 10). Takie dezercje zdarzaly
si¢, wedlug koptyjskiego biskupa, znacznie czesciej. Mozna tu wspomnie¢ o ucieczce
wodza Domencjana, keéra doprowadzita do kleski znacznych sit bizantynskich w czasie
ich panicznego odwrotu (Jan z Nikiu, CXVIIL, 4-7), o kunktatorstwie Teodora,
keéry wycofal si¢ z Kariunu, niemalze przedmie$¢ Aleksandrii (Jan z Nikiu, CXIX,
3—4), o opuszczeniu Pentapolis (Jan z Nikiu, CXX, 35). Pewnym dysonansem
w przedstawionym obrazie podboju Egiptu pobrzmiewaja dwa opisane przez Jana
epizody. Kronikarz wspomnial na poczatku relacji z arabskiej ekspedycji, iz bizantynscy
wodzowie nie byli pewni wierno$ci mieszkaicéw Lokion (Jan z Nikiu, CXI, 2).
Zanotowal réwniez powrdt monofizyckiego patriarchy Benjamina, keéry trzynadcie lat
przebywal na wygnaniu z powodu przesladowan, jakie dotknely go z rak Bizantynczykoéw.
Cho¢ Jan z Nikiu nie napisal tu o jakiejkolwick zgodzie Arabéw na powrét koptyjskie-
go hierarchy, to wydaje si¢ niemozliwe, by mial on miejsce bez przyzwolenia ze strony
Amra (Jan z Nikiu, XXI, 1). Szczegdlowe oméwienie przekazu Jana z Nikiu:
B.Cecota,jan z Nikiu...,s. 9—31.



94 Islam, Arabowie i wizerunek kalifow...

promuzutmanskie sentymenty'®*. Badania nad przekazem Jana z Nikiu
nie zakonczyly si¢ jednak i weiaz pojawiaja si¢ nowe propozycje'®, wsréd
ktérych nalezy wspomnied opracowania autorstwa Phila Bootha. Podczas
prac translatorskich brytyjskiemu badaczowi udalo si¢ sformutowa¢ wiele
nowatorskich hipotez dotyczacych treéci dzieta Jana z Nikiu. Twierdzi
on przede wszystkim, ze pozornie chaotyczny zapis arabskiego podbo-
ju zawarty w Kronice mozna uzna¢ za podstawe do odrzucenia czgéci
dotychczasowych wykladni inwazji arabskiej jako pojedynczej wyprawy,
zakonczonej catkowitym zwycigstwem muzutmandw, kedra to teza zostata
przyjeta przez nauke ze wzgledu na jednolite w swej treéci relacje pdzniej-
szych wobec dzieta biskupa Jana Zrédet islamskich***. Niemniej istotne
sa jednak jego propozycje analizy Kroniki jako swoistego fresku, w kté-
rym wydarzenia z odleglej przeszlosci (czasdéw egipskich faraondéw czy
podleglosci wzrastajacemu w potege imperium rzymskiemu), przenikaja
si¢ z faktami wspdlczesnymi Janowi (jak przesladowania Cyrusa czy tez
powrd6t Benjamina) w perspektywie trwania prawdziwego, ortodoksyj-

165

nego wedlug historiografa, Kosciola reprezentowanego przez Koptéw

> H. Suermann, Copts and the Islam of the Seventh Century, |in:] The En-
counter of Eastern Christianity with Early Islam,eds D. Thomas, E.Grypeou,
M.N. Swanson, Leiden-Boston 2006, s. 9s—110. Cf. H. Su e r m a n n, Koptische
Texte zur arabischen Erobemng/{gyptms und der Umayyadenherrschaft, JCoS 4, 2002,
s. 167—186.

16 Jest to bowiem tekst niezwykle skomplikowany, zaréwno ze wzgledu na podwdéjne
tlumaczenie (lub raczej sparafrazowanie) z koptyjskiego na arabski, nastgpnie na etiopski,
kedre moglo doprowadzi¢ do licznych deformacji pierwotnego przekazu (A.Cameron,
Circus Factions: Blues and Greens at Rome and Byzantium, Oxford 1976,s.83;].Jarry,
Heépésies et factions dans [ Empire byzantin du IV* au VII siécle, Le Caire 1968, s. 465),
jak i ztozonosci opisywanej przez kronikarzy sytuacji w Egipcie, zwigzanej z arabskim
najazdem oraz konfliktami wewngetrznymi, wynikajacymi m.in. z napigtej sytuacji
w metropolii - Konstantynopolu -HM.B.K pu By uH, Hoann Huxuycckuii u 2payc-
dancxas souna 6 Ezunme, VV 57,1997, s. 45.

16+ Referat pt. New Light on the Muslim Conguest of Egypt (Re-reading John of
Nikiou), wygloszony w ramach seminarium Zakfadu Historii Starozytnej Uniwersytetu
Warszawskiego, 11 pazdziernika 2012 r. Cf.: Ph. B o o t h, The Muslim Conquest of Egypt
Reconsidered, TM 17, 2013, 5. 639—670.

15 Referat pt. Jobn of Nikiou and the Politics of the Past, wygloszony w ramach
panelu Aspects of Early Islamic Egypt podczas X International Congress of Coptic Studies



Rozdzial II. Muhammad, islam, pierwsi muzulmanie a chrzescijanie 95

Ph. Booth stoi jednoczesnie na stanowisku, ze nie powinni$my inter-
pretowaé Kroniki bez ciaglego poréwnywania tego dzieta z dorobkiem
innych autoréw koptyjskich, szczegélnie wspoétczesnych Janowi, takich
jak np. Menas z Nikiu, kedry byt jego nastepca na funkeji biskupiej*’. Na
marginesie gléwnego watku chcialbym nadmieni¢, ze chociaz nastawienie
Jana wydaje si¢ zdecydowanie antymuzutmanskie, to jednak inne zabytki
koptyjskie nie s tak jednoznaczne w swoim wydzwicku. O ile wspominana
juz tutaj Historia patriarchéw aleksandyyjskich jest dzielem duzo pdzniej-
szym167 (choc’ otwartym pozostaje pytanie, czy nie jest to zbidr wezes-
niejszych $wiadectw, spisanych za pontyfikatéw poszczegélnych patriar-
chéw), to warto pamietaé, ze chociaz petnajest, przytoczonych tu wezeéniej,
niepochlebnych opinii na temat muzutmanéw, to co do samego momentu

(Rome, 1722 September 2012). Na temat koptyjskiego modelu ksztaltowania przekazéw
dotyczacych przeszlosci por.: G. S ch e nke, Creating Local History: Coptic Encomia
Celebrating Past Events, [in:] Writing True Stories. Historians and Hagiographers in the
Late Antique and Medieval Near East, eds A.Papaconstantinou, M.Debig¢,
H.Kennedy, Turnhout 2010, s. 21-30.

166 Najwazniejsze dziela tego ostatniego to Zywot Izaaka Aleksandryjskiego oraz
Megczertstwo Swigtego Makrobiusza. W swoich pismach wyrazat glebokie oddanie koptyj-
skim patriarchom oraz sprzeciw wobec bledéw ,,Kosciota cesarskiego” i polityki pro-
wadzonej przez bizantynskich cesarzy. Zob.: Mena of Nikiou, The Life of Isaac
of Alexandria and the Martyrdom of Saint Macrobius, transl., ed. D. B e 11, Piscataway
2009 (pierwsze wydanie w 1988 r.).

7 Autor tejze, Sewer z Hermopolis, nazywany inaczej Sewerem ibn al-Mukaffa
urodzit si¢ okolo 915 r. Poczatkowo petnit funkeje urzednicza (jego $wieckie nazwisko
brzmiato Abu Bisr ibn al-Mukaffa). Nastepnie zostal mnichem i wkrétce biskupem Her-
mopolis w Tebaidzie, w Gérnym Egipcie. Nominacja ta miata miejsce albo za pontyfikatu
Teofanesa (953-956) albo Menasa (956-975). Sewer jest jednym z pierwszych Koptéw,
dla kedrych jezyk arabski stat si¢ jezykiem pierwszoplanowym. Jest prawdopodobnie
autorem ponad dwudziestu prac w tym jezyku, m.in. tzw. Ksiggi sobordw, ktérej tresé
byla wymierzona przeciw patriarsze melkickiemu Eutychiuszowi. Sewer brat takze
czynny udziat w kilku dysputach religijnych, m.in. z Zydami w roku 975. Wiccej na
temat tej postaci zob.: C. Detlef, G. Miiller, Severos, [in:] Biographisch Bibliogra-
phisches Kirchenlexikon, http://www.bautz.de/bbkl/s/s2/severos_i_a_m.sheml [tekst
przetlumaczony na jezyk angielski przez Rogera P e ar s ¢’a znajduje si¢ na stronie:
http://www.ccel.org/p/pearse/morefathers/severus_hermopolis_hist_alex_patr_oo_
cintro.htm [dostep: 10.05.2021 .]; E Rofail Farag, The Technique of Research
of a Tenth Century Christian Arab Writer: Severus ibn al-Muqaffa, Mu 86,1973, s. 37—66.


http://www.bautz.de/bbkl/s/s2/severos_i_a_m.shtml
http://www.ccel.org/p/pearse/morefathers/severus_hermopolis_hist_alex_patr_00_ eintro.htm
http://www.ccel.org/p/pearse/morefathers/severus_hermopolis_hist_alex_patr_00_ eintro.htm

96 Islam, Arabowie i wizerunek kalifow...

podboju zawiera wiele fragmentéw deprecjonujacych Bizantynczykow
i przedstawiajacych pozytywny wizerunek wyznawcéw islamu, wlacznie
z kluczowa relacja spotkania koptyjskiego patriarchy Benjamina z wodzem
Arabéw ‘Amr al-‘Asem, ktéry poprosit o blogostawienstwo dla swojej
wyprawy wojennej przeciwko bizantyniskim garnizonom na zachodzie,
w Pentapolis w Cyrenajce i otrzymat je. Podkreslmy, zgodnie z Historig,
napisang przeciez przez chrzescijan, koptyjski patriarcha poblogostawit
wyprawie muzutmanéw przeciwko wyznawcom Chrystusa'®. Podobna
interpretacj¢ arabskiego najazdu odnajdujemy w innych zabytkach pi-
$miennictwa koptyjskiego z wezesnego Sredniowiecza, m.in. tzw. homilii
Teofila z Aleksandrii. Zachowane w jezyku arabskim dzieto'®?, w formie
mowy przypisanej Teofilowi, patriarsze z przetomu IV-V w., z okazji
$wigta $wictych Piotra i Pawla, zawiera w sobie nast¢pujaca przepowiednig:
po pewnym czasie Bog usunie jarzmo Bizantynczykdw z kraju Egiptu dla
dobra ortodoksyjnej wiary i ustanowi silny lud, ktéry bedzie litosciwy wobec
kosciotdw Chrystusa i nie bedzie obrazat wiary w zaden sposéb, a Bog bedzie
karal lud Egiptu za jego grzechy”. Wedlug czeéci badaczy przekaz homilii
wyglada tak, jakby tekst zostal napisany z perspektywy okupacyjnej, dlatego
sugeruja, ze powstal najprawdopodobniej na przefomie VII-VIII w.”" Inni,
powolujac si¢ na ostatnie zdanie dotyczace przepowiadanej kary, uwazaja,
ze homilia powstala znacznie pdzniej, by¢ moze po sttumieniu powstania

¢ Sewer L s. 496—497: jesli zas zechcesz pomodlic si¢ za mnie, abym mdgt ruszy¢

na Zachdd i do Pentapolis by wzigd je w posiadanie podobnie jak Egipt, gdy wrdcg bez-
piecznie i szybko, zrobig dla Ciebie wszystko, o co mnie poprosisz. Whedy swigty Benjamin
modlit si¢ za “Amra i wyglosit pickng mowe, ktdra ‘Amra i jego towarzyszy wprawita
w zdumienie, zawierajgcq stowa napomnienia i wiele pozythu dla tych, kidrzy go styszeli;
ujawnit pewne rzeczy ‘Amrowi, i odjechat od niego uhonorowany i uczczony. A wszystko
co blogostawiony ojciec powiedziat wodzowi ‘Amrowi, synowi as-*Asa, stato sig prawdg
i ani litera nie byla niespetniona.

1 Niektorzy badacze sugeruja, ze pierwotna wersja mogla zosta¢ spisana po
grecku: Teofil zAleksandriis. 37s.

7° Przetlumaczony tekst homilii znajduje si¢ w: Teofil z Aleksan-
drii,s.393.

7 W.H.C. Fr e nd, The Rise of the Monophysite Movement: Chapters in the History
of the Church in the Fifth and Sixth Centuries, Cambridge 1972, s. 354-35s.



Rozdzial II. Muhammad, islam, pierwsi muzulmanie a chrzescijanie 97

Baszmuritéw'”* w latach trzydziestych IX w.”* Teza ta zostala jednak od-
rzucona ze wzgledu na staba wymowe tego argumentu'7+. Wydaje sig, ze
trudno bedzie wylacznie na podstawie przedstawionego wyzej fragmentu
homilii ustali¢ przyblizony czas jej powstania — przekaz sugeruje bowiem
réwnie dobrze, ze mogta ona zosta¢ stworzona w poczatkowym okresie
arabskich najazdéw, jak i w czasach wzglednej toleranciji religijnej za pierw-
szych Fatymidéw'7. Polgczenie fatalizmu przekazu Historii patriarchéw

72 Baszmuritami okresla si¢ uczestnikéw serii koptyjskich powstan przeciwko arab-
skiej administracji Egiptu, kt6re wybuchaly regularnie w regionie Baszmur w Delcie Nilu
w zwiazku z nadmiernym opodatkowaniem chrzescijan oraz nierdwnym traktowaniem
chrzescijaniskich poddanych przez umajjadzkich i abbasydzkich namiestnikéw. Buntow
takich byto co najmnicej kilka w VIII w. (712, 720, 749, 767), a skoficzyly si¢ po klesce naj-
wickszego z nich, w latach 831-832. Wedlug czgéci badaczy byt to ostatni zorganizowany
opér Koptédw wobec ekspansji muzulmanéw w Egipcie, a przegrana ostatecznie ztamala
jakikolwiek duch sprzeciwu wéréd monofizytéw. Zob. wiccej: M. Wissa, The Last
Revolt of Bashmur (831 A.D.) in Coptic and Syriac Historiography, | in:] Migration Histories
of the Medieval Afroeurasian Transition Zone. Aspects of mobility between Africa, Asia
and Europe 300-1500,eds].Preiser-Kapeller,L.Reinfandt, Y.Stouraitis,
Leiden 2020, s. 247-260; F. F e d e 1, The Bashmurite Revolts in the Delta and the ,,Bash-
muric Dialect”, [in:] Christianity and Monasticism in Northern Egypt. Beni Suef, Giza,
Cairo and the Nile Delta, eds G.G ab ra, HN. Takl a, Cairo 2017,5.33-36; M. Wissa,
Yusab of Alexandyia, Dionysius of Tel-Mabre, Al-Ma’mun of Baghdad, the Bashmurites
and the Narrative of the Last Rebellion in ‘Abbasid Egypt: Re-considering Coptic and
Syriac Historiography, [in:] Coptic Society. Literature and Religion from the Late Antiq-
uity to Modern Times. Proceedings of the Tenth International Congress of Coptic Studies.
Rome, Semptember 17"—22"" 2012, Louvain 2016, s. 1045-1062; K. O h ta, The Coptic
Church and Coptic Communities in the Reign of al-Ma’mun. A Study of the Social Context
of the Bashmuric Revolt, AJAME 19. 2, 2004, 5. 87-116; G. G a b r a, The Revolts of the
Bashmuric Copts in the Eighth and Ninth Centuries, |in:] Die koptische Kirche in den
ersten drei islamischen Jahrbunderten, ed. W.B e t z, Halle-Wittenberg 2003, s. 111-119.

73 Teofil zAleksandrii,s. 37s.

7+ R.Hoyland, Secing Islam..., s. 172.

75 W tekscie ewentualne przesladowania muzulmanskie wspomniane zostaly jedy-
nie oglednie, nie méwi si¢ o przymusowych konwersjach. Wedtug czesci badaczy autor
homilii wydawat si¢ wrecz zaniepokojony ewentualnoscia stopniowego zatarcia si¢ roznic
pomiedzy Koptami a muzulmanami we wzglednym pokoju, co mogto doprowadzi¢
do ,,spokojnej” apostazji chrzescijan, bez jakiejkolwick presji ze strony Arabéw: J.van
L e nt, Réactions coptes au défi de ['Islam: L’ Homélie de Théophile d Alexandrie en



98 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféow...

aleksandryjskich (w przeciwieistwie do Jana z Nikiu, kt6ry wskazywal na
mozliwosci przeciwstawienia si¢ muzulmanom, autor/ autorzy Historii
wyrazali wielokrotnie przekonanie o bezcelowosci oporu) z obarczeniem
wing za przegrana ,heretykéw” odnalez¢é mozemy tez w tzw. Koptyjskim
Papirusie, czyli papirusie nr 89 z British Library, zawierajacym okoto dwu-
dziestu linijek tekstu kazania lub listu, ktdrego pozostata czes¢ zagingta.
Autor tego dzieta wspomina o Saracenach, kt6rych nie mozna zatrzymad,
a ktdrzy sa znakiem Bozego gniewu przeciwko ludziom, ktdrzy odrzu-
cajg Jego swigte ciato i krew. Wedtug jednej z hipotez tekst nawiazuje do
arabskiego najazdu na Egipt'”, cho¢ nie jest to powszechnie akceptowana
propozycja'”’.

Innym znanym badaczem, ktdry zajat sic kwestia stosunku chrzescijan
egipskich i syryjskich do islamu, byl John Moorhead'”®. Na podstawie
analizy kronik monofizyckich takze podat w watpliwos$¢ teze o pozy-
tywnych zapatrywaniach monofizytéw na inwazj¢ arabska. Jednak, jak
podkreslat M.V. Krivov'”, J. Moorhead wykorzystal w swej pracy zrédta
z réznych regionéw i epok, co stawia pod znakiem zapytania metodolo-
gi¢ jego badan’®°. Dlatego tez wspomniany bizantynista rosyjski zajat si¢
jedynie zrédtami syryjskimi. M.V. Krivov zwrdcil uwage na to, ze pozy-
tywne przedstawienie arabskiej inwazji znajdujemy dopiero w dzietach
z XII-XIII w., jak kroniki autorstwa Michata Syryjskiego czy tez Bar
Hebreusa. Jednak nawet w tych, relacja ta ogranicza si¢ wlasciwie do nega-
tywnego opisania rzadéw bizantyniskich (podobnie jak w przedstawio-

Chonneur de Saint Pierre e de Saint Paul, [in:] Etudes coptes XII. Quatorziéme journée
d études (Rome, 11-13 juin 2009),eds A.Boud’hors,C.L o uis, Paris 2013, 5. 133-148.

76 P.Crone,M.Cook, Hagarism..., s. 1ss.

77 R.Hovyland, Seeing Ilam..., s. 171.

78 J.Moorhead, The Monophysite Response to the Arab Invasions, B 52, 1981,
s. 579—591. Por. id e m, The Earliest Christian Theological Response to Islam, Rel 11,
1981, 5. 265—274.

79 M.B. K p u B 0 B, Omuomsenue cuputicxux mono@ucumos x apabexomy 3as0esanur,
VV 55,1994, 5. 95-103.

e Trudno zgodzi¢ si¢ w pelniz ta opinia, biorac pod uwage drugi z cytowanych juz
tekstow J. Mo orhead a(The Earliest..., s. 265—269), gdzic zajal si¢ przede wszystkim
tekstami syryjskimi — monofizyckimi i nestorianskimi z poczatkowego okresu inwazji
muzulmariskiej. Artykul ten nie byl chyba jednak znany rosyjskiemu badaczowi.



Rozdzial II. Muhammad, islam, pierwsi muzulmanie a chrzescijanie 99

nych powyzej zabytkach koptyjskich). Nie znajdujemy za$ w szczegé-
lowych opisach rozwoju muzutmanskiej ekspansji zadnych przestanek

potwierdzajacych wspotprace monofizytéw z Arabami™

. Wezesniejsze
zrédla nic o tym nie méwig. Niektdre zas sg wrecz antyarabskie.
M.V. Krivov podaje tu jako przyktad Apokalips¢ Pseudo-Metodego™.
W przeciwienstwie do zagadnienia koptyjskiego trudno mie¢ zastrze-
zenia do gléwnego wywodu zaprezentowanego przez M.V. Krivova
wzgledem przekazéw syryjskich. Jednak znajduja si¢ w jego pracy dwie
tezy, ktére wymagaja konfrontacji z relacjami zawartymi w Chronografii
Teofanesa. Pierwsza z nich dotyczy sposobu zdobycia Edessy. Jest
to, wedlug rosyjskiego badacza, sztandarowy przyktad, ze monofizyci,
chociaz przesladowani, nie przechodzili na stron¢ wroga™®. Mieszkancy
tego miasta mieli bowiem cierpie¢ z powodu represji ze strony Herakliusza,
ze wzgledu na ich do$¢ neutralng postawe w czasach okupacji perskiej™®+.
Sytuacj¢ komplikowalo dodatkowo to, iz Edessa, jak zadne inne miasto,

% M.B. K p us o8, Omuomenue...,s. 100-102.

82 Jbidem, s. 103. Problemem tym zajal si¢ autor takze w innym artykule:
M.B.K pUBOB, «Om:cpoeenue» Hceeﬁo—Meﬁoﬁuﬂ Tlamapcrozo kax ompancenue Hﬂpoﬁ-
Holx 63248008 Ha apabexoe namecmsue, VV 44,1983, s. 215—221. Tlumaczenie i opraco-
wanie apokalipsy w jezyku polskim znajdzie Czytelnik w: Apokryfy syryjskie. Historia
i przystowia Achikara. Grota skarbéw. Apokalipsa Pseudo-Metodego, thum. A. Tronina,
oprac.idem, M. Starowieyski, Krakéw 2011, s. 200-238. Na temat Apokalip-
sy w kontekscie islamskim: P.J. Alexander, The Byzantine Apocalyptic Tradition,
Berkeley—Los Angeles 1985, s. 13-60; J. Fl o r i, L'Islam et la fin des temps..., s. 133-141;
G.J.Reinink, Pseudo-Methodins: A Concept of History in Response to the Rise of Islam,
lin:] The Byzantine and Early Islamic Near East. Papers of the First Workshop on Late

Antiquity and Early Islam, eds A.Cameron, L. Conrad, GR.D.Kind, t. I,
Princeton 1992, s. 149-187. Warto dodad, iz jest wiele syryjskich tekstéw o podobnym,
antyislamskim charakterze, chociaz mniej znanych niz Apokalipsa. Na ten temat zob.:
HJW.Drijvers, The Gospel of the Twelve Apostles: A Syriac Apocalypse from the
Eraly Islamic Period, [in:] The Byzantine and Early Islamic Near East. Problems in the
Literary Source Material,edsA.Cameron,L.I Conrad,Princeton1992,s. 189—-213;
GJ. Reinink, The Lamb on the Tree: Syriac Exegesis and Anti-Islamic Apologetics,
lin:] The Sacrifice of Isaac. The Agedah (Genesis 22) and its Interpretations,edsE.Noort,
E.Tigchelaar Leiden 2002, s. 109-124.

% M.B.Kp uB o8, Omuomenue...,s. 98—99.

4+ Cze$¢ mieszkancoéw Edessy zostala zmuszona do porzucenia wyznania ortodok-
syjnego i przyjecia monofizytyzmu lub nestorianizmu, zob.: ibidem, s. 98.



100 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféw...

miata bardzo ztozong strukture religijna'®. Dla naszych rozwazan istotna
jest obecno$¢ w tym miescie az dwdch wspélnot ,monofizyckich” (czy
dokladniej w przypadku Armenczykéw — ,,przedchalcedonskich”) — syryj-
skiej® i armenskiej'®”. Nie bez znaczenia powinna by¢ swiadomosé, ze
Edessa odgrywala istotna role, réwniez symboliczna, dla Bizantyriczykéw,
co prowadzito do konfrontacji nie tylko religijnej, ale réwniez kulturowe;j™.

By¢ moze M.V. Krivov myli si¢, gdy stwierdza, ze zadne relacje zrédto-
we nie potwierdzaja, aby mieszkancy Edessy wspotpracowali z Arabami.
Wydaje si¢ bowiem, iz Teofanes zasugerowal to wyraznie w opisie roku

% ].B. S egal, Edessa — ,, The Blessed City”, Oxford 1970, s. 207-208. Jak napisal
niedawno Niccold Z o r z i, Edessa and its fortifications in Byzantine times ( 11" cen-
turies), [in:] From Edessa to Urfa. The Fortification of the Citadel,ed. C. Tonghini,
Summertown 2021, s. 13: as the capital of the Roman province of Osrhoene (from 2.42)
was always a multilingual one in which manifold influences and traditions coexisted, and
Christians were divided between Orthodox (Melkites), Nestorians (later expelled from the
city), and Monaphysites (Syrian and Armenian Jacobites).

¢ Edessa byla jednym z najbardziej istotnych o$rodkédw rozwoju chrzescijanistwa,
ale tez jezyka i kultury syryjskiej, zob. m.in.: A. Ja ¢ o b, Edessa and the Syriac Language,
Harp 18, 2005, 5.331-336; S H. G ri f fi t h, Christianity in Edessa and the Syriac-Speak-
ing World. Mani, Bar Daysan and Ephraem, the Struggle for Allegiance on the Aramean
Frontier, JCSSS 2,2002,s.5—20; L.van R o m p ay, Jacob of Edessa and the Early History
of Edessa, [in:) After Bardasain. Studies on Continuity and Change in Syriac Christianity
in honour of Professor Han J. W. Drijvers,eds GJ.Reinink, A.C.Klugkist Louvain
1999, s.269—-285; LW. B arnard, The Origins and Emergence of the Church in Edessa
during the First Two Centuries A.D., VC 22. 3, 1968, s. 161-175; takze juz w okresie
islamskim: R. Hoyland, Jacob and Early Islamic Edessa, [in:] Jacob of Edessa and
the Syriac Culture of His Day,ed. BTH.Romeny, Leiden 2008, s. 11-24.

%7 Opréez nich zyli tam takze ortodoksi i nestorianie. Dla Armericzykéw Edessa
byta bardzo istotnym miejscem ze wzgledéw symbolicznych, tradycyjnie z miejscem tym
wigzano powstanie armeriskiego alfabetu — K. Oktem, Creating the Turk’s Homeland:
Modernization, Nationalism and Geography in Southeast Turkey in the late 19" and
20" Centuries, Paper for the Socrates Kokkalis Graduate Workshop 2003, University
of Oxford, School of Geography an the Environment, s. 11 https://web.archive.org/
web/20131109123500/http://arsiv.setav.org/ups/dosya/13204.pdf [dostep: 10.05.2021 1.].

"8 Wiecej na ten temat: W. B aum, Edessa in der Auseinandersetzung zwischen
Byzanz und der syrischen Kirche (6.—12. Jahrhundert), [in:] Edessa in hellenistisch-romi-
scher Zeit. Religion, Kultur und Politik zwischen Ost und West. Beitrige des internationa-
len Edessa-Symposiums in Halle and der Saale, 14.~17. Juli 2005, hrsg. L. Greisiger,
C.Rammelt,J.Tubach,D.Hass, Beirut 2009, s. 11-30.


https://web.archive.org/web/20131109123500/http://arsiv.setav.org/ups/dosya/13204.pdf
https://web.archive.org/web/20131109123500/http://arsiv.setav.org/ups/dosya/13204.pdf

Rozdzial II. Muhammad, islam, pierwsi muzulmanie a chrzescijanie 101

6130 AM (638/639 AD). Bizantyniski chronograf napisal tam, ze miesz-
kanicy Edessy otworzyli bramy swego miasta przed Arabami. Nastepnie,
najprawdopodobniej na podstawie umowy mi¢dzy nimi a dowddca
muzulmarnskiej wyprawy ‘Ijadem ibn Ghanm al-Fihrim, oddali mu
kraj, dowddcg oraz Rzymian z nim begdacych™. Istotny jest wlasnie
ten podziat dokonany przez Teofanesa — na Rzymian i Edessericzykow.
Co prawda bizantynski chronograf nie napisal tutaj wyraznie, iz owi
Edessenczycy to monofizyci, jednak Teofanes w ogéle rzadko wyraznie
wskazuje na nich w swoich relacjach, o czym wspomng jeszcze w dalszej
czgsei tekstu. Oczywiscie wydanie miasta nie musiato by¢, a najprawdopo-
dobniej nie bylo, podyktowane sympatia do Arabdw, a jedynie kalkulacj
wlasnych intereséw. Jednak autor Chronografii wyraznie zasugerowal,
ze negocjacje odbyly sie z woli mieszkancéw. Inicjatywa nie wyszta od
wojskowych, Bizantynczykéw. Pokojowy sposéb przejecia Edessy i catego
regionu potwierdzaja niezalezne badania archeologiczne, brak jakichkol-
wick $ladéw $wiadczacych o jakich$ zniszczeniach lub duzych skarbow
monet z tego okresu, ktére moglyby powsta¢ z inicjatywy przedstawicieli
warstw wyzszych, chcacych zabezpieczy¢ swoje majatki przed najezdzca-
mi*°. Warto pamigta¢, ze z Edessy wywodzita si¢ syryjska rodzina Gamaye,
ktérej cztonkowie odgrywali przy Umajjadach podobna role jak krewni
Jana z Damaszku, a jeden z nich, Anastazjusz zarzadzat kwestiami fiskal-
nymi prowingji egipskiej. Te umiej¢tnosci ekonomiczne przetozyly sie
na prowadzenie licznych intereséw handlowych przez t¢ rodzing, wyko-
rzystujaca w tym celu swoje dworskie koneksje. Byli to przy tym ludzie
niezwyklej wiary, fundatorzy wielu koscioléw, reprezentujacy jednakze
monofizytéw i konkurujacy m.in. ze znang nam lepiej melkicka familig

% Teofanes, AM 6130, s.340.20—22: W tym roku lad przekroczyl Eufrat z calym
swoim wojskiem i oblegt Edessg. Edessericzycy zas otworzyli bramy i oddali poprzez stowo
swdj kraj, wodza i jego Rzymian.

we S.H eid e man n, Settlement Patterns, Economic Development and Archaeological
Coin Finds in Bilad al-Sham: the Case of the Diyar Mudar — The Process of Transformation

from the 6" to the 10" Century A.D., |in:] Residences, Castles, Settlements. Transforma-
tion Processes from Late Antiquity to Early Islam in Bilad al-Sham Proceedings of the Inter-
national Conference held at Damascus, s—9 November 2006,eds K. Bartl, AR. Moaz,
Rahden 2009, s. 488—489.



102 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféw...

damascenska®'. Poniewaz gléwne informacje na temat ich dziafalnoci
odnoszg si¢ do czaséw ‘Abd al-Malika, mozna jedynie zastanawiad sig, czy
podobnie jak przodkowie Jana odgrywali oni jakas istotng role w Edessie
w czasie opisanych przez Teofanesa wydarzen. Inaczej tez — czy rodzina
Jana, ktérego wizerunek w Chronografii jest przeciez nader pozytywny,
nie przekazywala jakichs tradycji dotyczacych zdradliwego zachowania
edessenskich monofizytéw, a relacja ta nie trafita do Teofanesa i nie zostata
w tak przeciez enigmatyczny sposdb utrwalona w jego dziele? Interesujace
tez byloby zwrécenie uwagi na informacje przekazane nam przez Sebeosa,
kronikarza armeniskiego, ktory opisal m.in. czasy Herakliusza™>. Jesliby
przyjaé, ze Edesse oddali przedstawiciele lokalnych elit, to by¢ moze
uczestniczyta w tym takze wspomniana juz wspélnota armenska. Jest to
tylko hipoteza, mozliwe, ze za daleko idgca. Warto si¢ jednak zastanowié¢,
czy aby relacja Sebeosa o edesseriskich Zydach, sprowadzajacych rzekomo
Arabéw'™, nie jest proba przeniesienia winy, ktéra ,,obarczala” sumienia
Armenczykéw, w zwiazku z podjeciem negocjacji z muzutmanami, na
kogo$ innego. Jak juz napisatem, ale chciatbym to jeszcze raz podkredli¢,
jest to jedynie propozycja interpretacji. Zydzi edessefiscy byli oskarzani
o wspélprace z muzutmanami takze przez Teofanesa. Mam tu na mysli
fragment dotyczacy zdobycia Rodos przez Mu‘awije. Wtedy to, wediug
Chronografa, wlasnie zydowski kupiec z Edessy wywidzt w czgéciach
stynny posag Kolosa z Rodos™*.

9 M. D ebié, Christians in the Service of the Caliph: Through the Looking Glass of
Communal Identities, [in:] Christians and Others in the Umayyad State,eds A.Borrut,
EM.D onner, Chicago 2016, 5. 54—61.

w2 Historia cesarza Herakliusza obejmuje okres od korica V w. do drugiej polowy
VII w. Na temat Sebeosa zob. The Heritage of Armenian Literature. From the Sixth to
the Eighteenth Century, eds AJ. Hacikyan,G.Basmajian, ES.Franchuk,
N.Ouzounian, Detroit 2002, s. 81-93; R .W. T h o m s o n, The Armenian Text,
(in:] The Armenian History attributed to Sebeos, transl. i d e m, Liverpool 1999, s. 31—78.

3 Wedtug Sebeosa Zydzi z Edessy, ktérzy nie chcieli, aby wladza bizantyniska powré-
cila do Syrii, wyruszyli do Arabii, aby wezwaé na pomoc swoich krewnych, synow Ismacla.
Nie mogli lepiej wybra¢ momentu, bowiem wsréd Arabéw znalazl si¢ czlowiek, imie-
niem Muhammad, ktéry zaczal odwolywad si¢ do wspélnego dziedzictwa Abrahama,
znal tez dzieje postannictwa Mojzesza, por.: Sebeos (R.Bedrosian),s. 121-123;
Sebeos (K.ITatxaubam),s. 16-117.

9+ Teofanes, AM 6145s,s.345.8—11: W tym roku Mu'awija wzigt Rodos i zniszczyt
Kolosa Rodyjskiego, 1360 lat po jego wzniesienin. Zostal nabyty przez zydowskiego kupca



Rozdzial II. Muhammad, islam, pierwsi muzulmanie a chrzescijanie 103

Drugim zagadnieniem, o ktérym nalezy, cho¢by na marginesie glow-
nych rozwazan napomknag, jest stwierdzenie M.V. Krivova, ze ortodoksi
oraz monofizyci wspdtpracowali ze soba, np. w czasie dysput religijnych
prowadzonych z muzutmanami, a patriarcha jakobicki byt przedstawi-
cielem obydwu Ko$ciotéw przed emirem™s. Rosyjski uczony wyciagnat
taki wniosek na podstawie jednego z syryjskich manuskryptéw z 874 r.,
dotyczacego dysputy przypisywanej jakobickiemu patriarsze Janowi i arab-
skiemu emirowi®*. Mozna podejrzewa¢, ze M.V. Krivov nadinterpretuje
fragment manuskryptu, w ktérym wyraznie zostato napisane, iz ortodoksi
liczyli na pomoc monofizyckiego patriarchy i modlili si¢ za niego, jakby
bytich jedyna nadzieja. Trzeba z cala moca podkresli¢, iz jest to dokument
monofizycki i ze relacja ta nie znajduje si¢ tam, aby opisa¢ wspotprace
pomi¢dzy obydwoma odlamami, a jedynie podkresli¢ role patriarchy
jakobickiego. Naturalnie te dwie wymienione wyzej uwagi nie podwazaja
calo$ci wywodu M.V. Krivova. Konczac watek wypada dodad, ze mimo

z Edessy, ktdry zatadowat brgz na goo wielblgddéw. Na temat Kolosa z Rodos i relacji o jego
zniszezeniu przez Arabéw zob.: LI C o nrad, The Arabs and the Colossus, JRAS 6,1996,
s.165-187; H. M ar y o n, The Colossus of Rhodles, JHS 76,1956, s. 68—86. Historia ta jest
toposem niewiadomego pochodzenia, zaczerpnigtym przez Teofanesa najprawdopodob-
niej od Teofila z Edessy. Trudno jednak wskaza¢ przyczyny, dla kedrych ta, w gruncie
rzeczy, nonsensowna opowies¢, znalazla si¢ we wspomnianych powyzej narracjach:
D.Wo ods, On the Alleged Arab Destruction of the Colossus of Rhodes c. 653, B 86, 2016,
s. 441—451. Chyba ze obydwu autorom zalezalo na jej antyzydowskim wydzwigku. Warto
tez pamigtad, ze w syryjskich wersjach tej samej historii, u Dionizjusza z Tell-Mahre oraz
Michala Syryjskiego pojawia si¢ Emesa, a nie Edessa i wedlug L.I. Conrada wynika
to z blednego przepisania nazwy w wersjach bizantyniskich, u Teofanesa, a potem od
niego w innych zrédlach takich autoréw jak Konstantyn Porfirogeneta, Kedrenos, czy
Zonaras: LI. Conrad, The Avabs...,s. 172.

5 M.B. K p u s o8, Omuouwsenue..., s. 102—-103.

¢ Obecnie przyjmuje sie, iz byl to ‘Umajr ibn Sa“d al-Ansari, zob.: GJ.Reinink,
The Beginnings of Syriac Apologetic Literature in Response to Islam, Och 77, 1993,
s.164-187; S.K. S am i, Qui est Linterlocuteur musulman du patriarche syrien Jean I
(031-648)?, [in:]) IV Symposium Syriacum 1984 (Orientalia Christiana Analecta 229),
ed. HJW.Drijvers, Rome 1987, s. 387—400. Na poczatku XX w. dyskusja toczyla
sic wokot postaci ‘Amr ibn as-‘Asa, zob.: M.E. N a u, Uz colloque du patriarche Jean avec
Lémir des Agaréens et faits divers des Années 712 4 716, JA sér. 11/ t. V, 1915, s. 225-279.
Zob. takze: H. Lamm e ns, A propos d'un colloque entre le Patriarche Jacobite Jean I
et “Amr Ibn al - “Asi, JA sér. 11/ t. X111, 1919, s. 97—110.



104 Islam, Arabowie i wizerunek kalifow...

starant naukowcdw"” w wielu publikacjach o popularnym charakterze
dominuje przeciez nadal poglad o aktywnym wsparciu Arabéw przez
monofizytéw"®.

Interesujaca kwestia jest tez, jak Teofanes ustosunkowywat si¢ do
Armenczykéw, kedrych wigkszo$é moglaby takze zostaé w uproszeze-
niu uznana za ,pobratymcéw” monofizytdw, nieuznajacych postano-
wien chalcedoniskich™?, w kontekscie relacji dotyczacych arabskich pod-
bojéw**. Jest to problem szczegdlnie istotny, zwazywszy na role jaka

¥7 Wspolczesnie réwniez nie wszyscy badacze uznaja powyzej przedstawione
hipotezy za wiazace. Niekt6rzy wskazuja na wyrazny podziat w relacjach ustosunko-
wujacych sie do muzulmandéw w zaleznosci od tego czy ich autorzy reprezentowali
spolecznos¢ melkicka, czyli tych chrzedcijan, keérzy wezesniej korzystali ze wsparcia
cesarstwa, czy monofizycka i nestoriaiska, tegoz pozbawiona, a czgsto wrecz przesla-
dowana przez Bizantynczykow: J.C. L am o r e a u x, Early Eastern Christian Responses
to Islam, [in:] Medieval Christian Perceptions of Islam, ed. JV. Tolan, London—New
York 2000, 5. 24-25.

9% Przy tym stanowisku pozostaje znana publicystka Gistle Littman, zob.
np.: Bat Yeor, Ilam and Dhimitude: Where Civilizations Collide, Madison 2001,
s. 39—40. Takze inni autorzy nadal wyrazaja ten poglad. Przykladem jest tu Elizabeth
Allo Isichei, kedrajednak gléwnych winowajcéw upadku (w tym przypadku Egiptu)
widzi w elitach, tak monofizyckich, jak i ortodoksyjnych: e a d e m, A History of Christia-
nity in Africa: From Antiquity to the Prestent, Grand Rapids—Lawrenceville 1995, 5. 42—43.

9 Na temat historii Armenii pod panowaniem arabskim zob.: W.E. Kaegi,
Byzantium...,s.181-204; M.B. K p u B 0 B, Busaumus u apabe: 8 pannem cpeduesexosoe,
Canxr-Tletepbypr 2002, s. 87-129; WM. Kurkjian, 4 History of Armenia, New
York 1958, 5. 173-185; M. Zakrzewska-D ubasowa, Historia Armenii, Wroclaw
1977, 8. 58— 61. Na temat Kosciota armenskiego zob. m.in.: J.-P. M a h ¢, Koscidl armeriski
w latach 611-10606, [in:] Historia chrzescijaristwa..., s. 383-445; Malachiasz Orma-
n ian, Kosciot Ormianski: historia, doktryna, zarzqd, reguly kanoniczne, liturgia, literatura,
stan wspdtczesny, thum. K. Sto p k a, Krakdw 2004, 5. 46-s0; D. Préchniak, Od
ortodoksji do kosciota narodowego. Armenia w epoce wezesnochrzescijariskiej (301—726),
VP 21, 2001, 5. 49-82; K. St o p ka, Armenia Christiana. Unionistyczna polityka Kon-
stantynopola i Rzymu a tozsamos¢ chrzescijanstwa armenskiego IV-XV w., Krakdw 2002,
s. 49—93 (a takze nowe wydanie w thumaczeniu na angielski: i d e m, Armenia Christia-
na. Armenina Religious Identity and the Churches of Constantinople and Rome (415"
Century), tum. T.Batuk-Ulewiczowa, Krakéw 2017, 5. 77-99).

¢ Za najwazniejsze prace odnoszace si¢ do tematu podbojéw Armenii, a powstale
w ciagu ostatnich lat nalezy uznaé opracowania Arsena Shahinjana (Apmenus
u cmpanst FOxcrnozo Kasxasa 6 ycaosusx 6usanmuiicko-uparncxor u apabcxod 6Aacmi,
Canxr-Tlerepbypr 2011; Apmenus naxanyue apabexozo sasoesanus, Canxr-ITetepbypr



Rozdzial II. Muhammad, islam, pierwsi muzulmanie a chrzescijanie 10§

armeniska grupa etniczna odgrywata w Bizancjum**'. Dysponujemy
dwoma fragmentami Chronografii traktujacymi o historii Armeniczykow
w okresie arabskiej ekspansji. W pierwszym z nich wspomniany zostat
uktad jaki zawart Teodor Rsztuni z Arabami, a ktéry oddawal Armenie
pod wladze tego, jak nazwat go bizantynski chronograf, armesiskiego
patrycjusza**. Jest to zwyczajna notka faktograficzna i moglaby ona nie
wzbudzi¢ wigkszego zainteresowania. Jednak Armenia traktowana byta
przez Bizantynczykéw, zwlaszeza po zwycigstwie Herakliusza nad Persami,
jako strefa wptywdw. Paktowanie wigc z nieprzyjacielem i oddawanie
czgdci terytorium cesarstwa pod jego kuratele nie moze by¢ rozumiane
inaczej jak zdrada. Nie bez znaczenia wydaje si¢ wigc podkreslenie przez

Bizantynczyka, iz sygnatariuszem paktu byt ,,armenski” patrycjusz.

2003; 3akaskasve 6 cocmase apabexozo xarugama, Canxr-Iletepbypr 1998). Polecié
wypada szczegdlnie pierwsza z wymienionych prac, bedaca summa dotychczasowych
osiagnie¢ badacza. Omowienie gléwnych tez autora, wraz ze skrécona bibliografia jego
licznych artykuléw na ten temat odnajdzie Czytelnik w: B. C e c o t a, rec.: Arsen K. Sha-
ginyan, Armenija i strany Juzhnogo Kavkaza v uslovijakh vizantijsko-iranskoj i arabskoj
vlasti, Sankt-Peterburg 2011, SCer 4, 2014, 5. 295-299. Istotna ksiazka w kontekscie zacho-
dzacych w Armenii proceséw interkulturacji i wspétpracy z muzutmanami, szezegdlnie
wzgledem panujacej w Waspurakanie dynastii Arcruni jest natomiast: L.J o n e s, Between
Lslam and Byzantium. Aght amar and the Visual Construction of Medieval Armenian
Rulership, London 2016, s. 53—96. Ostatnia préba interpretacji powyzszych kwestii, wska-
zujacg na pewne elementy kontynuacji i pamieci o czasach rzadéw Sasanidéw w nowej
muzulmariskiej rzeczywistosci, konstatujaca dos¢ istotny fake, ze Armenia i kaukaska
Albania byly tymi prowincjami kalifatu, ktére zachowaly swoja chrzedcijariska tozsamosé
jest: A. Vac ca, Non-Muslim Provinces under Early Islam. Islamic Rule and Iranian
Legitimacy in Armenia and Caucasian Albania, Cambridge 2017, szczeg6lnie s. 15s1-180.
2ot Na temat armenskiej spolecznosci w Bizancjum zob. m.in.: P.Charanis, The
Armenians in the Byzantine Empire, Bsl 22,1961, 5. 196—240; i d e m, The Armenians in
the Byzantine Empire, London 1972; i d e m, Ethnic Changes in the Byzantine Empire
in the Seventh Century, DOP 13, 1959, s. 23—44; N.G. Garsoian, The Problem of
Armenian Integration into the Byzantine Empire, [in:] Studies on the Internal Diaspora
of the Byzantine Empire,edsH.Ahrweiler, AE.Laiou, Washington1997,s. 53-124.
Swoiste prozopograficzne opus magnum w temacie stanowi praca: Ch. Settipani,
Continuité des élites & Byzance durant les siécles obscurs. Les princes caucasiens et [ Empire
du VI au IX° siécle, Paris 2006, s. 148—245; 324—327; 390—392. Na temat stosunku
Bizantyiiczykéw do Armericzykéw zob.: J. B o nar e k, Romajowie..., s. 123—127.
*: Teofanes,s. 344.26-27: 6 oy Apueviwy matpixiog.



106 Islam, Arabowie i wizerunek kalifow...

Na tej konstatacji moglibysmy zakoniczy¢, gdyby nie fake, ze niepozorna
relacja Chronografa interesujaco wspélgra z analizami zaprezentowanymi
w ciagu ostatnich kilkunastu lat przez Arsena Shahinjana. Zgodnie z wnio-
skami przedstawionymi przez badacza, w wyniku trwajacej ¢wier¢ wieku
wojny bizantynisko-perskiej na poczatku VII w., Armericzykom udato si¢
osiagna¢ pewna niezalezno$¢ polityczng okoto roku 630 i zachowa¢ ja pod
wladza dwéch kolejnych, wybranych przez zjazdy nachararéw (armen-
skich moznowladcéw), a zaakceptowanych przez cesarza bizantyniskie-
go, sparapetéw — Mzéza Gnuniego (630-637) oraz Dawida Saharruniego
(637-641). Wspomniani przywddcy oraz rada nachararéw podejmowali
w tym okresie do$¢ istotne decyzje polityczne, co mozna interpretowaé
jako uzyskanie szerokiej autonomii, nawet jezeli pozostawali w orbicie
wplywéw bizantyniskich**. Podobne procesy dokonaly si¢ zreszta w tym
okresie w takich kaukaskich krajach/panstwach jak Lazyka, Kartlia czy
Albania**+. Szybka kariera Teodora Rsztuni wydaje si¢ dla A. Shahinjana
naturalng konsekwencja wzrostu znaczenia armenskich warstw wyzszych
wobec powstania nowej sytuacji w regionie. Teodor, poprzez wczeéniejsze

> Wydaje mi sie, ze nalezy poczynié¢ powyzsze zastrzezenie wobec tez rosyjsko-
-armenskiego historyka. Wszak pierwszy z sparapetéw do swoich najwyzszych godnosci
doszed! przeciez w wyniku wspélpracy z Herakliuszem, z kedrym wspétdziatat przede
wszystkim podczas decydujacych kampanii, keére doprowadzity do detronizacji Chosro-
esa Il - D.M. L an g, Iran, Armenia and Georgia, [in:] The Cambridge History of Iran,
vol. II1: The Seleucid, Parthian and Sasanid Periods, Part 1,ed. E. Yarshater, Cam-
bridge 1983, s. 523. Kiedy za$ pordznit si¢ z cesarzem bizantynskim, to mimo podjete;
proby powstania, zginal w walce ze swoim nastepca Dawidem Saharrunim (W.E.Kaegi,
Heraclius. Emperor of Byzantium, Cambridge 2003, s. 215), ktdry zreszta tez byt zaan-
gazowany w dzialania wymierzone przeciwko cesarzowi, jako uczestnik spisku Jana
Aralarichosa w 637 1. (wéréd ktérego prawdopodobnych przyczyn wymieni¢ mozna
m.in. zaniepokojenie cz¢dci bizantynskich elit oszatamiajeymi postgpami najazdu muzut-
manskiego - M. Nichanian, Lemaitre des milices d'Orient, Vaban, et la bataille de
Yarmouk (636) au complot d'Athalaric (637), [in:] Between Paris and Fresno: Armenian
Studies in Honor of Dickran Kouwymjian, ed. B.D er Mugrdechian, Costa Mesa
2008, 5. 321-337). Nawet jezeli uznamy, ze wobec poparcia armeriskich nachararéw Hera-
kliusz byt zmuszony do uznania Saharruniego za sparapeta, to jednak takowa oficjalna
»aprobata” cesarska nadal musiata by¢ dobrze widziana i oczekiwana, co $wiadczy raczej
o pewnego rodzaju zalezno$ci od Bizancjum i liczeniu si¢ z opiniag Konstantynopola.
o+ AK. Il aruH s u, Apmenus u cmpanet..., s. 84-8s.



Rozdzial II. Muhammad, islam, pierwsi muzulmanie a chrzescijanie 107

stanowisko marzbana w perskiej czg¢éci Armenii, faczyl ambicje calo-
sci klasy wyzszej, zaréwno tej z perskiej, jak i bizantynskiej czgéci kraju.
Zgodnie z tezy petersburskiego badacza armesiskiemu patrycjiuszowi
udalo si¢ rozszerzy¢ swoja wladze nad cata Armenia, wlaczajac w to tereny
cylicyjskie, a nawet uzyskaé dostgp do Morza Czarnego (w 641 1.). Kolejne
dzisi¢¢ lat to wedtug tego naukowca okres balansowania pomigdzy cesar-
stwem a kalifatem, w wyniku czego Teodor najpierw uzyskal uznanie ze
strony Konstansa II (w 643 r.)*>, a nastgpnie podpisal wspomniane poro-
zumienie z Arabamiw 652 r., kt6rzy widzieli w nim petnoprawnego wladce
Armenii, a co wigcej przekazali mu prawdopodobnie (formalnie) prawa
do kontroli nad Albanig i Kartliag w roku nastgpnym®>¢. A. Shahinjan
uznal, ze zZrédta muzutmanskie, wedtug ktérych Armenia zostala osta-
tecznie podbita przez Arabéw w latach pigédziesiatych VII w., zostaty
zbyt pochopnie uznane za w pelni wiarygodne. Wskazal, ze Zadne zrédta
ormianiskie nie potwierdzaja tego stanu rzeczy, co wigcej w muzutman-
skich wzmiankach brakuje informacji o pozostawieniu w armenskich
miastach arabskich garnizonéw wojskowych, co bylo tradycyjna procedura
w przypadku uzyskania kontroli nad danym terytorium. Wszystko to
wedlug niego wskazuje na przejéciowy charakeer skutkéw muzutmanskich
zwycigstw w Armenii*””. Ten stan swoistej autonomii mogt si¢ utrzy-
ma¢ do lat osiemdziesiatych VII w., kiedy wykorzystujac wojng domowg
w kalifacie, kaukaskie ksigstwa uzyskaty catkowita niezaleznos¢. Zgodnie
zhipoteza A. Shahinjana okres niezaleznosci zakonczyt si¢ wskutek dwoch
wypraw chazarskich (6811 68s r.), co doprowadzilo do swoistego sojuszu
pomiedzy cesarstwem i kalifatem wzgledem kwestii kaukaskich i usta-

208

nowieniem pewnego rodzaju kondominium nad Armenia*®. Dopiero

wyprawy Muhammada ibn Marwana na poczatku VIII w., okoto roku

> Por. AH. Tep-I'eBonastH, Apmenns u 4])45(761412 xaiugpam, Epean 1977,
s. 23—58. Uklad z Teodorem mdgt by¢ elementem polityki Konstansa II, keéry w walce
z Arabami siegal po miejscowe elity, wywodzace si¢ z terendw ,,przyfrontowych’, przede
wszystkim Armenczykéw: W.Tread g ol d, 4 History of the Byzantine State and Society,
Stanford 1997, 5. 310-331.

¢ AK. Ul aru s o, Apmenus u cmpano...., s. 131

*7 Ihidem, s. 130.

*8 Thidem, s. 140—150.



108 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféow...

210

701-702** oraz upadek armenskiego powstania z lat 702-705*°, dopro-
wadzily do ostatecznej utraty niepodleglosci przez Armenie i powstania
prowingji kalifatu — Arminiji. Wobec powyzszego wywodu wzmianka
w Chronografii, wskazujaca na Teodora jako autora umowy z Arabami,
mogta by¢ nie tyle podkresleniem zdrady tegoz wobec Bizancjum, a raczej
konstatacja stanu faktycznego — uzyskania niezaleznosci dla Armenii
przez nacharara, tak od cesarstwa, jak i kalifatu.

Warto wspomnie¢, ze uktad zawarty przez Teodora byt jednym
z pierwszych, jaki asygnowal traktujacy siebie jako suwerena wiadca
chrzescijanski z kalifem. Interesujace bytoby poréwnanie warunkéw jakie
otrzymata Armenia, z tymi, na ktérych podstawie muzutmanie podpisali

211

bakt z innym panstwem chrzescijanskim, Nubiag™, a takze odniesienie
tychze do postanowieri uméw medyniskich z czaséw Muhammada czy
porozumien jerozolimskich z okresu pierwszych podbojéw muzutman-
skich*. Jednak Teofanes nic o nich nie wspomina, poza wzmianka, iz
syn Teodora musial uda¢ si¢ na dwér Mu‘awiji*>.

Drugi fragment potwierdza to, o czym wczesniej juz wspomina-
tem. Teofanes starat si¢ unika¢ pisania o monofizytach, przynajmniej
od momentu, gdy znalezli si¢ pod okupacja arabska. Relacja dotyczy

29 Ihidem, s. 156—157.

2° JThidem, s. 223—230.

' Na temat tej umowy zob.: J. Spauldin g, Medieval Christian Nubia and
the Islamic World. A Reconsideration of the Baqt Teaty, JAHS 28. 3, 1995, s. s77-594;
V.Christides,Sudanese at the Time of the Arab Conquest of Egypt, BZ 75,1982, 5. 6-13.

= Préby analizy zob.: S.B. D ad oyan, The Armenians in the Medieval Islamic
World. Paradigms of Interaction Seventh to Fourteenth Centuries,vol.1: The Arab Period
in Arminiyah Seventh to Eleventh Centuries, New Brunswick-London 2011, s. 43-64.

5 Teofanes, AM 6143, 5. 344.27-28: xal owovdég wete Maviov memolyke dedwicing
adTg kol TV o vidy (uczynil porozumienie z Mu'‘awijg, ktdremu oddat swego jedynego
syna). Na temat innych warunkéw trakeatu napisat wigcejSebeos (R.Bedrosian,
s.158-159; K.ITaTka H b 51 1, 5. 152). Postanowiono m.in. Ze Armenia zostanie zwolnio-
na od daniny na okres 3 lat, Armenczycy beda musieli zapewni¢ jednak wyzywienie dla
15 tysiccy wojownikow arabskich, armia armenska nie miata by¢ uzywana w wewnetrz-
nych rozgrywkach arabskich (stad punkt méwiacy o tym, iz nie beda oni wzywani do
Syrii — chodzito zapewne o napiete stosunki pomigdzy Mu'awija a Alim), arabski emir
zobowiazywal si¢ tez do niewysytania jakiegokolwick nadzorcy do Armenii.



Rozdzial II. Muhammad, islam, pierwsi muzulmanie a chrzescijanie 109

buntu armenskich panéw przeciw wladzy muzulmanskiej*+. Zakoniczyl
si¢ on porazka, a wodzowie klanéw zostali zamordowani w okrutny
sposob™. Wedtug bowiem Gewonda™® Arabowie spalili ich w katedrze
w Nachiczewanie™”. Armeriska relacja zawiera wiele szczegdtow, jednak
nie mozna wierzy¢ w nig bezkrytycznie. Mozni armenscy zostali tu przed-
stawieni jako meczennicy za wiarg, uciekajacy si¢ do Chrystusa w chwili
ostatecznej proby. Mimo wszystko, sam fakt dokonania mordu w kosciele
mozemy uzna¢ za prawdopodobny. Przemawia za tym zaréwno to, ze
kosciot mégt by¢ dobrym miejscem spotkania z emirem, jak i postaé tego

* Teofanes, AM 6195, s. 372.13—18: w tym roku armeriscy wodzowie zhuntowali
sig przeciw Saracenom i zabili Savacendw, ktdrzy byli w Armenii i zawigzali kontakt
z Apsimarem, i sprowadzili Rzymian do swego kraju. Muhammad, jednakze, powzigt
wyprawe przeciw nim i zabif wielu ludzi. Ujarzmit Armenig dla Arabéw, a armenskich
wodzdw zebrat w jednym miejscu i spalif Zywcem. Na temat okrutnego konica armen-
skich moznowladcéw pisali réwniez: Kedrenos (t.I,s. 778. 9-11) orazZonaras
(XIV, 2.4, 5.325.30 — 326.1).

s Do masakry doszlo w 704 lub 705 ., a dziafanie to, zrealizowane przez Muham-
mada ibn Marwana mialo zabezpieczy¢ kontrole muzulmanéw nad Armenia po zdusze-
niu rebelii nachararéw w wyniku dwéch kampanii prowadzonych przez wspomnianego
wyzej oraz ‘Abdallaha ibn ‘Abd al-Malika: Mubammad ibn Marwan #5189, [in:] PMZ,
Erste Abteilung (641-867), BA11L: Leon (# 4271) — Placentius (# 6265),hrsg. R.-J. Lillie,
C.Ludwig Th.Pratsch,B.Zielke, Berlin-Boston 2000, s. 322-323.

¢ Na temat Gewonda i jego dziela, Historii kalifow zob.: Z. Arzoumanian,
Studies in Armenian Historiography. Bishop Sebéos, Lewond the Priest, Kivakos of Gandzak,
Philadelphia 1981, s. 21-34; R. B e d r o sian, Translator’s Preface, [in:] Ghewond's
History, transl. i d e m, https://www.tertullian.org/fathers/ghewond_oo_intro.htm
[dostep: 10.05.2021 t.]; The Heritage of Armenian Literature...,s.140-160;J.-P.Mah ¢,
Le probléme de [aunthenticité et de la valeur de la Chronique de Eewond, (in:] Arménie
et Byzance — histoire et culture, Paris 1996, s. 119-126; M. Starowieyski, Stownik
wezesnochrzescijanskiego pismiennictwa Wschodu. Literatury arabska, armeriska, etiopska,
gruzinska, koptyjska, syryjska, Warszawa 1999, s. 142.

7 Tekst oryginalny, w klasycznym armeriskim grabar konsultowatem z wyda-
niem: Hemopus Iesonda Beauxozo, apmsmcxozo sapdanema, npep. n npum. K. D rsiu,
Canxr-TTerepOypr 1887, s. 18—22. Ttumaczenia, znajdujace si¢ w niniejszym tekscie
poréwnywalem z edycjami na nastepujace jezyki kongresowe: Hemopus xasugos sap-
danema Iesonda, nucamens VIII s., nep. K.ITatxaHubsaH, CaHKT-HeTep6yr 1862,
s. 22—24; Ghewond’s History, transl. R. B e d r o sia n, Long Branch (NJ) 2006, 5. 7-9,
a nickiedy z thumaczeniem na wspélczesny armenski, znajdujacym siew: Ghevond,
Patmut’yun,ed. A. Ter-Ghevondyani, Erevan 1982.


https://www.tertullian.org/fathers/ghewond_00_intro.htm

110 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféw...

ostatniego, ktérym byt prawdopodobnie Muhammad**, znany ze swego
okrucienstwa*. Jednak Teofanes nie wspomina o kosciele, pisze jedynie,
iz zostali spaleni &v témw eV (w jednym/pewnym miejscu). Oczywidcie
nie znajdziemy odpowiedzi na pytanie czy zrobit to celowo czy po pros-
tu nie mial na ten temat wiedzy. Wydaje si¢ jednak, iz takie okrucieristwo,
mord w miejscu $wigtym™°, musiato odbi¢ si¢ szerokim echem w éwcze-
snym $wiecie, szczeg6lnie bizantynskim, gdzie Armeniczycy odgrywali
przez wiele wiekéw istotna role, za czaséw Teofanesa — mozna stwierdzié,
ze juz tradycyjnie*™. By¢ moze wigc Teofanes celowo pominat informacje,

% Syn kalifa Marwana I, brat ‘Abd al-Malika i ojciec ostatniego kalifa z dynastii umaj-
jadzkiej Marwana II. O rodzinie wiecej: EM. D o n n e r, Was Marwan ibn al-Hakam the
First Real Muslim, |in:] Genealogy and Knowledge in Muslim Societies. Understanding
the Past,eds SB.Savant,H.de Felip e, Edinburgh 2014, s. 110.

9 WAréd kampanii Muhammada ibn Marwana wymieni¢ mozna wspomniane
juz w tej pracy dziatania wojenne zakonczone bitwa pod Sebastopolem, najazdy na
wschodnie prowincje bizantynskie (m.in. Armenie IV), pacyfikacje powstania ‘Abd
ar-Rahmana w Persji oraz oméwione wyzej wydarzenia zwiazane z buntem armeniskich
nacharar6w. Na temat roli Muhammada w wojnach z Bizancjum oraz wewnetrznych
rozgrywkach w kalifacie, majacych na celu utrzymanie wladzy Umajjadéw patrz m.in.:
R.Hoyland,SecingIslam....s.857; H. D i t t e n, Ethnische Verschiebungen zwischen der
Balkanhalbinsel und Kleinasien vom Ende des 6. bis zur zweiten Hilfte des 9. Jahrhunderts,
Berlin 1993, s. 423; H. K e n n e d 'y, The Prophet and the Age of the Caliphates. The Islamic
Near East from the Sixth to the Eleventh Century, London-New York 1986,s. 93, 99, 109;
G.Rotter, Die Unayyaden und der zweite Biirgerkrieg (680—692), Wiesbaden 1982,
s.279; AN.S tratos, Byzantium in the Seventh Century,vol. V: Justinian II, Leontins
and Tiberius 685—711, Amsterdam 1980, 5. 200; RJ. Lili ¢, Die byzantinische Reaktion
auf die Ausbreitung der Araber. Studien zur Strukturwandlung des byzantinischen Staates
im 7. und 8. Jahrbundert, Miinchen 1976, s. 110-112.

2° Tego typu kara byta $rodkiem ekstremalnym réwniez wéréd muzutmanéw, majac
zreszta zdecydowanie rytualny wydzwick: A. M ar s h a m, Artitured to the Use of Fire in
Executions in Late Antiquity and Early Islam. The Burning of Heretics and Rebels
in Late Umayyad Iraq, [in:] Violence in Islamic Thought from the Qur‘an to the Mongols,
edsR.Gleave LT.Kristo-Nagy, Edinburgh 2015, s. 106-127.

' Tradycje te si¢galy co najmniej Justyniana Wielkiego — por. T. Wolinska,
Armenscy wspdtpracownicy Justyniana Wielkiego. Czgsé 1: Dezerterzy z armii perskiej
w Bizancjum, PNH 1. 2, 2002, 5. 5—31 (szczegdlnie s. 5: Fakt, iz Armeiczycy odgrywa-
li w Bizancjum znaczgcq rolg, dostrzegano juz dawno i poswigcono temu zagadnienin wiele
uwagi. Zainteresowania historykdw koncentrowaly sig jednak na wickach pézniejszych.
Tymczasem proces wzrostu roli 0séb pochodzenia armeriskiego w cesarstwie zaczql sig w korcu



Rozdzial II. Muhammad, islam, pierwsi muzulmanie a chrzescijanie 111

ze zdarzenie mialo miejsce w kosciele. Byla to bowiem $wigtynia armenska
i kronikarz mégt czu¢ si¢ niezr¢cznie wspominajac o tym.

Mozna oczywiscie stwierdzié, ze relacje Bizantynczyka, w jakikolwiek
sposob poddajace teze o biernosci monofizytéw wobec najazdéw muzut-
manéw w watpliwos¢, zostaly niejako celowo sformutowane, aby tychze
posadzi¢ o ztag wolg. Takie przypuszczenia wydaja si¢ by¢ bezzasadne. Po
pierwsze Teofanes nie zatrzymuje si¢ dluzej nad opisywanymi wydarze-
niami, s to jedynie notki faktograficzne. Po drugie, jak juz kilkakrotnie
wspominalem, mozna odnie$¢ wrazenie, ze Bizantyniczyk celowo stara
sic w og6le nie pisa¢ o monofizytach w kontekscie najazdéw arabskich™.
Tak jedna, jak i druga konkluzja potwierdza réwniez, ze szerszej wspot-
pracy pomiedzy wyznawcami ,herezji” a muzutmanami nie byto. Gdyby
rzeczywiécie miata miejsce, Bizantyiiczyk nie zawahalby si¢ dodad tej
okolicznosci do listy przyczyn kleski cesarstwa w Syrii oraz Egipcie™.

VI w. Jego poczatkdw mozemy dopatrywad sig juz za panowania Justyniana I Wielkiego).
Z pewno$cia jedna z najbardziej oszatamiajacych karier Armenczykéw juz w VIw. byla
ta, keora stata si¢ udziatem Narsesa: e a d e m, Armesiscy wspdtpracownicy Justyniana
Wielkiego. Czgsé 2: Wielka kariera eunucha Narsesa, PNH 4. 1, 2005, 5. 29—50.

> | nie tylko w kontekscie najazdéw. Teofanes nie napisal na przyklad wyraznie
jakiego wyznania byli Egipcjanie, kedrzy stuzyli w muzutmanskiej flocie i przeszli na
strong cesarza Leona podczas oblezenia Konstantynopola w latach 717-718, przekazujac
zreszty istotne informacje wywiadowcze, kedre przyczynily si¢ do uzyskania zwycigstwa:
Teofanes, AM 6209, s. 397.5—10. Mimo to wspo6lczesni badacze uznaja, ze byli to
z pewnoscia koptyjscy monofizyci: Wadad al-Qadi, Non-Muslims in the Muslim
Conquest Army in Early Islam, [in:] Christians and the Others..., s. 114. Warto zaznajomié
si¢ z catoscia tego $wietnego studium zrdédtoznawcezego, w ktérym udowodniono wreez
powszechno$¢ prakeyki korzystania przez muzutmanéw z chrzescijan (réznych obrzadkéw)
jako czgéci swoich armii, nie tyko we flocie: ibidem, s. 83—127. Fake, ze przynajmniej
w pierwszym okresie podbojéw realizowanych droga morska (Cypr, Rodos) korzystano
z ustug przede wszystkim chrzescijaniskich marynarzy potwierdza struktura, jaka zrodzita
si¢ w nowo powstalej flocie muzutmanskiej, gdzie wydzielano specjalnego ,,przetozonego’,
odpowiedzialnego wylacznie za kontrolg zalogi: A. Ko n's ta m, Byzantine Warship
vs Arab Warship: 7"—11" centuries, Oxford 2015, s. 43—51.

3 Warto w tym miejscu przytoczy¢ opini¢ R. S co t ta — podczas gdy np. Malalas
w swojej pracy podkreslal criumf chrzedcijaristwa nad pogafistwem, to Teofanes zajmowal
si¢ przede wszystkim kwestia ortodoksyjnosci wierzen, twierdzac np. ze Bég nagradza
zwycigstwem nie tyle chrzedcijan, co chrzedcijan prawowiernych: “The events of every year,
arranged without confusion”: Justinian and others in the Chronicle of Theophanes Confessor,



112 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféw...

Warto na koniec poruszy¢ jeszcze jeden watek oméwionego powyzej
tematu. Uwagi, dotyczace jakichkolwiek Teofanesowych wzmianek,
$wiadczacych o mozliwym pozytywnym nastawieniu nieortodoksyjnych
chrzescijan wobec kwestii wspotpracy, czy negocjacji z muzutmanskimi
najezdzcami moga nabra¢ odpowiedniego kontekstu dopiero po poréw-
naniu tychze z podobnymi passusami Chronografii sugerujacymi kontakty
ortodokséw z przywddcami arabskich armii. Takich za$ nie brakuje. O ile
na syryjskim wybrzezu, zamieszkalym w wigkszosci przez zgrecyzowa-
ne wspolnoty, przywigzane do tradycji cesarskich, mozna wspomnieé¢
o takich przypadkach, jak stosunkowo diugie oblezenie Cezarei, czy
nigdy niezakoriczona pelnym sukcesem (mieszkancom udalo si¢ ewa-
kuowa¢ z pomoca bizantynskiej floty) préba zdobycia Trypolisu*+, to
przeciez wigkszo$¢ znajdujacych si¢ tam miast, takich jak Bejrut, Tyr,
czy Sydon nie stawita wickszego oporu*. Praktycznie bez walki poddata
si¢ réwniez Antiochia, jedno z wazniejszych miast syryjskich, stolica

lin:] L’écriture de la mémoire: la littérarité de [ historiographie. Actes du III° collogue
international philologiqgue EPMHNEIA, Nicosie, 6—7—8 mai 2004, organisé par L EHESS
et Puniversité de Chypre,eds P.Odorico, PA. Agapitos, M.Hinterberger,
Paris 2006, s. 49—6s.

2+ Problemy i obawy przed dzialalnoscia floty bizantynskiej w poblizu syryjskich
wybrzezy, z realng grozba desantu, beda towarzyszyly wladcom muzulmanskim przez
pierwsze kilkadziesiat lat istnienia kalifatu, co zakoniczy si¢ przygotowaniem specjalnego
nadbrzeznego systemu umocnien zabezpieczajacych przed takim, niebezpiecznym dla
centréw administracyjnych panistwa umajjadzkiego, zagrozeniem: H.Barb é, 1. Taxel,
Habonim-Kafr Lam: A Ribat of the Levantine Coastal Defensive System in the First
Centuries of Islam, [in:] The Art. Of Siege Warfare and Military Architecture from the
Classical World to the Middle Ages,eds M. Eisenberg,R.Khamisy,D.Pringle,
W.E ck, A.Boas, Oxford 2021, 5. 153-164. O ustalaniu stref wplywow na morzach
pomiedzy kalifatem a cesarstwem zob.: I. R an d all, Conceptualizing the Islamic-Byz-
antine Maritime Frontier, [in:] The Archaeology of Medieval Islamic Frontiers: From the
Mediterranean to the Caspian Sea,ed. A. A's a E g e r, Boulder (Colorado) 2019, 5. 80-102.

2 Co odzwierciedlone zostalo w historiografii muzulmanskiej, gdzie jednym z gtow-
nych powodéw zdobycia miast chrzescijariskich i perskich przez armie ekspedycyjne byly
zdrada lub aman — porozumienie z miejscowymi elitami odno$nie warunkéw poddania
danego osrodka — A. N o th, The Early Arabic Historical Tradition. A Source-Critical
Study, second edition in collaboration with LI. Conrad, transl. M. Bo nn e r, Prince-
ton 1994, s. 167—168.



Rozdzial II. Muhammad, islam, pierwsi muzulmanie a chrzescijanie 113

patriarch6w>*. W Emesie doszto do podpisania specjalnego porozumie-
nia gwarantujacego chrzescijanom mozliwos¢ zachowania miejsc kultu
i majatku*”. Przypomnijmy tez, ze Damaszek ostawionemu ,Mieczowi
Islamu” — Chalidowi ibn al-Walidowi poddat nie kto inny, jak dziad jed-
nego z najwazniejszych apologetéw ortodoksyjnego chrzescijanistwa, Jana
z Damaszku, Mansur ibn Sardzun al-Rumi, wysoki urz¢dnik skarbowy
tego miasta jeszcze za czasOw cesarza Maurycjusza“s. To dziedzictwo,
a takze zaangazowanie syna Mansura, Sardzuna (Sergiusza) na dworze
‘Abd al-Malika (a by¢ moze i Mu‘awiji) nie przeszkodzito Teofanesowi
nazwacé tego ostatniego Tig dvip ypioTieviyatartog (dobrym chrzescijani-
nem)*, awraz z Patrycjuszem Klausysem 6 Toltov édduhhog Tév katol Tiv
[odoustivy Xpiotiavay npovywv (praywddeg palestyiskich chrzescijan)™.

26 To przeciez istotne wydarzenie Teofanes kwituje wzmianka: Totte ¢ éret mopéha-
Bov of Apafeg Tiy Avtibyelay. — Te o fan e s, AM 6129, s. 340.12.
7 Wiecej na ten temat: B. C e c o ta, Ekspansja arabska..., s. 301-304.
8 SH. Griffith, The Mansur Family and Saint John of Damascus. Christians
and Muslims in Umayyad Times, |in:] Christians and the Others..., s. 29—30.
» Teofanes, AM 6183, s.365.23.
3 Teofanes, AM 6183,s. 365.25—26. Oprécz stanowiska urzednika skarbowego
‘Abd al-Malika (yevicdg hoyoBétng), Sergiusz przedstawiany byt jako sekretarz Muawiji
m.in. przez at-Tabariego oraz Balazuriego. Takze manuskrypty Zzywotéw Jana z Damasz-
ku wskazuja na jego wysoka pozycje na dworze kaliféw umajjadzkich [BHG 88sb:
Snudoie mpdypate tumotevdijvar; BHG 394: dpywv (w kontekscie Damaszku); BHG
395: TNV 8¢ Snuociay dragay dolknaw dvadedeypévos, w arabskiej wersji — Vita loannis
Damasceni, arab. cap. 3-6 (Graf ) zasugerowano tez, ze byl kim$ w rodzaju gubernatora
regionu damasceriskiego, odpowiedzialnym za kwestie finansowe na tym terytorium].
Warto zauwazy¢, ze ta wysoka pozycja spoleczna nie przeszkodzita mu w wychowaniu
synéw (oprécz naturalnego Jana byl réwniez przybrany Kosmas z Majumy, jeden z naj-
wazniejszych chrzedcijariskich hymnograféw epoki — por. AP.Kazhdan,S.Gero,
Kosmas of Jerusalem: a more critical approach to his biography, BZ 82, 1989, s. 122-132;
wiecej o rodzinie Jana, wiréd ktérej wymieni¢ mozna przeciez jeszcze bratanka, Ste-
fana Hymnografa, zob.: M.E. Auze py, De la Palestine a Constantinople: Etienne le
Sabaite et Jean Damascéne, TM 12, 1994, 5. 183—218) w wierze chrzedcijaniskiej, chociaz
gwoli $cistodci nalezy zauwazy¢, iz nie wszystkie Zrédla sa zgodne w tej materii [w zalez-
nosci od manuskryptu w Vita Ioannis Damasceni mozemy przeczytal, ze: a) BHG 88sb
— rodzina Sergiusza nie zostala zmuszona do przejécia na islam ze wzgledu na jego osobista
popularnosé na dworze i faske kalifa; b) BHG 884; BHG 395 — Sergiusz byl inicjatorem
chrztu swojego syna, Jana; ¢) BHG 394 i 394a — Jan zostal ochrzczony potajemnie, bez



114 Islam, Arabowie i wizerunek kalifow...

Sam Teofanes wspomina explicite o prébach paktowania z mu-
zulmanami, podjetymi przez przedstawicieli wysokiej hierarchii bi-
zantynskiej, $wieckiej czy koscielnej, co najmniej dwa razy. Po pierwsze
wspomnia{]ana, ZWanego Katajasem, zarzqdzajqcego Osroene w imieniu
Herakliusza, ktéry przy pewnej dozie ,,szczgscia” mogh odegraé role Cyrusa
Aleksandryjskiego w Syrii. Rozpoczal bowiem z Arabami pertraktacje,
proponujac im 100 tysiecy solidéw w zamian za pokdj (xal éotolynoe
dolvau adT kT EVIUTOY OKaL LUPLAONG YORITUATWY, TOD W) TTepATel TOV
Evdpdtny, uite eipnvikdc). Do rozméw miato dojé¢ w Chalkis (keére,
wbrew innym osrodkom regionu, stawito dos¢ twardy op6r*'), a ze
strony muzulmariskiej prowadzit je wzmiankowany wyzej w kontekscie
innego traktatu ‘Tjad ibn Ghanm al-Fihri (todtew 1@ #ret fA0ev Todvyg,
6 émhichqy Katadewg, 6 éntrpomrog Ooponyije mpdg1ad el Xerdkida). Chronograf
wzmiankuje nawet, ze Jan wystal juz pierwsza transze (émi tovtoi Twdvvng
ei¢'Edecaty avéatpeye kol Tov éviadaiov dpdpov aviaag mpog Tad éxmépmel)
— czyzby wigc doszlo do uktadu? Rozmowy te zostaly jednak przerwane
dzicki reakeji cesarza, ktdry ukarat swojego urzednika wygnaniem za brak
konsultacji w tak istotnej sprawie**. Gwoli doktadnosci nalezy wspomnie¢,

wiedzy Sergiusza]. Byl tez jednym z istotnych wiascicieli ziemskich, posiadajac dobra
nie tylko w Syrii i Palestynie, ale rowniez w samej Arabii. Jego majatek pozwolil mu
na wykupywanie niewolnikéw od muzutmanéw. Swoje wplywy mogt tez wykorzysta¢
w inny sposob — przesladujac monofizytéw, Michal Syryjezyk sugeruje bowiem, ze udato
mu si¢ pozbawi¢ ich wplywéw m.in. w Damaszku i Emesie - Michat Syryjczyk
I1, s. 492. To za$ zupelnie w innym $wietle stawia dotychczasowe dywagacje na temat
sojuszu muzulmarisko-monofizyckiego. Wrecz odwrotnie, to ortodoksi mogli by¢
w pewnych momentach stronnikami kaliféw, w opozycji do jakobitow. Wigcej na temat
roli Sergiusza na dworze umajjadzkim zob. m.in.: A. Ka plo ny, Konstantinopel und
Damaskus. Gesandtschaften und Vertrige zwischen Kaisern und Kalifen 639—750. Unter-
suchungen zum Gewobnbheits — Vilkerrecht und zur interkulturellen Diplomatie, Betlin
1996, . 137-139; J. Nasrallah, Saint Jean de Damas. Son époque, sa vie, son eeuvre,
Harissa 1950, s. 32—38, §7—61

s PK. Hitti, Dzieje Arabdw, tham. W. Dembski, M. Skuratowicz,
E.Szymanski, Warszawa 1969, s. 130.

32 Hpdxhelog 8% Tolto drotoug dmaitiov Expive Tov Indvvny dg dvev i Baaiht-
K7l eldvjoeng TodTo TEMOMKITeL, Kol ToUTOY peTarmepldpevog eEopla kaTékprvey. — calodé
wraz z przytoczonymi w tekécie gléwnym fragmentami znajduje si¢ w relacji: Te o-
fanes, AM 6128, s.340.2—9.



Rozdzial II. Muhammad, islam, pierwsi muzulmanie a chrzescijanie 115

ze wedlug Jenny Ferber wzmianki te miaty na celu w niezbyt pochlebnym
swietle przedstawi¢ Herakliusza wlaénie, a nie Jana. Ten ostatni miat
bowiem wedlug jej interpretacji szans¢ dzigki ukltadowi powstrzyma¢
dalszg ckspansje Arabéw za Eufrat. Poprzez swoja interwencje, cesarz

zaprzepascit t¢ mozliwo$¢. Na tej samej zasadzie badaczka interpretuje

wzmianki o dziataniach Cyrusa, ktéremu interwencja cesarska nie po-
zwolita na uzyskanie pozytywnych warunkéw kapitulacji dla Egiptu®.
Nie podwazajac, ze faktycznie zatozyciel nowej bizantynskiej dynastii

wystepuje w tych fragmentach (podobnie jak w kontekscie opuszczenia
Syrii) w dos¢ dwuznacznej pozycji, to jednak nalezaloby si¢ zastano-
wié, czy mozna uznaé, iz Teofanes uzylby przeciwko cesarzowi takiej

argumentacji — mimo wszystko jednak wymienione wyzej postaci stara-
ly si¢ przypieczetowal uktady, zgodnie z ktdrymi oddawaly bizantyriskie

prowincje pod muzutmanska kuratelg. Trudno by Chronograf otwar-
cie miat poprzeé takie postgpowanie i potgpi¢ dziatania cesarza, by¢ moze

spdznione i niezbyt udane, jednakze zmierzajace do unikniecia podobnej

sytuacji. Nawet jezeli nie mégt mu wybaczy¢ jego monoteletyzmu. Warto

bytoby tez zastanowi¢ si¢ nad jeszcze jednym zagadnieniem — skoro kwe-
stia ewentualnej herezji cesarza bytaby gtéwnym powodem, dla ktérego

Teofanes stworzyt podobna narracje na temat podboju arabskiego, dla-
czego Cyrus mialtby pelni¢ w niej role adwersarza cesarza?

Drugi przyklad wspétpracy ortodokséw z muzutmanami jest szerzej
znany. Mam tu na mysli zawarcie tzw. paktu jerozolimskiego pomiedzy
patriarchg tego miasta Sofroniuszem a kalifem ‘Umarem™+. Teofanes
wyraznie wskazuje, ze przedstawiciel chrzescijan otrzymat od muzutma-
nina: Aoyov édafe maong [akeotivyg dodareiog™. Przez Cyrila Mango
i Rogera Scotta powyzszy fragment interpretowany jest jako: received

3 . Ferber, Theophanes Account of the Reign Heraclius, [in:] Byzantine Papers:
Proceedings of the First Australian Byzantine Studies Conference, Canberra, 17-19 May
1978, edsE.Jeffreys,M.Jeffreys, A.Moffatt, Canberra1981,s.38—40.

3+ Istotne pytanie to czy chrzedcijanie jerozolimscy mieli jakickolwiek inne wyjscie
niz pertraktacje, bioragc pod uwage zachowanie dowddcéw bizantyniskich. Préba rede-
finicji dotychczasowych ustalen dotyczacych oblezenia, takze tych chronologicznych
z0b. LSy vinn e, The Capture of Jerusalem by the Muslims in 634, HiS 8, 2019, 5. 37-58.

3 Teofanes, AM 6127, s.339.17-18.



116 Islam, Arabowie i wizerunek kalifow...

a promise of immunity for the whole of Palestine’*. Biorac pod uwage, ze
aodehelo mozna thumaczyé jako ,zabezpieczenie”, ,gwarancje”, czy nawet
»zapewnienie”, niekoniecznie ,,nietykalno$¢”, natomiast Adyog to rownie
dobrze ,,stowo” oraz ,,prawo’, niekoniecznie ,obietnica’, znacznie cie-
kawsza wydaje mi si¢ propozycja wezesniejszego thumaczenia, zgloszona
przez Harry'ego Turledove’a: for Sophronios, the chief prelate of Jerusalem,
negotiated a treaty for the security of all Palestine®”. Nalezy przyznad, ze
fragment jest do$¢ dwuznaczny. By¢ moze byl to zabieg celowy, a Teofanes
chcial w ten sposéb unikna¢ bezposredniego potwierdzenia, iz Sofroniusz,
tak zastuzony dla ortodoksji patriarcha (co zreszta zostalo podkreslone
w krétkim panegiryku na jego cze$¢ znajdujacym sie przy wzmiance o jego
$mierci, pod tym samym rokiem Chronografii**®) znosilt si¢ i ukladal z nie-
wiernymi. Mégt to by¢ tez sposéb odniesienia si¢ do tradycji muzutman-
skich, w kt6rych uktad jerozolimski odgrywat dos¢ istotna role. Tak czy
inaczej, jak wida¢ Teofanes nie mdgt przejé¢ obok tej kwestii obojetnie, co
czasem czynig badacze zajmujacy si¢ zagadnieniem stosunku monofizy-
téw wobec islamu — skoro takze ortodoksi, w zalozeniu wierni cesarstwu,
rozpoczynali negocjacje z muzulmanskimi wodzami, czemu mieliby tak
nie czyni¢ reprezentanci Ko$cioléw formalnie nieuznawanych przez cesa-
rza?**> Myéle, ze dobrym podsumowaniem sytuacji nieortodoksyjnych

% Teofanes (C.Mango,R.Scott),s. 471

% Teofanes (H. Turtledove),s.39.

% Gdzie Chronograf podkreslit przywiazanie Sofroniusza do ortodoksji: Te o-
fanes, AM 6127,5.339.29-32.

39 Wiecej na ten temat, takze o szczegélowych warunkach przedstawionych przez
Sajfa ibn ‘Umara, zachowanych w przekazie at-Tabariego zob.: B. C ¢ ¢ o t a, Ekspansja
arabska..., s. 302—304.

*+° Mydle, ze warto w tym miejscu wspomnie¢ obszerne studium Jacka Boulosa
Victora Tann o usa, kedry w swojej dysertacji poswigconej dziejom Syrii w okresie
muzutmanskich najazdéw zauwazyt m.in. dos¢ istotna, a rzadko podkreslang kwestie

- to, ze syryjska/aramejska wickszo$¢ zamieszkujaca ten region nie doczekala si¢ wlasnej
reprezentacji politycznej nie znaczy, ze nie posiadata takiego znaczenia, a dla tych wspdl-
not zmiana wladzy z bizantyniskiej na muzutmanska nie musiata oznaczad jakiegos kofica
pewnej epoki, ale raczej kontynuacje funkcjonowania w dos¢ podobnych warunkach
do poprzednich, pod kontrolg cesarska. Niestety, mozna o tym zapomnie¢ zajmujac si¢
dziejami Syrii albo z perspektywy bizantyniskiej albo arabskiej: Syria between Byzantium
and Islam. Making Incommensurables Speak, PhD Thesis, University of Princeton 2010,



Rozdzial II. Muhammad, islam, pierwsi muzulmanie a chrzescijanie 117

chrzedcijan byta postawa patriarchy nestorianskiego Iszujaba III, kt6rego
korespondencja z okresu sprawowania pontyfikatu w latach 649-659 jest
jednym z najwazniejszych zrédet dotyczacych relacji Kosciota Wschodu
z muzutmanami doby najazdéw. Chociaz hierarcha dostrzegat pewne
formy przesladowan ze strony Arabdw, szczegdlnie fiskalnych, a sam byl
prawdopodobnie tymczasowo wigziony przez jednego z kalifackich
namiestnikow, to jednoczesnie wzywat swoich podwladnych do daleko
idacej ostroznosci w postgpowaniu z administracja arabska i uznawania jej
wladzy, przy jednoczesnym podejmowaniu starari zachowania wierzacych
w Koéciele**'. C6z innego mozna byto czynié?*+

s. 570-575. Nalezy tez wskaza¢ na badania epigraficzne i onomastyczne prowadzone
przez Leah D i Segni. Co prawda nie wykorzystano jeszcze dostatecznie szerokiego
materiatu by uznaé wyniki tychze za reprezentatywne (co zostalo zreszta podkreslone
w tekscie), niemniej jednak uderzajaca jest gradacja jaka wynika z analizy imion uzywa-
nych w inskrypcjach odnajdywanych w kosciotach Palestyny i Syrii, gdzie zhellenizowane
wersje tychze nosili najczedciej przedstawiciele elit duchownych, pozostali za$ raczej
aramejskie, syryjskie, czy nawet arabskie. Nie $wiadczy to oczywidcie o pochodzeniu
etnicznym, a raczej dominacji jednej z kultur w sensie jej elitarnosci, zauwazalnej nawet
juz po podboju arabskim: Greek Inscriptions in Transition from the Byzantine to the Early
Islamic Period, [in:] From Hellenism to Islam. Cultural and Linguistic Change in the
Roman Near East,eds H.Cotton, R.Hoyland,]. Price,D. Wasserstein,
Cambridge 2009, 5. 352-373.

*# Fragmenty korespondencji $wiadczace o takiej postawie odnalez¢ mozna w thu-
maczeniu: R.Hoyland, Secing Islam..., s. 179, 181. Szczegétowe omdwienie postawy
patriarchy wobec islamu doczekalo si¢ dwoch $wietnych opracowart: L Bcheiry,

An Early Christian Reaction to Islam I5i'yahb III and the Muslim Arabs, Piscata-
way 2019, 5. 93—105; L. O vi d i w, Muslime und Araber bei 156 jabb 111 (649—659), Wies-
baden 2009, 5. 89—122.

42 W kontekscie ochrony wspdlnoty wypracowanie dobrych warunkéw jej funkcjo-
nowania pod nowa wladza bylo wrecz wymogiem, jaki nalezalo postawié przed miejscowa
hierarchia, bez wzgledu na to, ktéra denominacje reprezentowala. Niezaleznie zresztg
od tego, czy faktycznie doszlo do podobnych porozumien z niektérymi wspélnotami,
to na przestrzeni pierwszych wiekow kalifatu staraly si¢ one nawet tworzy¢ narracje
lub dokumenty potwierdzajace szczegdlne prerogatywy i przywileje, jakimi mieli je
obdarzy¢ islamscy przywédcy, z samym Muhammadem na czele: Ph. Wo o d, The Treary
between Muhammad and the Christians of Najran in the Chronicle of Seert: Negotiating
the Rights of the Conquered and the Re-writing of the Past, Msq 33, 2021, 5. 156—168.
Czes$¢ z tych tradycji powinna by¢ wigc traktowana raczej jako element dyskusji na temat
praw chrze$cijan w okresie abbasydzkim niz dokument poswiadczajacy stan faktyczny



118 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféow...

4. Chrzedcijanie przesladowani?

Problematyka zwiazana z sytuacja chrzescijan pod wladza arabska w okre-
sie wezesnoislamskim jest niezwykle ztozona. Kwestig t3 zajmowalo si¢
juz wielu badaczy, takze polskich*#. W dzisiejszej debacie pobrzmiewa
niekiedy poglad, iz muzutmanie dosy¢ energicznie przesladowali chrzesci-
jan na podbitych ziemiach. Rozwinigcie tej hipotezy odnajdziemy przede
wszystkim w pracach popularnonaukowych*+. Jednak kiedy przyjrzymy

z czaséw wezesnoislamskich podbojow. O tej rozszerzajacej si¢ o sprawy $wieckie roli
patriarchéw i biskupéw (a takze np. rabinéw) w nowych warunkach panstwa muzut-
marniskiego zob. m.in.: U. S im o n's o h n, Muslim Involvement in Non-Muslim Political
Affairs in the Early Islamic Period, [in:] Religious Minorites in Christian, Jewish and Mus-
lim Law (5"—15" Centuries),eds N.Berend,Y.Masset, C. Nemo-Pekelman,
JV. Tolan, Turnhout 2017, 5. 341-352.

*# Klasyczne wprowadzenie do tematu odnajdzie Czytelnik w: CE.Bosworth,
The “Protected Peoples” (Christians and Jews) in Medieval Egypt and Syria, BIRULM 62,
1979, 8. 11-36; i d e m, The Concept of Dhimma in Early Islam, [in:] Christian and Jews
in the Ottoman Empire. The Functioning of a Plural Society,edsB.Braude,B.Lewis,
New York-London 1982, s. 37—51, natomiast w kontekscie chrzescijan melkickich, pozo-
stalych pod wladza muzutmanska po podbojach: H. Ke nn e dy, The Melkite church
from the Islamic Conquest to the Crusades. Continuity and Adaptation in the Byzantine
Legacy, [in:]id e m, The Byzantine and Early Islamic Near East, Aldershot—Burlington
2006, s. 325—343. Sposrdd prac polskich godne polecenia sa: D. G 6 rski, Sytuacja
chrzescijanstwa na terenach Pétnocnej Afryki od podbojow muzutmariskich do XII wieku,
Krakéw 2004; K. Ko $cielniak, Grecy i Arabowie. Historia Kosciola melkickiego
(katolickiego) na ziemiach zdobytych przez muzutmandéw (634-1516), Krakéw 2004,
a takze krotkie oméwienie zagadnienia: M. Wo z niak, Wspdlnoty chrzescijartskie na
terytoriach opanowanych przez Arabéw (VII-VIII w.), (in:] Bizancjum i Arabowie...,
s. 428—457. Rozwazania zaprezentowane w niniejszym podrozdziale sa rozwinieta
forma: B. C e c o ta, ,Klgtwa na Mahometa i jego opowiesci i wszystkich, ktdrzy wierzq
w nie!l” — przesladowania chrzescijan przez Umajjadéw w Syrii na podstawie Chronografii
Teofanesa Wyznawcy, PNH 8.1, 20009, s. 143-152.

++ Mysle tutaj gléwnie o pracach Gisele L ittman, kedra ksiazki swoje sygnuje
pseudonimami:Bat Ye‘or (CérkaNilu) oraz Y. Masriya (Egipcjanka). Zapewne
takze pod wplywem osobistych doswiadczeni (jej rodzina zostala wygnana z Egiptu
w1957 r.), sformutowala ona teorig o istnieniu juz we wezesnym islamie tzw. systemu zim-
mitude (dhimmitude), kt6ry wedtug niej jest jakby przedtuzeniem dzihadu, rozumianego



Rozdzial II. Muhammad, islam, pierwsi muzulmanie a chrzescijanie 119

si¢ blizej konkretnym Zrédlom, mozemy dojs¢ do wnioskéw niezupetnie
zgodnych z tg hipoteza**. Dobrym przykladem jest tutaj Chronografia

jako walka przeciw niewiernym. Neologizm ten, stworzony przez libariskiego dziata-
cza maronickiego Bahira Dzemajela w 1982 r., §wiadomie nawiazuje do angielskiego
sfowa servitude, oznaczajacego ‘stuzebnos¢’ lub ‘niewol¢’ Zob. m.in.: Bat Ye‘or, The
Dhimmi: Jews and Christians under Islam, Rutheford—London-Toronto 198s, s. 43—97;
eadem, The Decline of Eastern Christianity under Islam: from Jibad to Dhimmitude:
Seventh-Twentieth Century, Madison—London 1996, s. 43-140; e ad e m, Islam and
Dhimmitude..., s. 33-122. Wielu autoréw nie zgadza si¢ z tak daleko idacymi tezami,
na przyklad Mark C o h en napisal, ze ksigzki Bat Ye‘or sa rodzajem ,rewizjoni-
stycznego” mitu, zob. Islam and the Jews: Myth, Counter-Myth, History, JQ 38, 1986,
s. 125—137. Nalezy zauwazy¢, iz prace G. Littman sa nie tylko wyjatkowo anty-
islamskie, ale zawieraja bledy merytoryczne, dotyczace nawet chronologii poszczegél-
nych wydarzen.

*# W zachowanym materiale Zrodfowym dotyczacym bezposrednich, fizycznych
przesladowari wobec chrzescijan, zwiazanych z torturami lub egzekucjami mozna wymie-
ni¢ jedynie kilka przyktadéw w interesujacym nas okresie — omdéwione tutaj przypadki
Piotraz Damaszku, Piotra z Majumy, Piotra z Kapitolias (o ile nie jest to ta sama osoba),
pochodzace z korica VIII w. meczenstwo Antoniego Ruwah — S.H. Griffith, Chris-
tians, Muslims and Neo-Martyrs: Saints Lives and Holy Land History, [in:] Sharing
the Sacred: Religious Contacts and Conflicts in the Holy Land: First-Fifteenth Centu-
ries CE,eds A. Kofsky, G.Stroumsa, Jerusalem 1998, s. 163—207; . Dick, La
passion Arabie de S. Antoine Ruwah, néo-martyre de Damas 1 25 dec. 799, Mu 74, 1961,
s.109-133; P. Pecters, S. Antoine le néo-martyr, AB 31, 1912, s. 410—450, a takze
pézniejszy (IX w.) przyklad wywodzacego si¢ prawdopodobnie z Ghassanidéw ‘Abd
al-Masiha - M. Swan s on, The martyrdom of ‘Abd al-Masih, superior of Mount
Sinai (Qays al-Ghassani), [in:] Syrian Christians under Islam: the First Thousand Years,
ed.D. Thomas,Leiden 2001, 5. 107-129; SH. G riffith, The Arabic account of Abd
al-Masih an-Nagrini al-Ghassini, Mu 98, 1986, s. 331374, oraz interesujacy w kontekscie
zaprezentowanych dalej ,watkéw gruzinskich”, réwniez odwolujacy si¢ do pézniejsze-
go, abbasydzkiego okresu zywot Michata z Mar Saba - J. S tu t z, St. Michael of Mar
Saba and its Georgian version, [in:] ,Geogian Manuscript” — International Summer
School and Conference. Conference Proceedings, Thilisi 2019, s. 25-30; B.Roggema,
The Martyrdom of Michael of Mar Saba, [in:] Christian-Muslim Relations. A Biblio-
graphical History vol. 1 (600-900),eds eadem,D. Thomas, Leiden-Boston 2009,
s.911-915; M.J. Blan char d, The Georgian version of the Martyrdom of Saint Michael,
monk of Mar Sabas Monastery, ARAM 6, 1994, s. 149-163; P.Pecters, La Passion
des. Michel le Sabaite, AB 48,1930, s. 65—98. Por. D.K. R e yn ol d s, Monasticism and
Christian Pilgrimage in Early Islamic Palestine (c. 614 c. 950), PhD Thesis, University
of Birmingham 2013, 5. 227-228.



120 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféw...

Teofanesa Wyznawcy. Napisat ja cztowiek nastawiony z pewnoscig
niezbyt przychylnie do muzutmandéw, o czym moglismy si¢ przekona¢
w poprzednich podrozdziatach. Teofanes byt mnichem, biorac pod uwage
jego zainteresowanie (a takze Jerzego Synkellosa) Wschodem, nie byt mu
obojetny los chrzescijan, ktdrzy pozostali pod wladzg arabska. Lektura
Chronografii utwierdza takze w przekonaniu, ze jej autor byt dosy¢ dobrze
obeznany w wewngtrznej historii paristwa muzulmariskiego. Pomimo to
w jego dziele znajdujemy zaledwie kilka wzmianek na temat fizycznych
przesladowan chrze$cijan w kalifacie**. Nalezy bowiem, jak si¢ wydaje,
oddzieli¢ relacje dotyczace ustawodawstwa muzutmanskiego (o ktérych
wigcej w nastegpnym podrozdziale) od tych, traktujacych o bezposrednim,
fizycznym czynieniu krzywdy chrzescijanom®+7.

Z jedynym domniemanym przypadkiem tego typu zachowania w okresie
ustanawiania wladzy arabskiej na podbitych terytoriach, spotykamy sie
w relacji dotyczacej roku 6157 AM (664/665 AD). Teofanes wspomniat
tam o $mierci biskupéw Apamei oraz Emesy. Ten drugi, jesli wierzy¢

46 Lekeura Chronografii potwierdza zreszta inng ogdlng tezg badaczy problemu
— brak bezposrednich, fizycznych przesladowan chrzescijan charakeerystyczny jest raczej
dla wezesnego okresu, do konica sprawowania wladzy przez Umajjadéw. Liczba podobnych
przypadkéw rosnie za$ wraz z ugruntowaniem si¢ kalifatu Abbasydéw po 750 r. Teza
taka znalazla si¢ m.in. w opracowaniach przygotowanych przez RobertaSchicka
(The Christian Communities of Palestine from Byzantine to Islamic Rule. A Historical and
Archeological Study, Berlin 2021, s. 159-179; wezedniejsze wydania: The Christian Com-
munities of Palestine from Byzantine to Islamic Rule. A Historical and Archeological Study,
Princeton 1995, na podstawie doktoratu: The Fate of the Christian in Palestine during
the Byzantine-Umayyad Transition A.D. 600-750, PhD Thesis, University of Chicago
1987; nie s3 to wiec nowe hipotezy), podobnie twierdzit réwniez: JL. Boojamra,
Christianity in Greater Syria after Ilam, SV'TQ 35. 2/3, 1991, 5. 223—239.

7 Co wigcej, jak wskazuje Heshaim M. Ha s s an fizyczna likwidacja lub tor-
tury stosowane wobec chrzescijan ,,bizantyriskich”, melkickich w pierwszych dwéch
wiekach panowania muzulmanéw nad terenami Syrii wynikaly nie tyle z wyznawa-
nia chrzescijanistwa, co otwartego odrzucenia islamu, albo w postaci apostazji (jak
w przypadku $w. Bachusa Mlodszego, czy $w. Krzysztofa Sabait’y) albo zlorzeczenia
i przeklinania samego Proroka Muhammada (np. opisana na kolejnych kartach ksiazki
historia Piotra) - HM. Hassan, O exypioriaviouds wv ApdBwv xat o ebiadopouds
Ty Bolavrivdv: y etxdva Tov «ddovs oris epafoBulavrivéc wyyés Tov 70v xeu 100V audver,
lin:] Byzantium and the Arab World: Encounter of Civilizations, eds A. Kralides,
A.Gkoutzioukostas, Thessaloniki 2013, s. 184.



Rozdzial II. Muhammad, islam, pierwsi muzulmanie a chrzescijanie 121

bizantynskiemu chronografowi, zostat spalony*+%. Teofanes wymienit
jednak tylko imi¢ biskupa Apamei — Tomarichos**. Trudno jedno-
znacznie stwierdzié, czy informacja przekazana przez Chronografa
dotyczy obydwu biskupéw w tym samym kontekscie — to znaczy, czy
domniemane przesladowania dotknely obydwu, a w przypadku drugie-
go dziejopis postanowit tez okredli¢ doktadnie w jak drastyczny sposéb
dokonal zywota. Zauwazmy réwniez, ze Teofanes nie wskazal wyraznie
w wyniku jakiego wydarzenia doszlo do $mierci w ogniu. Nie wymienit
winowajcéw. Mimo tych zastrzezen w literaturze przedmiotu wzmian-
ke te¢ uznaje si¢ za jeden z przyktadéw przesladowan chrzescijan przez
muzulmandéw°. Ciekawie na ten problem spojrzata dobre p6t wicku
temu Ann Susan Proudfoot, ktéra zasugerowata, iz powyzsza wzmianka
pojawita sic w Chronografii, mimo ze informacje te mialy czysto lokalny,
syryjski charakter, poniewaz Teofanes czut si¢ zmuszony z nich skorzystac,
nie posiadajac po prostu materialéw szricte bizantynskich, dotyczacych

*#Teofanes, AM 6157,s.348.23—24: xatl deBove Owudpiyog, 6 éioxomog Amayet-
ag kel &xan 6 émloxomog Eptone. Co prawda mozna by informacje o biskupach trak-
towa¢ oddzielnie, jednak wydaje sie, ze obydwaj hierarchowie podlegali tym samym
przesladowaniom i dlatego Teofanes wymienit ich obok siebie.

49 W chrzescijaiskich zrodtach wschodnich, syryjskich i arabskich, pojawia si¢ pod
imieniem Tomasza - Michat Syryjczyk ILs. 442; Kronika do 1234 1,
s.213 A gapius,s. 480, por. tez: The Secular History of Dionysius of Tel-Mabre (Extract
from the Anonymous Chronicle of AD 1234 with Supplementary Material in the Notes from
the Chronicle of the Jacobite Patriarch Michael, § 99, [in:] The Seventh Century in the
West-Syrian Chronicles, ed. and transl. A.Palm er, Liverpool 1993, s. 177. Zauwaza to
m.in. R. Hoyland, ktéry proponuje by obydwa imiona traktowad jako wersje tego
samego — Tomasz: Theophilus of Edessa’s Chronicle..., s. 13 4. By¢ moze wigc wystepujaca
bardzo rzadko u Teofanesa forma @wudpiyos jest tylko zdrobnieniem imienia Tomasz,
charakterystycznym dla greckojezycznych wspélnot w Syrii. Na podstawie podobieristwa
imienia w literaturze pojawilo si¢ podejrzenie, ze by¢ moze to ten sam Tomarichos, biskup,
keéry brat udzial w misji do mieszkaricéw miasta na Arados w imieniu Mu'awiji w roku
649 (AM 6140, 5. 344, 5-15). Z drugiej strony podejrzenie powszechnosci uzywania
takiego zdrobnienia wykluczaloby sugestie, iz wystepujacy u Teofanesa biskupi to jedna
i ta sama osoba. Wiccej: Thomarichos, [in:] PMZ Online. Por. Thomarichos 1, [in:] PBE.

»° Dla przykladu Warren Tread gold wymienia tenze jako jeden z szeéciu przy-
padkéw, o kedrych mozemy dowiedzied si¢ u Teofanesa Wyznawcy (a ktdre zaczerpnat
wedlug autora prawdopodobnie od Teofila z Edessy, dodajmy dla porzadku): The Middle
Byzantine Historians..., s. 41-42; por. id e m, The Life and Wider..., s. 14.



122 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféow...

wydarzent w Konstantynopolu i cesarstwie, takich, ktére méglby przypisa¢
do tego konkretnie roku (oprécz informacji o zwyczajowym najezdzie
muzulmanskim na ziemie cesarstwa*', co znalazlo si¢ we wezesniejszym
passusic pod AM 6157 — émeatpdtevae Bovaodp katd Pwpaviag)™*. Biorac
pod uwage powyzej sformulowane zastrzezenia wzgledem razacego braku
jakichkolwiek szczegétow dotyczacych ewentualnego przesladowania,
wyjasnienie mozna uzna¢ za calkiem trafne, mimo ze mogloby wydawa¢
si¢ niemal absurdalne. Niekiedy technika pracy moze przewazaé nad
rozsadkiem. Jednocze$nie jednak warto mimo wszystko pochyli¢ si¢
nad ta krétka wzmianka i zastanowi¢ jakie informacje mozemy dzieki niej
uzyskad na temat sytuacji ortodoksyjnych chrzeécijan pod wiadza muzul-
mandw. Jak podkresla J.L. Boojamra strata biskupa w tamtym okresie
niosta za soba powazne skutki. Ze wzgledu na panujacy chaos admini-
stracyjny w Kosciele odcietym od swoich metropolii, wspélnota mogta
bowiem zosta¢ pozbawiona przywddztwa na wiele lat*. Biskup miat bez-
posredni kontakt z wiernymi, do niego nalezaly wszelkie zadania duszpa-
sterskie. Ponadto, po wycofaniu si¢ Bizantyriczykow, pelnit czgsto funkeje
przedstawiciela wspSlnoty melkickiej na danym terytorium®+. Mniejsze

! Jednak nickoniecznie byt to jeden z tradycyjnych najazdéw, a element zakrojonej
na szersza skale kampanii, taczacej dziatania ladowe i morskie, ktérej celem wedlug
niektérych zrédet moégh by¢ nawet Konstantynopol: B. C e ¢ o t a, Arabskie oblgzenia...,
s. 66—67; 161-164; por. . Well haus e n, Arab Wars with the Byzantine in the Uma-
yyad Period, in:] Arab-Byzantine Relations in Early Islamic Times,edsL.1. Conrad,
M.Bonner,London-New York 2004, 5. 39. W tym kontekscie wzmozona dzialalno$¢
wywiadowcza, a co za tym idzie reperkusje, jakie spotkalyby ,agentéw”, keérzy zostaliby
wykryci, s3 bardziej prawdopodobne.

»* AS.Proudfoot, The Sources of Theophanes for the Heraclian Dynasty,
MPhil. Thesis, University of London 196s, s. 165.

5 J.L.Boojamra, Christianity in Greater Syria: Surrender and Survival, B 67,
1997, S. 163.

»+ Tak tez uwazali sami muzulmanie. Znamienny jest przyklad, jaki podaje Te o-
fanes w relacji z roku 6140 AM (s. 343.30—-31 Oraz 34 4.1-10). Dotyczy ona inwazji
Mu’awiji na Cypr. Kiedy arabski emir mial problemy ze zdobyciem malego miasta na
wyspie Arados, zwanego Kastellos, probowat postuzy¢ si¢ wplywami biskupa. I chociaz
podstep ten nie powiddl sig, potwierdza to jednak szczegdlng role tego ostatniego i zro-
zumienie dla niej w§réd muzutmandw. Wigcej na ten temat, zob. m.in: LI. Conrad,



Rozdzial II. Muhammad, islam, pierwsi muzulmanie a chrzescijanie 123

konsekwencje wiazaly si¢ za$ z brakiem patriarchy, ktérego mégt dosy¢
skutecznie zastapi¢ synod. Patriarcha nie miat tez tak bezposredniego
kontaktu z wiernymi*. Doktadnie analizujac przekaz Teofanesaz AM 6157
warto wzia¢ pod uwage cato$¢ tego passusu — co jesli wzmianka o $mierci,
ktora spotkata biskupdw jest w jakis sposob skorelowana z informacja
o najezdzie? Na watek ten zwrécit uwage m.in. Walter E. Kaegi, ktéry
sadzit, Ze niemozliwym jest by organizowanie wypraw muzutmanskich
odbywalo si¢ przy catkowicie biernym zachowaniu miejscowej ludnosci
chrzescijariskiej — mogla ona wspdtpracowaé w zakresie wywiadowczym
z agentami cesarskimi, informujac o ruchach wojsk, mogta by¢ tez ,uzy-
wana” do dywersji, np. aprowizacyjnej>°. By¢ moze biskupi zaplacili za
to najwyzsza ceng? Niestety, bez jakiejkolwick bezposredniej przestanki,
a tej w Chronografii brak, nie odpowiemy na to pytanie.

Z nastgpnymi relacjami o bezposrednim przesladowaniu chrzescijan
spotykamy si¢ w Chronografii dopiero w latach czterdziestych 6smego
wieku®”. Jest to juz okres schytkowy dynastii umajjadzkiej. Idea dzihadu

The Conquest of Arwad. A Source-Critical Study in the Historiography of the Early Medieval
Near East, [in:] The Byzantine and Early Islamic Near East. Problems in the Literary
Sources Material,eds idem, A. Cameron, Princeton 1992, s. 317—401.

*»5 Stanem normalnym przez sto pierwszych lat panowania arabskiego byt brak
chalcedoniskich patriarchéw w Antiochii, Aleksandrii oraz Jerozolimie. W Jerozolimie
sede vacante trwalo 6o lat, w Aleksandrii 90, za$ w Antiochii 40. Wiecej na ten temat
zob.: K. Ko$cielniak, Grecy i Arabowie..., s. 86-107. Nalezy jednak pamietad, ze
chociaz podobna sytuacja nie miata wplywu na biezacg dzialalno$é¢ wspélnoty, to jednak
odcigcie od bizantynskiej hierarchii zaowocowalo w dluzszej perspektywie wyksztalee-
niem specyficznych form rytu, chociazby z najbardziej widoczna semityzacja jezykowa
liturgii, syryjska lub coraz czgsciej arabskg — J.C. Lam o re aux, Early Eastern..., s. 7.

¢ Wyrazajac t¢ opini¢ amerykanski bizantynista powolal si¢ m.in. na AM 6157
Teofanesa: WE.Kaegi, Byzantium..., s. 24s.

7 Wspominane przez Teofanesa nakazy ‘Umara II (dotyczace kwestii uzywania wina
oraz waznoéci zeznan $wiadka chrzescijanina, zob.: Te o fan e s, AM 6210, 5.399.20-25)
czy tez zarzadzenia Walida I (dotyczace zmiany jezyka kancelarii wiadcy z greckiego
na arabski, zob.: Teofanes, AM 6199, s. 376.2—7) nie nosily znamienia bezposred-
nich i fizycznych przesladowan. Zarzadzenie Walida I, chociaz traktowane przez Teo-
fanesa, jako wymierzone przeciw chrzedcijanom, bylo jednak edyktem administracyjnym.
Zmiana jezyka urzedowego na arabski wydaje si¢ naturalna, jesli zwrécimy uwage na
stopien rozwoju panstwa oraz czas, jaki minat od zajecia Syrii czy tez Egiptu przez



124 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféw...

traci swoj impet. Khalid Yahya Blankinship stusznie taczy te dwa procesy.
Koniec ekspansji zewngtrznej wydaje sic bowiem by¢ poczatkiem konca
dynastii**. Okres, w ktérym koriczy si¢ dzihad zewngtrzny — militarny,
jest zarazem poczatkiem rozwinietego dzihadu, ktéry mogliby$my nazwaé
wewnatrzpaiistwowym, proby pewnej unifikacji, co mogto (ale nie musia-
lo) skutkowa¢ przesladowaniami.

Pierwsza spoérdd relacji, dotyczacych tego okresu, pochodzi z roku
6232 AM. Bizantynczyk opisal w niej wydarzenia majace miejsce jeszcze
pod panowaniem Hiszama. Teofanes wspomnial tu, ze arabski wladca
nakazal zamordowanie chrzescijanskich jencéw*. Bizantynski chronograf

Arabdéw. Nakaz ten nie byl tez wykonywany ze zbytnig gorliwoscia, co potwierdza sam
Teofanes piszac: S10 xal éwg ofuepdy elot adv adtoig votapiol Xpiotiwvol (Teofanes,
AM 6199, 5. 376.6—7). Nadanie pafistwu bardziej islamskiego i arabskiego charakteru
wigzane jest zreszta przez nickt6rych z badaczy z osiagnieciem szczytu rozwoju kalifatu
pod rzadami Umajjadéw whasnie za panowania Walida (G.R. Haw tin g, The First
Dynasty of Islam. The Umayyad Caliphate AD 661-750, London—New York 2000, 5. 58),
czasach dobrobytu i wzglednego pokoju — H. K e nn e d y, A/-Walid (1), [in:] ET*, vol. XI:
W-Z,edsP].Bearman, Th.Bianquis, CE.Bosworth,E.van Donzel,
WDP.Heinrichs, Leiden 2002, s. 127-128. Co za$ do samej ,,arabizacji” to niektdrzy
spo$rdd badaczy konstatuja, iz wlasnie Walid byt odpowiedzialny za odrzucenie sztyw-
nych form klasycznego arabskiego i dostosowanie jezyka do wspdtczesnych wyzwan

-] Wellhausen, The Arab Kingdom and its Fall, trans. M. Graham Weir, Cal-
cutta 1927, s. 224—225. Arabizacja wspomniana wyzej nie powinna by¢ interpretowana
we wspolczesnych kategoriach jako co$ ,tradycjonalistycznego” czy ,konserwatywnego”,
ale wrecz jako dokonanie modernizacyjne. Warto tez doda¢, ze inna z decyzji Walida
intepretowana w kontekscie przesladowan — zamienienie katedry $w. Jana Chrzcicie-
la w Damaszku na meczet, nie moze by¢ uznana za takowe w petnym sensie tego stowa,
chociazby, dlatego ze chrzedcijanie otrzymali rekompensate w postaci innych terenéow
w mieécie — R. Hillenb rand, Islamic Architecture. Form, Function and Meaning,
New York 1994, s. 69.

* KY.Blankinship, The End...,s. 199-206.

» Teofanes, AM 6232, s. 414.3—4: T 8 a0t &teL dvelhev Iody, 6 Tav Apdfwvy
GpxYSS, TodgKATE TaoRY TEMY TG DT adTdV dpyiis abyparwtov XploTiavols. Stowo
aiyusrwtos CyrilMan go iRobert S c o t t tlumacza jako prisoner [por: Teofanes
(C.Mango,R.Scott),s. 573), jednak wydaje si¢, ze do kontekstu bardziej pasuje
captive, gdyz grecki wyraz oznacza Sjerica wojennego, ‘branke), zob. Stownik grecko-polski,
t.Ioprac. O.Jure wicz, Warszawa 2000, s. 19. Mogli to by¢ jericy pozyskani dwa lata
wezesniej, w 738 r. podczas operacji prowadzonych przez Sulejmana ibn Hiszama, syna
kalifa, przeciwko miejscowosci Sideron ( Zelazna Twierdza), na co wskazuje bezposrednio



Rozdzial II. Muhammad, islam, pierwsi muzulmanie a chrzescijanie 12§

wyrdznit wérdd nich postaé Eustacjusza*®, ktéry byl synem patrycjusza

Marianiusza*®

. Zgodnie z przekazem Wyznawcy Eustacjusz nie wypart
si¢ chrzescijanskiej wiary, za co ponidst $mier¢ meczenska®®. Z informacji
podanej przez Bizantynczyka mozna wigc wyciagna¢ wniosek, ze w danym
przypadku muzutmanie usitowali sita nawraca¢ chrzescijan. Potwierdzenie
tego przypuszczenia odnajdujemy w koniczacym relacj¢ zdaniu: wielu
innych takze spotkata smierc¢ w meczenstwie i krwi w Chrystusie*®. Zatem
wedtug Teofanesa, Eustacjusz byt tylko jednym z wielu, ktérych przy-
muszano do porzucenia chrze$cijanistwa, a z powodu odmowy poniesli
$mier¢ meczenska. Z drugiej strony nalezy zwréci¢ uwage na kontekst,
jaki tym wydarzeniom nadaja kronikarze syryjscy (Kronika do 1234 7.
oraz Michal Syryjczyk), kedrzy wskazujg wyraznie, ze do zamordowa-
nia bizantynskich jencéw doszto w wyniku odwetu za podobne dziatania
cesarza Leona III wobec wi¢zionych w Bizancjum wojownikéw muzut-
manskich®**. Interesujace jest réwniez to, ze chociaz Teofanes wzmiankuje

Teofaneswswojejrelacjiz AM 6230, 5. 411.11-12, gdzie informuje, ze EvotdBiov, tov
idy Maplavod Tod marpixiov dostal sie réwniez do niewoli. Wedtug nicktérych badaczy
mozna na tej podstawie domniemywaé¢, ze Eustacjusz pelnil jaka$ blizej nieokreslo-
na wyzsza funkcje, by¢ moze nawet dowédey obrony twierdzy [na temat oblezenia:
KhY.Blankinship, The End...,s. 169, o Sulejmanie: Sulaiman ibn Hisam (# 7162),
lin:] PMZ, Erste Abteilung (641-867), BAIV: Platon (# 6266) — Theophylaktos (# 8345),
hrsg. R-J.Lilie,C.Ludwig, Th.Pratsch,B.Zielke, Berlin-Boston, s. 284].

¢ Eustacjusz jest postacia do$¢ enigmatyczna. Jedyne pewne wzmianki na jego temat
znajdujemy u Teofanesa, potwierdzone jednak w pézniejszej historiografii syryjskiej,
nieco inaczej interpretujacej przyczyny wydarzen zwiazanych ze $miercig Eustacju-
sza. Dlatego tez trudno uzna, iz byla to jaka$ wschodnia tradycja, pochodzaca z Syrii,
np. zwigzana z pismami Teofila z Edessy. To co zapisal Wyznawca wydaje si¢ by¢ relacja
stricte bizantyniskg. Na temat Eustacjusza: Eustathios 2, [in:] PBE.

¢ By¢ moze tozsamy z Marianiuszem, wodzem bizantyniskim. Zakonczony sukcesem
atak arabski na Tyang w roku 708 mégl by¢ odwetem za klgske jaka zadal Marianiusz woj-
skom muzulmanskim w roku 706 lub 707, zob.: Marianos 2, [in:] PBE.

** Teofanes, AM 6232, 5. 414.5-9.

* Teofanes, AM 6232,5. 414.9-10: kol Tokhol 8¢ Etepot Siét popTuplov el aluatog
&v Xplotg ételetndnony.

64 Autor syryjskiej Kroniki do 1234 7., 166, t. I, s. 313, wspomina (wymieniajac
z imienia Eustacjusza, syna Marianiusza, wi¢zionego przed wyrokiem $mierci w Har-
ranie), ze kazni chrzedcijaniskich jeficéw dokonano na wies¢ o zamordowaniu jen-

c6w muzutmanskich przez Leona I1I, por.: L. R o c h o w, Byzanz im 8. Jahrbundert



126 Islam, Arabowie i wizerunek kalifow...

o kulcie Eustacjusza w miejscu jego wigzienia i $mierci, w Harranie, ke6ry
przejawiaé miat si¢ przez umieszczenie w jednej z tamtejszych $wiatyn
lub klasztoréw relikwii mgczennika, stynacych pono¢ licznymi cudami,
to w bizantynskiej tradycji liturgicznej nie znajdujemy jakiegokolwick
na to potwierdzenia*®. Kolejny raz nalezatoby si¢ zastanowi¢ nad fak-
tycznym kontekstem wydarzen i zadaé pytanie, czy przedstawiona przez
Teofanesa sytuacja miata na pewno religijny wymiar. Porzucenie wiary
w zaprezentowanym przypadku wydaje si¢ mie¢ bowiem takze charakeer
deklaracji politycznej, w przypadku jeicow wojennych kwestii dochowa-
nia wiernosci cesarzowi i cesarstwu. Wyraznie nalezy tez podkresli¢, ze
rzecz dotyczyla chrzeécijan pochodzacych z Bizancjum, nie miejscowych.

Bardziej interesujaca w kontekscie przesladowan wydaje si¢ druga
relacja w Chronografii, dotyczaca roku 6234 AM. Teofanes wspomina
tam o meczenstwie dwdch oséb — Piotra Damascenskiego oraz Piotra
z Majumy. Intrygujace jest, iz zgodnie z Teofanesowym przekazem zostali
oni ukarani nie tyle za odwazne wyznawanie prawd wiary chrze$cijan-
skiej, ale za bluznierstwo przeciw Muhammadowi i islamowi**¢. Piotr
Damasceniski publicznie strofowat bezboznych Arabéw i manichejezykéw.

in der Sicht des Theophanes. Quellenkritisch-historischer Kommentar zu den Jabren 715-813,
Berlin 1991, s. 14.4. Takie wyjasnienie tych wydarzen zdobylo ugruntowana pozycje
w historiografii syryjskiej: Michatl Syryjczyk, II, s. sor. Hesham M. Hassan
(O exypioTiomauds..., s. 167-194) wydaje si¢ mieé racje wskazujac, ze podobne kwestie,
dotyczace czy to przesladowan, czy reakeji wladz na prozelityzm w jedna lub druga
stron¢ mozna zaobserwowad zaréwno w zrédtach chrzedcijaniskich, jak i muzutmanskich,
obarczajac wing zaréwno administracj¢ cesarstwa, jak i kalifatu.

* Teofanes (C.Mango,R.Scott),s. 574, przyp. 13.

*%¢ Biorac pod uwage spuscizne teologiczna chrzescijan pozostajacych pod wha-
dza muzulmandéw, w poréwnaniu z bizantyriska, czy zachodnioeuropejska warto
zwr6ci¢ uwage na dos¢ ogledne traktowanie postaci Muhammada przez tych pierw-
szych. Musialo si¢ to wigzaé ze $wiadomoscig okreslonych reperkusji ze strony rzadza-
cych: D.K.Reynolds, Monasticism..., s. 228, przyp. 706.

*7 Daniel J. Sahas sformulowal teze, iz owych manichejczykéw, wystepujacych
u Teofanesa, nalezy interpretowa¢ jako szyitéw. Badacz swoja propozycje argumentuje
prosta analogia manichejczyk — Pers — szyita. Jesli bylaby to stuszna teza, wtedy fragment
ten dotyczylby po prostu wszystkich muzutmanéw, zob.: Eighth-Century Byzantine

Anti-Islamic Literature: Context and Forces, Bsl 57,1996, s. 235, przyp. 36. Rzecz w tym,



Rozdzial II. Muhammad, islam, pierwsi muzulmanie a chrzescijanie 127

Z tej przyczyny metropolicie Damaszku, z rozkazu kalifa Walida IT, obcie-
to jezyk i zestano na potudnie panstwa, wedtug Chronografa do Arabii
Szczesliwej. Tam tez Piotr zmart jako meczennik imienia Chrystusa*®.
Drugi z wymienionych, Piotr z Majumy, miat by¢ nasladowcg i majg-
cym podobne zapatrywanie’®, najprawdopodobniej na kwestie meczeristwa,
gdyz Teofanes napisal: co udowodnit w tym samym czasie dobrowolnym
mgczenstwem w imig Chrystusa™®. Jest to bardzo wazna informacja dla
naszych dalszych rozwazan. Laczy si¢ ona w do$¢ istotny sposéb z opisa-
nym przez Teofanesa zachowaniem Piotra. Majac bowiem dosy¢ dobre
kontakty z arabskimi urz¢gdnikami, gdyz sam sprawowat urzad fiskalny*”,

272

probowal nawracaé¢ muzulmandéw>. Poczatek relacji dotyczy najpraw-
dopodobniej okresu choroby Piotra, a wigc domyéla¢ sic mozemy, ze
sewangelizacji” wyznawcéw Allaha dokonywat on w miejscu prywatnym,
u siebie w domu. Jednak gdy nie przyniosto to efektu, wyklat Muhammada.
Co wiecej, Teofanes zasugerowal tutaj, ze anatema miata charakter publicz-
ny, gdyz napisal: po tym jednak, kiedy zwalczyt chorobe, zakrzykngl glosno:
Klgtwa na Mubammada i jego opowiesci i wszystkich ktdrzy wierzq w niel”.
Wsréd muzutmanéw zapanowa¢ miata konsternacja. Wydaje si¢, ze poczat-
kowo nie zrozumieli oni, dlaczego Piotr tak czynil. Podejrzewali nawet,
ze oszalal. Jednak ostatecznie zostal zabity za $wiadome bluznierstwo*.

Zanim przejdziemy do omdwienia powyzszej relacji Teofanesa nalezy
si¢ Czytelnikowi kilka stéw wyjasnienia co do aktoréw przedstawio-
nego dramatu. Jest to za$ zagadnienie nader skomplikowane. W tym
miejscu wypada bowiem wspomnieé o trzecim Piotrze — z Kapitolias,
meczenniku z roku 715, z ktdrym dosé czgsto taczy si¢ obydwu wezedniej

ze analogia ta wydaje si¢ zasadna z perspektywy dzisiejszej, w VIII-IX w. sytuacja re-

ligijna w Persji nie byta tak jednoznaczna. Sugestia wydaje si¢ wi¢c anachronizmem.
% Teofanes, AM 6234, 5. 416.18—24.

% Teofanes, AM 6234,5. 416.24.

7° Teofanes, AM 6234, 5. 416.25—26.

7 Teofanes, AM 6234, 5. 416.26-30 — 417.1.

7> Teofanes, AM 6234,s. 417.1-8.

7 Teofanes, AM 6234, s. 417.10—13.

7+ Teofanes, AM 6234, s. 417.8—10.

7 Teofanes, AM 6234, s. 417.13—14.



128 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféow...

wspomnianych®¢, znanym przede wszystkim z Zycia i meczerstwa Piotra
z Kapitolias, powstatego prawdopodobnie w ésmym wicku w jezyku
greckim (zywot ten nickiedy atrybuowany jest Janowi z Damaszku,
gdyz w tekscie wystepuje jako autor $wigty i blogostawiony ojciec Jan,
mnich i kaptan z Damaszku®7). Problem w tym, ze zachowane gruzinskie
tlumaczenie dziela zostalo spisane osiem wickéw pézniej (1) w klasztorze
Gelati, niedaleko Kutaisi*’®. W zywocie pojawiaja si¢ faktycznie bardzo
podobne watki do zaprezentowanych powyzej. Piotr, przestuchiwa-
ny przez licznych dostojnikéw arabskich*?, wspomina m.in. o tym, ze

7¢ Wedtug cze¢dci badaczy mozliwe jest, ze obydwaj wymieni przez Teofanesa Pio-
trowie znalezli si¢ w tym samym passusie ze wzgledu na to samo imig kalifa, ktéry miat
zdecydowad o ich przesladowaniu — Walida I i Walida I, jednego panujacego na poczatku
VIII w., drugiego za$ w latach czterdziestych tego samego stulecia - R. Hoyland,
Seeing Islam..., s. 360.

7 Q blizej nieokreslonym dziele (laudacji?) na temat Piotra (ale Piotra z Majumy),
skomponowanym przez Jana z Damaszku, wspomina réwniez Teofanes Wyznawca:
AM 6234, 5. 417, 14—15: ToDTOY dykwpiolg Abywy Tetiunkey 6 éotog Tathp AUGY lwdving.
W tym miejscu warto tez wspomnie¢ o zastanawiajacej koincydencji daty $mierci Piotra
z Kapitolias (715), sprawujacego wezesniej jakis nizszy urzad fiskalny, z domniemanym
okresem, w ktérym Jan z Damaszku przerwat swoja kariere w administracji umajjadzkiej
na rzecz zycia klasztornego, jak proponuje datowaé ten fake: V.Conticello, Jean
Damascene, [in:] Dictionnaire des philosophes antiques III, ed. R. G o ul e t, Paris 2000,
s. 989-1003. Por. D.K. Reynolds, Monasticism..., s. 194, przyp. 575. Jednoczesnie
jednak Piotr z Damaszku réwniez zostal wymieniony przez Jana w co najmniej dwoch
jego dzietach (Libellus de recta sententia — PG 94, kol. 1421-1432 oraz In tractatum
Contra Jacobitas, Admonitio — PG 94: 1436-1501: éx mpocwmov [Tétpov Tod dytwTdTov
Emoxémov Aapaoxod mpdg tov érlokomov 678ev Tob Aapaiag ov Iaxwpitny — byé moze
wigc podlegal w pewien spos6b Piotrowi i w jego imieniu brat udziat w dyskusjach
z monofizytami syryjskimi).

78 Mimo ze tak pdzna redakeja sklania oczywiscie do daleko idacego sceptycyzmu
wobec wiarygodno$ci zrédla, to badacze na jego obrong podkreslaja przede wszystkim
dos¢ szezegdlowa wiedze na temat lokalnych wydarzen i geografii terenéw, gdzie miaty
one migjsce.

72 Ten fanicuch przestuchujacych, poczawszy od urzednika dzundu Jordanii, Zory,
przez namiestnika ‘Umara ibn al-Walida, az po samego kalifa, w tym przypadku Walida
ibn ‘Abd al-Malika, wykorzystywany jest przez nicktérych badaczy jako jeden z przykta-
déw tradycyjnego postgpowania procesowego w przypadku kwestii religijnej w okresie
wezesnego kalifatu. Por.: Ch.C. S ahn e, Christian Martyrs under Islam. Religious
Violence and the Making of the Muslim World, Princeton—Oxford 2018, 5. 166-167.



Rozdzial II. Muhammad, islam, pierwsi muzulmanie a chrzescijanie 129

280

Muhammad jest falszywym prorokiem*°. Ostatecznie wyraza wrecz cheé

281

poniesienia meczenstwa**'. Pojawia si¢ tez powdd przestuchania — muzul-

marniski dostojnik stwierdza, ze styszano jak wypowiadat bluznierstwo

282

przeciwko Wystannikowi Boga**. Podobienstwa do wyzej przedstawio-
nych przypadkéw mozemy réwniez zauwazyé w kontekscie opisu tor-
tur jakim, zgodnie z trescig zachowanego zywotu, zostat poddany Piotr
z Kapitolias. Wymienione zostaly tam pozbawienie cztonkdw, oélepienie
i ukrzyzowanie, ale takze obcigcie jezyka (kara za bluznierstwo) oraz
spalenie ciala (jak w przypadku wspomnianego juz biskupa Emesy)*®.
Mimo religijnego charakteru zywotu warto wspomnie¢ o pojawiajacych
si¢ w literaturze przedmiotu analizach, wskazujacych na sprawowane

przez Piotra nizsze funkeje fiskalne w administracji kalifatu*** (pdznie;

o bmem 0dmab 363560 gmbgdoms. 36 Foboaliffs®dgdymguolsbs
000bgd — jestescie slepi i wierzycie w fatszywego provoka. Korzystalem z tekstu gruzin-
skiego oraz thumaczeri na angielski zamieszczonych w opracowaniu: S.J. Shoemaker,
Jobn of Damascus (?) The Passion of Peter of Capirolias (d. 715), University of Oregon
b.d:w., 5. 6 oraz s. 13 https://in.bgu.ac.il/en/csoc/Reading%20into%20lslamization%20
Workshop%20%20Texts/Session%204_SHOEMAKER.pdf [dostep: 10.05.2021 1.].
Cf.: Three Christian Martyrdoms from Early Islamic Palestine: Passion of Peter of Cap-
itolias, Passion of the Twenty Martyrs of Mar Saba, Passion of Romanos the Neo-Martyr.
Parallel Georgian-English and Greek-English rexts, transl. and ed. SJ. Shoemaker,
Provo (Utah) 2016, 5. 1-66. Pozostale ttumaczenia na jezyki kongresowe: P.Pecters,
La Passion de S. Pierre de Capitolias (1 13 janvier 715), AB 57,1939, 5. 299-333 (skrécony
tekst, thumaczony na francuski); Kumue Iempa Hosozo, myvennxa Kanumoauiicxozo,
nep. K.Kexeanase, CV4,1915,s. 1-71 (tlumaczenie na rosyjski, z tekstem starogru-
zinskim — zaprezentowane w niniejszej pracy fragmenty dziela znajduja si¢ na stronie s1
wydania rosyjskiego, thumaczenia zostaly skonfrontowane z tym tekstem).

535 89 3D0 396 9 FM1. X Y9M3F5. 390. O M3 bogw)gdgErms
Lobooms 89900¢0: 58500 Bgs 09 30899900Y — jestem gotowy na wszelkie meczen-
stwo, ukrzyzowanie, spalenie, wszelkq inng torture — The Passion of Peter of Capitolias
(d. 715),s. 6 oraz 13.

* 93YmEs 993999: 99105 IMSZOLS 4TS Mgwdsa 960 — styszalem, ze
wypowiedziates wiele bluznierstw — The Passion of Peter of Capitolias (d. 715),s. 5 oraz 13.

*% Petny opis tortur i $mierci Piotra znajduje si¢ w rozdziatach X-XV zywotu:
Kumue Iempa Hosozo, myuenuxa Kanumoauiickozo..., s. 53—71.

4 Stanowisko Piotra, charlutarios (yaprovhépiog) bylo najprawdopodobnicj
zwiazane z kwestiami poboru podatkéw na danym terenie — R. Ho ylan d, Seeing
Islam..., s. 359.


https://in.bgu.ac.il/en/csoc/Reading%20into%20Islamization%20Workshop%20%20Texts/Session%204_SHOEMAKER.pdf
https://in.bgu.ac.il/en/csoc/Reading%20into%20Islamization%20Workshop%20%20Texts/Session%204_SHOEMAKER.pdf

130 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféw...

za$ odpowiadajacego za wspolnote w Kapitolis przed biskupem Bostry)
i sugerujacych, ze jego op6r wobec muzutmanéw mégt wynikaé z jakichs
naruszen wzgledem kontroli lokalnego Kosciota i jego dochodéw oraz
przekazania catkowitej jurysdykeji podatkowej i prawnej nad lokalnymi
wspolnotami chrze$cijariskimi w rece muzutmanskich namiestnikéw*®.
Warto jednak uswiadomi¢ sobie, ze powyzsze dywagacje wynikaja z uzna-
wania przez niektdrych badaczy za bezsporny fakt pomytki Teofanesa
i faczenia Piotra z Majumy z wczesniejszym meczennikiem. Pomimo
za$ podobienstw wzgledem samej $mierci obydwu, istnieja tez istotne
roznice. Piotr z Majumy przedstawiany jest jako urzednik administracji
kalifatu, natomiast Piotr z Kapitolias mial by¢ wyswiecony na prezbitera
przez biskupa Bostry. W tekscie Teofanesa nie wspomina si¢ o rodzinie

s A.Walmsley, Coinage and the Economy of Syria-Palestine in the Seventh and
Eighth Centuries CE, [in:] Money, Power and Politics in Early Islamic Syria. A Review
of Current Debates, ed.]. Hald o n, Farnham-Burlington 2010, s. 29. By¢ moze nawet
jako gest sprzeciwu wobec reform wprowadzanych przez ‘Abd al-Malika i Walida w ogéle:
DK.Reynolds, Monasticism..., s. 208. Badania archeologiczne prowadzone na
terenach, gdzie lezato m.in. Kapitolias od lat potwierdzaja dos¢ istotne znaczenie gospo-
darcze tego regionu, nie tylko produkcyjne, ale takze zwigzane z wymiang handlowa:
L.Gregoratii, The Role of the Decapolis Region in Connecting Inland Syria with
the Mediterranean Coast, ARAM 23, 2011, 5. 509-525; A. Walmsley, Production,
exchange and regional trade in the Islamic East Meditervanean: old structures, new systems?,
(in:] The Long Eighth Century: Production, Distribution and Demand,edsL.L.Hansen,
C.Wickham, Leiden 2000, s. 280. Stad by¢ moze opér Piotra nie byt wylacznie
aktem symbolicznym. Wigcej na temat wynikéw badan archeologicznych Kapitolias:
C. L enzen, From public to private space: changes in the urban plan of Bayt Ras/Cap-
itolias, [in:] Studies in the History and Archaeology of Jordan V, edsF.Zayadine,
A.Khairieh,M.Zaghloul,Ammani99s,s.235-239;C.Lenzen,EAA.Knauff,
Beit Ras/Capitolias: a preliminary evaluation of the archaeological and textual evidence,
Sy 64,1987, 5. 21-46. Podobnie jak w pobliskich o$rodkach takich jak Scytopolis, czy
Gerazie, archeolodzy zauwazyli takze w Kapitolias wzmozong aktywno$¢ komercyj-
na w okresie panowania ostatnich Umajjadéw, zwlaszcza Hiszama, objawiajaca si¢
m.in. odrestaurowaniem niektdrych budynkéw — D.K. Reynolds, Monasticism...,
s. 50, przyp. 14s. Badania w Kapitolias prowadzily takze polskie misje archeologicz-
ne w latach 2014-2016, odkrywajac m.in. dowody na zniszczenie jednego z ko$cio-
16w w péinocnej czgsci miasta, datowane wstepnie na czasy najazdu sasanidzkiego,
cho¢ mdégl to by¢ okres nieco pdzniejszy: J. Mlynarczyk, Beit Ras/Capitolias.

An Archaceological Project 20142016, PAM.MS 26. 1, 2017, 5. 475—-506.



Rozdzial II. Muhammad, islam, pierwsi muzulmanie a chrzescijanie 131

Piotra, natomiast w gruzinskim zywocie temat ten odgrywa bardzo istot-
na role, znajduje si¢ tam wiele informacji na temat jego zony, syna oraz
dwoch corek, wszystkich zwigzanych z Zyciem monastycznym dwezesne;j
Palestyny**. Do probleméw zwiazanych z identyfikacja okreslonych wat-
kéw przedstawionego wyzej fragmentu Teofanesa doda¢ nalezy i to, ze
w historii wspélnot melkickich Syro-Palestyny znajdziemy jeszcze jednego
Piotra zwigzanego z Kapitolias, wtedy juz czesciej nazywanego Bajt Ras,
tamtejszego biskupa z IX w., autora opisu miejsc $wietych Palestyny**”.
Co wigcej, chociazby na marginesie wspomnie¢ réwniez nalezy jeszcze
Piotra z Damaszku, dwunastowiecznego autora kilku traktatéw teologicz-
nych, m.in. Filokaliéw***. Dotézmy do tego kolejne zagadnienia zwigzane

¢ Por. zestawienie informacji na temat rodziny znajdujace si¢ w: Petros s997/corr.,
[in:] PMZ Online.

7 Na temat tego autora i jego dziet zob. m.in.: SH. G riffith, The view of Islam
[from the monasteries of Palestine in the early Abbasid period: Theodore Abi Qurrah and
the Summa Theologiae Arabica, ICMR 7, 1996, s. 9—28; SK. Samir, La literature
Melkite sous les premiers abbassides, OCP 56,1990, s. 483—48s.

** Na temat Piotra Damascenskiego i jego dziela, gdzie rdwniez poruszona zostata
kwestia podobienistwa z Piotrem z VIII w.: G. P e t e r's, Peter of Damascus. Byzantine
Monk and Spiritual Theologian, Toronto 2011, kt6ry zaproponowal m.in. domniemane
daty graniczne zycia teologa (1050-1275), informacje na temat jego hipotetycznych
powiazan rodzinnych, a takze pochodzenia. Nalezy jednak podkresli¢, ze propozycje
te spotkaly si¢ z bardzo krytycznymi recenzjami, podwazajacymi wigkszo$¢ z tychze:
A.L o uth, Peter of Damascus: Byzantine Monk and Spiritual Theologian (review), CHR
98.3,2012,8.543-544; D.J. Sahas, rec.: G. Peters, Peter of Damascus. Byzantine Monk
and Spiritual Theologian (Toronto: Pontifical Institute of Mediaeval Studies, Studies
and Texts 175, 2011), 182 p. + Appendices and Bibliography, BSym 22, 2012, 5. 431—441.
Uwagi te, szczegdlnie Andrew Loutha, dotycz nie tylko domnieman historycznych
Grega Petersa, ale tez jego zapatrywar’l na temat teologii reprezentowanej przez Piotra,
do kedrej faktycznie wydaje si¢ by¢ bardzo przywiazany, probujac udowodnié, ze jego idee
byly czyms$ w rodzaju nowego nurtu mysli bizantyriskiej, zob. np. wstep do: G.Peters,
Peter of Damascus and Early Christian Spiritual Theology, PM 26, 200s, s. 89—109.
O Piotrze z Damaszku z przetomu jedenastego i dwunastego wicku pisal réwniez:
H.G. B e ck, Kirche und theologische Literatur im byzantinischen Reich, Miinchen 1959,
s. 64.4. Filokalia byly taczone tradycyjnie z me¢czennikiem znanym nam z Chronografii,
dopiero kilkadziesiat lat temu zostaly zidentyfikowane jako dzielo teologa z XII w.:
The Philokalia. The Complete text compiled by St Nikodimos of the Holy Mountain and
St Makarios of Corinth, transl. and eds GEH.Palmer, Ph.Sherrard, K. Ware,
London 1984, s. 70. Jednoczesnie nie mozna wykluczy¢, ze Piotr Damasceriski z VIII w.



132 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféw...

z identyfikacja wystepujacej w Chronografii Majumy — czy byt to port
Gazy, czy moze klasztor Mimas niedaleko Emesy**? Inni zwracaja uwage
na podobienstwo stowa Maiuma z Qaiuma [konkretnie to pierwszych
liter obydwu wyrazéw w jezyku syryjskim — » (m) oraz » (q)], imie-
niem stugi Piotra z Kapitolias zachowanym w jego gruzinskim zywocie*°
— czy wobec tego nasladowca Damasceniczyka byt tylko jego stuzacym,
oburzonym na potraktowanie swojego pana? Pozostaje jeszcze kwestia
mozliwego pomieszania Piotréw przez Teofanesa — wszak Piotr z Majumy,
to takze do$¢ istotna posta¢ monastycyzmu syro-palestynskiego w V w.,
biskup zwigzany prawdopodobnie ze wspélnotami niechalcedonskimi®.

réwniez byl autorem jakiegos dzieta teologicznego, wymierzonego w muzutmandw:
ATh.Khoury, Les théologiens..., s. 40.

® Teofanes (C.Mango,R.Scott),s. 579, przyp. s. Po. R. Hoyland,
Seeing Islam..., s. 355, przyp. 69.

»* DJ.Sahas, G. Peters, Peter of Damascus..., s. 433. Imi¢ Qaiuma, chociaz
wystepuje tylko we wspomnianym gruziriskim zywocie, faktycznie wydaje si¢ by¢ pocho-
dzenia syryjskiego. Trudno jednak zaklada, ze istnialy syryjskie wersje tych zywotéw,
pomytka taka nie wydaje si¢ wigc tak oczywista, na co wskazuje: R.Ho ylan d, Seeing
Islam...,s. 355, przyp. 69. Qaiuma byl prawdopodobnie réwniez chrzescijaninem, to on
na polecenie Piotra z Kapitolias miat zaprosi¢ lokalnych muzutmanskich dostojnikéw,
ktérzy nastepnie byli zmuszeni wystuchaé oskarzen wobec islamu. Wydarzylo si¢ to
w konicu 713 lub na poczatku 714 ., zob.: Qaiuma #6388, [in:] PMZ Online.

¥ O taka ewentualno$¢ zapytuje nieco prowokacyjnie R. H o y 1 a n d, Seeing Islam...,
s. 355, przyp. 69. Wydaje si¢ to oczywiscie mato prawdopodobne. O Piotrze z Majumy
z V w, laczonym przeciez z... Iberig (jako pochodzacego z tamtejszego krdlewskiego
rodu Chosroidéw-Mihranidéw), jak tez o kontrowersji dotyczacej jego zapatrywar na
sobér w Chalcedonie (oraz wplywéw neoplatoniskich na jego nauczanie) zob. m.in.:
T.Hyuy6uase, Ocsoenue anmuurozo gurocofcrozo nacredus 08yms sesuxumu 2py-
sunckumu morcaumensmu Hoanns Aasu u Iempe Hoepun, ViO 2 (18), 2011, 5. 21-26;
C.B. H o r n, Asceticism And Christological Controversy in Fifth-century Palestine: The
Career of Peter The Iberian, Oxford 2006; V.M e n z ¢, Die Stimme von Maiuma: Johan-
nes Rufus, das Konzil von Chalkedon und die wabre Kirche, [in:] Literarische Konstituie-
rung von Identifikationsfiguren in der Antike,edsB.Aland,].Hahn,C.Ronning,
Tubingen 2003, 5. 215-232; A. K o f s k'y, Peter the Iberian: pilgrimage, monasticism and
ecclesiastical politics in Byzantine Palestine, LAn 47,1997,s.209—222; ILHyny6uase,
Llemp Hsep u anmuunoe 56%/10605667{06 nacredue, Touanucu 1963; id e m, Tlemp Hsep
u npobaemor apeonazumuxu, Touaucn 1957; D.M. Lan g, Lives and Legends of the
Georgian Saints, London 1956, s. s7-80; E. Honigmann, Pierre [Iberian et les



Rozdzial II. Muhammad, islam, pierwsi muzulmanie a chrzescijanie 133

292

Jak widzimy, nie trudno jest tutaj mnozy¢ problemy interpretacyjne®>.

Wracajac do relacji Teofanesa (a biorgc pod uwage réznorodnosé
przedstawionych wyzej wykladni wydaje si¢ to najbardziej rozsadnym
rozwigzaniem?), wymieni¢ mozemy w niej kilka podstawowych punk-
tow. Oczywiscie, gdybysmy uznali ja za wiazaca, przede wszystkim
chronologicznie. Po pierwsze, Piotr z Majumy miat nasladowa¢ Piotra
Damascenskiego. Teofanes zwraca uwagge na zwigzek pomiedzy tymi akta-
mi meczenstwa. Wspomina takze, ze przyktad biskupa miat duzy wpltyw
na postawe chrzescijariskiego urzednika. Po drugie, nalezy zwréci¢ uwage

ecrits du Pseudo-Denys [ Aréopagite, Bruxelles 1952; D.M. L an g, Peter the Iberian and
His Bz'ogmp/ﬂers,]EH 2, 1951, S. 156—168.

»* Podsumowujac, warto przytoczy¢ zdanie z niemieckiego opracowania prozopo-
graficznego, w keérym réwniez odniesiono si¢ do tego tematu, w artykule poswigconym
Piotrowi z Majumy: Der hier genannte P. konnte trotz der ausdriicklichen Unterscheidung
identisch sein mit dem kurz zuvor von Theophanes erwibnten Petros II. von Damaskos
(# 5999) oder — wabrscheinlicher — mit Petros von Kapitolias (# 5997 ), dessen Martyrium
sich in dbnlicher Weise vollzogen haben soll. Allerdings sind sowobl die jeweiligen Titel
als auch die Zeiten der beiden Martyrien unterschiedlich (Theophanes datiert P. auf
ca. 743, das Martyrium des Petros von Kapitolias fand im Januar 715 statt). — Petros #6000,
[in:] PMZ Online. Podobnie w kontekscie Piotra z Damaszku: Die Nachricht iiber das
Martyrium des Petros von Damaskos bat offenbar in der gemeinsamen Vorlage von Theo-
phanes und den syrischen Quellen gestanden. Ob sie zutreffend ist oder das Martyrium
nur filschlich unserem Petros zuordnet, ist nicht mebr sicher zu entscheiden. — Pet-
ros I1. (von Damaskos) # 5999, [in:] PMZ Online. Reasumujac — trudno dzis stwierdzid,
keéra z interpretacii jest najbardziej prawdopodobna, pozostaje wice chyba przyjaé po
prostu przekaz Wyznawcy, takze w kontekscie chronologii. Nawet jezeli uznaliby$my,
ze dywagacje na temat podobieristwa Piotréw maja mocne podstawy, to nie otrzymujemy
nadal odpowiedzi — czemu Teofanes umiescit t¢ informacje wlasnie w tym fragmencie
swojej Chronografiiz Odwolywanie si¢ do nieporozumienia lub pomytki wydaje mi si¢
zbyt fatwa $ciezka do wyjasnienia tej niescistosci. Mam nadzieje, ze zaprezentowane
w gltéwnym tekscie uwagi moga naprowadzi¢ na bardziej interesujaca odpowiedz na
to pytanie.

3 Syntetycznego i zwiczlego podsumowania dotychczasowych dyskusji na temat
Piotréw dokonata Rosa C onte w swoim tekscie recenzyjnym, rec.: Three Christian
Martyrdoms from Early Islamic Palestine: Passion of Peter of Capitolias, Passion of the
Twenty Martyrs of Mar Saba, Passion of Romanos the Neo-Martyr. Parallel Georgian-En-
glish and Greek-English texts ed. and transl. by St. J. SHOEMAKER (Eastern Christian
texts, 6), Provo-UTAH, Brz'g}mm Young University Pr., 2016, RSIM 7, 2017, s. 1—10.



134 Islam, Arabowie i wizerunek kalifow...

na sposéb, w jaki obydwaj osiagneli meczenstwo. Bylo to zachowanie
wyraznie $wiadome, co dodatkowo podkresla Teofanes nadmieniajac, ze
Piotr z Majumy byt juz zdrowy w momencie popelnienia bluznierstwa.
Zachowania te mogty by¢ takze obliczone na reakeje ze strony muzut-
manéw. Trudno twierdzi¢, iz m¢czennicy nie spodziewali si¢ przeslado-
wania z ich strony. Swoimi wypowiedziami podwazali bowiem podstawy
islamu. Gdyby czynili to prywatnie, by¢ moze unikneliby kary. Jednak
tutaj spotykamy si¢ z wyrazna checia upublicznienia wyznawanych prawd.
Interesujace, ze ich enuncjacje mialy wywotaé konsternacje wéréd muzul-
manéw, co tez oddane jest w pewien sposdb w zywocie gruzinskim, gdzie
Piotr przechodzit spotkania z kilkoma przedstawicielami wladz kalifatu
zanim spotkata go kara — wydaje si¢ to cickawy przyczynek do analiz
wezesnoislamskiego sadownictwa, z ktdrych wynika jego do$¢ staby rozwd;
w okresie sprawowania wladzy przez Umajjadéw, zaréwno organizacyjnie,
jak i w zakresie prakeyki rozstrzygania sporéw, gdzie korzystano jeszcze
nierzadko z gotowych, zastanych po poprzednich wladzach wzoréw>+.
Badajac dane biograficzne kilkudziesi¢ciu umajjadzkich kadich Steven
Judd zauwazyl, ze autorytet tych sedziéw dotyczyt przede wszystkim
spraw rodzinnych, rozwodowych czy spadkowych, rzadko za$ uznawa-
no ich opini¢ wzgledem zagadnien zwiagzanych z przypadkami rebelii,
herezji, czy nawet podziatu tupédw po udanych kampaniach zdobyw-
czych*. Teofanesowa opowie$¢ swiadczaca o zaskoczeniu muzutma-
néw zachowaniem przysztych m¢czennikéw, potwierdzataby w pewien
sposdb powyzsze obserwacje, wynikajace z analizy literatury arabskiej>*.

»+ Zdaniem Mathieu Tilliera dopiero w dwdch ostatnich dekadach panowa-
nia Umajjadéw mozna z calg pewnos$cia méwic o uksztattowaniu si¢ muzutmanskiego
modelu sadownictwa, regulowanego przez prawa islamu. Rozwdj ten zakoriczyly dopiero
zmiany wprowadzone przez Abbasydéw: The Umayyads and the Formation of Islamic

Judgeship, [in:] The Unayyad World, ed. A.Marsham, London 2020, 5. 168-182.

¥ S.Judd, The Jurisdictional Limits of ,Qadi” Courts during the Umayyad Period,
BEO 63, 2014, s. 43—56.

»¢ Nie znaczy to, ze okres umajjadzki byl catkowicie jalowy pod tym wzgledem.
Badania lokalnych dokumentéw z Egiptu wykazaly, ze stopniowo powstawaly ramy
wyspecjalizowanego religijnego lokalnego sadownictwa, coraz bardziej niezaleznego
zaréwno od administracji centralnej, jak i miejscowych elit: L. Reinfandt, Local

Judicial Authorities in Umayyad Egypt (41-132/661-750), BEO 63, 2014, 5. 127-146.



Rozdzial II. Muhammad, islam, pierwsi muzulmanie a chrzescijanie 13§

Po trzecie, Teofanes, w opisie dziejéw Piotra z Majumy podkresla jego
bliskie kontakty z muzutmanami. Wspomina, ze byl on urzednikiem
kalifatu. Bizantyniczyk nazywa takze muzulmandw, kt6rzy rozmawiali
z Piotrem, jego przyjaciétmi. I nad tym elementem w relacji nalezy za-
trzymac si¢ nieco dluze;j.

Bezposrednia, stowna konfrontacja z wyznawcami islamu, zakoriczo-
na $miercia, przypomina wydarzenia z Pétwyspu Iberyjskiego z polowy
IX w. Mam tu na mysli stawnych meczennikéw z Kordoby. Tam takze
dochodzilo do publicznego wyznania chrze$cijaniskiej wiary oraz odrzu-
cenia dogmatéw islamu. Reakcja muzutmanéw byta takze podobna. Na
poczatku wzdragali si¢ oni przed karaniem bluzniercéw $miercia. Jednak
nieugi¢ta postawa tych ostatnich, powodowata tragiczne konsekwencje*”.

»7 Nalezy pamigtaé, ze podobne wystapienia, skierowane przeciez do lokalnych
$rodowisk muzulmariskich, mogly zosta¢ odebrane jako zamach nie tylko na religie,
ale spoistoé¢ tychze wspolnot, otoczonych przez chrzedcijaniskg wigkszoéé. Co praw-
da, w okresie wezesnoislamskim nie odnajdujemy zbyt wielu przypadkéw konwersji
z islamu na chrzedcijanistwo, jednakze warto skonstatowaé fake, ze takowe takze mialy
miejsce. Christian C. Sahner zwraca uwage na korelacje pomigdzy zwickszonymi
$rodkami nadzoru panstwowego nad muzutmanami w takich regionach jak Syria, Egipt,
a takze wlasnie Pétwysep Iberyjski, gdzie wsrédd wyznawcéw Allaha, zyjacych w nie-
wielkich grupach wéréd zywiolu chrzescijanskiego szczegélnie odczuwalne mogly by¢
tendencje do przyjecia miejscowej kultury, takze w kontekscie samej religii. Tam gdzie
wladza centralna kaliféw nie byla tak silna, na glebokiej prowincji, terenach wiejskich,
faktycznie nickiedy dochodzito do konwersji na chrzedcijatistwo — Swimming against
the Curvent. Muslim Conversion to Christianity in the Early Islamic Period, JAOS 136.
2, 2016, s. 282—283. Na podobne problemy i wyzwania stojace przed muzutmanami
andaluzyjskimi w IX w., czesto niezauwazane ze wzgledu na dominacje debaty nad
problemami tamtejszych lokalnych wspdlnot chrzescijaniskich, zwraca uwage Janina
M. Safran, wskazujac, ze takze wérdd kordobanskich elit islamskich, przede wszyst-
kim tamtejszych uleméw, narodzit si¢ dos¢ silny trend do wyznaczenia okreslonych ram
prawnych i wymogdéw m.in. w kontekscie przyjmowania nowej religii przez chrzescijan,
zasad zawierania malzenstw mieszanych czy norm wskazujacych na pewna obawe przed
uleganiem kulturalnym wplywom chrzedcijanskiej wickszo$ci: Defining Boundaries
in al-Andalus. Muslims, Christians and Jews in Islamic Iberia, Ithaca 2013, s. 168—208;
i d e m, Identity and Differentation in Ninth-Century al-Andalus, S 76.3,2001,5. 573-598.
Problemem prawnym byly tez w istocie tak liczne konwersje i idace za tym roszczenia
nowych muzulmanéw: A.Ferndndez Félix, M. Fierro, Cristianos y conversos
al Islam en al-Andalus bajo los Omeyas: Una aproximacion al proceso de islamizacion
a través de una fuente legal andalusi del s. III/1, [in:] Visigodos y omeyas: un debate entre



136 Islam, Arabowie i wizerunek kalifow...

Zdarzenia kordobariskie mialy o wiele szerszy zasieg, bowiem liczba zna-
nych nam me¢czennikéw przekraczala czterdziesci oséb*®. Doszto do
nich w latach 850-859, w czasie panowania emiréw umajjadzkich ‘Abd
ar-Rahmana II (788-852) oraz Muhammada I (852—886). Wiekszo$¢
z me¢czennikéw stanowily osoby duchowne. Najczgéciej osoba taka
opuszczala $wiatynie chrze$cijariska i udawata si¢ na ktdrys$ z publicz-
nych placéw lub bezposrednio na dwér wladcy, tam wygtaszala mowe
zawierajaca tezy podwazajace dogmaty islamu. Przyktadem takiego
»ogloszenia” mogto by¢ stwierdzenie, ze Jezus byt Synem Bozym. Trzeba
wskaza¢ takze na drugg grupe meczennikéw. Byly to osoby pochodzace
z mieszanych malzeistw muzulmansko-chrzescijaniskich, w keérych ojciec
byl muzutmaninem. Wyznanie wiary chrze$cijanskiej dokonane przez
tych ludzi, nierzadko dzieci, traktowano jako apostazj¢, porzucenie isla-
mu. Wedlug Allana Cutlera byt to jeden z najwickszych chrzescijanskich

ruchéw misyjnych skierowanych do muzulmanéw do czaséw krucjat

la Antigiiedad tardiay la Alta Edad Media, edsL.Caballero,P.Mateos, Madrid
2000, 5. 415—428. Pamictaé nalezy, ze samo spoleczenstwo muzuimanskie na Pétwyspie
Iberyjskim nie bylo zunifikowane, znajdowali si¢ w nim przedstawiciele réznorodnych
odtaméw islamskich wierzen, nie zawsze ortodoksyjnych, a czasem wrecz wrogich
tamtejszym wladzom: M. Fierr o, La heterodoxia en al-Andalus durante el periodo
Omeya, Madrid 1987, s. 171-176. Przeglad literatury dotyczacej wizerunku iberyjskich
chrzescijan w dwezesnej literaturze muzutmarniskiej zob.: J. Albarrdn, La cruz en la
media luna. Los cristianos en al-Andalus: realidades y percepciones (siglos VIII-XIII).
Estado de la cuestion y perspectivas de investigacion, Murcia 2013, s. 41-55.

»% Spis wszystkich meczennikdw wraz z krétkimi notkami na ich temat odnajdzie
Czytelnik w pracy: CR.Hain es, Christianity and Islam in Spain A.D. 7561031, Lon-
don 1889, s. 25—-54. Syntetyczne omdwienie tej kwestii znajduje si¢ w: A. Christys,
Christians in Al-Andalus 711—-1000, Richmond 2002, 5. s2—79, nalezy jednak pamictad,
ze same tezy Ann Christys, zgodnie z ktérymi powinno poddad si¢ w watpliwo$¢ fak-
tyczno$¢ zaistnienia wydarzeri opisanych przez Eulogiusza czy Pawla Alwara, zostaly
odrzucone przez $rodowisko naukowe, zob.: . P o ch o s haj e v, Martyrs, madmen or
criminals. Christian selfsacrifications in 9" century Cordoba from the prospective of different
historiographical traditions, s. 3, http://rosdok.uni-rostock.de/resolve/id/rosdok_docu-
ment_0000000066 [dostep: 10.05.2021 1.]. Podstawowe omdwienie dostepnych zrédet
w klasycznym juz: E.P. Colb e rt, The Martyrs of Cordoba (850-859). A Study of the
Sources, Washington 1962.


http://rosdok.uni-rostock.de/resolve/id/rosdok_document_0000000066
http://rosdok.uni-rostock.de/resolve/id/rosdok_document_0000000066

Rozdzial II. Muhammad, islam, pierwsi muzulmanie a chrzescijanie 137

oraz misji franciszkariskich*”. Co ciekawe, istnieja tez przestanki $wiadcza-
ce o tym, ze akcja ta nie miata tylko i wytacznie charakteru zrozumiatego
dla wspélnoty lokalnej, gdyz zgodnie z tradycyjnymi przekazami dotaczyt
do niej przynajmniej jeden palestynski mnich, przebywajacy w tym czasie
w Kordobie, Jerzy z klasztoru Mar Sabas*°. Jezeli dodamy do tego zagad-
nienie domniemanego wykorzystania pewnych elementéw wschodniej
greckiej tradycji apologetycznej*®, przede wszystkim Jana z Damaszku,

»9 A.Cutler, The Ninth Century Spanish Martyrs Movement and the Origins of
Western Christian Missions to the Muslims, MWo ss. 4, 1965, s. 321-339: The ninth-cen-
tury Spanish martyrs’ movement was one of the most important in the history of Christian
missions to the Muslims. It was the first Christian movement, before the German Children’s
Crusade of 1212 and the closely allied early Franciscan mission to the Muslims, 1 whose
members, seeking to destroy Islam without themselves using military weapons, although
they seem to have had no objections to others using them, made some attempt to convert
the Saracens. Inna rzecz, ze A. Cutler widzial w tym ruchu takze elementy polityczne,
nastawione na wywolanie zamieszek, buntu, majacego na celu by¢ moze w ogéle obalenie
wladzy muzulmandw, o ile nie wylacznie zmiang panujacego.

° Wiecej na temat tej zaskakujacej wzmianki Eulogiusza: M. Levy-Rubin,
B.Z.K e d art, A Spanish Source on Mid-Ninth-Century Mar Saba and a Neglected Sabaite
Martyr, [in:] The Sabaite Heritage in the Orthodox Church from the Fifth Century to the
Present,ed.].Patrich,Leuven 2001,s. 63—72; B.Z. K e d ar, Latin in Ninth-Century
Mar Sabas?, B 65,1995, 5. 252—254.

8 Mozemy wymieni¢ nawet dwie domniemane linie transmisji pogladéw wschod-
nich wérdd ruchu kordobariskiego — za posrednictwem anonimowego autora zaginione-
go rekopisu dotyczacego zycia Muhammada z klasztoru Leire w Nawarze, opracowa-
nego prawdopodobnie na podstawie zrédet z VIII w., takze bizantynskich oraz wplywu
wzmiankowanego juz Jerzego z Mar Sabas, ktdry mégt zapoznaé np. Eulogiusza z naucza-
niem wzgledem islamu, reprezentowanym przez Jana z Damaszku: J. Wasilewski,
The Life of Mubammad in Eulogius of Cordoba. Some Evidence for the Transmission
of Greek Polemic to the Latin West, EMR 16. 3, 2008, s. 333-353. Na temat ewentu-
alnych wplywéw orientalnych w kontekscie przedstawienia dziatalnosci cztonkéw
ruchu meczennikéw kordobariskich (szczegélnie Nunilo i Alodii) zob.: M.J. Aldana
G arcia, Lapolémica teoldgica Cristianismo-Islam en el ‘Memoriale sanctorum’ de San
Eulogio y su possible influencia oriental, ARAF 8, 1995, s. 11-22 (chociaz analiza ta wydaje
si¢ by¢ co najwyzej wstepem do powazniejszych rozwazan). Poréwnania pomiedzy
pewnymi watkami wschodnimi a historiag meczennikéw z Kordoby dokonala natomiast
Eva Lapiedra Gutierrez w: Los mdrtires de Cérdoba y la politica anticristiana con-
temporinea en Oriente, AQ 15. 2, 1994, 5. 453—464.



138 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféow...

a takze czgéci bizantyniskiego dziedzictwa hagiograficznego™®* w pismach
przypisywanych Eulogiuszowi, tworzy nam si¢ interesujaca perspektywa
interpretacyjna, dotyczaca wymienionych powyzej podobienstw migdzy
przypadkiem andaluzyjskim a syryjskim. W przekazie dotyczacym tych
wydarzen wystgpuje tez dos¢ tajemnicza postaé inicjatora ruchu meczen-
nikéw, Speraindeusa, opata klasztoru gwigtej Klary w poblizu Kordoby,
autora Apologii przeciwko Mubhammadowi, znanej dzisiaj jedynie we frag-
mentach’*, nauczyciela takich istotnych dla chrzescijaniskiej kultury moza-
rabskiej postaci jak Eulogiusz**+, Pawel Alwar’®s czy Samson z Kordoby.

** Na temat domniemanych inspiracji bizantyniska hagiografia zob.: A. Duque,
Claiming Martyrdom in the Episode of the Martyrs of Cérdoba, CCO 8, 2011, 5. 42-47.
Warto w tym miejscu wspomnie¢ teori¢ jaka stworzyt Juan PedroMonferrer Sala,
wedtug ktérego dzieje meczennikéw kordobariskich to bardziej recurso ideoldgico-tex-
tual, powstaty w wyniku powrotu do tradycji, réwniez tej pochodzacej ze wschodu,
a nie rzeczywisto$¢ historyczna: Mitografia hagiomartirial de nuevo sobre los supuestos
mdrtires cordobeses del siglo IX, [in:] De muerte violenta: politica, religion y violencia
en Al-Andalus,ed. M. Fierro Bello, Madrid 2004, 5. 415—450.

5 Jak wspomnial m.in. Igor Pochoshajev (Die Mirtyrer von Cordoba:
Christen im muslimischen Spanien des 9. Jabrhunderts, Frankfurt am Main 2007, s. 22,
przyp. 63), Speraindeus byt ideologiem ruchu, Eulogiusz jego agitatorem i propagatorem,
a Pawel Alwar apologeta i historykiem. Cf. réwniez: ER. Fran ke, Die freiwilligen
Mirtyrer von Cordova und das Verbiltnis der Mozaraber zum Islam nach den Schriften
Speraindeo, Eulogins und Alvar, GAKS 13, 1958, s. 1-176.

*+ Na temat stosunku Eulogiusza do islamu zob.: K.B. Wo 1 f, Counterbistory in the
Earliest Latin Lives of Mubammad, |in:] The image of the Propher between Ideal and
Ideology. A Scholarly Investigation, eds Ch. Gruber, A. Shalem, Berlin-Boston
2014, s.13-26; K.B. Wo L £, Eulogius of Cordoba and His Understanding of Islam, hteps://
www.academia.edu/20312136/Eulogius_of_C%C3%B3srdoba_and_His_Understand-
ing_of_Islam [dostep: 10.05.2021 .]; L.A. Garcia Moren o, Literatura antimusul-
mana de tradicion bizantina entre los mozdrabes, Hsa 57, 2005, 5. 7-45; M.J. Aldana
G arcia, Expresidn de los sistemas de antitesis que oponen el Cristianismo al Islam en la
obra de S. Enlogio, Hbs 31, 2000, s. 417-426; e ad e m, La polémica..., s. 1—22. Zbidr
materialéw dotyczacych Eulogiusza, wraz z jego pismami i zywotem Pawta Alwara:
The Eulogius Corpus, transl. and ed. K.B. Wo I f, Liverpool 2019.

5 Pisma: Vita Eulogii, [in:] PL 115, kol. 705—720; Liber epistolarum, [in:] Corpus
Scriptorum Mozarabicorum, vol. 1, ed. J. G i], Madrid 1973, s. 14 4—270. Na temat zycia
m.in.: ED. L ¢ o n, Alvaro de Cérdoba y la polémica contra el Islam: el Indiculus lumino-
sus, Cordoba 1996; CM. S a g e, Paul Albar of Cordoba. Studies of His Life and Writings,
Washington 1943. Na temat jego dziatalno$ci polemicznej: A. S o r b e r, The Indiculus


https://www.academia.edu/20312136/Eulogius_of_C%C3%B3rdoba_and_His_Understanding_of_Islam
https://www.academia.edu/20312136/Eulogius_of_C%C3%B3rdoba_and_His_Understanding_of_Islam
https://www.academia.edu/20312136/Eulogius_of_C%C3%B3rdoba_and_His_Understanding_of_Islam

Rozdzial II. Muhammad, islam, pierwsi muzulmanie a chrzescijanie 139

Warto, dla poréwnania z wymienionymi wyzej m¢czennikami syryjskimi,
chociazby skrétowo przedstawi¢ gtéwnych architektéw ruchu kordoban-
skiego. Eulogiusz urodzit si¢ prawdopodobnie przed rokiem 819, zginal
za$ w 857 r. Jego rodzina nalezat do klasy wyzszej, byli posiadaczami ziem-
skimi w okolicach Kordoby. Otrzymat doskonale wyksztalcenie. Jeden
z jego braci, najmiodszy spoérdd szoéstki synéw Izabeli, Jozef, sprawowal
wysokie urz¢dy przy emirze ‘Abd ar-Rahmanie, dwéch innych prowadzito
dochodowe interesy kupieckie. Eulogiusz ksztalcit si¢ teologicznie, stat si¢
wraz z Pawlem Alwarem uczniem Speraindeusa. W drugiej polowie lat
czterdziestych udat si¢ do klasztoréw na péinocy Pétwyspu Iberyjskiego,
skad przywidzt m.in. teksty $w. Augustyna, $w. Hieronima czy $w. Izydora
z Sewilii. W kolejnych latach zaangazowat si¢ w ruch meczennikéw kordo-
banskich, za co spotkata go kara wiczienia, a nastepnie $ciecia. Pawet Alwar
zyl prawdopodobnie w latach 800-861. Teolog, rowniez poeta. Przyjaciel
Eulogiusza (autor jego zywotu), uczeri Speraindeusa. Fakty z jego zycia
znane s przede wszystkim dzigki analizie jego wlasnych pism, dlatego
sporo tu dociekan i hipotez. By¢ moze mial zydowskie pochodzenie.
W swoich pismach przekazat bardzo krytyczny wizerunek muzutma-
néw iberyjskich, przedstawiajac ich jako pysznych, cheiwych, oddaja-
cych si¢ zmystowym rozkoszom, niedotrzymujacych stowa, przebieglych
i nieczystych. Podobnie oceniat samego Proroka, uznajac go za archetyp
Praecursor Antichristi. Bral prawdopodobnie udzial, wraz z Eulogiuszem,
w inspirowaniu ruchu meczennikéw kordobanskich, sam jednak najpew-
niej nim nie zostal. Samson z Kordoby zyl prawdopodobnie w latach
810-890. Znany réwniez pod imieniem Abad Samson. Byt duchownym,

Luminosus and the Creation of a Ninth-Century Prophetic Conflict between Christianity
and Islam, [in:] Medieval Sicily, al-Andalus, and the Maghrib: Writing in Times of Turmoil,
edsN.Carpentieri,C.Symes, Amsterdam 2020,s.17-38; A. S o r b e 1, Prophetic
Resistance to Islam in Ninth-Century Cordoba: Paulus Alvarus and the Indiculus Lumino-
sus, ME 25.5/6, 2019, 5. 433—-456; E. Stein o va, The Correspondence of Bodo-Eleazar
with Pablo Alvaro. A Rare Sample of Judeo-Christian Dispute from the 9" Century, CaA
2010, 5. 1-37; J.C. Lara Olmo, La polémica de Albaro de Cérdoba con Bodin/Elea-
zar, [in:] La controversia judeocristiana en Espania desde los origenes hasta el siglo XIII,
edsC.Del Valle Rodriquez A.Barcala Mun oz Madrid 1998, 5. 131-159.



140 Islam, Arabowie i wizerunek kalifow...

teologiem, a takze poeta (autorem epitafiow), jednym z tych, ktdrzy stwo-
rzyli tozsamo$¢ chrzescijan mozarabskich. Przez pewien czas pracowal
jako tlumacz na dworze emira Muhammada I Umajjady. Zwigzany z klasz-
torem Pefiamelaria, przez pewien czas jego opat. W latach sze$¢dziesiatych
zaangazowal si¢ w spory religijne z biskupem Malagi Hostégesisem, na
pewien czas utracit swojej wplywy, musiat nawet uda¢ si¢ na wygnanie,
podczas ktérego napisal najwazniejsze sposréd swoich dziet, Apologeticum
contra perfidos, gdzie wylozyl jak pojmuje ortodoksj¢ chrzescijariska,
pozwalajac zorientowa¢ si¢ w mozarabskich zapatrywaniach na takie
kwestie jak np. natura Chrystusa, temat tak istotny na Wschodzie**. Jak
nietrudno zauwazy¢, cz¢$¢ z zalozycieli ruchu wywodzita si¢ z miejsco-
wych elit, niektdrzy zwigzani byli bardzo mocno takze z dworem muzul-
manskich emiréw.

Przyczynami powyzej opisanego fenomenu kordobanskiego zajmo-
walo si¢ juz wielu badaczy. Kenneth Baxter Wolf na przyktad argu-
mentuje, ze mégl on wynikaé z potrzeby udowodnienia swojej wiary.
Wezesniej bowiem na Pétwyspie Iberyjskim nie mialy miejsca jakiekolwiek
przesladowania na szeroka skale. Dlatego tez powstat tego typu ruch,
odwolujacy sie do idei meczenistwa z pierwszych wiekéw chrzescijafistwa.
Wedlug badacza, powstato w pewnych kregach, szczegélnie zakonnych,
przekonanie, iz bez takiego czynu, bez ukazania zaklamania islamu, nie
mozna by¢ w petni chrzescijaninem*”. Wedtug K.B. Wolfa wickszo$¢

¢ Samson z Kordoby,s. sos—ss8. Na temat ustalen dotyczacych biografii
Samsona: . Mellado Rodriguez Samson Cordubensis Abb., [in:] La transmissione
dei testi latini del Medioevo. Mediebal Latin Texts and Their Transmission,edsP.Ches a,
L.Castaldi, Firenze 2004,s.396—401; M.A.Andres Sanz, Sanson de Cordoba,
lin:] La Hispania Visigotiva y Mozarbe. Dos epocas en su literatura, ed. C.Codoner,
Salamanca 2010, 5. 288—290; LP. Marinas, Sanson de Cordoba. Vida y Pensamiento.
Comentario de las obras de un intelectual cristiano-andalusi del siglo IX, Madrid 2012,
S. 121-13 4.

7 K.B. Wo lf, Christian Martyrs in Muslim Spain, Cambridge 1988, s. 107-119.
Por. tez: i d e m, Christian Views of Islam in Early Medieval Spain, |in:] Medieval Chris-
tian Perceptions of Islam, ed. JV. Tol an, London-New York 2000, s. 85-108. O tych
samych procesach, podkreslajac wzgledna tolerancje oraz postepujaca interkulturacje
chrzescijan w muzulmanskim systemie wladzy, pisal niedawno: Ch.L. Tie sz e n, Chri-
stian Identity amid Islam in Medieval Spain, Leiden 2013, s. 34—37. Stad tez autor ten



Rozdzial II. Muhammad, islam, pierwsi muzulmanie a chrzescijanie 141

chrzeécijan iberyjskich, w pierwszych wiekach sprawowania wladzy nad
potwyspem przez muzutmanéw nie uznawata islamu za zagrozenie, uwazali
wrecz, ze moga bezproblemowo funkcjonowa¢ pod jego panowaniem, tak
politycznym, jak i prawnym®*®. Na religijny wymiar ruchu meczennikéw
wskazywal réwniez James Waltz, wyrdzniajac co najmniej trzy elementy:
pozycjonowanie kultury facinskiej jako konkurujacej z islamsko-arabska,
odrzucenie wszystkich herezji (wlacznie z islamem) oraz wzmocnienie
wspolnoty chrzescijanskiej, poprzez rozwdj zycia duchowego, potepie-
nie ,grzechu’, reprezentowanego przez wyzsze warstwy muzutmanskie,
prakeyki pokutnicze i ascetyczne. W tym kontekscie logicznym wydawat
si¢ tez wniosek, ze $mieré meczeniska chroni przed grzechem’®.

Jessica A. Coope jako jedna z przyczyn ruchu kordobanskiego wskazala
nie tyle postepujaca islamizacje¢?™, ale raczej zanikanie granicy pomiedzy

wywodzit tak skrajne, odwolujace si¢ niemal do nienawidci, poglady ,teoretykéw” ruchu
meczennikow, takich jak Eulogiusz, a szczegdlnie Pawel Alwar: i d e m, From Invitation
to Provocation: “Holy Cruelty” as Christian Mission in Ninth-Century Cérdoba, Msq
24.1,2012, 5. 21-33. O tejze nienawisci pisal takze Norman D an i e ], definiujac ja jako
zawi$¢ nieuprzywilejowanych do uprzywilejowanych oraz niegdy$ uprzywilejowanych
do swoich nastepcéw: N. D aniel, Spanish Christian Sources of Information about
Islam (Ninth-Thirteenth Centuries), Msq 15, 1994, 5. 365.

% K.B. Wolf, The Earliest Spanish Christian Views of Islam, ChH ss. 3, 1986,
s.281-293.

0 1. Waltz, The Significance of the Voluntary Martyrs of Ninth-Century Cordoba,
MWo 6o. 2, 1970, s. 143—159.

#° Zgodnie z danymi zebranymi przez Richarda W. Bullieta okoto roku 850
bylo 20 procent muzulmanéw w spotecznosci emiratu umajjadzkiego Kordoby, okoto
sto lat pdzniej, w roku 960 na obszarach kontrolowanych przez muzutmanéw odse-
tek oficjalnych wyznawcéw Allaha wzrést do 9o procent — Conversion to Islam in the
Medieval Period. An Essay in Quantitative History, Harvard 2013, s. 114127 (picrwsze
wydanie: Conversion to Islam in the Medieval Period, Cambridge 1979, 5. 33—42). Wspo-
mnie¢ nalezy o kontrowersjach zwiazanych z przyjetymi w tych pracach zatozeniami
metodologicznymi, z kerych najwazniejsza dotyczy reprezentatywnosci przebadanych
przez RW. Bullieta grup spotecznych Andaluzji, gdyz skupit si¢ on tylko na wybra-
nych fragmentach zachowanych biografii tamtejszych uleméw: M. Panelas, Some
Remarks on Conversion to Islam in Al-Andalus, AQ 23,2002, 5. 193—200. Cz¢s¢ badaczy
wihasciwie catkowicie odrzuca tezy R.W. Bullieta, jako niezgodne z pochodzaca skad-
inad wiedzg o przetrwaniu chrzescijanistwa na potudniu pétwyspu i pézniejszej udanej
rekonkwisty, a takze obarczone bfedem metodologicznym, gdyz zaréwno proba, jak



142 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféw...

chrze$cijanami a muzulmanami. Posuneta si¢ nawet do nast¢pujacego
stwierdzenia: trudno bylo powiedzie! wiasciwie, kiedy cztowiek przesta-
wal by¢ chrzescijaninem, a zostawal muzulmaninem™. Roznice te zacie-
raly si¢, tym bardziej ze w podstawowym znaczeniu obydwa wyznania
byly monoteistyczne, muzulmanie podkreslali za$ koraniczny wizeru-
nek Jezusa jako ,,Stowa” (Sura XIX, 34)*. Byé¢ moze zaprezentowana
przez badaczke konkluzja jest za daleko idaca, jednak nie da si¢ ukry,
iz cz¢$¢ z meczennikdw miata np. ojca muzulmanina, a matke chrze-
$cijanke (siostry Nunilo i Alodia)®”. Jednoczesnie J.A. Coope zauwa-
za, ze nastapila korelacja wskazanego powyzej procesu z innym, wedtug
autorki znacznie bardziej burzliwym, konfliktem wewnatrz wspélnoty
chrzescijanskiej w Kordobie. Ta podzielita si¢ na dwa obozy — znanego
nam juz ruchu meczennikéw, zwigzanego z grupami monastycznymi*+

i zakres chronologiczny badania (czterysta lat) nie pozwalaly na wyciagniecie wiaza-
cych wnioskéw. Stad propozycja by zagadnienie to przeanalizowaé wasciwie od nowa:
A.Harrison, Behind the Curve. Bulliet and Conversion to Islam in al-Andalus Revisited,
Msq 24. 1, 2012, 5. 35—S L

' JA. C oo pe, The Martyrs of Cérdoba. Community and Family Conflict in an Age
of Mass Conversion, Lincoln 1995, s. 81. Patrz réwniez: e a d e m, Religious and Cultural
Conversion to Islam in Ninth-Century Umayyad Cordoba, ]WH 4,1993, s. 47-68.

2 Na temat okre$lania Jezusa mianem ,,Sfowa Prawdy” lub ,,Sfowa pochodzacego od
Boga” zob.: J. Le wan d o ws ki, Osoba Jezusa Chrystusa w Koranie, Rsa 3,1996, s. 49.

5 Tutaj warto nadmieni¢, ze moglo to prowadzi¢ do tragicznych w skutkach niepo-
rozumieri. Formalnie dzieci te byly bowiem poprzez swojego ojca zwiazane z islamem,
praktycznie jednak ich wychowanie pozostawiano, szczegdlnie w przypadku $mierci
ojca, matkom. Dochodzilo wigc do sytuacji, w kedrej jakas cze$¢ spotecznosci oficjalnie
wyznajacej islam, byla w rzeczywistoéci krypto-chrzescijanami. Ruch meczennikéw
kordobariskich zasadzat si¢ m.in. na motywowaniu przez duchownych wlasnie takich
0s6b do wyznawania przed miejscowym kadim stanu faktycznego. Z formalnego punktu
widzenia bylo to jednak odstepstwo od wiary ojca.

#+ Na ten fake, jak réwniez niezwykle przygotowanie ascetyczne czesci meczenni-
koéw zwrécita uwage Ariana P a t e y — Asserting Difference in Plurality: The Case of the
Martyrs of Cérdoba, SCH 51,2015, 5. 53—-66. Ascetyzm podkreslat rowniez: ER. Franke,
Die freiwilligen..., s. 23—27. Tego typu podejécie oraz sktad spoleczny grupy meczeriskiej
mial pewne istotne implikacje, kedre mogliby$my nazwaé teologicznymi, a mianowicie
dos¢ glebokie przekonanie, ze $wiadkiem Chrystusa moze by¢ kazdy wierny, bez wzgledu
najego status i pozycje w hierarchii Kosciota, co byto pewnym novum w zachodniej ekle-
zjologii, gdzie w kontekscie dziatan misyjnych preferowane byly jednak osoby duchowne:



Rozdzial II. Muhammad, islam, pierwsi muzulmanie a chrzescijanie 143

iwigkszosci chrzescijan, facznie z tamtejsza najwyzsza hierarchia koscielna,
ktéra wybrata dostosowanie si¢ do norm wprowadzanych przez wiadze
muzutmanskie®s. Istotne wydaja si¢ dwa elementy konstytuujace wspdlnote
tych, ktérzy opierali si¢ arabizacji/islamizacji: po pierwsze odwotanie do
chrzedcijanskiej mysli klasycznej (w tym symboliczne sprowadze-
nie przez Eulogiusza r¢kopiséw $wietych: Augustyna z Hippony, Hie-
ronima ze Strydonu, Izydora z Sewilii, jako poklosie jego wyprawy do
klasztoréw na pdtnocy pétwyspu), po drugie czgéé z meczennikdw kor-
dobanskich wywodzita si¢ sposréd potomkdw péznorzymskiej prowin-
cjonalnej elity senatorskiej. Oprécz przedstawicieli duchowienstwa oraz
0s6b pochodzacych z mieszanych malzenstw chrzeécijansko-muzutman-
skich, ktérzy stanowili podstawe grupy meczennikéw, w ruch IX w. zaan-
gazowali si¢ bowiem reprezentanci rodéw senatorskich, taciriskich warstw
wyzszych, kedrzy niekoniecznie wigczali si¢ w wydarzenia o zdecydowa-
nie tragicznym wydzwicku, ale sprzeciwiajac si¢ islamizacji prébowali
znalez¢ na nig odpowiedz poprzez powrét do klasykéw chrzescijanistwa,
do korzeni*®. J.A. Coope zwraca réwniez uwagg na fake, ze podkreslone

P. Henriet, Sainteté martyriale et communauté de salut: une lecture du dossier des
martyrs de Cordoue (milieu IX° siécle), [in:] Guerriers et moines. Conversion et sainteté
aristocratiques dans [ Occident médiéval, ed. M. L auw e r s, Nicea 2002, 5. 130-131.

5 Jak stusznie podkreslat Fernando Gonz4lez-Mufi oz dzieje meczennikdw
ukazuja nam, ze grupa, ktdra uznawata muzutmandéw za wierzacych w Boga, przestrze-
gajacych prawa, z kedrymi mozna dojé¢ do kompromisu ostatecznie zwyciezyla w Anda-
luzji, epizod meczenski zostal skutecznie zapomniany, a jezykowa i kulturowa arabizacja
stala si¢ faktem. W tym kontekscie program aktywnego oporu, zaprezentowany przez
meczennikow kordobariskich, zawiddt catkowicie. Stad jednoczesnie wniosek, ze nie
mogl on spotkad si¢ z szerokim rezonansem wsrdd iberyjskich chrzescijan: En torno
a la orientacidn de la polémica antimusulmana en los textos latinos de los mozdrabes del
siglo IX, [in:] s Existe una identidad mozdrabe?: historia lengua y cultura de los cristianos
de al-Andalus (siglos IX-XII),eds C. Aillet, M.Penelas, Ph. Roisse, Madrid
2008, 5. 9—32.

¢ Na temat dysput pomiedzy przedstawicielami obydwu srodowisk kordobariskich
m.in.:LPochoshajev, Elusodel pensamiento no cristiano segiin Alvaro de Cordoba,
STheo 37.2,200s, 5. 661-676. Warto jednoczesnie uzmystowi¢ sobie, zgodnie z nowymi
badaniami, ze prawdopodobne jest, iz takze stronnictwo meczennikéw odwolywalo
si¢ bardzo mocno do tradycji, wywodzacych si¢ co najmniej z III-IV w., a dotycza-
cych poswigcenia zycia za wiare, co przyczynilo si¢ w perspektywie dlugiego trwania



144 Islam, Arabowie i wizerunek kalifow...

powyzej zjawisko ,ustepstw” wobec muzulmanéw dotyczylo biskupow
Kosciota iberyjskiego, co doprowadzato ,m¢czennikéw” do podwa-
zania tejze hierarchii®’, skutkujac nawet odmawianiem przyjmowania
sakramentéw od kaptanéw wyswigconych przez zbyt ustegpliwych bisku-
pow, a wiec de facto powstania swoistej ,neodonatystyczne;j” schizmy*®.
Pewnym rozwini¢ciem powyzszych koncepcji byta interpretacja w duchu
badan postkolonialnych, zaprezentowana przez Johna V. Tolana, ktéry
uznal wydarzenia kordobanskie za element ,,antykolonialnego oporu

do wzmocnienia tozsamosci lokalnych wspdlnot chrzescijanskich wokét Kordoby:
J. Yo od, Persecution, Past and Present: Memorialising Martyrdom in Late Antique and
Early Medieval Cérdoba, Msq 27. 1, 2015, s. 41-60. Odwolanie do dziedzictwa klasykdw
chrzescijaniskich, np. do $w. Augustyna mogto tez, przy odpowiedniej wykladni jego
pism, skutkowa¢ stworzeniem podstaw teoretycznych pod ruch meczenski: A.Duque,
Claiming Martyrdom..., s. 47—48. Wykorzystywanie dziedzictwa przeszlosci, szczegélnie
zwigzanego z cesarskimi przesladowaniami z II1 i poczatkéw IV w. bylo charaktery-
styczne dla wielu 6wezesnych wspélnot chrzedcijaniskich, keore znalazly sie pod wladza
muzutmanéw - por. Ch.C. S a hn e r, Old Martyrs, New Martyrs and the Coming of Islam.
Writing Hagiography after the Conguests, [in:] Cultures in Motion. Studies in the Medieval
and Early Modern Periods,eds A.1zd ebski, D.Jasinski, Krakéw 2014, s. 89-112,
gdzic autor wykazuje jak z tego wezesniejszego dziedzictwa korzystat Jozue Stylita (jego
dziclo stanowi trzecia cz¢$¢ Kroniki Zugnin), opisujac przesladowania abbasydzkie
w al-Dzazirze (gérnej Mezopotamii).

7 Niektorzy doszukiwali si¢ tutaj pobudek osobistych Eulogiusza, jakiego$ kon-
fliktu personalnego z przedstawicielami hierarchii kordobanskiej: N.Daniel, The

Arabs and Medieval Europe, London-Beirut 1975, s. 38.

8 Wedlug czesci badaczy wplyw islamu miat znacznie istotniejsze, teologiczne
konsekwencgje. Interpretacja doktryn islamskich mogta leze¢ u poczatkéw powstania
adopcjonizmu hiszpanskiego w VIII w. (na ten temat: M. D e Epalza, Influences
islamiques dans la théologie chrétienne médiévale: [ adoptianisme espagnol (VIII™ siécle),
ICh 18, 1992, 5. 55—72), ktérego gléwnymi reprezentantami byli arcybiskup Toledo
Elipand oraz biskup Urgell Feliks (obydwaj oskarzani o liczne kontakty z muzulmana-
mi, by¢ moze takze probe wyttumaczenia za pomoca adopcjonizmu doktryny chrze-
$cijaniskiej wyznawcom islamu - ibidem, s. s8-s9; i d e m, Félix de Urgel — influencias
isldmicas encubiertas de judaismo y los mozdrabes del siglo VIII, AHA 22, 2001,5.33-37).
Pierwszy z nich opisal w do$¢ skréconej formie c/ue nowej doktryny, stad uznaje je za
warte przytoczenia w tym miejscu: Syn Bozy odwiecznie zrodzony przez Ojca jest Synem
nie na skutek adopcji, ale z natury (...). Lecz ten, ktdry zostal utworzony z niewiasty, jest
Synem Bozym na skutek adopcji, ale nie z natury — Breviarium fidei. Wybér doktrynalnych
wypowiedzi Kosciota, red. S. Glowa, 1. Bieda, Poznari 1998, s. 250.



Rozdzial II. Muhammad, islam, pierwsi muzulmanie a chrzescijanie 145

kulturowego”, objawiajacego si¢ w probie demonizowania wladzy zdo-
bywcéw i dyskredytowania ich wszelkimi mozliwymi sposobami, takze
tych, ktérzy wspdlpracuja lub probuja szukaé¢ kompromiséw z nowy-
mi wladcami danej ziemi*. Do wyzej wymienionych badaczy, ktérzy
zaj¢li si¢ tematem najbardziej kompleksowo, doda¢ nalezy Mateusza
Wilka, ktéry doszukuje si¢ w tych zdarzeniach pewnych cech zama-
chu stanu®®.

w0 JV. Tolan, Saracens. Islam in the Medieval European Imagination, New York
2002, 5. 71-104.

»° M. W il k, Megczennicy z Kordoby — permanentny zamach stanu?, (in:] Zamach
stanu w dawnych spotecznosciach, red. A.S o Lty siak, Warszawa 2004, 5. 195—201. Watki
dotyczace zagadnien politycznych, uznania ruchu meczennikéw za wymierzony prze-
ciwko wladzy emiréw umajjadzkich takze: A. Cutle r, The Ninth Century...,s. 321-339.
Na polskim rynku wydawniczym ukazata si¢ natomiast praca Marii Rosy Menocal.
Autorka ta w bardzo ostry sposéb deprecjonuje postawe meczennikdw, nazywajac ich
malg grupkg radykaléw. Nie moze to jednak dziwi¢, skoro wydarzenia te nie pasuja do
glownej tezy jej calej pracy, czyli przedstawienia muzutmanskiej Andaluzji jako kraju
wielkiej tolerangji religijnej i udanego konglomeratu kultur, zob. ¢ a d e m, Ozdoba
Swiata. Jak muzulmanie, 2ydzi i chrzescijanie tworzyli kulturg tolerancii w sredniowiecz-
nej Hiszpanii, ttum. T. Te s z nar, Krakéw 2006, s. s0—s2. Wystarczy wydaje mi si¢
przypomnie¢ wyjasnienie Mikela De Epalzy, ktéry dos¢ klarownie opisal na jakim
nieporozumieniu opiera si¢ ten mit: Al-Andalus s'est ainsi converti en un mythe de
tolérance, aussi bien pour les musulmans modernes (...). On peut ainsi étudier les limites
de cette tolérance — politiquement intolérable pour la société moderne parce qu’elle
suppose une différenciation juridique et sociale pour raisons religieuses — et sa valeur positive
comme mythe de la convivialité malgré la diversité — M. D e Epalza, Les mozarabes.
Etar de la question, RMMus 63/64, 1992, s. 40. Znacznie bardziej wywazone opinie na
temat okresu emiratu kordobanskiego w Andaluzji przedstawit w jezyku polskim Filip
Andrzej Jakubowski w swojej dysertacji doktorskiej, Zycie codzienne w Kordobie
w drugiej potowie X w. i XIw. w swietle arabskich Zrédet narracyjnych, rozprawa doktorska,
Poznati 2014, 5. 164: Chrzescijanie i Zydzi dysponowali prawem do kultywowania swoich
religii, jednak pewne tego przejawy byly thumione, na przyktad bicie w dzwony. Jak juz
wskazatem w poprzednim rozdziale opisujgc przypadki mieszanych matzenstw, rodzina
chrzescijariska mogta utracié prawa do opieki nad swoim dzieckiem (uzywajgc wspdtezesnej
terminologii), jesli ono przyjeto islam. Srogo karane byly jakiekolwiek proby nawracania
muzutmandw. Warto zwréci¢ uwage na ostatni fragment cytatu — autor udowadnia
w dalszej czgsci wywodu, ze przypadki podobne do kordobariskich mialy miejsce takze
w okresie péZniejszym. To do$¢ istotna konstatacja, przeczaca ,wyjatkowosci” przed-
stawionych tu wypadkéw z IX w.



146 Islam, Arabowie i wizerunek kalifow...

Wyniki badan dotyczacych zjawiska™ prowadzi¢ moga do wniosku, ze
wydarzenia z Damaszku mogly mie¢ podobne podloze do tych z Kordoby.
Szczegélnie przemawiaja za taka wykladnia argumenty J.A. Coope™.
Symptomy kryzysu tozsamosci opisane przez t¢ badaczke, odnajdujemy
bowiem takze w Syro-Palestynie. W latach czterdziestych VIII w. juz
trzecie pokolenie chrzescijan zylo pod wladza arabska. W Syrii nie odno-
towujemy tez, jak juz byto wspomniane na poczatku tego podrozdziatu,

takiej liczby przypadkéw przesladowan, jak np. w Egipcie’. Postepujaca

» Krétkie oméwienie najwazniejszych stanowisk zob. m.in.: K. I hnat, The Mar-
tyrs of Cérdoba. Debates around a Curious Case of Medieval Martyrdom, HCom 18,
2020, s. 1-15 (wraz z obszerng bibliografig problemu); A. G r o s's, Spirituality and
Law. Courting Martyrdom in Christianity and Judaism, Lanham-Boulder—New York-
Toronto—Oxford 2005, s. 19—27. Wirdd tychze warto jeszeze wymieni¢ dociekania
Claytona]. D r e e s a, ktéry zagadnienie meczenstwa kordobariskiego zbadat w zakresie
medycznym, psychologii i psychiatrii: Sainthood and suicide, the motives of the martyrs
of Cérdoba, A.D. §s0—859, JMRS 20, 1990, 5. 59—89. Nalezy tez gwoli kronikarskiej
doktadnosci odnotowad, ze tezy zaprezentowane przez wymienionych w tekscie gléwnym
historykéw sa czesciowo podwazane przez Alwyn Harrison w pracy doktorskiej
(Andalusi Christianity. The Survival of Indigenous Christian Communities, vol. 1, PAD
Thesis, University of Exeter 2009, 5. 53-84), gdzie wskazano, na podstawie szczegétowej
analizy pism Eulogiusza czy Pawta Alwara postepujaca islamizacje, objawiajaca si¢ nie
tylko podwyzszaniem podatkéw, indywidualnymi upokorzeniami duchownych i ich
wiezieniem, niszczeniem nicktdrych ko$ciotéw, ale takze pozbywaniem si¢ chrzedcijan
z umajjadzkiego dworu. Ruch meczennikéw mialby nie tyle wymiar dzialania majacego
na celu wyrazne oddzielenie si¢ od muzutmandw, ale po prostu byl aktem rozpaczy
tych, ktérych szezegdlnie dotknely przesladowania wyznawcéw islamu. Wspominam
o tym, aby nie postalo wrazenie, ze jest tylko jedna wykfadnia znaczenia wydarzen
kordobanskich.

»* Na te¢ kwestie zwrécit juz uwage Frank R. Trom bl ey w swojej recenzji pracy
J.A. Coope: There is, secondly, an extensive literature of Arab Christian martyrdom
from the Umayyad and early Abbasid periods offering acute parallels that went unused
(i.e. Sts. Peter of Capitolias, Antony Ruwah, Romanos the Neomartyr, and Abd al-Masih
an-Najrani al-Ghassant) — The Martyrs of Cérdoba: Community and Family Conflict
in an Age of Mass Conversion (review), JECS 4. 4,1996, . 582.

 By¢ moze mialo to zwiazek z przypuszczalnym uprzywilejowaniem syryjskich
chrzedcijan, ktdrzy byli nie tylko urzednikami, ale takze czesto podpora armii Umajja-
déw, zob.: J. Z e b r o w s ki, Dzieje Syrii od czaséw najdawniejszych do wspdtczesnosci,
Warszawa 2006, s. 98. Ibn al-Fakih al-Hamadani, pisarz zyjacy w IX w. (na jego temat
zob.: J. Bielawski, Klasyczna literatura arabska. Zarys, Warszawa 1995, s. 185—187),



Rozdzial II. Muhammad, islam, pierwsi muzulmanie a chrzescijanie 147

arabizacja elit, nie tylko urzedniczych, ale co gorsza takze duchownych,
stawala si¢ wlasnie w tym okresie zauwazalna®+. Lata czterdzieste VIII w.
byly pewna granica’. Od tego czasu mozna méwic juz o postepujace;j
arabizacji Syrii i Palestyny. Do$¢ wspomnieé, ze syryjski kontynuator
Jana z Damaszku, Teodor Abu Kurra, byt jednoczesnie pierwszym mel-
kita piszacym swoje traktaty po arabsku®*’, szybko znalazt tez kolejnych

nazwal nawet Syryjczykéw muslimuna fi akhlaki-l-nasara, czyli muzutmanami z chrze-
Scijariskimi cechami, zob. A. G uillaum e, The Traditions of Ilam — An Introduction ro

the Study of Hadith Literature, Beirut 1966, s. 39—40. Nie wiadomo jednak czy mial na

mysli syryjskich monofizytéw, czy moze cala spolecznosé chrzescijariska zamieszkuja-
ca Syrie.

4 Na temat procesu akulturacji chrzescijansko-muzutmanskiej w tym okresie dys-
ponujemy bogata literaturg w jezyku polskim: K. K o § ci el niak, dkulturacja muzut-
mariska i arabizacja chrzescijan. Kultura i veligia na Bliskim Wschodzie w pierwszych
wickach islamu wedtug Ibn Haldina (1332-1406), ACr 32, 2000, 5. 289-306; id e m,
Dynamizm akulturacji muzutmansko-chrzescijanskiej w pierwszych wickach islamn na
Bliskim Wichodzie, SChr 8. 2001, s. s—20; i d e m, Swiadomos¢ ograniczes kulturowych
wsrdd muzutmandw jako Zrédio akulturacii muzutmarisko-chrzescijanskiej, [in:] Dialog
i akulturacja. Judaizm, chrzescijanstwo i islam, red. A.Pankowicz, S.Bielanski,
Krakéw 2007, s. 75-88.

5 Chociaz przykiady takiego procesu odnajdujemy juz wezesniej, nawet w osrod-
kach prowincjonalnych. Mozna tu wspomnie¢ badania obiecktéw sakralnych na sta-
nowisku w Tamra ez-Zuabijja w Galilei, gdzie odnaleziono m.in. grecka inskrypcje
datowang zgodnie z erg hidzry na rok 107, odpowiadajacemu 725 r. po Chrystusie. Jest
to pierwszy tego typu przypadek w Kosciele. Trudno oczywiscie wyciagad jakickolwick
wiazace wnioski na podstawie jednego znaleziska, niemniej jednak jest to przypadek
interesujacy, zwlaszcza w kontekscie prowincjonalnosci o$rodka, a co za tym idzie
potencjalnie dtugiego okresu, w ktdrym mogly tam zachodzi¢ podobne zmiany w $wia-
domosci miejscowej wspdlnoty: Y. Te p p e r, A Church from the Byzantine, Unayyad
and Abbasid Periods and Remains from Iron Age I at Tamra (ez-Zu'abiyya) in Ramat
Issakhar, Ati 90, 2018, 5. 168—171.

2¢ Na temat Abu Kurry zobacz podrozdzial dotyczacy Muhammada. Arabski znat
tez prawdopodobnie Jan z Damaszku, w kazdym razie wskazywaloby na to nawet jego
pochodzenie sposrédd chrzedcijariskich elit administracyjnych kalifatu, a takze zazna-
jomienie z islamskim nauczaniem: A. L o u th, Saint John Damascene. Tradition and
Originality in Byzantine Theology, Oxford 2002, s. 80—83. Wigcej na temat arabskich
wplywoéw w Kosciele chalcedonskim na podbitych terenach: K. Ko$cielniak,
Arabic Culture of the Melchite Church in the Early Middle Ages (7—11" Centuries), OCC
3, 2011, S. 55—66.



148 Islam, Arabowie i wizerunek kalifow...

nasladowcédw w wielu palestynskich klasztorach, do kedrych historii
(zwlaszcza w kontekécie muzulmarniskich przesladowan) odwoluje si¢
Teofanes. Tendencja ta dotyczyla nie tylko elit, warto wspomnie¢ symp-
tomatyczny i przyziemny przyklad, co prawda nie z Syrii, ale z okolic dzi-
siejszego Kirkuku, gdzie doszto do sporéw pomigdzy... dwiema rodzinami
zmarlego bogatego chrzescijanina Ahony. Z relacji wynika, ze wspomniany
mial te dwie zony jednoczesnie i chociaz hierarchia Kosciota Wschodu,
do ktdrego nalezal, potepila ten czyn, to jednak, jak mozna zrozumie¢, do-
piero po $mierci tego cztowicka. Byta to oczywidcie sytuacja wyjatko-
wa, niemniej utyskiwanie chrzescijariskich kaptanéw na przypadki mie-
szanych malzenstw juz nie*. Sytuacja byta wigc w pewnej mierze podobna
do tej z Andaluzji roku 8so0. Jak juz wezesniej wspominalem, potwierdza
to tez relacja Teofanesa. Bizantyriczyk podkreslit bowiem przyjacielskie
stosunki jakie panowaly pomiedzy Piotrem z Majumy a muzutmanami,
odwiedzajacymi go podczas choroby. By¢ moze wigc to whasnie ta blisko$¢
i zwigzane z nig niebezpieczenstwo utraty samoidentyfikacji, sktonity
czg$¢ chrzedcijan do popetnienia aktéw bluznierstwa, poprzez ktére cheieli
oni zaznaczy¢ swoja odrgbnosé.

Nie mozna tez wykluczy¢, ze liczba os6b, ktére zginely w ten sposéb
w stolicy Syrii byla wyzsza, ale nie zostalo to tak naglosnione. Mozna by,
oczywiscie upraszczajac, stwierdzié, ze Damasceﬁczycy nie mieli swo-
jego Eulogiusza i Pawla®>, ani ,,szczgécia” do ,obserwatoréw” zagranicz-

»7 Na temat arabskojezycznych przedstawicieli monastycyzmu palestynskiego
zob. m.in.: SH. Griffith, The Church in the Shadow of the Mosque. Christians and
Muslims in the World of Islam, Princeton 2008, s. 53-57; i d e m, Anthony David of Bagh-
dad, scribe and monk of Mar Sabas: Arabic in the monasteries of Palestine, ChH 58, 1989,
s. 7-19; 1d e m, The monks of Palestine and the growth of Christian literature in Arabic,
MWo 78, 1988, s. 1-28; i d e m, Stephen of Ramlah and the Christian kerygma in Ara-
bic in 9" century Palestine, JEH 36, 1985, 5. 23—45.

»% O chrzedcijaniskiej poligamii pod wladzg islamu i malzenistwach zawieranych
miedzy przedstawicielami dwdch religii zob.: LV. We i t z, Besween Christ and Caliph:
Law, Marriage, and Christian Community in Early Islam, Philadelphia 2018, s. 172—220.

> Eulogiusz opisal meczennikéw kordobanskich w kilku swoich dzielach: Liber
apologeticus martyrum, [in:] Corpus Scriptorum Muzarabicorum...,s. 475-49s; Memoriale
sanctorum sive libri I1I de martyribus Cordubensibus, [in:] Corpus Scriptorum Muzarabi-
corum..., s. 363—459. Symptomatyczne jest jak mocno zajmowat go problem konserwacji



Rozdzial II. Muhammad, islam, pierwsi muzulmanie a chrzescijanie 149

nych?°. Teofanes wspomniat by¢ moze jedynie najbardziej prominentnych
cztonkéw tej grupy. Dodatkowo, mieszkancy Syrii i Palestyny ,,posiadali”
juz pewna grupe meczennikéw — traktowanych jako symbol - $wietych
swiadkéw miasta Gazy*'.

Tak czy inaczej wydaje sie, ze jest to interesujaca mozliwos¢ wyjasnienia
opisanych przez Teofanesa wydarzen, podobnie jak kontynuacja badan
poréwnawczych pomigdzy reakcjami wspélnot chrzeécijaniskich wobec
muzutmanéw w réznych regionach Morza Srédziemnego. Nie jest to oczy-
wiscie koncepcja nowatorska, o czym $wiadczy nie tylko uwaga Franka
R. Trombley’a wzywajaca do podjecia takiego wysitku®, ale takze dokona-
nia takich badaczy, jak John V. Tolan, ktdry przenalizowat relacje syryjskie
i kordobanskie w kontekscie ekspansji muzutmariskiej i wykazal, ze model
reakcji na najazd mozemy uzna¢ za nader podobny. Poczatkowo Saraceni
iich ataki zostaja uznane za forme kary Bozej, tymczasowej, ich panowanie

szczatkéw po meczennikach, zachowanie o nich pamieci: A. Guian ce, Eulogio de
Cérdobay las reliquias de los martires, RHA 11,2017,5.279-297. Cf: D.A.Ferndndez,
Las reliquias de los santos martires de Cérdoba: Revision y comentarios, BRACC 146,
2004, 5. 215-230.

»° Mam tu na my$li domniemang iberyjska podréz frankijskich benedyktynow
Usuarda i Odilarda, z kedrej to pierwszy przywidzt histori¢ meczeristwa Jerzego, Aure-
liusza i Natalii z 852 r. 1 uzyt ich w swojej martyrologii stworzonej z dedykacja dla Karola
Eysego. Okolicznosci te sprawily, ze jak napisata Janet L. N el's o n: ensured that the
Cordoban martyrs found their place in the permanent liturgical memory of Latin Chris-
tendom — e a d e m, The Franks, The Martyrology of Usuard and the Martyrs of Cordoba,
SCH 30, 1993, s. 80. Por. tez: A. Christys (St-Germain des-Prés, St Vincent and
the martyrs of Cordoba, EMR 7. 2, 1998, 5. 199-216), ktéra podwazajac treé¢ przekazu
Usuarda uznaje zagadnienie wyeksponowania meczennikow kordobanskich za element
rozgrywek wewnetrznych w dwezesnym Kosciele frankijskim, zwiazanych z konkurencja
pomiedzy takimi o$rodkami monastycznymi jak Saint-Germain-des-Prés i Saint Denis.
Uwaza tez, Ze nie jest do korica pewne by Usuard byl na Pétwyspie Iberyjskim, by¢ moze
dotartjedynie do potudniowej Galii, do Lyonu, a wykorzystujac tamtejsze swoje kontakty
uzyskal résumée dotyczace kordobanskich meczennikéw (s. 215-216).

# Przeshanie tej historii bylo tak silne, ze by¢ moze wplyneto na powstanie innych
przekazéw o meczenstwie, niemajacych faktycznie miejsca, zob.: G. Huxley, The
Sixty Martyrs of Jerusalem, GRBS 18, 1977, 5. 369—374. Wigcej na temat Opisu mgczers-
stwa: £. Karczewski, Meczernstwo za wiare garnizonu z Gazy w okresie wezesnych
podbojéw muzutmanskich w swietle Opisu meczenstwa szesédziesigcin meezennikdw z Gazy,
SChr 2.4, 2017, 5. 28—38.

#* ER. Trombley, The Martyrs of Cérdoba (review)..., s. s81—582.



150 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféw...

mialo si¢ zakonczy¢ po pokucie i nawrdceniu chrzescijan. Kiedy jednak
okupacja si¢ przediuzata, pojawialy si¢ idee podkreslania réznic pomiedzy
chrze$cijanstwem i islamem, tak by powstrzyma¢ tendencje¢ do przyjmo-
wania wiary rzadzacych w lokalnych wspélnotach. Wedtug autora sposéb
przedstawienia islamu jako wyznania brutalnego, zmystowego, religii ,,tego
$wiata’, wplynal nastepnie na jej recepcje w cesarstwie bizantyniskim i pan-
stwie frankijskim®”. Skoro wiec model reakcji zawarty w zrédtach wydaje
si¢ by¢ tozsamy, mozna domniemywa¢ podejmowanie podobnych dziatai
wzgledem muzutmanskich zwierzchnikéw, tak w Andaluzji, jak i Syrii+.

Lata czterdzieste VIII w. to czas wielkich przemian w parnistwie arab-
skim. Jest to okres postepujacego upadku dynastii umajjadzkiej oraz cia-
glych buntéw w czesto odlegtych od siebie regionach imperium. By¢ moze
wiec chrzescijanie syryjscy zaprzestali aktdw meczenskich, liczac na upadek
dynastii umajjadzkiej. Z drugiej strony, jak dowiadujemy si¢ z Chronografii,
okres w ktérym stabilizowalo si¢ panowanie nowej, abbasydzkiej dy-
nastii, cechuje si¢ podwyzszong liczbg bezposrednich przesladowan’,
o czym jeszcze w drugiej czesci niniejszej ksigzki. Nie jest do korica jasne,

3 JV. Tolan, Réactions chrétiennes..., s. 349—367.

»+ Z drugiej strony nalezy pamigtad, ze ruch meczennikéw kordobariskich wymierzo-
ny byt réwniez w arabizacje chrzescijan, podezas gdy melkici na Wschodzie dostosowali
si¢ akurat do tej sytuacji doskonale: J. Har ris, Purely persecutions? An examination
of Muslims and the Christian Dhimmi in the Near East, MPhil. Thesis, Cardiff Uni-
versity 2012, s. 134—137. Autor zauwaza réwniez, podobnie jak zostalo podkreslone na
poczatku niniejszego podrozdziatu, ze przypadki fizycznych przesladowan chrzescijan
na Bliskim Wschodzie byly rzadkie i odosobnione.

% Teofanes przytacza wicle przykladéw przesladowan ze strony Abbasydéw
w poczatkach panowania tej dynastii. Z pierwsza relacja na ten temat spotykamy si¢
juz w roku 6243 AM (s. 427.12—14), gdzie Bizantyriczyk wspomina o morderstwie
dokonanym na grupie chrzedcijan, poniewaz byli zwigzani z poprzednio rzgqdzgcymi.
Teofanes wyraznie wskazuje tu na powiazania chrzescijan z Umajjadami. Co wiccej,
zwiazki te byly tak silne, iz przedstawiciele nowej dynastii nakazali zamordowanie czeéci
chrzescijaniskiej elity. Powody polityczne sktonily takze Saliha ibn Alego, gubernato-
ra Kinnasrinu, do wygnania Teodora, patriarchy Antiochii (Teofanes, AM 6248,
s. 430.2—7). Dodatkowo zakazal on tez wystawiania na widok publiczny krzyzy oraz
rozméw chrzescijan z muzuimanami na temat religii (Te o fan e s, AM 6248, 5. 430.7-9),
opodatkowal mnichéw (Teofanes, AM 6249, s. 430.15-19). Nalezy podkresli¢,
iz to zarzadzenie wydaje si¢ by¢ nowoscig w Syrii. Spotykamy si¢ ze wzmiankami o nakta-
daniu podatkéw na mnichéw w czasach umajjadzkich, dotycza one jednak przede



Rozdzial II. Muhammad, islam, pierwsi muzulmanie a chrzescijanie 151

czy Teofanes podkre$lat celowo ten okres w historii kalifatu. By¢ moze
jednak chcial zwréci¢ uwage czytelnika raczej na przesladowania abba-
sydzkie, za$ o tych umajjadzkich wspomniat z kronikarskiego obowiazku,
co wigcej, przesunal niektére informacje na okres przejéciowy, charakte-
ryzujacy si¢ zawsze pewnym chaosem administracyjnym.

5. Wspolnota ikonoklastycznego doswiadczenia

Problem ikonoklazmu bizantyriskiego®® oraz jego zwiazkéw z ikonokla-
zmem islamskim*’ byl jedna z najczesciej podejmowanych kwestii jaka

wszystkim Egiptu, zob.: M. Tad r o's, The Copts of Egypt from the ,,Forgotten” Minority
to the ,Happiest” Minority, Cairo 2007, 5. 56-57.

»¢ Wsrdd najnowszych prac na ten temat wymieni¢ mozna m.in.: J. Glynias,
Prayerful Iconoclasts. Psalm Seals and Elite Formation in the First Iconoclast Eva (726-750),
DOP 71,2017,5. 65-94; D. M arjanovi¢, Creating Memories in Late 8"-Century Byz-
antium: The Short History of Nikephoros of Constantinople, Amsterdam 2018, s. 1692305
C.Unal, The Tralleis Hoard and the Reflection of the Iconoclastic Idea in Byzantine Coin
Iconography, AN 27, 2015, s. 199—20s; A. Karahan, Byzantine Iconoclasm. Ideology
and Quest for Power, lin:] Iconoclasm from Antiquity to Modernity, eds K. Kolrud,
M.Prusac, Farnham 2014, s. 75-94; J. H e r r i n, Margins and Metropolis. Authority
across the Byzantim‘ Empire, Princeton 2013, 5. 206—219; L. Brubaker, ]nuenting
Byzantine Iconoclasm, Bristol 2012; W. Tread gold, Oppostition to Iconoclasm as
Grounds for Civil War, [in:] Byzantine War Ideology between Roman Imperial Concept
and Christian Religion. Akten des Internationalen Symposiums (Vienna, 19—21 Mai 2011),
eds]. Koder,IStouraitis, Wien2012,5.33-40; L.Brubaker,]J. Hald on, Byz-
antium in the Iconoclast Eva c. 6§0—8s0. A History, Cambridge 2011, szczegdlnie s. 79-89
oraz 197-211 (oraz uzupelnienie: R.G. O us terh out, Byzantium in the Iconoclast
Era c. 680-850. The Sources. An Annotaded Survey, Aldershot 2001); EX. Noble,
Images, Iconoclasm and the Carolingians, Philadelphia 2009, s. 46-110 oraz 244-286;
JH. Bremmer, lconoclast, Iconoclastic and Iconoclasm. Notes towards a Genealogy,
ChHR 88. 1,2008, s. 1-17; J. H e r ri n, Byzantium. The Surprising Life of a Medieval
Empire, Princeton 2007, s. 98—118. Pamigtaé wypada réwniez o klasykach: S. G e r o, Notes
on Byzantine Iconoclasm in the Eighth Century, B 44,1974, s. 23-42;J. Atkinson,
Leo Il and Iconoclasm, TheSP 41,1973, s. s51-62; P. B r o w n, A Dark Age Crisis. Aspects
of the Iconoclastic Controversy, EHR 88,1973, s. 1-33.

7O islamskim ikonoklazmie (a moze raczej zjawisku anikonizmu, jak zapropono-
wal Oleg Grabar w The Formation of Islamic Art, New Haven-London 1987, s. 209,



152 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféw...

zajmowali si¢ bizantynisci (a takze historycy sztuki oraz badacze weze-
snego chrzescijanistwa®®), obok relacji polityczno-militarnych, w kon-
tekscie badanh nad stosunkami cesarstwa ze $wiatem muzulmanskim?».

pierwszy raz uzywa jednak tego okreslenia we wezesniejszej edyciji tej ksiazki z 1973 r.
na stronie 94) zob. m.in.: i d e m, From the Icon to Aniconism. Islam and the Image,
MI ss. 2, 2003, s. 46—53; T. Alle n, Aniconism and Figural Representation in Islamic
Art, [in:] Five Essays on Islamic Art, Sebastopol 1988, s. 17-37. Sformulowania tego
zaczgto tez uzywaé by odrézni¢ pewne formy obrazoburstwa we wezesnym chrzedcijan-
stwie od ruchu ikonoklastycznego w VIII-IX w.: P.Nie w 6 h n e r, The Significance of
the Cross before, during, and after Iconoclasm. Early Christian Aniconism in Constantino-
ple and Asia Minor, DOP 74, 2020, s. 185—242. Klasyczne ujecie problematyki znajdzie
Czytelnik m.in. w: GR.D. Kin g, Islam, Iconoclasm and the Declaration of Doctrine,
BSOAS 48.2,198s,s.267-277; B. Far e s, Philosophie et jurisprudence illustrees par les
Arabes. La querelle des images en islam, |in:] Melanges Louis Massignon, vol. II, Damas
1977, s. 77-109; KLA.C. Creswell, Early Muslim Architecture, vol. I, Oxford 1969,
s. 409—414; TW. A rn ol d, Painting in Islam, New York 1965, s. 1-40; A.A. Vasiliev,
The Iconoclastic Edict of the Caliph Yazid II A.D. 721, DOP 9/10, 1956, s. 25-47;
G.Marais, Laquestion des images dans Lart musulman, B 7,1932,s.161-183; H.L a m-
m e ns, L Attitude de [ Islam primitif en face des arts figurés, JA 6, 1915, 5. 239—279. Istotng
nowoscia wydaja si¢ by¢ ostatnie badania Valeriec Gonzales, ktéra zaproponowala
hipotezg, zgodnie z ktdra Umajjadzi w kontekscie rozwoju sztuki nie byli tylko imi-
tatorami, adoptujacymi wcze$niejsze rozwiazania bizantyniskie czy sasanidzkie, ale
dokonali raczej an aesthetic revolution (...) based on an unprecedented attitude to images,
zasadzajacej si¢ na anikonizmie whasnie: Aporia in Umayyad Art or the Degree Zero of the
Visual Forms Meaning in Early Islam, MCMW 1.1/2, 2020, 5. 6-33.

#% Na temat pochodzenia idei ikonoklastycznych w kontekscie rozwoju wezesnych
dokeryn chrzescijaiskich zob. E. K i t z i n g e r, The Cult of Tmages in the Age before Icono-
clasm, DOP 8, 1954, 5. 83—150, a takze bogata literatura w jezyku polskim: N. Wid ok,
Udzial Epifaniusza z Salaminy w walce z kultem obrazéw, [in:] Swigte wizerunki w prze-
kazie Dobrej Nowiny, red.id e m, Opole 2018,s.9-36; D.Bud zan owska, Z historii
preikonoklazmu. Euzebiusz z Cezarei i jego List do Konstancji (na tle epoki), WSTeo 26. 1,
2013, 5. 63-83; M. Kielin g, Koscidt wobec idolatrii na podstawie Dokumentéw Syno-
déw w latach 50-381, VP 30 (55), 2010, 5. 275-292; O. Cy r e k, Teologiczne arqumenty
przeciwnikéw i zwolennikdw kultu ikon na podstawie nicktdrych pism Epifaniusza z Sala-
miny i ,Mowy” Jana Damasceriskiego dotyczgcej kultu obrazdéw, Rsa 16,2009, s. 103-114;
Epifaniusz z Salaminy, Pisma przeciw obrazom, tham. MMM. D yle wska, VP 42/43,
2002, 5. 551-565; J. Naum o w i c z, Leoncjusz z Neapolis i jego apologia chrzescijanskich
obrazéw, WSTeo 7,1994, s. 89—102. Przeglad idei zwiazanych z historig sztuki: J.Elsner,
Iconoclasm as Discourse. From Antiquity to Byzantium, ArtB 94. 3, 2012, 5. 368-394.

%9 Zagadnieniu wplywdw bizantynsko-islamskich w kontekscie ikonoklazmu
poswiecono wiele dzisiaj juz klasycznych opracowan, m.in.: P. Crone, Islam,



Rozdzial II. Muhammad, islam, pierwsi muzulmanie a chrzescijanie 153

Jest to temat bardzo rozlegly i poswiecono mu juz wiele miejsca w litera-
turze fachowej, takze polskiej*+°. Réwniez bedaca przedmiotem niniejszej
rozprawy Chronografia Teofanesa zostala zanalizowana bardzo skrupulat-
nie. Niemniej jednak mozna chyba, interpretujac zrédlo pod troche innym
katem, wysnu¢ pewne wnioski, ktére chociaz nie zmieniaja gléwnych
ustalen nauki w tej kwestii, uzupetniaja w pewien sposéb nasza wiedze

na temat wyzej wymienionego zj awiska+.

Judeo-Christianity and Byzantine Iconoclasm, JSAI 2, 1980, s. 59—95; LW. Barnard,

The Graeco-Roman and Oriental background of the Iconoclastic controversy, Leiden 1974,
s.10-33; O. G ra b ar, Islam and Iconoclasm, [in:] Iconoclasm. Papers givent at the Ninth
Spring Symposium of Byzantine Studies,eds A.Bryer,]. Herrin, Birmingham 1977,
s. 45—52; O. G rab ar, Islamic Art and Byzantium, DOP 18,1964,s. 69-88; GE.von
Grunebaum, Byzantine Iconoclasm and the Influence of the Islamic Environment,
HR 2. 1,1962,s. 1-10. Z nowych badan: D. R e y n o 1 d s, Rethinking Palestinian Icono-
clasm, DOP 71, 2017, 5. 1-64; L Jur a sz, La theologie de I'image entre les musulmans
et les chretiens syriaques — melkites, monophysites et nestoriens, SVD 1, 2016, 5. 260-298;
Y. P eleg, lconoclasm in Chirches and Synagogues in Judea, [in:] Christians and Christian-
ity, vol. IV: Churches and monasteries in Judea,edsN.Carmin,E.Levin,C.Ebert,
M.Gugenheim,Jerusalem 2012,s. 483-494; GW.B o w e r's o c k, Mosaics as History.
The Near East from Late Antiquity to Islam, Cambridge (MA) 2006, 5. 91-111.

342 Mam tu na mysli przede wszystkim rodzime analizy ikonoklazmu islamskiego. Na
brak jakiegokolwick formalnego, oficjalnego wprowadzenia zasad obrazoburczych w pan-
stwie muzutmaniskim zwrécit uwage: M. S a d o w s ki, Muzutmariska awersja do sztuki

figuratywnej a bizantyjski ikonoklazm. Krétka charakterystyka problemn, TCK 27.3, 2014,

s. 189—203. Na zagadnienia z zakresu teologii islamskiej w kontekscie zastapienia kuleu
przedstawien figuratywnych innymi prakeykami religijnymi wskazat za$ interesujaco:
M.Micherdzinski, Zbawczy wymiar teokalii w Koranie a ikonoklazm islamu, ACr 46,
2014, 5. 83—103. Warto jednoczesnie polecié krétkie oméwienia przedstawionych powyzej
zagadnien zaprezentowane w jezyku polskim: M. Py ¢, Tkonoklazm i jego argumenta-
¢ja przeciwko kulturowi obrazéw w ostatnim z chrystologicznych spordw chrzescijanskiej
starogytnosci, CTO 1, 2012, 5. 23-36; M. ChudzikowskaWotloszyn, Poczgr-
ki sporéw ikonoklastycznych w Bizancjum, SEIb 7, 2006, s. 79-89, a takze szczegdlowe
omdwienia teologii ikony opracowanej przez $w. Jana z Damaszku: P. F e li g a, Obrona
kultu obrazéw w ,, Trzech mowach apologetycznych przeciwko tym, ktdrzy odrzucajg swigte
obrazy” $w. Jana Damascenskiego, CT 87. 3, 2017, 5. 25-66; M. Py ¢, Chrystologiczna
argumentacja w ,Mowach obronnych przeciw tym, ktdrzy odrzucajg swigte obrazy” Jana
Damasceriskiego, PST 25, 2011, 5. 159-171.

1 Czed¢ tez zawartych w tym podrozdziale po raz pierwszy zaproponowalem
w tekscie: Edykt ikonoklastyczny Jazyda IT w swietle ,Chronografii” (AM 6215) Teofanesa
Whyznawcy, Bslov 3, 2010, 5. 37-46.



154 Islam, Arabowie i wizerunek kalifow...

Z pierwsza relacja na temat dzialan, keére mogliby$my nazwaé wy-
mierzonymi w symbolike chrzescijaniska, spotykamy sie w opisie roku
6135 AM?*. Teofanes wspomina tam o przedsigwzieciu budowlanym,
jakiego podjat si¢ ‘Umar ibn al-Chattab. Chcial on mianowicie wznies¢
w Jerozolimie meczet®. Jednak budowla nie zachowalta sig, lecz runeta’+.
Nieudane przedsigwzigcie stato si¢ przyczyna przesladowan chrzescijan.
Polegaly one na nakazie zdjecia krzyzy z ko$ciotéw. Prowodyrami tych
zaj$¢, wedtug Teofanesa, mieli by¢ Zydzi.

By¢ moze rzeczywiscie poczatkowe proby wzniesienia islamskie-
go domu modlitwy na Wzgérzu Swigtynnym byly nieudane. Budo-
we utrudnialy bowiem pozostatosci wezesniejszych budynkdw, kedre
popadly w ruing’®. Takze widziany przez Arkulfa**¢ okoto 670 r.

#* Teofanes, AM 6135,5.342.22-28.

3 Teofanes uzywa tutaj stowa vade, oznaczajacego $wiatynie) a Scislej ‘wewnetrzna
cze$é $wiatyni, zob. Stownik grecko-polsk..., t. 11, s. 70. Nalezy dodag, iz we wezesnej archi-
tekturze bizantyriskiej stowem tym okreslano $rodkows czesé kosciota, gdzie odbywata
si¢ liturgia. Interesujacy jest fake, iz Teofanes stosuje wlasnie to okreslenie w stosunku
do meczetu. Nalezy przy tym zaznaczy¢, iz mozna by zastanawia¢ sig, czy okreslenia
tego bizantyriski chronograf nie uzyl majac na mysli $wiatynie zydowska. Bytyby pewne
przestanki, aby podejrzewaé, ze Zydzi chcieli w tym okresie odbudowa¢ swoja $wiatynie.
Armenski historyk Sebeos wspomina na przyklad, ze poczatkowo muzutmanie pozwolili
Zydom na odnowienie blizej nieokreslonego miejsca modlitwy tam, gdzie wezesniej
znajdowala si¢ $wiatynia. Ostatecznie jednak mieli ich stamtad wygna¢ i przeja¢ micj-
sce dla siebie, Zydzi za$ przeniesli sie gdzie indziej, zob.: Sebeos (R.Bedrosian),
s.131-133;Sebeos (K.[Tarxaub saH),s. 122.

#+ Teofanes, AM 6135, s. 342.23: 00 T6 kTloua &N KoTémTTTEY.

5 Tak przedstawiaja stan Wzgérza Swigtynnego przekazy arabskie, zob.: K. A r m-
s trong, Jerozolima. Miasto trzech religii, tham. B. Cend r o w s k a, Warszawa 2000,
S. 272-274.

#¢ Zgodnie z tradycyjng wersja zycia Arkulfa oraz z zachowanym przekazem Adam-
nana z Hy, ,galijski biskup” odbyl w drugiej potowie VII w. podréz z Galii do Ziemi
Swictej. W samej Jerozolimie miat przebywaé okolo dziewigciu miesiecy (wedtug Nathalie
Delierneux nalezy z duza ostroznoscia podchodzi¢ do tej informacji, taka sama
liczba miesigcy wystepuje réwniez w opisie pobytu w Konstantynopolu, najprawdo-
podobniej ma ona wigc raczej znaczenie symboliczne, a nie faktyczne: Arculfe, sanctus
episcopus gente Gallus: une existence historique discutable, RBPH 75. 4,1997, 5. 920). Po
powrocie, podczas wyprawy morskiej, w wyniku sztormu trafi¢ miat na wyspe Iona,



Rozdzial II. Muhammad, islam, pierwsi muzulmanie a chrzescijanie 155

meczet, nie prezentowal si¢ zbyt okazale. Galijski pielgrzym miat prze-
kaza¢ spisujacemu Adamnanowi:

gdzie przekazal informacje na temat swojej pielgrzymki opatowi tamtejszego klasztoru,
Adamnanowi. Wedlug Davida Wo o dsa (Arculf's Luggage. The Sources for Adom-
nan’s De Locis Sanctis, Er 52, 2002, 5. 25—-52), Arkulf nie spotkal Adamnana. Najpraw-
dopodobniej biskup imieniem Arnulf zebral pewne dokumenty dotyczace Wschodu,
przede wszystkim opisujace réznego rodzaju relikwie znajdujace si¢ w Konstantynopolu,
a jego kolekcja dostata si¢ w rece blizej nieokreslonego twércy, keéry stworzyt z nich

manuskrypt, nastgpnie odnaleziony przez mnicha z opactwa Ionaizle zinterpretowany,
w wyniku czego powstalo dzieto przypisujace Arkulfowi podréz na Wschéd, m.in. do

Jerozolimy. Nathalie D eliern e ux (Arculfe..., s. 916—921) probowala natomiast zna-
lez¢ rozwiazanie kompromisowe — wedlug niej na dzieto Adamnana ztozyly si¢ Zrédia

pisane, ale réwniez wiele przekazéw ustnych, takze tytutowego biskupa, ktéry stat si¢

jednocze$nie sztandarows postacia dziela, co nie musi by¢ zgodne ze stanem fakeycznym.
Niemniej jednak nie oznacza to, ze biskup w ogéle nie istnial. Na temat Arkulfa zob. tez:

SJ.Shoemaker, A Prophet has appeared. The Rise of Islam through Christian and Jewish

Eyes. A Sourcebook, Berkley 2021, 5. 164—170; M. D i ¢ t z, Wandering Monks, Virgins and
Pilgrims. Ascetic Travel in the Mediterranean World A.D. 300800, Philadelphia 2005,
s. 189—212; Th. O’L o ugh lin, Addomndn and Arculf: The Case of an Expert Witness,
IML 7,1997,s.127-146; C.J e n ki n s, Christian Pilgrimages A.D. s00-800, [in:] Travel
and Travellers of the Middle Ages, ed. A.N e w t o n, London-New York 1996, s. 60-66;

M.B. Cambell, The Witness and the Other World. Exotic European Travel Writing
400-1600, Ithaca 1988, s. 15-46. O Adamnanie pisal przede wszystkim wspomniany
juz wyzej Thomas O’Loughlin, m.in.: The Tombs of the Saints: their significance

Jfor Adomnin, (in:] Studies in Irish Hagiography: Saints and Scholars, edsJ. Carey,
M.Herbert, P.O Riain, Dublin 2001, s. 1-14; Adomnidn: A Man of Many

Parts, [in:] Adomndn at Birr, AD 697: Essays in Commemoration of the Law of the Inno-
cents,ed. Th.O’Loughlin, Dublin2oo01,s. 41-51; Res, tempus, locus, persona: Adom-
ndn’s Exegetical Method, IR 48,1997, s. 9s—111; The View from Iona: Adomndn’s mental
maps, PIMAL 10,1996, s. 98—122; The Library of lona in the Late Seventh Century: The

Evidence from Adomndn’s De locis sanctis, Er 45, 1994, s. 33—52; The Exegetical Purpo-
se of Adomndn’s De Locis Sanctis, CMCS 24, 1992, s. 37-53. Za pewne wprowadzenie

w temat stuzy¢ moze: £. Ko sif s ki, Biblioteka w klasztorze na Ionie w VII wicku na

podstawie dziet Opata Adamnana, SSH 20, 2014, s. 9—21. Znaczenie Adamnana dla
historykéw epoki, nieco na wyrost jednak, podsumowat ostatnio Gilbert Mérkus:

it may seem strange in a book of six chapters, covering nine centuries of Scotland's his-
tory, to devote an entire chapter to a study of one man. The man in question, however,
happens to be the only individual in that entire period whose personality, biography, interests
and ideas can be identified and examined with any confidence at all. — Conceiving a Nation.
Scotland to AD goo, Edinburgh 2017, s. 151.



156 Islam, Arabowie i wizerunek kalifow...

Ceterum in illo famoso loco, ubi quondam templum magnifice con-
structum fuerat, in uicinia muri ab oriente locatum nunc Saraceni qua-
drangulam orationis domum, quam subrectis tabulis et maguis trabibus

super quasdam ruinarum reliquias construentes uili fabricati sunt opere,
ipsi frequentant, quae utique domus tria hominum milia simul, ut fertur,

capere potest’*.

Jesliby wierzy¢ relacji domniemanego zachodniego podréznika*+¥, chro-
nologicznie pierwszej tego typu wzmiance chrzescijaniskiej dotyczacej
islamskiej Jerozolimy**, mozna doj$¢ do wniosku, ze dom modlitwy
zostat zbudowany szybko i niedbale. Gléwnym celem jaki przys$wiecat
tej budowie mogtlo by¢ jednak zapewnienie mozliwosci sprawowania
kultu obecnym tam muzutmanom. Mozna nawet zasugerowad, ze nie
myslano jeszcze o wznoszeniu monumentalnych budowli, ktére niejako

7 Jtinera Hierosolymitana Saecvli IIII-VIII, rec. et comm. P. Geyer, Pra-
gac—Vindobonae-Lipsiac 1898, s. 226.16 — 227.2. Por. réwniez: The Pilgrimage of
Arculfus in the Holy Land about the Year A.D. 670, transl. JR. MacPherson,
London 189s, s. 4—s. Tlum. polskic: Adamnan z Hy, O miejscach swigtych, thum.
P.Iwaszkiewicz, [in:] Do Ziemi Swigtej: najstarsze opisy pielgrzymek do Ziemi
Swigtej IV-VIII w., wybér, wstep, wprowadzenie i oprac. i d e m, Krakéw 2010, 5. 237-273.
Inne edycje: Adomnano di Iona. I luoghi santi: introduzione, traduzione e comment, trad.
M. Guagnano,Bari2008, Adamnani De locis sanctis libri tres, trans. D.Mechan,
ed. L. Bieler, [in:] Adamnan’s De locis sanctis, ed. D. M e e han, Dublin 1958,

s.36—120.

% Biorac za$ pod uwage rozwijajace si¢ badania nad mozliwg interkulturacja pomie-
dzy $wiatem dalekiego Zachodu (frankijskim, anglosaskim, celtyckim) a kregiem kultury
muzulmariskiej coraz mniej przemawia za tym, by podwazaé poszczegélne informacje
z tych relacji. Wspomnie¢ wypada w tym kontekscie debate tyczaca si¢ zastanawiajacych
podobieristw pomiedzy tworzonymi w VIII w. wizerunkami Muhammada a anglosas-
kiego poety Cedmona, o czym m.in. w: SW. A n th o ny, Mubammad and the Empires
of Faith. The Making of the Prophet of Islam, Berkley 2020,s.204-234; G.Schoeler,
Divine Inspivation, Storytelling and Cultural Transfer. Mubammad's and Caedmon’s Call,
lin:] Knowledge and Education in Classical Islam. Religious Learning between Conti-
nuity and Change,vol.Il,ed. S. Giinthers, Leiden 2020,5. 98-115C. Monette,

A Mystery of Revelation: ‘Caedmon’s Hymn’ and the Quran, Clsla 4.1/2, 2010, 5. 131-146;
K.von See, Caedmon und Mubammed, ZDADL 112. 4, 1983, 5. 225—233.
# Jak stusznie podkresla: S.J. Sh o e maker, A Prophet has appeared..., s. 16 4.



Rozdzial II. Muhammad, islam, pierwsi muzulmanie a chrzescijanie 157

legalizowalyby obecnos¢ islamu w Swigtym Miescie’. Nalezy jednak
doda¢, iz jest to domniemana relacja chrze$cijanina odbywajacego piel-
grzymke, prawdopodobnie gorliwego wyznawcy Jezusa Chrystusa, kt6-
remu nie zalezalo na pewno na pozytywnym przedstawieniu $wiatyni

%° Na temat pierwszych jerozolimskich meczetéw z okresu przedmarwanidzkiego
zob.: A. Kaplony, The Haram of Jerusalem 324-1099: Temple, Ridan Mosque, Area
of Spiritual Power, Stuttgart 2002, 5. 29—311 208—212; R.Grafman, M. Rosen-

-Avyalon, The Two Great Syrian Umayyad Mosques: Jerusalem and Damascus, Muq 16,
1999, s. 1-2. Ostatnie badania archeologiczne przynosza nam coraz wigcej informacji na
temat fundagji realizowanych przez Mu'awij¢, m.in. identyfikacj¢ tzw. Stajni Salomo-
na z fundacja meczetu Bajt al-Makdis z polowy VII w.: B.St. Laurent, L. Awwad,
The Marwani Musalla in Jerusalem. New Findings,]JQ 54,2013, s. 7-30. Dalsze badania
przyniosly wnioski, zgodnie z ktérymi wspomniana $wiatynia byla czedcig wigkszego
zalozenia architektonicznego, nowego planu urbanistycznego dla tej czesci Jerozolimy,
Haram asz-Szarif: B.St. Laurent, I. Awwad, Archacology & Preservation of Early
Islamic Jerusalem: Revealing the 7" Century Mosque on the Haram Al-Sharif, [in:] Pro-
ceedings of the 9" International Congress on the Archacology of the Ancient Near East:
June 9-13, 2014, University of Basel, vol. 11: Egypt and Ancient Near East — Perceptions
of Alterity, Ancient Near Eastern Traditions vs. Hellenization/Romanization, Reconstruct-
ing Ancient Eco-Systems, Islamic Session,eds H-P.Mathys, O.Kaelin,RA.Stucky,
Wiesbaden 2016, s. 441-454. Z kolei zagadnienie datacji stynnej Kopuly na Skale
celnie podsumowat ostatnio Glen W.B o w e r s o ¢ k, Die Wiege des Islam. Mohammed,
der Koran und die antiken Kulturen, Miinchen 2019, s. 121: Die grofSe Umayyadenmoschee
mit ibrer glinzenden Kuppel, die wir unter dem Namen Felsendom kennen, entstand
einer dort befindlichen Mosaikinschrift zufolge in den Jahren 691 und 692 und war somit
das Werk von “Abd al-Malik. Auch wenn ein rivalisierender Abbasidenkalif im neunten
Jahrhundert dessen Namen durch seinen eigenen ersetzte, herrscht allgemeiner Konsens
dariiber, dass die Moschee von Abd al-Malik ervichtet wurde. Unsicher allerdings ist, wie
bereits erwihnt, ob das in der Inschrift genannte Datum den Beginn oder den Abschluss der
Bauarbeiten bezeichnet. Diese Frage wird wobl nie zu kliren sein. Dlatego tez powstaja
teorie, zgodnie z ktérymi budowe ukonczyt dopiero Walid I: S. O m e 1, The Dome of the
Rock: An Analysis of Its Origins Kubah Sakbrah: Satu Analisis Asal-usulnya, JIA 12. 1,
2015, 5. 200—214. Podsumowanie rozwazai na temat znaczenia tej fundacji w kontekscie
unifikacji pafistwa po walkach wewnetrznych, a takze w zwiazku z konkurencja wobec
lokalnych $wigtyn chrzedcijaniskich i rywalizacja z Konstantynopolem, ktéremu kalif
‘Abd al-Malik chciat odebraé tytut miasta Nowej Swigtyni Salomona: M. Le vy-Rub in,
Why was the Dome of the Rock built? A new perspective on a long-discussed question, BSOAS
80.3,2017,5. 441-464; ). Las s n e r, Medieval Jerusalem. Forging an Islamic City in Spaces
Sacred to Christians and Jews, Ann Arbor 2017, s. 151-179, por. tez podobne hipotezy
- N.Rabbat, The Meaning of the Umayyad Dome of the Rock, Muq 6, 1989, s. 12—21.



158 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféow...

nalezacej do ,okupantéw”*'. Podobne motywacje moglyby przy$wiecaé
zreszty osobie, ktdra stworzylaby te relacje na podstawie odnalezionych
wezesniejszych zapiskéw, jak zasugerowal kilkanascie lat temu David
Woods** Ten sam badacz zaproponowat interesujace rozwiazanie niniej-
szego problemu. Autor uznal, ze to co widzial (lub przekazal, spisal
albo zastyszat) Arkulf (albo Arnulf) w Jerozolimie, ten nieporzadek na
Wzgdrzu Swialtynnym, belki i szalunki, $wiadczytyby o tym, ze obser-
wowal moment odbudowy meczetu. Takie prace konieczne byty za$
prawdopodobnie po trzgsieniu ziemi w 659 r.** Nalezaloby wigc przesu-
na¢ domniemang wyprawe domniemanego Arkulfa o dziesigé lat wstecz,
co zreszta zgadzaloby si¢ z datowaniem krétkiego okresu pokoju pomigdzy
kalifatem a cesarstwem (657-662), kiedy to taka podréz do Jerozolimy
bytaby mozliwa bez wigkszych trudno$ci*+. Wiemy obecnie coraz wigcej
o wprowadzanych w meczetach wezesnoislamskich réznorodnych zmia-
nach organizacyjnych, dodawaniu elementéw wyposazenia, takze kulto-
wych lub zwigzanych z organizacja wspélnych piagtkowych modlitw, ktére

' Z racji domniemanego pejoratywnego wydzwicku tego fragmentu cz¢$¢ badaczy
po prostu uznaje relacj¢ za catkowicie niewiarygodna: L. N e e's, Insular Latin sourc-
es, wAreulf” and early Islamic Jerusalem, [in:] Where heaven and earth meet: essays on
medieval Europe in honor of Daniel F. Callahan,eds M. Frassetto,M.Gabriele,
JD.Hosler, Leiden 2014, s. 81—100; L. N e e s, Perspectives on early Islamic art and
Jerusalem, AATW s, 2016, s. 33—57.

¥ D.Woods, Arculf's Luggage..., s. s1-52.

0 Trzesienie, ktére dotknelo na pewno Hebron, a by¢ moze takze Jerycho,
jak sugeruja: R.Hoyland iS. Waidler w kontekcie przekazéw Adamnana:
Adomnan’s De Locis Sanctis and the Seventh-Century Near East, EHR 129 (539), 2014,
s. 792. O trzgsieniach ziemi na Bliskim Wschodzie w okresie ekspansji islamskiej, spo-
§réd kedrych to z 659 1. bylo jednym z najrozleglejszych zob. m.in.: G. Avn i, The
Byzantine-Islamic transition in Palestine. An archaeological approach, Oxford 2014,
s.325-327; DHK. Amiran,E.Arieh, T. Turco tte, Earthquakes in Israel and
adjacent areas: macroseismic observations since 100 B.C.E., 1E] 44,1994, s. 260-30s.

s+ D. Woods, Addomndn, Arculf and the mosque on the Temple Mount, Er 66,
2016, s. 179—-190. W kontekscie otwierania i zamykania szlakéw pielgrzymkowych zob.:
M.Jankowiak, Travelling across borders: a church historian’s perspective on contacts
between Byzantium and Syria in the second half of the seventh century, [in:) Arab-Byzantine
coins and history: papers presented at the seventh century Syrian numismatic round table
held at Corpus Christi College Oxford on 10" and 11 September 2011,ed. T.Good win,

London, 2012, 5. 13—25.



Rozdzial II. Muhammad, islam, pierwsi muzulmanie a chrzescijanie 159

réwniez wymagaly prac remontowych®. Badania archeologiczne prowa-
dzone w latach 2008-2014 na terenie Givati w dolinie Tyropoeon, obok
Miasta Dawidowego, dzigki ktdrym pozyskano duza liczbe artefaktéow
ceramicznych, szklanych, koscianych z okresu umajjadzkiego, pozwolity
réwniez wysnu¢ wniosek, ze po okresie przej$ciowym pomiedzy pano-
waniem bizantynskim a muzulmanskim, ta cz¢s¢ Jerozolimy stala si¢
dynamicznie rozwijajaca strefa produkeji rzemieélniczej, podlegajaca nie-
ustannym i licznym przebudowom®‘. By¢ moze wigc zaobserwowane przez
domniemanego zachodniego pielgrzyma prace byly tylko czgscia szerszych
robdt w miescie. Ich skala musiata by¢ dos¢ duza, nastgpny tak istotny
okres w historii Jerozolimy miat miejsce dopiero w czasach panowania nad
miastem kaliféw fatymidzkich (przebudowy organizowanej przynajmniej
w czgéci w porozumieniu z cesarzami bizantyriskimi)*”. Wspomniane
wyzej badania doprowadzily do rewizji dotychczasowego przekonania
badaczy o upadku gospodarczym i spolecznym miast palestyniskich, do
ktérego przyczyni¢ mialy si¢ najazdy muzutmanskie. Nawet jezeli byt to
pewien okres przejéciowy, to nie w dotychczas przedstawianym wymiarze,
zgodnie z kedrym wigkszos¢ budynkéw publicznych ulegta zniszezeniu lub
porzuceniu, podobnie infrastruktura ekonomiczna, a upadek ten dopro-
wadzit do gruntownej zmiany charakteru miast Lewantu. Obecnie pisze
si¢ raczej o kontynuacji i stabilnym rozwoju’*. Drewnianej, tymczasowej

5 Na temat tych zmian zob. H. M o s t afa, The Early Mosque Revisited. Introduc-
tion of the Minbar and Maqsiira, Muq 33, 2016, s. 1-16.

¢ Podsumowanie wnioskéw z prac odnajdzie Czytelnik w tekscie: D. B e n-A m i,
Y. Tchekhanovets, The Southeastern Hill of Jerusalem during the Early Islam-
ic Period — Concluding Remarks, [in:] Jerusalem, Excavations in the Tyropoeon Val-
ley (Givati Parking Lot), vol. 11: The Byzantine and Early Islamic Periods, part 2:
Strata IV —I: The Early Islamic Period, eds D.Ben-Ami, Y. Tchekhanovets,
Jerusalem 2020, s. 703—708.

7 .Pruitt, The Fatimid Holy City. Rebuilding Jerusalem in the Eleventh Century,
MGb 3. 2, 2017, 5. 35—56.

% Przeglad wezedniejszej literatury i opinii na ten temat, a takze oméwienie nowych
osiagnie¢ archeologii, podwazajacych dotychczasowe ustalenia, odnajdzie Czytelnik
w: G. Avni, ,From Polis to Madina™ Revisited — Urban Change in Byzantine and
early Islamic Palestine, JRAS 21. 3, 2011, s. 301-329. Por. réwniez: M. Milwright,

An Introduction to Islamic Archaeology, Edinburgh 2010, s. 44-58, ktéry



160 Islam, Arabowie i wizerunek kalifow...

zabudowie Wzgérza Swigtynnego wykonanej przez muzutmanéw do
celéw kultowych przeczy jednoczesnie gruziniska wersja Lejmonu (Egki),
dziefa Iaczonego z Janem Moschosem, nauczycielem Sofroniusza, p6z-
niejszego patriarchy Jerozolimy, gdzie znalazta si¢ wzmianka o archidia-
konie Janie, znajacym si¢ na murarce, ktéry mimo podlegtoéci hierarchicz-
nej nie postuchat si¢ biskupa jerozolimskiego i wziat udziat w budowie
meczetu w tym miescie, za co spotkata go kara od samego Boga. Whrew
pozorom poza moralizatorskim charakterem tej opowiesci, przekazuje ona
nam bardzo istotna informacj¢ — w przygotowaniu pierwszego meczetu
uczestniczyli murarze, nie mogta to by¢ wiec tak prosta drewniana kon-
strukecja, jakby sugerowalo to wezesniej wspomniane zrédlo zachodnie?.
Wzmianka o liczbie wiernych, ktérzy mogli zmiesci¢ si¢ w meczecie suge-
ruje réwniez, ze byta to fundacja typu dzami‘a, pomyélana jako miejsce
wielkich piatkowych zgromadzen, rézniace si¢ wielkoscia i konstrukeja od
zwyklych malych masdzids*°. Trudno wigc spodziewac si¢, by traktowano
ja jako budowle stawiang ad hoc®, chociaz nie mozna tego oczywiscie
wykluczy¢. Inna kwestia, co dokladnie nalezy rozumie¢ pod okresleniem
meczetu w czasach wezesnoislamskich, kiedy formuta muzutmanskiego
domu modlitwy dopiero si¢ ksztattowata’*>. Na zlozonos¢ tego zjawiska

podkresla m.in. brak radykalnych zmian w zyciu codziennym mieszkancéw Syrii i Pale-
styny w VII w.

% Na temat gruziniskiego zrédla i informacji w nim zawartych, zob.: B. Flusin,
Lesplanade du temple a Larrive e des Arabes, dapre's deux re 'cits byzantins, [in:] Bayt
al-Magdis: ‘Abd al-Malik’s Jerusalem, eds J. Raby,J. Jo hns, Oxford 1992, s. 17-31.

3 Na temat tego podziatu, gdzie dzami’a stawiano w newralgicznych punktach
zdobywanych miast, co moglo powodowa¢ konflikty z lokalnymi wspélnotami chrzesci-
jariskimi zob.: M. G uid e t ti, The Contiguity between Churches and Mosques in Early
Islamic Bilad al-Shim, BSOAS 76. 2, 2013, 5. 229—258.

* Biorac pod uwage rowniez kwestie duzej wagi, jaka przykladaé¢ mieli przed-
stawiciele wtadz muzutmanskich do zagadnien zwiazanych z fundacjami obicktéw reli-
gijnych, wlacznie z samym Prorokiem: H.Reza Shojaifard,Z.Sajadi, 4 Study
of Islamic Leader’s Strategic Role in Islamic Architectures, Kom 8. 3, 2019, s. 81-97.

2 Zagadnienie to, jak i brak mozliwosci przeprowadzenia badan w newralgicznych
miejscach w zwiazku z ich obecna funkeja kultows powoduja, ze by¢ moze w kontek-
$cie interpretacji kwestii dotyczacych pojawienia si¢ islamu, bedziemy nadal skazani
wylacznie na dowody pochodzace z zewnetrznych Zrédet pisanych, przede wszystkim



Rozdzial II. Muhammad, islam, pierwsi muzulmanie a chrzescijanie 161

wskazuja chociazby dyskusje dotyczace pierwszego tego rodzaju budynku,
ktéry stuzyt jeszcze samemu Muhammadowi w Medynie’®. Pewnego
rodzaju wskazdwka co do znaczenia meczetu jerozolimskiego jest jednak
waga, jakg przyktadat do Swigtego Miasta zalozyciel dynastii Umajjadéw
Mu‘awija ibn Abi Sufjan, jeszcze jako namiestnik Syrii, ktdry przeciez
whasnie w tak waznym dla trzech religii osrodku oglosit si¢ kalifem®¢+.
Niezaleznie za$ czy przyjmiemy, ze zachodnia relacja Arkulfa odnosi si¢
do roku 659 czy 670, to bedzie dotyczyta okresu panowania pierwszego
Umajjady. Chociaz wigc wielkie i monumentalne konstrukcje Koputy na
Skale i meczetu al-Aksa, powstale na przetomie VII-VIII w., tradycyj-
nie uznawane s3 za pierwszy widoczny symbol dominacji muzutmanéw
nad Jerozolimg**, przenoszacy punke ciezkosci zycia religijnego’*® miasta

chrzescijariskich. Na szczgécie takowe istnieja, co skutecznie podwaza pojawiajace si¢
nickiedy teorie o wiele pézniejszym uksztaltowaniu sig religii muzulmanskiej niz podaja
tradycje islamskie: J. J o h n's, Archaeology and the History of Early Islam: The First
Seventy Years, JESHO 46. 4, 2003, 5. 411-436.

% E.A. Ayyad, The ‘House of the Propher’ or the ‘Mosque of the Propher’?, JIS 24.
3,2013, 5. 273-334.

*+ Wiecej: J. Lassner, Medieval Jerusalem..., s. 60—80. Nie on jeden jednak, na
pewno do podobnej ceremonii doszlo na poczatku panowania Sulejmana ibn ‘Abd
al-Malika, a Jerozolime do rangi jednej ze stolic imperium szykowat tez jego poprzednik,
Walid I: J.L. Bacharach, Marwanid Umayyad Building Activities: Speculations on
Patronage, Muq 13, 1996, s. 38.

3¢5 Jak podkresla Hamilton A.R. Gib b, nie powinniémy jednoczesnie wyciagad
z tych dziatan zbyt daleko idacych wnioskéw — z pewnoscia Umajjadom marwanidz-
kim nie przy$wiecal cel odrzucenia catkowicie dziedzictwa mekkarisko-medynskiego
i zastapienia go jerozolimsko-damascenskim, jak chcieli nickt6rzy badacze niemal wick
temu: H.A.R. Gib b, Arab-Byzantine Relations under the Umayyad Caliphate, DOP 1,
1958, 5. 224—225.

¢ T nie tylko religijnego, o czym $wiadcza wyniki badar archeologicznych prowa-
dzonych w Jerozolimie w latach siedemdziesiatych ubieglego wieku, prowadzonych pod
kierownictwem Benjamina M az ar a, ktdre przyniosly znaleziska grupy monumental-
nych struktur okresu umajjadzkiego powstalych wokét potudniowych i zachodnich
muréw Wzgorza Swiqtynnego, uznawanych za zespdt palacowy stworzony przez wladcéw
wywodzacych si¢ z Banu Umajja: M. R o s e n-Avy al o n, The Early Islamic Monuments
of al-Haram Al-Sharif: An Iconographic Study, Qd 28,1989, s.8—11; M. B e n-D o v, In the
Shadow of the Temple. The Discovery of Ancient Jerusalem, New York 1985, s. 293—321.



162 Islam, Arabowie i wizerunek kalifow...

z bazyliki Grobu Panskiego z powrotem na Wzgdrze Swia‘tynne367, nie
znaczy to, ze wezesniejsi wladey nowo powstalego islamskiego panstwa
nie prébowali podkresli¢, iz Jerozolima byta trzecim najwazniejszym mia-
stem calego $wiata muzutmanskiego, bez wzgledu na jej znaczenie gospo-
darcze, czy administracyjne’®. Szacunek dla tego osrodka, a szczegélnie

7 G. Av n i, From Hagia Polis to Al-Quds: The Byzantine-Islamic Transition in Jeru-
salem, (in:] Unearthing Jerusalem: 150 Years of Archaeological Research in the Holy City,
eds idem, K. Galor, Philadelphia 2011, s. 387-398. Nawet jezeli powstaly one tak
pozno, to ich budowa mogta by¢ kontynuacja planéw Muawiji, keérego jednym z zamie-
rzen bylo prawdopodobnie nadanie Jerozolimie wymiaru co najmniej stolicy religijnej,
o ile réwniez nie politycznej: B.St. Laurent, I. Awwad, Capitalizing Jerusalem
and Beyond. A Preliminary Note on Mu'awiya’s Urban and Imperial Vision 635680,
[in:] Proceedings of the 10" International Congress on the Archaeology of the Ancient Near
East,vol.I,edsB.Horejs,Ch.Schwall,V.Miller, M.Luciani,M.Ritter,
M. Guidetti, Wiesbaden 2017, 5. 653-666. Ze wzgledu na fake, ze osrodki takie,
jak Fustat, Basra, Kufa czy Bagdad staly si¢ istotnymi centrami religijno-spofeczny-
mi w p6zniejszych wickach, poswiecono im znacznie wigcej miejsca w historiografii
muzutmanskiej (zob. np. oméwienie Magdaleny P i n k e r: Mitologizacja, propaganda
czy zapis dziejéw? Muzutmarskie miasta garnizonowe w arabskojezycznych relacjach
kronikarskich z okresu Sredniowiecza, rozprawa doktorska, Uniwersytet Warszawski 201s,
s. $8—90). Mniej zauwazana byta (i jest nadal) podobna dziatalno$¢ osadnicza Umaj-
jadéw w centrum ich panstwa, czyli Syrii i Palestynie. Takie przykfady jednak istnieja,
jak chociazby przebudowa Tyberiady i stworzenie z niej istotnego osrodka lokalnej
administracji. Nie byly to co prawda (cho¢ i takie przypadki mozna byloby wskaza¢)
miasta budowane na tzw. surowym korzeniu, jednakze badania archeologiczne wykazuja,
ze nowe dzielnice w tych oérodkach powstawaly zgodnie z tymi samymi zatozeniami co
miasta garnizonowe Egiptu i Iraku: T.P. Harris o n, The Early Umayyad Settlement
at Tabariyah: A Case of Yet Another Misr?, JNES s1. 1, 1992, s. s1-59. Podsumowanie
dotychczasowej wiedzy na temat architektonicznych realizacji pierwszego umajjadzkiego
kalifa, nie tylko w Syrii (ale przede wszystkim, w Damaszku, Cezarei oraz Jerozolimie),
zob.: D. W h i t c o m b, Notes for an Archaeology of Mu'dwiya: Material Culture in the
Transitional Period of Believers, in:] Christians and Others..., s. 11-27.

% 1d e m, Jerusalem and the Beginnings of the Islamic City, [in:] Unearthing Je-
rusalem..., s. 399—416. Na temat redefinicji znaczenia Jerozolimy tak w nauczaniu
Muhammada, jak i pdzniejszych jego wyktadniach w okresie wezesnego islamu zob.
w nowym podsumowaniu problemu: S.J. Shoemaker, The Death of a Propher.
The End of Mubammad's Life and the Beginnings of Islam, Philadephia 2012, 197-265.
W szerszym kontekscie Bajt al-Makdis jako ,,$wietego domu”, $wiatyni jerozolimskiej
iwzgorza: LS. S ab ri, The Status and Significance of Bayt al-Maqdis in Islam, ITu 22.1,
2020, 5. 11-20. Na temat Jerozolimy jako ,,ziemi obiecanej” muzulmandw oraz przysziej



Rozdzial II. Muhammad, islam, pierwsi muzulmanie a chrzescijanie 163

Wzgbrza Swigtynnego, skad przeciez Muhammad miat wstapic przed obli-
cze Allaha, widoczny jest tez wezesniej, w postgpowaniu samego ‘Umara
ibn al-Chattaba, kt6ry staral si¢ unikna¢ wigkszych zniszczen podczas jego
zdobywania w latach 636-637°%. Wedtug hipotezy sformutowanej przez
Abdallaha Ma‘roufa Omara, drugi kalif sprawiedliwy mégt by¢ zreszta
tylko wykonawca planéw snutych jeszcze przez Muhammada, keérych
celem miato by¢ m.in. zdobycie wlasnie Jerozolimy, o czym $wiadczy¢
moze wedlug badacza zaréwno zachowana tradycja Koranu i hadiséw,
dzialalno$¢ dyplomatyczna i polityczna Proroka, jak i destynacja pierw-
szych wypraw muzulmanéw, w kierunku Palestyny i Syrii°.

Wypada si¢ takze zastanowi¢, czy relacja Teofanesa na temat zdejmo-
wania krzyzy w ogéle zastuguje na miano wiarygodnej. Przekaz z roku
6135 AM zdaje si¢ bowiem zapowiadaé pézniejsze dziatania o charakterze
ikonoklastycznym. Szczegdlnie interesujacy wydaje si¢ tu opis udziatu
Zydc')w, ktérym przypisana jest jedna z gléwnych rél w prowokowaniu
ztych dla chrzescijan wydarzen. Nalezy przyznad, ze Teofanes jest w tym
aspekcie dos¢ konsekwentny, ale jednoczesnie nie mozna go uzna¢ za
wyjatek na tle dwezesnych twércédw, co podkreslitem w podrozdziale
dotyczacym postaci Proroka. Istotne, ze ten sam spos6b przedstawienia
Zydéw jako prowodyréw znajdziemy w pézniejszej relacji dotyczacej
edykeu ikonoklastycznego Jazyda II. Na podstawie tego podobieristwa
wydaje si¢, iz mozna zastanawia¢ si¢ czy relacja z 6135 AM nie zostata
wpleciona przez Teofanesa celowo, aby ukaza¢, iz ikonoklazm (a raczej
anikonizm) byl gleboko zakorzeniony w islamie, a dodatkowo mial zwigzek
z judaizmem. Z punktu widzenia bizantynskiego chronografa mogtoby
to by¢ dziatanie o wymiarze propagandowym, stuzace jeszcze glebszemu
umotywowaniu ikonodulskiego argumentu, iz ikonoklazm jest ideg obca
i wroga chrzeécijanistwu. Zaznaczam jednak, iz jest to jedynie propozycja

stolicy kalifatu: A. M. El-Awaisi, The Significane of Jerusalem in Islam an Islamic
Reference, JIJS 1/2,1998, 5. 47-71.

% K.Galor,H.Bloedh orn, The Archacology of Jerusalem. From the Origins to
the Ottomans, New Haven 2013, s. 151-152.

7o AM. O mar, Jerusalem in Mubammad's Strategy. The Role of the Prophet
Mubammad in the Conquest of Jerusalem, Newcastle upon Tyne 2019, s. 10-74.



164 Islam, Arabowie i wizerunek kalifow...

interpretacji tego ust¢gpu. Mozna go bowiem traktowaé jako w ogéle
niedotyczacy ikonoklazmu, a jedynie przyktad doraznego przesladowa-
nia instytucjonalnego. Musieliby$my si¢ tutaj zaglebi¢ w niuanse tego
co nalezaloby traktowaé za zakazany wizerunek, czy rozpoczaé dywaga-
cje nad wygladem konkretnego krucyfiksu. Jasnym bowiem jest, ze krzyz
jako taki nie byt suspendowany w ikonoklazmie bizantynskim®. Rzecz
w tym, jak zakaz rozpowszechniania wizerunkéw traktowany byt w pro-
pagandzie ikonodulskiej.

Nalezy takze doda¢, iz udzial Zydéw lub 0s6b pochodzenia zydow-
skiego przy budowie pierwszego meczetu w Jerozolimie po$wiadczaja
przekazy arabskie. Szczegdlnie znana jest opowie$¢ o K ab ibn Ahbarze,
Zydzie, ktéry przeszedt na islam¥*, Byt on jednoczesnie znawcg historii
oraz religii wyznawcéw Jahwe'”. Ze wzgledu na te wiedze towarzyszyl

7' Dla muzulmanéw moégt by¢ jednak podobna forma idolatrii jak czczenie wize-
runkéw. Inna rzecz, ze dos¢ szybko uksztaltowal si¢ pewien modus vivendi wzgledem
czgsto oficjalnego zakazu eksponowania znaku, a praktyka dnia codziennego, gdzie
muzulmanie musieli wiedzie¢, ze krzyz dla chrzescijan jest jedynie symbolem wiary,
anie jakimkolwiek rodzajem bozka: Sh. Ta li a, Muslim Views of the Cross as a Symbol of
the Christian Faith, [in:] Heirs of the Apostles. Studies on Arabic Christianity in Honor
of Sidney H. Griffith,edsD.Bertana,ST.Keating, MN.Swanson,A. Treiger,
Leiden—Boston 2019, 5. 194—213.

¢ Nie znamy zbyt wielu szczeg6tow z zycia Ahbara, wickszo$¢ za§ mozna reinterpre-
towacd jako legendarne lub odnoszace si¢ do dziedzictwa biblijnego, takze w kontekscie
przypisywanych mu egzegez i hagad, zob. m.in.: D.J. Halperin, GD. Newby,
Two Castrated Bulls: A Study in the Haggadah of Ka'B Al-Ahbar, JAOS 102. 4, 1982,
s.631-638; M. Perlmann, 4 Legendary Story...,s.85-99; D.JB.Chapira, Legendes
bibliques attributes 4 Ka'b al-Abbir II, RE] 70,1920, 5. 37—43; 1 d e m, Legendes bibligues
attributes a Ka'b al-Abbar I, RE]J 69, 1919, s. 86-107. Istotne jest by podkresli¢, ze nie
wszyscy zgadzaja si¢, co do samego faktu istnienia Ahbara, uznajac jego posta¢ za mit
pozwalajacy na wyjasnienie skad w sunnie pojawily si¢ nicktére z watkéw judaistycznych,
por.: S. Stroumsa, On Jewish Intellectuals Who Converted in the Early Middle Ages,
lin:] The Jews of Medieval Islam. Commaunity, Society and Identity. Proceedings of an
International Conference held by the Institute of Jewish Studies, University College London
1992,ed.D. Frank, Leiden-New York—-Kéln 1995, s. 182. Elementy o charakterze mora-
lizatorskim, podwazajace przy okazji warto$¢ judaizmu, znajduja si¢ réwniez w opisach
konwersji Ahbara na islam: M. P e rl m a n n, Another Ka'b al-Ahbar Story..., s. 48-s8.

7 Jest m.in. uznawany za tworce czesci tradycji skladajacych sie na isra’ilijat, czyli
wywodzacych si¢ z judaizmu i chrzescijaristwa wyjasnien niekedrych ustepdw Koranu,



Rozdzial II. Muhammad, islam, pierwsi muzulmanie a chrzescijanie 165

kalifowi podczas jego jerozolimskiej kampanii*#, otrzymawszy zadanie
wskazania najlepszego miejsca dla wzniesienia meczetu, opowiadajac
sie zdecydowanie za Wzgérzem Swigtynnym, mimo ze wéwczas bylo
nieuporzadkowane, zgodnie z przekazami muzutmanskimi petne gruzu
z ruin $wiatyni Jowisza. Po oczyszczeniu terenu kalif, ogrodziwszy teren,
ustanowil tam pierwsze miejsce modlitwy*”. ‘Umar miat takze zabra¢
do Jerozolimy, w charakterze doradcéw, grupe rabinéw”*. Jednoczesnie

zob.: A.A. Twakkal, Ka'b al-Abbar and the Isrdiliyyat in the Tafsir Literature,
MA Thesis, McGill University, Montreal 2007, s. 43—87.

7+ Wieloaspektowe oméwienie szczeg6éléw pobytu ‘Umara pod i w Jerozolimie,
réwniez w kontekscie utozenia relacji z chrzescijanami i Zydami odnajdzie Czytelnik
w: H. Busse, ‘Omar b. al-Hattib in Jerusalem, JSAL 5, 1984, s. 73—119. Ostatnio
nowej rekapitulacji zagadnienia dokonali Othman Ismael A1-Tel oraz Mohd Roslan
Mohd Nor, ktdrzy wskazali m.in. na nieporozumienia dotyczace analiz wizyty
‘Umara w zwigzku z mieszaniem porzadkéw jego co najmniej trzech pobytéw w Swietym
Miescie, kazdego zwiazanego z innymi okoliczno$ciami: wojskowymi, administracyj-
no-religijnymi oraz tymi dotyczacymi sposobéw radzenia sobie z epidemia (o czym
w kolejnym podrozdziale). Te niedcistosci w przekazach spowodowaly, ze czes¢ badaczy
podaje w watpliwos¢ historycznosé wizyt ‘Umara w Jerozolimie: Umar ibn al-Khattab’s
Visits to Bayt al-Magqdis. A Study on its Reasons and Objectives, Jal 12. 1, 2017, 5. 79—91.

75 O roli Ka’ba wspominam.in. Tabari XII (Y.Fiedmann),s. 194-195s.

7¢ Przekazy, w ktdrych opisany jest udzial Zyd(')w w budowie meczetu znajdzie
Czytelnik w: G.L e Stran ge, Palestine under the Moslems: A Description of Syria and
the Holy Land from Ad 650 to 1500, London 1890, s. 139—143. Nalezy takze dodag, iz udzia-
tu Zydéw w przedsiewzieciach muzulmanskich nie mozna raczej traktowaé jako jawnej
wspolpracy wymierzonej w chrzescijan. Wydaje sie, ze Zydzi nie mieli specjalnych ocze-
kiwan w zwiazku z najazdami arabskimi i poczatkiem ich wladania na terenach Palestyny.
Wout].van Bekkum (Jewish Messianic Expectations in the Age of Heraclius, [in:] The
Reign of Heraclius (610—6.41). Crisis and Confrontation,eds GJ.Reinink,BH.Stol-
te, Leuven—-Dudley 2002, 5. 95-112) na podstawie analizy zydowskich tekstéw apoka-
liptycznych, m.in. Ksiggi Zorobabela, udowodnil, iz przekazy tego rodzaju w pismiennic-
twie judaistycznym nie réznily si¢ od podobnych chrzeécijaniskich. Muzulmanie byli tam
przedstawiani po prostu jako kolejni przesladowcy, nie za$ wybawiciele. Angielska wersje
francuskiego thumaczenia Isracla L ¢ v i (L’ apocalypse de Zorobabel et le roi de Perse Siroés,
REJ 68,1914, 5. 131-144) znajdzie Czytelnik na stronie internetowej: https://pages.uncc.
edu/john-reeves/research-projects/trajectories-in-near-eastern-apocalyptic/sefer-zerub-
babel/ [dostep: 10.05.2021 1.]. Na przekonanie o wspdipracy zydowsko-muzulmariskiej
moglo mie¢ tez wplyw pézniejsze doswiadcezenie krugjat, kiedy faktycznie miejscowa
spolecznos¢, wyznajaca judaizm, popierala raczej wyznawcéw Allaha w tym konflik-
cie: Y. R e iter, Narratives of Jerusalem and its Sacred Compound, IstS 18. 2, s. 120;


https://pages.uncc.edu/john-reeves/research-projects/trajectories-in-near-eastern-apocalyptic/sefer-zerubbabel/
https://pages.uncc.edu/john-reeves/research-projects/trajectories-in-near-eastern-apocalyptic/sefer-zerubbabel/
https://pages.uncc.edu/john-reeves/research-projects/trajectories-in-near-eastern-apocalyptic/sefer-zerubbabel/

166 Islam, Arabowie i wizerunek kalifow...

nalezy pamigtaé, ze w tym samym przekazie podkreslone jest, iz kalif
nie ulegt Zydowskim radom dotyczacym umiejscowienia kibli tak by nie
wskazywala Mekki*””. Niemniej nawigzania do zydowskiego dziedzictwa

co nie znaczy, aby nie potrafila si¢ dostosowa¢ do nowej sytuacji. Jak $wietnie podsu-
mowal Brendan G. G ol d m an (Arabic-Speaking Jews in Crusader Syria. Conquest,
Continuity and Adaptation in the Medieval Mediterranean, PhD Thesis, Johns Hopkins

University, Baltimore 2018, 5. 334.): Syria’s Jews responded to vacuums in state-sanctioned
political leadership by relying on local Jewish elites to negotiate with local Frankish ones — that
is, they adapted the structure of their community to match that of the decentralized Frankish

state. Money lenders, merchants and tax collectors all filled the role of informal intermediar-
ies. These local leaders proved more than able to organize large-scale charity drives, to redeem

captives and to negotiate privileges for their local Jewish communities. Jednoczesnie nie

mozna zapominaé, ze Zydzi mieli powody by stana¢ po stronie muzulmanéw w okresie

pierwszych najazdéw w VII w., chociazby che¢ odpowiedniej reakeji na przesladowania

Bizantyniczykdw po odzyskaniu Jerozolimy i Syro-Palestyny z rak Perséw, z ktérymi to

w okresie dominacji Sasanidéw wspélpracowaly miejscowe wspdlnoty judaistyczne:
S.Leder, The Attitude of the Population, especially the Jews, towards the Arab-Islamic
Conguest of Bilid al-Sham and the Question of their Role therein, WO 18,1987, s. 64—71.

77 ‘Umar mial réwniez oskarzy¢ Ahbara, ze z szacunku dla Wzgdrza Swiqtynnego

zdjal buty, a takze o probe wprowadzania elementéw judaizmu: B. Hav e l, Jeruzalem

u ranoislamskoj tradiciji/ Jeruslame in Early Islamic Tradition, MHM s, 2018, 5. 168. Pewna
ironig jest jednak, ze ostatecznie elementy nawiazujace do zydowskiego dziedzictwa

miejsca znalazly si¢ przeciez w muzulmariskim zalozeniu Wzgérza i sa widoczne do

dzisiaj: Die grundlegende Trennung zwischen profan und sakral, die durch den Namen

al-Haram al-Scharif angezeigt wird, wird durch eine Reinigung sinnenfillig gemacht,
derer man sich schon in biblischen Zeiten, wenn man den Platz betrat, in einem Ritualbad
(hebriisch mique) unterzog — K. Bieberstein, Die Bauten auf dem Haram — Der
biblische Tempelberg in seiner muslimischen Rezeption, [in:] M. Kiichler, Jerusa-
lem. Ein Handbuch und Studienreisefiibrer zur Heiligen Stadt, Géttingen 2014, s. 178.
Mimo wszystko warto jednak pamigtaé o wizerunku Zydéw jaki jawi si¢ w tradycjach

dotyczacych dzialalnosci samego Muhammada, gdzie byli oskarzani m.in. o knucie

przeciwko muzulmanom, zdrade, ozywianie krwawych wasni pomig¢dzy arabskimi

plemionami, famanie paktéw o nieagresji, czy kilkukrotne proby zamordowania Pro-
roka: SM.Yunus Gilani, T.Islam,Religious Conflict in Early Islam. A Study of its

Causes from Qur’ an Sunnah Perspective, Qur 6. 2, 2014, s. 1-18. W dzielach autoréw
z przefomu VIII-IX w., al-Wakidiego oraz Ibn Sada, powstatych m.in. w odpowiedzi

na oméwione w pierwszym i drugim podrozdziale drugiego rozdzialu niniejszej pracy

chrzeicijaniskie zarzuty wobec islamu dotyczace wspélpracy z Zydami, pojawiaja si¢

elementy otwarcie antyjudaistyczne, sugerujace, ze los Muhammada, narazonego na

$mier¢ ze strony zydowskich spiskowcéw, mozna bezposrednio poréwnywaé z dziejami

Jezusa, wydanego przez tychze na $mieré: A. Teip e n, Jews..., s. 543—568.



Rozdzial II. Muhammad, islam, pierwsi muzulmanie a chrzescijanie 167

odnajdujemy chociazby w przekazach dotyczacych Kopuly Eancucha,
jednej z najstarszych zachowanych budowli na Wzgérzu Swigtynnym,
taczonej tradycyjnie z miejscem, gdzie Dawid oraz Salomon odbywali
swoje sady (i gdzie ma si¢ odby¢ selekcja sprawiedliwych i niesprawied-
liwych podczas dni ostatnich”®, za pomoca dawidowego faricucha, keéry
powrdci wéwezas na swoje miejsce’™, a to interesujaco taczy sie z inng
legenda, o tzw. dolinie Jozafata)**. Co istotne, nie byla to raczej péznicj-
sza interpretacja, bowiem dokladnie w tym miejscu przysi¢ge lojalno-
$ci od poddanych mieli przyjmowacé kalif Mu‘awija, pierwszy Umajjada,
a nast¢pnie Sulejman ibn ‘Abd al-Malik oraz ‘Umar II ibn ‘Abd al-Aziz**.

78 Zagadnienie Sadu Ostatecznego ma swoje odzwierciedlenie réwniez w kontek-
$cie fundacji Kopuly na Skale, keéra w takiej konfiguracji zdaje si¢ by¢ uzupetnieniem
dlaKopuly Eancucha: M. T illi e r, ‘Abd al-Malik, Muhammad et le Jugement dernier:
le déme du Rocher comme expression d’ une orthodoxie islamique, [in:] Les vivants et les
morts dans les sociétés médiévales. Actes du XLVIIIe Congreés de la SHMESP (Jérusalem,
2017), Paris 2018, 5. 341—365.

79 Wiecej: H. Mo s tafa, From the Dome of the Chain to mihrab Da’iid. The
Transformation of an Umayyad Commemorative Site at the Hamar al-Sharifin Jerusalem,
Mugq 34, 2017, 5. 1-22. Warto zwrdci¢ uwage, ze przekaz dotyczazcy powrotu tahicucha
Dawida pochodzi m.in. od Wahba ibn Munabbiha, zyjacego prawdopodobnie pomigdzy
655 a 725/737 1., wedlug niektérych wersji nawréconego na islam z judaizmu, bowiem
byt dobrze zorientowany w obcych tradycjach znajdujacych si¢ w poszczegélnych hadi-
sach, tzw. isra’ilijjat (R. To ttoli, Origin and Use of the Term Isrd'iliyyit in Muslim
Literature, Ara 46.2,1999, s. 193—-210), faczonych najczedciej ze zréddlami zydowskimi

—zob.:J.Jacobs,M.Seligsohn, Wahbibn Munabbibh (Abu ‘Abd Allah al-Sana ani
al-Dhimari), hteps://www.jewishencyclopedia.com/articles/14748-wahb-ibn-munab-
bih-abu-abd-allah-al-sana-ani-al-dhimari [dostep: 10.05.2021 1.].

% Na temat innych nawiazan do zydowskich tradycji Kopuly Lancucha zob.:
M.Rosen-Ayalon, The Early..., s. 25-29. Elementy, ktére postuzyly do budowy,
kolumny i kapitele pochodza z pewnoscia z czaséw przedislamskich: D. Pringle,
The Churches of the Crusader Kingdom of Jerusalem. A Corpus, vol. 111: The City of Jerusa-
lem, Cambridge 1993, 5. 182-185. W zwiazku z nadawanymi jej znaczeniami dotyczacymi
Sadu Ostatecznego, mozna ja poréwna¢ z doling Jozafata, niestusznie identyfikowang
z doling Cedronu, wystepujaca w chrzeécijaniskich wyobrazeniach zwiazanych z topo-
grafia Jerozolimy: O. L i m o r, Placing an Idea. The Valley of Jehosphaphat in Religious
Imagination, [in:] Between Jerusalem and Europe. Essays in Honour of Bianca Kiihnel,
edsR.Bartal,H.Vorholt, Leiden 2015, 5. 280—300.

3 H. Mo stafa, From the Dome..., s. 11.


https://www.jewishencyclopedia.com/articles/14748-wahb-ibn-munabbih-abu-abd-allah-al-sana-ani-al-dhimari
https://www.jewishencyclopedia.com/articles/14748-wahb-ibn-munabbih-abu-abd-allah-al-sana-ani-al-dhimari

168 Islam, Arabowie i wizerunek kalifow...

Wiadomo rdéwniez, ze miasto pojawilo si¢ w najwezesniejszych przekazach
eschatologicznych wéréd muzutmandw, jeszcze w VII w. (chociaz rozwdj
tego typu literatury przypadl na wick VIII), w tzw. pochwatach Jeruzalem,
czyli fada’il bajt al-makdis*™, na kedrych rozwdj bardzo duzy wptyw
miafa m.in. tradycja zydowska*®. Gwoli scistosci trzeba jednak dodaé,
ze rébwnolegle mozna zaobserwowa¢ w tworczosci wezesnoislamskiej
pewne elementy narracji podwazajacych znaczenie Jerozolimy**+. Druga
kwestia, ktéra nalezy podkresli¢ w kontekscie ewentualnej wiarygod-
nosci przekazu dotyczacego antychrzeécijanskich postanowien ‘Umara
ibn al-Chattaba, sa informacje na temat faktycznej polityki tego kalifa
wzgledem wyznawcéw Chrystusa i ich $wiagtyn. W zrédtach muzutman-
skich (a takze w syryjskich) zachowal si¢ raczej wizerunek ‘Umara jako
wladcy tolerancyjnego w tym aspekcie. Przytacza si¢ np. legende, zgodnie
z ktéra kalif odméwit modlitwy w kosciele (na zaproszenie patriarchy
Sofroniusza) tylko po to by budynek zachowa¢ dla chrzescijan (gdyby
zgodzil si¢ na zaproszenie, wyznawcy islamu odebraliby pézniej kosciét
by uczyni¢ z niego meczet na pamiatke pierwszej muzutmanskiej mo-

¥ Tematem tym zajmowal si¢ przede wszystkim Ofer Livine-Kafri, m.in.:
Jerusalem in Early Islam. The Eschatological Aspect, Ara s3. 3, 2006, s. 382—403; The
Muslim Traditions in “Praise of Jerusalem” (Fada'il al-Quds): Diversity and Complexity,
AION 58,1998, 5. 165-192. Nie jest to jedyne miasto istotne dla chrzedcijanistwa, ktére
wystepuje w muzutmariskiej mysli eschatologicznej, sporo miejsca poswigcono réwniez
Konstantynopolowi: B. C ¢ c o t a, Arabskie oblezenia..., s. 148—158.

% Wspomnijmy chociazby al-Malhama al-Kubra, wielka apokaliptyczng bitwe
korica $wiata, ktérej zrodlostow pochodzi prawdopodobnie od hebrajskiego mzilbamot,
oznaczajacego wojng Boza— O.Livine-Kafri, Luka’ b. Luka’ in Muslim Apocalyptic
Traditions, QSA (Nuova Serie) 1, 2006, s. 4953, por. i d e m, Some Notes Concerning
Muslim Apocalyptic Tradition, QSA 17,1999, s. 71-94.

¥+ Wsréd nich mozna wymieni¢ podwazanie znaczenia odbywania pielgrzymek
do Jerozolimy, co Boris Havel uznaje za dowdd na istnienie do$¢ glebokiego konfliktu
wsréd muzutmanéw, podzielonych pomiedzy zwolennikéw Umajjadéw, jednoczesnie
admiratoréw Jerozolimy a kregi zwiazane z dawnymi o$rodkami wladzy — Mekka
i Medyna, powoli tracace znaczenie polityczne i probujace to rekompensowaé retoryka
religijng odwotujaca si¢ do kaliféw sprawiedliwych, szczegdlnie postgpowania “‘Umara
ibn al-Chattaba, wedtug nich podwazajacego znaczenie Miasta Dawidowego: B.Havel,
Jeruzalem..., s. 167—170.



Rozdzial II. Muhammad, islam, pierwsi muzulmanie a chrzescijanie 169

dlitwy w Jerozolimie)*®. Nalezy tez przypomnie¢ zagadnienie swoistego
przywileju dla chrzescijan jerozolimskich, nadanego przez ‘Umara podczas
negocjacji dotyczacych kapitulacji Swigtego Miasta, gdzie przeciez réw-

%, przekazanej m.in. przez at-Tabariego, pojawita

niez w wersji islamskiej
si¢ obok innych zapewnien takze ochrona samej symboliki krzyza’*. Czy
‘Umar zdecydowalby si¢ przestaé respektowaé t¢ umowe po tak krétkim
czasie od podpisania traktatu pokojowego?

Kilka lat temu rozwiazanie powyzszej kwestii zaproponowat David
Woods, zwracajac przede wszystkim uwage na pierwsza cze$¢ przekazu
Teofanesa (wedlug niego zaczerpnictego od Teofila z Edessy), w ktérym
wspomniany zostal kosciél na Gérze Oliwnej (w kontekscie przestania
skierowanego do ‘Umara przez Zydéw: ¢ 1ov otawpdv Tov vte, émdve
ToD VoD Tob Bpoug T&Y Ehatey odk EmdpyTe, 00 aTHkeL TO kTioua), z ktdrego
jako pierwszego zdj¢to krzyz, a ktéry autor opracowania identyfikuje

% MY. Abu-Munshar, 4 Historical Study of Muslim Treatment of Christians
in Islamic Jerusalem at the Time of ‘Umar ibn Al-Kbattib and Salih al-Din with Spe-
cial Reference to Islamic Value of Justice, PhD Thesis, University Abertay Dundee 2003,
s.169—171.

¢ Uznawanej przez cze$¢ badaczy za najbardziej miarodajng, w przeciwienstwie
do wersji chrzescijanskich. Nalezy pamigtad, ze pierwsze muzulmariskie wzmianki na
temat traktatu, pochodzace od takich historykéw jak Muhammad ibn ‘Umar al-Wakid,
czy al-Balazuri nie zawieraly szczegdtéw co do tekstu umowy. Badania na ten temat
przedstawit m.in. ‘Abd al-Fattah M. EI-Aw ais i, kt6ry propaguje tez okredlenie ,,Isla-
micjerusalem” jako wiasciwy odpowiednik arabskiego sformutowania Bajt al-Mak-
dis, odrézniajac muzutmanska Jerozolime od Swictego Miasta Zydéw i chrzeécijan,
zob. m.in.: Umar’s Assurance of Aman to the People of Aelia (Bayt al-Maqdis — Islamic-

jerusalem). A Critical Analytical Study of Al-Tabari’s Version, JaI 13. 2, 2018, s. 65-80;
Umar’s Assurance of Aman to the People of Aelia (Islamicjerusalem). A Critical Analytical
Study of the Greek Orthodox Patriarchate’s Version, WJIHC 2. 3, 2012, 5. 128-136; Umar’s
Assurance of Safety to the People of Aelia (Jerusalem). A Critical Analytical Study of the
Historical Sources, JIJS 3. 2, 2000, s. 47—-89.

%7 Nawet jezeli ochrona kultu i symboliki chrzedcijaristwa byla jedynie elementem
wprowadzania w Jerozolimie, czy na calym terenie Syro-Palestyny pierwszych praw
systemu szariatu, jak chca historycy muzutmanscy: A. Yatiban,FAbd Rahman,
Multi-Religious Affairs Under the Muslim Legal System: A Historical Study of Umar’s
Transformative Approaches in Islamicjerusalem after the First Muslim Conquest (637CE),
JSSR 6, 2018, 5. 370-375.



170 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféw...

ze $wiatynig Wniebowstapienia. Opierajac si¢ na wzmiankach Arkulfa
oraz pozniejszej relacji dotyczacej jerozolimskiej pielgrzymki Wilibalda
z Eichstitt (podréz do Ziemi Swigtej mial odby¢ w latach 723/72.4—
726/727)*, odnoszacych si¢ do tegoz koéciola, zauwazyl tendencj¢ do
préby wyjasnienia charakterystycznej architekeury budynku z okulusem na
szczycie kopuly. Zgodnie z jego dociekaniami opowies¢ o zdjeciu krzyza
mogta thumaczy¢ ten wlaénie zastanawiajacy detal. Sam za$ “‘Umar pojawit
si¢ w tym przekazie jako ten kalif, ktéry po prostu kojarzyt sie ze zdo-
byciem Jerozolimy i wprowadzeniem tam pierwszych islamskich zmian.
Wedtug D. Woodsa Teofil zaslyszat t¢ historie, tlumaczaca powstanie
okulusu na szczycie kopuly, zdjeciem z niej krzyza, od jednego z jerozo-
limskich patnikéw, o ile sam nie odwiedzit Swigtego Miasta. Legenda
mogla powsta¢ za$ juz w okresie, kiedy muzulmanskie edykty wymie-
rzone w chrzescijaniskie symbole nie byly niczym nowym — wystarczy
wspomnie¢ dzialania namiestnika Egiptu ‘Abd al-‘Aziza z lat 686-689,
reformy w tym wzgledzie wprowadzane przez ‘Abd al-Malika czy wreszcie
edykt Jazyda II'*. Atmosfera wokot otwarcie prezentowanej symboliki
chrzescijaniskiej w czasach Teofila z Edessy (a takze Teofanesa) w pan-
stwie muzutmarniskim byla prawdopodobnie zupetnie inna niz w okresie

# By¢ moze pielgrzymka miata miejsce w latach trzydziestych, przedstawiona przez
Hygeburge w Hodoeporicon, popularnie nazywanym Vita Willibaldi, pierwsza anglosaska
kobiete-autorke samodzielnego utworu zob.: R. Haub, Hugeburc (8. Jahrhundert).
Benediktinerin in Heidenheim, [in:] Zwolf Frauengestalten aus dem Bistum Eichstéitt vom
8. biszum 20. Jabrhundert,edsB.Bagorski,L.Brandl, Regiomontii2008,s.33-39;
M.Tad anza, Il vescovo Willibald ¢ la monaca Hugeburc. La scrittura a quattro mani di
un’esperienza odeporica dell VIII secolo, [in:] Vie e mete dei pellegrini nel Medioevo Euro-
mediterranco. Atto del Convegno,ed.B.B o r gh i, Bologna2007,s.121-140; O.Limor,
Pilgrims and Authors. Adomndn’s De locis sanctis and Hugeburc's Hodoeporicon Sancti
Willibaldi, RBén 114, 2004, s. 253—275; S. G i b e, Schwaches Weib und starker Schrei.
Schriftstellerisches Selbstverstindnis und Exordialtopik bei lateinischen Autorinnen des
friihen Mittelalters, AKg 85,2003, s. 437—469. Tekst: CH. Talb o t, The Anglo-Saxon
Missionaries in Germany, Being the Lives of SS. Willibrord, Boniface, Leoba and Lebuin
together with the Hodoepericon of St. Willibald and a selection from the correspondence
of St. Boniface, London—New York 1954, https://sourcebooks.fordham.edu/basis/wil-
libald.asp [dostep: 10.05.2021].

# Hipoteza przedstawiona zostata w: D. Wo o d s, Arculf, ‘Umar, and the Church
of the Ascension, Bsl 75.1/2, 2017, 5. 55—69.


https://sourcebooks.fordham.edu/basis/willibald.asp
https://sourcebooks.fordham.edu/basis/willibald.asp

Rozdzial II. Muhammad, islam, pierwsi muzulmanie a chrzescijanie 171

nast¢pujacym bezposrednio po podboju. Co nie znaczy, ze w warstwie
opowiesci, legend i mitéw, nie przydawano tym dziataniom charakteru
tradycji, w czym zainteresowane mogty by¢ obydwie strony — muzutmanie
by potwierdzi¢, ze tak bylo zawsze, chrzescijanie zas, aby podkresli¢ zakres
przesladowari. Nie bez znaczenia moglo tu by¢ réwniez odwolywanie si¢
do symbolu, ktéry jednoczyt wszystkich wyznawcéw Chrystusa, a jed-
noczesnie wyraznie oddzielat ich od muzutmanéw. Z podobna tendencjg
spotykamy si¢ wszak réwniez w dorobku innych denominacji chrzesci-
janskich, np. Ko$ciola Wschodu°.

Przejdzmy teraz do drugiej relacji, dotyczacej edykeu ikonoklastyczne-
go Jazyda IL. Ustep na temat okoliczno$ci powstania tego rozporzadzenia
znajduje si¢ w Chronografii pod rokiem 6215 AM (data odpowiadajaca
okresowi 722-723). Teofanes napisal: w tym roku zydowski mag, ktdry
pochodzit z Laodycei w Fenicji Nadmorskiej [czyli Bejrutu — B.C.], przybyt
do Jazyda i obiecal mu, ze bedzie rzqdzil Arabami przez czterdziesci lat,
Jjesli zniszezy swigte ikony, ktdre byly czczone w chrzescijariskich kosciotach
pozostajacych pod jego dominacjg. Jak widzimy, w tej relacji, jak juz weze-
$niejszej podkreslalem, uwypuklona zostata rola Zydéw, przedstawionych
jako gtéwni winowajcy. Teofanes kontynuowat w nastepujacy sposdb:
bezmysiny Jazyd zostal przez niego namdwiony i zadekretowal ogdlny edykt
praeciw swigtym obrazom®*. Opierajac si¢ jednak na Chronografii naleza-
loby stwierdzi¢, iz konstytucja wydana przez kalifa nie zostata whasciwie
w ogdle wprowadzona w zycie. Bizantyniczyk dodat bowiem: jednak przez
laskg naszego Pana Jezusa Chrystusa i za wstawiennictwem Jego cnotliwej
Matki i wszystkich swigtych, Jazyd umart w tym roku, przed zawiadomie-
niem o szatariskiej konstytucji wigkszosci ludu?. Jest to bardzo interesu-
jaca wzmianka, zwlaszcza jesli poréwnamy ja z niektdrymi przekazami

#° Zob. np. wizerunck Konstantyna Wielkiego w Kronice z Siirt jako cesarza, kedry
rozwinal kult Prawdziwego Krzyza, a jednoczesnie prawodawcy, do keérego poprzez
postanowienia soboru nicejskiego mogli odwotywad si¢ wlasciwie wszyscy chrzedcija-
nie, zardwno ortodoksi, monofizyci, jak i nestorianie: Ph. Wo o d, Constantine in the
Chronicle of Seert, SLA 1. 2, 2017, 5. 150—172.

¥ Teofanes, AM 6215, 5. 401.29 — 402.2.

»* Teofanes, AM 6215, s. 402.3—4.

% Teofanes, AM 6215, s. 402.4—7.



172 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféw...

kronikarzy nalezacych do spolecznosci chrzescijaniskich pozostajgcych

pod wtadza muzulmanska. Mam tu na mysli dwie relacje — armeniska

ikoptyjska. W pierwszej z nich, spisanej przez Gewonda w Historii kalifow,
Jazyd (nazywany tam Jazkertem) przedstawiony zostal niezwykle negatyw-
nie. Armenski autor rozpoczal wzmianke na jego temat w taki sposéb, ze

mozna odnie$¢ wrazenie, iz przez cale swoje panowanie syn ‘Abd al-Malika

zajety byl walka z chrzescijanami®*. Jest to wstep do relacji na temat edykeu

ikonoklastycznego, gdzie Gewond podkreslit m.in., iz owtadniety gniewem

wladca muzutmanski nakazat zniszczy¢ obrazy prawdziwego czlowieczen-
stwa naszego Pana i Zbawiciela oraz Jego uczniow. Warto zwrdci¢ uwage,
ze ormianski historyk wyraznie nadmienit, iz podczas realizacji edykeu nie

ostaly si¢ réwniez krzyze koécielne, potraktowane podobnie jak malowane

wizerunki*s. Ustep dotyczacy stricte zagadnien ikonoklastycznych koriczyt

si¢ sentencjonalnym, odnoszacym si¢ do symboliki nowotestamentowej

i nawiazujacym do Jezusowej zapowiedzi danej Piotrowi stwierdzeniem:

nie mogqc dostac skaly, upadt na nig”°. Jak tatwo zauwazy¢, armenski

kronikarz nie wspomniat w ogéle o udziale Zydéw w tych wydarzeniach.
Takze drugie zrodlo, czyli Historia patriarchéw aleksandryjskich, nie podaje

nam zadnych informacji na temat watku zydowskiego:

wtedy Jazyd objal panowanie po nim [po ‘Umarze — B.C.], ale nie mamy
ochoty przekazywa¢ ani spisywac tego, co wydarzylo si¢ w jego dniach,
relacjonowaé niedole i utrapienia, on szed! bowiem §ciezka Szatana,
i zboczyl z $ciezek Boga. Wkrotce po tym, kiedy objat rzady, przywrécit
podatki, od ktérych ‘Umar uwolnit koscioly i biskupéw na jeden rok,
i zazadal wiclkich sum pieniedzy od ludzi, tak, ze kazdy byl w rozpaczy
pod jego wladza. Ale nie zadowolit si¢ tym tylko, lecz co wigcej wydat

nakaz, aby krzyze zostaly zniszczone w kazdym miejscu, i zeby obrazy,

¥ Gewond (K.9rsan),s98-99.Por. Gewond (A. Ter-Ghevondyani),
5.86;Gewond (R.Bedrosian),s.16;Gewond (K.ITaTkaHubsH),s 70-7L

#» Gewond (K.9rsamn),s. 99.Por. Gewond (A. Ter-Ghevondyani),
s.86-87; Gewond (R.Bedrosian),s.16; Gewond (K.[TatkaubsH),
S. 70-71L

# Gewond (K.Orsmn),s. 99.Por. Gewond (A. Ter-Ghevondyani),
5.86;Gewond (R.Bedrosian),s.16;Gewond (K. ITaTkanbsH),s. 71



Rozdzial II. Muhammad, islam, pierwsi muzulmanie a chrzescijanie 173

ktdre znajdowaly si¢ w kosciotach, zostaly usunigte. Nakazal to, ale
Chrystus Pan zniszczyt go z tego powodu, i wziat jego dusze, po tym

jak znie$¢ musial wielkie cierpienia®”.

O bolesnej $mierci Jazyda informuje nas takze Gewond: w kozicu nadszedt
Jjego kres, umart zduszony przemocq, otrzymawszy nalezng odptatg od Pana
wszystkiego. Takg gorzkg Smiercig zakonczyl swoje zycie?®. Opierajac sie
na wyzej wymienionych relacjach monofizyckich, trzeba stwierdzi¢, iz

¥7 Sewer, I, s. 72—-73.

» Gewond (K.9rsamn),s 99.Por. Gewond (A. Ter-Ghevondyani),
s.87;Gewond (R.Bedrosian),s.16; Gewond (K.[TatxaussaH),s. 71
Wedtug Kitib al- Ujiin Jazyd I umart ze zgryzoty, po tym gdy jego ulubiona $piewaczka
udusita si¢, rzuconym w jej usta przez kalifa winogronem, zob. P. H i t t i, Dzieje Arabow...,
s.193. Nalezy jednak pamigtad, ze jest to czgs¢ abbasydzkiej propagandy, keora w Jazydzie
upatrywata antywzoru kalifa, podkreslajac z jednej strony jego upodobanie do niemo-
ralnych rozrywek, a z drugiej nieprzystajaca do wladcy mitos¢ do Hababy, niewolnicy
z klasy kajna/kijan, odpowiadajacej znanym nam bardziej heterom, wyksztalconym
kobietom do towarzystwa: K. Z ak haria, Les amours de Yazid I1 b. Abd al-Malik et de
Habiba Roman courtois, < fait divers » umayyade et propagande Abbasside, Ara s8.3/ 4,
2011, 5. 300-33s. Historia ta znalazta miejsce w arabskim folklorze, gdzie tez podkresla
si¢ pewna niemoralno$¢ kalifa w kontekscie jego mitosci do niewolnicy: Classical Arabic
Stories. An Anthology, ed. SXh.Jayy us i, New York 2010, 5. 97-102. Historie milosne
z czaséw Umajjadow staly si¢ zreszta jednym z istotnych tematdw poezji i prozy abba-
sydzkiej, nickoniecznie zwigzanym z kobietami lekkich obyczajéw: J.Sharlet, Chaste
Lovers, Unayyad Rulers, and Abbasid Writers, [in:] In the Presence of Power: Court and
Performance in the Pre-Modern Middle East,edsM.A.Pomerantz,E.Birge Vitz,
New York 2017, 5. 215-2.42. Nic dziwnego, skoro epoka Banu Umajja to okres narodzin
i bujnego rozkwitu tego typu poezji tematycznej: J. A lh ar thi, The Body in Arabic Love
Poetry: The Udhri Tradition, Edinburgh 2021, s. 32—s5. Na temat instytucji kajna zob.:
D.E Reynolds, The Qiyan of al-Andalus, [in:] Concubines and Courtesans. Women
and Slavery in Ilamic History, eds M.S. G o rd o n, K.A. Ha i n, Oxford 2017, 5. 100-123;
EM. Caswell, The Slave Girls of Baghdad. The Qiyan in the Early Abbasid Era, Lon-
don-New York 2011, 5. 9-19 (gdzie szczegdlowo wyjasniono znaczenie poszczegdlnych
okredlen uzywanych na kobiety parajace sic tym zawodem); K.Richards o n, Singing
Slave Girls (qiyan) of the Abbasid Court in the Ninth and Tenth Centuries, [in:] Chil-
dren in Slavery through the Ages,eds G.Cambell,S.Miers, JC. Miller, Athens
(Ohio) 2009, 5. 105—118 (m.in. kwestie relacji z kalifami i dzieci urodzonych z podobnych
zwiazkéw). Na temat konkubinatéw na dworach umajjadzkich w kontekscie mitycznej
dekadengji tej dynastii zob. tez: T. E1-A z ha ri, Queens, Eunuchs and Concubines
in Islamic History 661—1257, Edinburgh 2019, s. s7-74.



174 Islam, Arabowie i wizerunek kalifow...

edyke ikonoklastyczny Jazyda miat o wiele szerszy zasieg niz, jak to na
przyktad podaje Danuta Madeyska, Damaszek i okolice’. O Zydach
nie wspominaja réwniez zrddla syryjskie, takie jak kronika Pseudo-
-Dionizjusza, czy Anonimowa Kronika roku 819. Wykonawca edykeu
czynia natomiast Maslame, znanego nam z wyprawy na Konstantynopol
w latach 717—718. Michat Syryjski wyraznie wskazuje natomiast, ze edyke
Jazyda zainspirowal do wystapien ikonoklastycznych cesarza Leona ITI+°.

Interesujacym faktem jest, iz Gewond laczy dziatania ikonoklastyczne
z czyms§ co nazwaé bysmy mogli rytualng rzezig $win. Rytualna, ponie-
waz wydaje si¢ ona mie¢ charakeer religijny. Gewond napisat o Jazydzie:
doszedlszy do krancow blgdu [czy tez bluznierstwa — B.C.), nakazat zabi¢
Swinie i wytrzebid z powierzchni ziemi mndstwo nieczystych stworzen**'.
Wydaje sig, iz o podobnym zdarzeniu wspomina takze Teofanes, jed-
nak w znacznie wezesniejszej relacji. W opisie roku 6186 AM (a wiec
odpowiadajacemu okresowi 694-695) bizantyriski chronograf umiescit
nastepujaca wzmianke: zdarzylo si¢ zas i zabijanie swir w Syrii***. W okre-
sie panowania ‘Abd al-Malika miato doj$¢ do jednoczesnego nakazu zdej-
mowania krzyzy z kosciotéw i odgérnie przeprowadzonej eksterminacji
poglowia §win, na co wskazywatyby m.in. zrekonstruowane fragmenty
kroniki Teofila z Edessy*>*. Mogla to by¢ wigc jedna z form represji na
chrze$cijanach.

9 D.Madeyska, Historia swiata avabskiego. Okres klasyczny od starozytnosci
do kotsca epoki Umajjadéw (750), Warszawa 1999, s. 183: mozna jednak chyba zatozyé,
ze rozkaz ten zostal prawdopodobnie wykonany jedynie w Damaszku i na terenach naj-
blizszych wladzy centralnej. Dziatania ikonoklastyczne w Armenii i Egipcie zauwaza
m.in. OLboabmaxos, Horamu u305pﬂ3ummbﬂoe UcKycemeo, TGE 10,1969, s. 145.

4o LW.Barnard, The Graeco-Roman..., s. 21.

* Gewond (K.Orsan),s.99.Por. Gewond (A.Ter-Ghevondyani),
5.86;Gewond (R.Bedrosian),s.16;Gewond (K. ITarxaubsaH),s. 71

+* Teofanes, AM 6186, s. 367.12. Wzmianka na ten temat pojawila si¢ réwniez
w zrodlach syryjskich, m.in. Kronice roku 846 oraz u Michata Syryjskiego: A.S.Proud-
foot, The Sources...,s. 233.

+3 R.Hovyland, Theophilus of Edessa’s Chronicle..., s. 189. Przy czym wprowa-
dzanie tych nakazéw nie przeszkodzilo jednoczesnie kalifowi, by powierzy¢ chrzedci-
janom edukacj¢ swojego mlodszego brata czy administracj¢ podatkowa nad Egiptem:
M.D ebié, Christians..., s. 55—56. Za czasébw panowania tego kalifa, kedrego zwyczajowo



Rozdzial II. Muhammad, islam, pierwsi muzulmanie a chrzescijanie 175

Wracajac jednak do gléwnego watku, mozna domysla¢ sig, iz relacje na
temat udzialu Zydéw w powstaniu ruchu ikonoklastycznego, zaczerpnat
Teofanes z przekazéw, kedre pojawily si¢ podczas drugiego soboru w Nicei
w roku 787+°+. Dysponujemy bowiem obszerng opowiescia na ten temat,
przypisywang prezbiterowi Janowi z Jerozolimy, najprawdopodobniej
legatowi patriarchy Antiochii, odczytang na piatej sesji wspomnianego
zgromadzenia*>. Wystannik nie ukrywat jaki cel stal przed nim, kiedy
przekazywal ponizsze $wiadectwa: przedfozyé przed waszym swigtobliwym
i Swigtym Soborem, calg prawdy, jak, kiedy i gdzie, ta podia i najwstretniejsza
Bogu herezja oszczercow chrzescijaristwa i ikonoklastéw powstata*®. Takze
patriarcha Tarazjusz, wzywajac legata Antiochii, nie omieszkat stwierdzi¢,
dlaczego potrzebna byta ta relacja. Mial bowiem stwierdzi¢: poniewaz,
w toku naszego obecnego dochodzenia, zostato ukazane, ze to przez Zydow,
pogan, Samarytan, manichejczykdw i doketdw, Koscidt odrzucit czcigodne
obrazy w minionym czasie i zgadzamy si¢ co do tego, dobrze bedzie teraz usty-
szed naszego brata i umitowanego w Panu Jana, legata Tronu Apostolskiego
Wichodu, poniewaz ma on ze sobg pismo, ktdre wyjasni jak wywolane zostato
odrzucenie obrazéw*”’. Jan zrzucil wing za powstanie ikonoklazmu na
pewnego Zyda, maga i wrézbite, ktdrego nazwatl Tessarokontapechysem.
Sam edykt miat takze by¢ wykonany m.in. przez spolecznos¢ zydow-
ska, chociaz autor podkredlil, ze cz¢$¢ chrzescijan, odstgpcodw, zaczeta

nie laczy sie raczej z przesladowaniem chrzedcijan (w porédwnaniu chociazby z ‘Uma-
rem II, czy Jazydem II) miato miejsce wiele dziatan wladz wymierzonych w wyznawcéw
Chrystusa, jak wspomniane juz wyzej, a takze zakaz okreslonych nabozenistw, czy pod-
noszenie podatkéw dla tej grupy religijnej: M. L e v y-Ru b i n, ‘Umar ITs ghiyar Edict:
Between Ideology and Practice, [in:] Christians and Others..., s. 160.

++ Watki zydowskich wptywéw na doktryne ikonoklastyczng pojawiaja jednak
réwniez w korespondencgji patriarchy Germana, czyli tego, ktdry bezposrednio do-
$wiadezyt decyzji Leona III, skierowanej do biskupa maloazjatyckiego Klaudiopola,
Tomasza — LW. Barnard, 7he Graeco-Roman..., s. 22.

5 Akta Soboru Nicejskiego II (G.D. M an si), 196E—200. Relacja ta znajduje si¢
w: Akta Soboru Nicejskiego II (J. M e nd ham),s. 294297 [dalej: The Seventh General
Council).

+¢ _Akta Soboru Nicejskiego II (J. Mendham),s. 294.

+7 Akta Soboru Nicejskiego II (J. Mendham),s. 294.



176 Islam, Arabowie i wizerunek kalifow...

nasladowaé postgpowanie muzutmanéw i Zydc')w, z ,pseudobiskupem”
Nakolei i jego zwolennikami na czele. Jednoczesnie wydawce dokumentu,
ktéry powinien, jakby si¢ moglo wydawa¢, zostaé obarczony najcigz-
szymi zarzutami, scharakteryzowal jako czlowieka stabego i lekkomysinie
zmieniajgeego zdanie*®. Czytajac ten przekaz nie mozna nie ulec wraze-
niu, iz autor starat si¢ ukaza¢ kalifa jako bezwolne narzedzie w rekach
zydowskiego czarownika. Interesujace, iz takze Teofanes nazywa Jazyda
avoénrog, ktére to stowo przettumaczyé mozemy jako ‘nierozsadny’), ‘ghupf;
‘nierozumny;, lub tez ‘bezmyslny’+?. W kontekscie wspomnianego powy-
zej opisu wybijania nieczystych zwierzat, podkreslenie niezdecydowania
Jazyda, jego tendencji do zmiany zdania, pojawia si¢ réwniez u Gewonda**°.
Zgodnie z relacja soborowa same przesladowania trwaly okoto dwéch
i p6t roku, a zakoniczyly si¢ ukaraniem $miercia zydowskiego maga za fal-
szywa przepowiednie dotyczaca dtugiego zycia Jazyda II. Jesli bizantynski
chronograf korzystat z tych dokumentéw, warto zastanowic si¢, dlaczego
dokonat w niektérych miejscach zmian, inne informacje za$ zachowat.
»Charakterystyke” Jazyda pozostawil, za$ postaé Tessarokontapechysa
pominat. By¢ moze juz wtedy, podobnie jak dzi$, cz¢é¢ oséb widziata
w niej jedynie rodzaj toposu.

Wydaje si¢, ze wspomnienie o Zydach w relacji Teofanesa nabiera wigk-
szego sensu, gdy poréwnamy ja z wezedniejsza o rok, dotyczacg przymu-
sowego chrztu wyznawcow religii mojzeszowej. Stosunek Bizantynczyka
do tych praktyk byt zdecydowanie negatywny. Obawiat si¢ on m.in., ze
Zydzi moga dokona¢ profanacji sakramentéw chrzedcijanskich, czyli
chrztu i komunii $wietej: Zydzi byli chrzczeni wbrew sobie i obmywa-
li si¢ z chrztu, oraz uczestniczyli w $wigtej komunii z pelnym zotadkiem

+8 Akta Soboru Nicejskiego II (J. Mendham),s. 296.

+9 Stownik grecko-polski..., t.1,s. 63.

#° Pojawia si¢ tam bowiem ustep wskazujacy na te przypadlos¢ Jazyda, kedrej
sens oddano w tlumaczeniu na wspélczesny armenski: gh nupabtuy jugu ppetiuag
thnjutiug qihmu tnpu dnnpniphrl wyuny. We fragmencie tym mozna doszuki-
wad si¢ zaréwno nawiazan na temat tendencji do zmiany zdania, jak i ulegania réznego
rodzaju ztudzeniom — por.: Gewond (A.Ter-Ghevondyani),s.87;Gewond
(R.Bedrosian),s.16;Gewond (K.ITatrkaHubsaH),s. 71



Rozdzial II. Muhammad, islam, pierwsi muzulmanie a chrzescijanie 177

i tak kalali wiare*". Nastepna relacja, dotyczaca udzialu Zydéw w powsta-
niu ruchu ikonoklastycznego, potwierdza jakby wezesniejsze obickcje
wysuwane w stosunku do nich. Teofanes wspomina takze o sekcie mon-
tanistéw, jednak nie wydaje sie, aby miata ona co$ wspdlnego ze stawna
herezja okresu wezesnochrzescijariskiego. Jak udowadnia Andrew Sharf,
bizantynski chronograf najprawdopodobniej uzyl znanej sobie nazwy na
okredlenie zydowskiego ruchu o podobnej do montanistéw, millenary-
stycznej proweniencji. Mial to by¢ odtam Zydéw, keérzy uznali niejakiego
Sewera mesjaszem, o czym wspomina takze Teofanes w relacji dotyczacej
roku 6213 AM (720—721 r.)**, Warto zwrdcié uwage na to, ze ,,oryginalni”
montaniéci kontestowali sztuke i przedstawianie czegokolwiek w takiej
whasnie formie*?. Wydaje mi si¢ wiec, ze Teofanes nieprzypadkowo

# Teofanes, AM 6214, s. 401.32—25: o 8¢ lovdaiot dmpoaipétng Pamtifopevo
Gmehovovto T Pamtiopa kal éobiovreg uerehduBavoy Ty dylay Swpedy xal Eyxpavov THV
mioTw. Podobne obawy wzgledem zachowania si¢ Zydéw po przyjeciu chrzescijanstwa,
wyrazalo wielu bizantyniskich teologéw. Wydaje sie, iz najodpowiedniejszym w tym
miejscu przykladem jest Maksym Wyznawca, ktéry w niemalze identyczny sposob jak
Teofanes, zareagowal na przymusowy chrzest Zydéw przez Herakliusza. Wiecej na ten
temat zob.: C. L a g a, Judaism and Jews in Maximus Confessor's Works Theoretical Con-
troversy and Practical Attitude, Bsl 51,1990, s. 177-188. Na temat zarzadzen Herakliusza
dotyczacych Zydéw zob. takze: A. Shar f, Byzantine Jewry in the Seventh Century,
BZ 48, 1955, s. 103—115.

# Teofanes, AM 6213, s. 401.19—20: TobTe T¢ &ret dveddvy Tig Zdpog Yevdo-
xpLaTog kol emhévyoe Todg Efpalovg Aeywv tavtdv evan Tov Xpiotdy, Tov vidv Tod Beod
(W tym roku ukazalsig Syryjczyk, ktdry byt fatszywym mesjaszem i oszukat Zydo’w poprzez
obwotanie sig Chrystusem, Synem Boga). Wiecej na ten temat zob.: A. Shar f, The Jews,
the Montanist, and the Emperor Leo III, BZ 59,1966, s. 37— 46.

5 Negatywnie o wszelkiej idolatrii wypowiadat si¢ na pewno Tertullian. By¢ moze,
kiedy tworzyl swoje prace wymierzone w kult, byt juz montanista (J. To fil u k, Bizan-
tyjski kanon ikonograficzny i jego adaptacia w krajach stowiariskich, Elp 13, 23/24, 2011, 5. 12,
przyp. 2). Na temat montanistdw, doktryn, a takze ich wizerunku jaki powstal w Zré-
dach ortodoksyjnych oraz panstwowych zob. m.in.: B.G.E D o h e r t'y, The Montanist
Milieu. History and Historiography in the Study of Montanism, PhD Thesis, Macquarie
University, Sydney 2011, s. 283-291; W. Tab b e rn ¢ e, Prophets and Gravestones. An
Imaginative History of Montanists and Other Early Christians, Peabody (Massachu-
setts) 2009, s. 101-129; i d e m, Fake Prophecy and Polluted Sacraments. Ecclesiastical
and Imperial Reactions to Montanism, Leiden-Boston 2007, s. 403—424. Po polsku
o montanistach pisal: J. Sto m k a, Nowe proroctwo. Historia i doktryna montanizmau,
Katowice 2007, s. 60-89.



178 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféow...

uzyl tej wlasnie nazwy. By¢ moze chciat on wskaza¢, poprzez taki sygnat,
na zwiazek pomiedzy relacja o przymusowym chrzcie a opisem powsta-
nia edyktu ikonoklastycznego. Tym bardziej iz montanistom zarzucano
koneksje z Zydami*“. Tak czy inaczej, legenda o zydowskim pochodzeniu
ikonoklazmu zrobila w cesarstwie bizantynskim prawdziwa karierg. Jerzy
Mnich wspominal w swojej kronice o dwéch zydowskich mlodzienicach,
ktérzy przepowiedzieli Jazydowi dlugie i udane zycie, jezeli tylko doko-
na zniszczenia wizerunkéw w chrzescijanskich kosciotach. Podobnie
o dwéch Zydach pisal Zonaras. Z kolei Kedrenos wzmiankowat cala
zydowska grupe z Laodycei (Bejrutu), kedra przepowiadata Jazydowi czter-
dziestoletnie panowanie*s. Najcickawsza wydaje si¢ by¢ wersja Zonarasa,
zgodnie z ktéra wspomniani juz Zydzi w obawie przed $miercig z rak
syna Jazyda (Walida II, wzmiankowanego tez w tym samym kontekscie
w aktach soborowych, jako ten, ktéry doprowadzit do $mierci zydow-
skiego maga — co zupetnie niezgodne jest z chronologia panowania tego
wladcy) udali si¢ do Izaurii, gdzie spotka¢ mieli mtodego Leona, ktéremu
przepowiedzieli cesarski tron, jezeli tylko wprowadzi ikonoklastyczna
polityke w cesarstwie bizantynskim**. Nie trzeba dodawa¢, ze takze tutaj
chronologia zostala potraktowana niezwykle oglednie.

Przedstawiajac powyzsze rozwazania nie chcialbym sugerowad, iz
przekaz Chronografii zostat bezwiednie zaczerpniety z innych relagji, tak
zdecydowanie nie bylo. Podkreslenie roli zydowskiego maga (jednak bez
wspomnienia o jego imieniu), przy jednoczesnym ignorowaniu udziatu
Jazyda, wydaje si¢ bowiem celowym zabiegiem. Mozna si¢ dopatrywac
jeszcze jednej przyczyny takiego potraktowania kalifa. Wydaje sie, iz jesli
Teofanes chciat wyeksponowaé w swoim opisie jaka$ jednostke, to byt

#4 Przykladem moze by¢ chociazby dzieto Euzebiusza z Cezarei, ktéry napisal,
cytujac pewne anonimowe dzielo: Eotw 15, & pédtioTol, ToUTWY T@Y d7d MovTavod kel
TEV yuvauk®dy Akt dpEaptve atig 0md lovdaiwy &Sy Bn 7} H1rd maparvuwy dmextavBn;
obdels (Czy wsrdd tych, najmilsi, ktdrzy od czaséw Montana i tych kobiet rozpoczeli swe
gadanie, jest krokolwiek, kogo przesladowaliby Zydzi albo zamordowali niegodziwcy?

~Euzebiusz z Cezarei, V, 16.12, thum,, s. 345). Na temat teorii o zydowskich
korzeniach sekty montanistéw zob.: J. St o m k a, Nowe proroctwo..., s. 160.
#5 Zestawienie tychze wzmianek zob.: LW. B ar na r d, The Graeco-Roman..., s. 20.
46 Zonaras, XV 3,s.339.14-31.



Rozdzial II. Muhammad, islam, pierwsi muzulmanie a chrzescijanie 179

nia z pewnoscia Beser, a poprzez niego i sam Leon III. Dlatego tez nie
wspomniat o Tessarokontapechysie, natomiast Jazyda zmarginalizowal,
ograniczajac si¢ jedynie do wzmianki o nim. Beser czy tez Biszr faczony
byt przez niektérych badaczy wlasnie z Tessarokontapechysem*”. Jednak,
jak argumentuje Leslie William Barnard obie postaci mialy zupelnie inne
zyciorysy, a co wazne, réznily si¢ przeciez wyznaniem**. Wydaje sig, iz
wywod ten jest bardziej przekonywajacy. Beser byt bowiem chrzescijani-
nem, jednak pézniej wypart sie tej wiary. Przyczyna takiej decyzji byto
dostanie si¢ do niewoli arabskiej. Przyjal wigc najprawdopodobniej islam.
Nastepnie jednak wypuszczono go i powrdcit do cesarstwa bizantynskie-
go*?, gdzie zostal, zgodnie z relacja Teofanesa, bliskim doradca Leona**°.

+7 Podobne sugestie zob. w: J. Starr, An Iconodulic Legend and Its Historical
Buasis, S 8. 4,1933, 5. 500; A.A. Vasiliev, The Iconoclastic Edict..., s. 29—31.

#8 LW.Barnard, The Graeco-Roman..., s. 19; i d e m, Byzantium and Islam.
The Interaction of Two Worlds in the Iconoclastic Era, Bsl 36,1975, s. 28.

# Jednoczesnie nalezy pamietaé, ze nie mogta to by¢ tak wyjatkowa sytuacja, jak
zdaje si¢ sugerowad Teofanes, skoro w dwezesnej literaturze chrzescijariskiej (jak i zydow-
skiej) podnoszono problem rozwigzania teologicznych kwestii powrotu apostatéw do
wezesniejszych wspélnot. Nie znaczy to jednak, ze im ufano, musieli przej$¢ odpowied-
nig procedure oczyszczajaca. Tego whasnie elementu brakuje w relacji z postgpowania
Besera przedstawionej przez Teofanesa i ten whasnie aspeke mégl przede wszystkim
oburza¢ Chronografa — Beser nie musial pokutowaé za swéj czyn. Omdwienie zagad-
nienia w kontekscie wielokrotnych apostazji w literaturze chrzedcijaniskiej i zydowskiej,
powstalej w okresie wezesnoislamskim, a takze obaw wyrazanych przez przedstawicieli
obydwu religii w kontekscie zacierania réznic pomigdzy wyznawcami w ramach lokal-
nych wspdlnot zob. m.in.: U.Sim o n's o h n, Conversion, Apostasy, and Penance: The
Shifting Identities of Muslim Converts in the Early Ilamic Period, [in:] Conversion in Late

Antiquity: Christianity, Islam, and Beyond. Papers from the Andrew W. Mellon Founda-
tion Sawyer Seminar, University of Oxford, 2009—2010,eds A.Papaconstantinou,
N.McLynn,D.L.S chwar tz,Surrey-Burlington 2015, 5. 197-215; U.Simonso hn,

“Halting Between Two Opinions”: Conversion and Apostasy in Early Islam, ME 19, 2013,
s.342-370.

#° Teofanes, AM 6215,s. 402.7—16: cesarz Leon uczestniczyt w tym samym blgdzie,
bolesnym i sprzecznym z prawem, tak stal si¢ odpowiedzialny za zadanie nam wielkiego
zta. On znalazl sobie towarzysza w tym bledzie — czlowicka zwanego Beser, poczqtkowo
chrzescijanina, ktdry zostal wzigty do niewoli w Syrii, i wypartszy si¢ chrzescijarstwa,
przesight arabskg doktryng, i nie diugo przedtem, zostat zwolniony z niewoli i wrdcit do
parstwa rzymskiego. Ze wzgledu na fizyczng sile oraz sklonnosé do bledu, zostal wywyzszony



180 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféow...

Postaé Besera nie wydaje si¢ by¢ jednak najistotniejsza*'. Z opisu tego
mozna bowiem wysnu¢ pewien ogélny wniosek. Teofanes tak poprowa-
dzil narracj¢ w ustgpach dotyczacych lat 62146215, aby calo$é¢ spigé jak
gdyby jedna klamra — bledami Leona**. Pierwszym z nich byt przymu-
sowy chrzest Zydéw, wsréd keorych nastepnie pojawia sie ikonoklazm.
Arabowie zostali tu potraktowani tylko jako posrednicy. Catos¢ konczy
si¢ za$ podkresleniem, iz Leon tkwil w tej samej, ikonoklastycznej here-
zji. Jak podkreslat LW. Barnard trudno bytoby podejrzewal, ze cesarz
bizantynski z jednej strony przesladowal Zydéw, a z drugiej nasladowal
ich ikonoklastyczne poglady*». Wydaje mi sig, iz jesli przyjeliby$my wyzej
zaproponowang interpretacj¢ faktow, a przede wszystkim histori¢ powsta-
nia przekazéw autorstwa Teofanesa, bizantyriska relacja stataby sie duzo

tatwiejsza do zrozumienia.

przez samego Leona. Czlowick ten wowczas zostal cesarskim sprzymierzericem w czynie-
niu wielkiego zla.

#1 Na temat Besera zob.: PJ. Alexander, The Patriarch Nicephorus of Constan-
tinople: Ecclesiastical Policy and Image in the Byzantine Empire, Oxford 1958, s. 235;
S. G er o, Byzantine Iconoclasm..., s. 189. Warto zwrdci¢ uwage na mozliwy pograniczny,
syryjski rodowdd Besera. Po inwazji arabskiej i ostatecznym zajgciu przez muzulmanéw
Syrii, wiele 0sob pochodzenia syryjskiego udato si¢ nicjako na wygnanie do cesarstwa.
Jak zauwaza John Hald o n, zaczeli oni odgrywaé dosy¢ znaczaca role w Bizancjum juz
w czasie panowania dynastii heraklejskiej, zob.: JF. Hal d o n, ,Citizens of Ancient Line-
age...” The Role and Significance of Syrians in the Byzantine Elite in the Seventh and Eight
Centuries, [in:] Syriac Polemics. Studies in Honour of Gerrit Jan Reinink, eds W.J. van
Bekkum,JW.Drijvers, A.C.Klugkist Leuven—Paris—Dudley 2007, 5. 91-102.

+2 Na marginesie trzeba doda¢, ze kariera wersji panowania Leona stworzonej
przez ikonoduli zadziwia do dzisiaj. Jak napisata ostatnio Judith Herrin (Ravenna.
Capital of Empire. Crucible of Europe, Princeton 2020, 5. 326): it is an injustice of historical
memory that Emperor Leo Il is not celebrated for his defence of Byzantium from the Arab
military challenge that threatened to destroy the empire for ever. Instead, he is renowned as
the infamous instigator of iconoclasm, the destruction of icons. Oczywiscie nalezy pamietad,
ze ikonoklazm nie byt jedynym zarzutem wobec cesarzy dynastii izauryjskiej, ke6ry
odnajdziemy w Zrédtach z epoki, a mimo to wlasnie tym argumentem zajmowano si¢
przede wszystkim w starszej literaturze przedmiotu: K.H. S ¢ h m i d ¢, Five pictures of
Constantine V. How has Constantine V's iconoclasm influenced successive generations
of historians view of the man and his reign as a whole?, MA Thesis, The Arctic Universtity
of Norway, Tromse 2013, 5. I11-112.

+ LW.Barnard, The Graeco-Roman..., s. 38.



Rozdzial II. Muhammad, islam, pierwsi muzulmanie a chrzescijanie 181

Od wielu lat toczy si¢ pomiedzy badaczami dyskusja, gdzie i kiedy
wlasciwie powstata ideologia ikonoklastyczna. Nie jest to jednak podziat
tak prosty, jak to prezentuje chociazby Janusz Danecki***. Wydaje sie,
iz w sedno zagadnienia trafil Oleg Grabar, kiedy napisal moze proste
w swej formie, jednak glebokiej tresci zdanie: najbardziej oczywista réznica
pomigdzy bizantyriskim i islamskim ikonoklazmem jest taka, ze pierwszy
zazwyczaj pisze sig literg ,I” a drugi malg ,i”+. Ikonoklazm islamski byt
bowiem ruchem wtasciwie jedynie religijnym. Nie zostat takze ustano-
wiony jednym aktem wiladzy zwierzchniej. Nalezy zauwazy¢, iz edyke
ikonoklastyczny Jazyda byt przeciez skierowany wyraznie przeciw chrze-
$cijanom, nie dotyczyl za$ islamu. Przekonania ikonoklastyczne w reli-
gii muzutmanskiej rozwijaly si¢ stopniowo, co odzwierciedlajg hadisy**.
Zauwazalny jest proces przechodzenia od potgpienia kultu bozkéw, tak
jak to zostato zapisane w Koranie, do rozciagnigcia zakazéw na wszystkie
przedstawienia figuralne. Nieprzypadkowo wspomniatem tutaj o kul-
cie charakterystycznym dla okresu przedislamskiego, gdyz ikonoklazm
islamski wyr6st wlasnie z obawy o zachowanie wiary w Jedynego Boga

— Allaha. Uwazam, iz nie mozna tego ruchu nazwa¢, wedtug wspotcze-
snych poje¢ — ,rewolucyjnym”. Ikonoklazm w islamie rozwijat si¢ tak-
7e nieréwnomiernie — i w okresie, ktérym zajmuje si¢ W niniejszej pracy,
nie objal swoim oddzialywaniem wszystkich terytoriéw kalifatu. Za-
chowane zostaly bowiem liczne $wiadectwa wyobrazen figuralnych, keére
znajdowat si¢ nie tylko w stynnych patacach umajjadzkich+7, ale takze
w miejscach modiéw. Warto zwrécid tez uwage na materiat pochodzacy

#+ Autor ten pokusil si¢, zaznaczajac jednak, ze dokonuje uproszezenia, o stwier-
dzenie, iz bizantynisci uwazaja ikonoklazm za ide¢ powstala w kalifacie, natomiast
orientali$ci wskazuja na cesarstwo, zob.: J. D an e c ki, Kultura i sztuka islamu, War-
$zawa 2003, S. I17.

5 O.Grabar, Early Islamic Art 650-1100. Constructing the Study of Islamic Art,
vol. I, Aldershot-Burlington 2005, 5. 43.

#¢ J.Danecki, Kultura...,s. 119-120.

#7 Na temat przedstawien figuralnych w palacach umajjadzkich, cho¢by takich
jak Kusajr Amra i innych islamskich zabytkach architektonicznych z tego okresu
zob. m.in.: EJ. K e all, Forerunners of Umayyad Art: Sculptural Stone from the Hadya-
mawt, Muq 12, 1995, s. 11-23; G. Bish e h, From Castellum to Palatium: Umayyad
Mosaic Pavements from Qasr al.-Hallabat in Jordan, Muq 10,1993, 5. 49-56; . Blo om,



182 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféw...

z mniej trwalych $rodkéw artystycznego wyrazu, jak tkaniny, zaréwno te
zdobigce wnetrza (podlogi, $ciany, meble), jak i noszone przez elity, gdzie
takze odnajdujemy, wzorowane przede wszystkim na sasanidzkich, motywy
zwierzece*®. Na podstawie duzej liczby takich przyktadéw Oleg Bolshakov,
juz czterdziesci lat temu, doszedt do interesujacych wnioskéw. Napisat
on bowiem, iz jesli nawet potraktujemy te $wiadectwa jako majace wylacz-
nie charakeer lokalny, to ich mnogo$¢, sktania nas do postawienia hipotezy,
ze ludzie tworzacy te przedstawienia figuralne, nie spodziewali si¢ po
prostu sankgji ze strony wladz, a moze nawet jakiejkolwick negatywnej
ich reakgji**. Wnioski te wydaja si¢ by¢ zgodne z tezami prezentowanymi
wspotczesnie — chociaz dochodzi do redefinicji s3déw podwazajacych
znaczenie anikonizmu islamskiego w jego poczatkowej fazie, to jednak
uznaje si¢ jednoczesnie, ze wiara w niewidzialnego Allaha, ktérego nie
mozna przedstawia¢ w zaden sposéb, nie tyle wywolywata sprzeciw
wobec obrazdw jako takich, ale zachg¢cata do powstrzymywania si¢ od ich
tworzenia®°. Doda¢ nalezy, iz niektdre z tych dziet sztuki byly naprawde
$miate w swej treéci, jak chociazby przedstawienia uczt, w ktérych biorg
udzial osoby spozywajace zakazany alkohol*. Zadziwiajacym (z dzisiejszej
perspektywy) natomiast przykladem byl meczet w Sanie w Jemenie, gdzie
na mihrabie, czyli miejscu centralnym kazdej muzutmanskiej $wiatyni, za
czaséw Walida I umieszczono pono¢ mozaike przedstawiajacg wizerunek
$wini#*. Nadmieni¢ wypada takze, iz ,,0zdob¢” t¢ zamieniono na orna-
ment dopiero po pigédziesi¢eiu latach#. Kazus ten powinien zwrdcié
nam uwagg na inny aspekt, dotychczas niepodnoszony w kontekscie

The Qubbat Al-Khadya and the Iconography of Height in Early Islamic Architecture, ArsOr
23,1993, 5. 135—-141; O. G r a b a r, Umayyad Palaces Reconsidered, ArsOr 23,1993, 5. 93-108.

8 E.Dospél Williams, 4 Taste for Textiles: Designing Umayyad and ‘Abbisid
Interiors, DOP 73, 2019, s. 409—432.

9 OIl.boabmaxos, Heiam...,s. 145.

#° N. A i, The Royal Veil. Early Islamic Figural Avt and the Bilderverbot reconsidered,
Rel 47.3, 2017, 5. 425—444.

#t L.A.S chepp, The Physical and the Divine. Images of Inebriation in Medieval
Islamic Art. of the Umayyads from the 7" to the 11" Century, MA Phil. Theses, Louisiana
State University 2015, 5. 98—101.

+2 Q.boabmaxos, Horam...,s. 145.

43 Thidem.



Rozdzial II. Muhammad, islam, pierwsi muzulmanie a chrzescijanie 183

rozwoju anikonizmu islamskiego, co dos¢ dziwne, bowiem jest to jednak
kwestia najbardziej podstawowa, a mianowicie pytanie o rozwdj rzemiost
zwigzanych ze sztuka dekoratywna, kwestie transmisji pewnych technik,
ciaglosci ich stosowania w spoteczenistwie odwotujacym si¢ przeciez sila
rzeczy do weze$niejszych tradycji, zwiazanych z rozwojem sztuki chrze-
Scijanskiej, w wigkszosci figuratywnej*#+. Watek ten pojawia si¢ zreszta
w kontekscie antychrzescijanskim w dwezesnym wzmiankach o najwigk-
szych programach budowlanych realizowanych przez kaliféw umajjadz-
kich, jak chociazby meczet Proroka w Medynie, za czaséw tego samego
Walida I, a nadzorowany przez ‘Umara ibn ‘Abd al-Aziza, pézniejszego
kalifa, ktéry miat podczas tych prac ztapaé jednego z chrzescijanskich
robotnikéw w tajemnicy wykonujacego przedstawienia $win na tukach
meczetu. Opowie$¢ ta miata oczywiécie na celu pewng krytyke poste-
powania umajjadzkiego kalifa, ktéry zatrudnit chrzescijan do budowy
muzutmariskiego domu modlitwy, jednakze pomimo moralizatorskiego
charakteru przypowiesci (powstalej prawdopodobnie juz w okresie abba-
sydzkim, w koricu VIII w.), nie mozemy wykluczy¢, iz do podobnych
sytuacji dochodzilto w rzeczywistosci*. Chrzeécijaniscy rzemieslnicy nie
musieli zreszta celowo wprowadzaé elementéw niespdjnych z islamska
doktryna, mogli realizowa¢ zaméwienie zgodnie ze swoim doswiadcze-
niem, nie§wiadomi tychze niezgodnosci**. Odrzucenie chrzescijaristwa

#+ N. Ali, Unayyad Palace Iconography. On the Practical Aspects of Artistic Cre-
ation, [in:] Power, Patronage and Memory in Early Islam. Perspectives on Umayyad
Elites,eds A.George, A.Marsham, Oxford 2018, 5. 175-254. Na temat transmisji
bizantyniskich i perskich technik w sztuce i architekturze umajjadzkiej zob. tez: 1. Ar ce,
Umayyad Building Technigues And The Merging Of Roman-Byzantine And Partho-Sas-
sanian Traditions: Continuity And Change, [in:] Technology in Transistion A.D. 300-650,
edsL.Lavan,E.Zanini,A.Sarantis, Leiden 2008, s. 491—537.

#5 A. George, Paradise or Empire? On a Paradox of Umayyad Art, [in:] Power,
Patronage..., s. s3.

#¢ Jak zauwazyl Robert William Hamilton w Carved Plaster in Umayyad

Architecture, 1q 15. 1, 1953, 8. 53: artistic style may grow, presumably, from within the craft by
initiative of the craftsmen, or from without through demand by employers. It seems unlike-
by that the minutiae of Sassanian ornament, whether seen in textiles, in metal work, or on
the walls of buildings, would so have attracted the attention of the Arab nobility as to create
a demand for patterns or borders of a certain kind. It was the craftsmen themselves whose



184 Islam, Arabowie i wizerunek kalifow...

spowodowalo tez, ze artysci zaczeli odwotywaé sie do wezesniejszego
dziedzictwa obecnego w Syrii, hellenistycznego*’. Fawzi Zayadine wspo-
mina wrecz o an artistic Renaissance of Hellenistic art in the eighth century,
przy czym wykonawcami owego odrodzenia mogli nie by¢ w ogéle Grecy,
sadzac bowiem z analiz leksykalnych greki, ktérej uzywali w swoich pra-
cach, duzo bardziej prawdopodobne bylo, iz reprezentowali miejscowe,
aramejskie i syryjskie rodowiska artystyczne®® albo wre¢cz pochodzi-
li z terenéw zwiazanych z kulturg arabska, z Arabii Szczesliwej, gdzie
odnaleziono juz kilka podobnych do umajjadzkich wzoréw rzezbiarskich,
pochodzacych jeszeze z okresu przedislamskiego*?. Konczac ten watek,
gwoli przedstawienia takze innych perspektyw tego problemu, za do$¢
istotng kwestie nalezy wigc uzna¢ pytanie, zainspirowane jednym z esejéw
Olega Grabara*#° — czy przedstawione powyzej przyklady mozna w ogdle
poczytywacé za sztuke islamska**, biorac pod uwage, ze wykorzystano

more perceptive sense appraised and adopted, in their various spheres, the commonplace
of Iranian ornament.

#7 Chociaz nickoniecznie — badacze wskazuja na uderzajace podobienstwa nie-
keérych motywéw umajjadzkich z tymi, ktdre mozna znalez¢ nie tylko w rezydencjach
prywatnych czaséw rzymskich (odwotujacych si¢ do mitologii greckiej), ale takze...
bizantynskich kosciotach (np. $w. Jana Chrzciciela w Gerazie, w dzisiejszej Jordanii,
blisko od gléwnych umajjadzkich ,,pustynnych” zalozen): P-L. Gatier, L' Ariane et
le chamelier de Qusayr “Amra. Iconographie omeyyade et mosaiques byzantines, BEO 66,
2017 5. 59—96.

#% F. Zayadine, The Unayyad Frescoes of Quseir Amra, Arch 31. 3, 1978, s. 29.
W kontekscie kobiecych rzezb odnajdywanych wokét umajjadzkich patacéw zwraca
si¢ uwage m.in. na podobienistwo do stylu palmyrariskiego z okresu rzymskiego, cho-
ciaz nie brakuje tez nawiazan do greckich rozwiazan klasycznych: M. Mammerler,
Khirbet al-Mafjar. With a special focus on the human sculpture in the round, PhM Thesis,
Universitat Wien 2013, s. 51—52.

+# EJ.Keall, Forerunners..., s. 11-23.

+° O. Grabar, Unayyad Art. Late Antiquie or Early Islamic?, [in:] Residences,
Castles, Settlements. Transformation Processes from Late Antiquity to Early Islam in Bilad
al-Sham Proceedings of the International Conference held at Damascus, s—9 November
2006,eds K. Bartl, AR.Moaz, Rahden 2009, s. 1-11.

+# Na problemy definicyjne zwrdcil uwage w potowie ubieglego wicku H. Stern,
Quelques oenvres sculptées en bois, os et ivoire de style omeyyade, ArsOr 1, 1954, . 119:
Lart de cette ecole est difficile a definir: ¢ est un compose de styles du proche Orient, depuis
CIran jusqu’en Afrique du Nord. En outre, les arts qui Lont engendre, ceux de la Perse,



Rozdzial II. Muhammad, islam, pierwsi muzulmanie a chrzescijanie 185

w nich symbolike i ikonografie zapozyczona*#* z kultur dominujacych na
terenach Syrii przed zapanowaniem tam wladzy muzutmanéw+#, takze
w kontekscie podkreslenia faktu przejecia imperium przez nowa, umajjadz-
ka dynasti¢ od poprzednich wladcéw tych ziem. By to wizualnie okaza¢
nalezalo nawigza¢ do poprzednich wzoréw*+, a znaczenie Umajjadéw
w tym wzgledzie mozna widzie¢ przede wszystkim w sprowadzeniu na
te tereny takze elementéw sasanidzkich*#. Dobrym przyktadem niech
beda zachowane domniemane przedstawienia kaliféw, np. w Kasr al-Hajr
al-Szarki*+¢, przebadanych niejako przy okazji podczas prac terenowych re-
alizowanych w latach 2002—2011 na obszarze tego jednego z najwickszych
umajjadzkich komplekséw typu madina, a znalezionych w tzw. budynku E,

de la Mesopotamie, de la Syrie, de la Palestine de I Egypte, ne nous sont connus que de
faqon fort inegale et, dans la plupart des cas, fort fragmentaire.

++* Nie wspominajac juz o takich problemach teoretycznych, jak zauwazalne przez
historykéw sztuki podobienistwa pomigdzy pewnymi elementami wzornictwa wywo-
dzacego si¢ z péinocnej, czy zachodniej (np. iryjskiej) Europy, a tymi odnajdowanymi
na terenach nalezacych niegdy$ do Umajjadéw, kiedy to odleglosci wykluczaja bezpo-
$rednie zapozyczenia, a mozliwe wyjasnienie tych paralelizméw mozliwe jest jedynie po
odwotaniu si¢ do zagadnieni dotyczacych samej strukeury i zasad tworzenia motywow
dekoratywnych: K. M ein e cke, Circulating images: Late Antiquity’s cross-cultural
visual koiné, [in:) A Globalised Visual Culture?: Towards a Geography of Late Antique

Art,edseadem,FE Guidetti, Oxford 2020, s. 321-340.

+ G.Palumb o, Images of Piety or Power? Conerving the Umayyad Royal Narra-
tive in Qusayr ‘Amra, [in:] The Making of Islamic Heritage. Muslim Pasts and Heritage
Presents, ed. T. R i c o, New Brunswick (New]ersey) 2017, 8. 91-108.

+++ Por. analize wykorzystania rzezb przedstawiajacych ludzkie postaci w patacu
Hiszama w Chirbat al-Mafdzar, gdzie mozna zaobserwowa¢ zaréwno nawiazania do
wzorcodw antycznych, jak i do monumentalnej sztuki sasanidzkich siedzib szachéw:
H. Taragan, Atlas Transformed-Interpreting the ‘Supporting Figures in the Umayyad
Palace at Khirbat al Mafjar, EW s3.1/ 4,2003,5.9-29.

#45 Przy czym czgsto funkcjonowaly one jakby niezaleznie od tych miejscowych,
nie faczono ich ze soba. Jak zauwazyl Daniel Schlumb erger, jeszcze w pierwszej
polowie ubieglego wicku: elles nous montrent les deux grandes sources de cet art, lira-
nienne et la greco-romaine coulant cote ‘a cote, sans se confondre encore — Deux fresques
omeyyades, Sy 25.1/2,1946/1948, 5. 102.

+¢ D. Genequand, Two Possible Caliphal Representations from Qasr al-Hayr
al-Sharqi and Their Implication for the History of the Site, [in:] Power, Patronage and
Memory in Early Ilam. Perspectives on Umayyad Elites,eds A.George,A.-Marsham,
Oxford 2018, 5. 147-174.



186 Islam, Arabowie i wizerunek kalifow...

domniemanej rezydencji emira, poprzedzajacej budowe tamtejszego pa-
tacu Hiszama ibn ‘Abd al-Malika. Warto tez doda¢, ze przeciez w two-
rzeniu nowych umajjadzkich zalozen wykorzystywano czasem materialy
pochodzace z rozbiérki budowli starszych, przede wszystkim rzymskich
i bizantynskich, wiemy za$ o tym stad, ze zachowaly si¢ na nich odpo-
wiednie inskrypcje*+.

Jako argumentu na rzecz wezesnego powstania ikonoklazmu w islamie,
uzywano czgsto zrédet numizmatycznych*#. Juz bowiem za czaséw ‘Abd
al-Malika*# zaprzestano umieszczania na monetach jakichkolwiek wize-
runkdw, zastepujac je najczesciej napisem: Nie ma bstwa poza Allahem
i nikt nie jest jego towarzyszem. O tej zmianie wspomina takze Teofanes
piszac w relacji dotyczacej roku 6185 AM (czyli 691-692 AD): Arabowie
nie mogli znies¢ rzymskich wizerunkdw na monetach*°. Nie wydaje sig,
aby przedstawiony wyzej ustep oznaczat jedynie dziatanie ikonoklastycz-
ne. Réwnie dobrze mozna go interpretowa¢, jako dotyczacy sposobu
samoidentyfikacji Arabéw. Poprzez uzywanie zupetnie innych monet,
muzulmanie wyrazali wlasna kulture i wyraznie odcinali si¢ od zwigzkow
z cesarstwem*". Ten antychrzescijanski charakeer*?, a nie obrazoburczy,
uwidacznia si¢ zaréwno w relacji Teofanesa, jak i na samych arabskich

+7 Gh.Bisheh, From Castellum to Palatium..., s. 49—56. O rzymskich spoliach
wykorzystywanych przez Umajjadéw zob. tez: D. G ene quand, Les érablissements
des élites omeyyades en Palmyréne et au Proche-Orient, Beyrouth 2012, s. 88, 102, 162.

+* J Danecki, Kultura..., s. 121.

+9 Pierwsze reformy w kierunku islamizacji monet i podkreslenia legitymizacji
wladzy kaliféw i namiestnikéw przypadaja na lata siedemdziesiate VII w., a wiec jeszcze
czasy Mu‘awiji, a zwigzane sa z dos¢ odleglymi regionami paristwa, prowincjami w Iranie:
S.D.Secars, The Legitimation of al-Hakam b. al-’ As: Umayyad Government in Sev-
enth-Century Kirman IS 36. 1, s. 5—25.

#° Teofanes, AM 6183, 5. 365.15-16; 5. 509: (g T@V Apafwy un katadeyousvny
T 1@V Pwpaiov yapayhy év Tols idlowg vopiopaaty.

#t Szczegdlnie, ze w poczatkowym okresie podboju korzystali z ustalonych miejsco-
wych wzoréw monet, czy to sasanidzkich, czy bizantynskich. Zob. w tym kontekscie:
C.Foss, A Syrian Coinage #Mu‘ﬂwzj/ﬂ?, RN 158, 2002, 5. 353—365; M.. Mochiri,

A Sasanian-style coin of Yazid b. Mu'dwiya, JRAS 114. 2, 1982, 5. 137-148.

#* Wedtug Christiana D é cob erta (L’ Autorité religieuse aux premiers siécles
de lislam, ASSR 125. 1, 2004, 5. 26) uzycie na monetach ‘Abd al-Malika odwotania do
Wystannika Boga Muhammada mialo by¢ wyrazem wlasnie retoryki antychrzescijanskiej,



Rozdzial II. Muhammad, islam, pierwsi muzulmanie a chrzescijanie 187

monetach z tego okresu*>. Jak juz wyzej wspomniano, znajdowat si¢ na
nich napis potepiajacy dodawanie Bogu wspéttowarzyszy. Wedtug zas
muzutmanéw byl to najciezszy grzech chrzedcijan. Ten element pod-
kreslany byt réwniez na innych niz monety artefaktach, stuzacych jako
narzedzia propagandowe dynastii marwanidzkiej. Do$¢ wspomnie¢ naj-
starsza z muzutmanskich inskrypcji odnoszacych sie do realizowanych
inwestycji infrastrukturalnych (drogowych, niezwigzanych z budowlami
sakralnymi) i drugg co do dtugosci (po tych zachowanych w Kopule
na Skale) nawiazujaca do ‘Abd al-Malika, odkrytg na kawatku bazal-
tu w wodach Morza Galilejskiego w latach sze$¢dziesiatych ubieglego
wicku, gdzie podkreslono, ze Allah nie ma towarzyszy, a Muhammad
jest jego wystannikiem*+. We wspomnianym wyzej meczecie, jednym

gdyz byla to przeciez jedna z niewielu postaci konstytutywnych dla religii islamskiej, kerej
nie mozna spotka¢ w narracjach chrzescijanskich.

3 Tematem mennictwa bizantyriskiego i arabskiego w interesujacym nas okresie
zajmowal si¢ przede wszystkim Tony G o o d w i n: Ar Introduction to Arab-Byzantine
Coinage, [in:] Arab Byzantine coins from the Irbid hoard.: including a new introduction ro
the series and a study of the Pseudo-Damascus mint, eds idem, R. Gyselen, London
2015, 5. 1-60; oraz Michael L. B a t e s, m.in.: Byzantine Coinage and Its Imitations, Arab
Coinage and Its Imitations: Arab-Byzantine Coinage, ARAM 6. 1/2, 1994, s. 381-403;
The Coinage of Syria Under the Umayyads, 692—750 A.D., [in:] The Fourth International
Conference on the History of Bilad al-Sham during the Umayyad Period: Proceedings
of the third symposium, eds M. A. Bakh1t, R. Schick, Amman 1989, s. 195-228
(takze w reedycji klasycznych tekstéw dotyczacych tematyki Umajjadéw: The Artic-
ulation of Early Islamic State Structures. The Formation of the Classical Islamic World,
edsLI.Conrad, EM.D onnerLondon2016,s.195—228); History, Geography, and
Numismatics in the First Century of Ilamic Coinage, RSN 65,1986, 5. 231-262, w Polsce
za$ Stefan Skowronek — Trest i temat monet bizantynskich, BuN 39,1969, s. 735-738;
id e m, Wezesnoarabskie nasladownictwa monet bizantyiskich, BuN 41,1969, s. 781-783.
Jako wstep do zagadnienia numizmatyki bizantynskiej postuzy¢ moze: Ph. Grierson,
Byzantine Coinage, Washington 1999. Obszerna bibliografia dotyczaca zagadnienia bizan-
tyniskiego wplywu na poczatki muzulmariskiego mennictwa znajduje si¢ w: C. Foss,

Arab-Byzantine Coins. An Introduction with a Catalogue of the Dumbarton Oaks Col-
lection, Washington 2008. Wspoélczesne podsumowanie, m.in.: W. Schulze, The
Byzantine-Arab Transitional Coinage of Tartus, NC 173, 2013, 5. 245-259.

#+ Znalazly si¢ tam tez nawigzania do trudnosci zwiazanych z budowg same;j
drogi: M. S har o n, An Arabic Inscription From The Time Of The Caliph ‘Abd Al-Malik,
BSOAS 29. 2, 1966, s. 367-372.



188 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféow...

z najwazniejszych dziet zycia syna Marwana réwniez znajdujg sig liczne

nawiazania do Ludéw Ksiegi, podwazajace chrzescijaniskie wierzenia

czy to w Tréjce Swicta, czy tez szczegdlne, boskie postannictwo Jezusa

Chrystusa*>. Jak podkreslita w swoim obszernym studium programu epi-
graficznego Kopuly, przypisywanego ‘Abd al-Malikowi, Giilru Necipoglu:
his inscriptions on the Dome of the Rock have been related to the height
ened public prominence given Qur’ anic citations in his personal seal, coins,
milestones, and papyrus rolls, which quote a similar set of verses or closely

related variants that reiterate the main dogmas of Islam officially upheld
by the Marwanid polity*°. We wspotczesnych interpretacjach zabytku

zauwaza si¢ zreszta, ze Kopula nie jest jedynie konglomeratem elemen-
téow bizantynskich, czy perskich, ale takze pelna nawiazan do sztuki

czysto arabskiej, z Ka‘abg na czele, réwniez takich jak Ghumdan, miasto

z poludnia, z Jemenu*”. Wykorzystujac te wzory ‘Abd al-Malik (a moze

raczej jego architekei) cheieli z pewnoscig podkresli¢ wlasne, rodzime

do$wiadczenia w budowli majacej by¢ duma kalifatu.

Inna rzecz, ze wedlug niektérych wspétczesnych omoéwien w tej
dyskusji pomiedzy bizantyniskim cesarzem Justynianem II a ‘Abd al-Ma-
likiem, dotyczacej samej kwestii monetarnej, mogto najzwyczajniej dojé¢
do nieporozumienia — zaimplementowane w wyniku pierwszej reformy
monetarnej kalifa stojace postaci na monetach mogly zostaé uznane przez
Bizantynczykéw za jaka$ forme idolatrii wiasnie, stad decyzja o wpro-
wadzeniu monet o wylacznie epigraficznych zdobieniach. Koncepcja
wydaje si¢ oczywiscie interesujaca®s’, jak kazda odwotujaca si¢ do

+5 Szczegdlowe oméwienie: Ch. Ke s sl e r, ‘Abd Al-Malik’s Inscription in the Dome
of the Rock: A Reconsideration, JRAS 1,1970, 5. 2-14.

+¢ Badaczka zwraca tez uwagg na fake, ze fragmenty inskrypcji uznawane za anty-
chrzescijaniskie, mialy przede wszystkim na celu przekazanie centralnej reguty religii
islamskiej, nickoniecznie musialy by¢ tworzone w opozycji do samego chrzedcijaristwa:
G.Necipoglu, The Dome of the Rock as Palimpsest: ‘Abd al-Malik’s Grand Narrative
and Sultan Suleyman’s Glosses, Muq 25, 2008, s. 46 (calo$¢, wlacznie z interesujacym
studium nawiazari do marwanidzkiego programu dokonanych przez ,nowego Salomona,
syna Dawida’”, Sulejmana Wspanialego — s. 17-1053).

#7 N.N.N.K h o ury, The Dome of the Rock, the Ka'ba, and Ghumdan: Arab Myths
and Umayyad Monuments, Muq 10, 1993, s. 57-65.

+% Pelne wyjasnienie tei idei znajduje si¢ w: T.M.P. D u g g a n, Some Reasons for the
Currency Reform of A.H. 77/696-7 A.D.: The Figure on the Obverse, ‘the Caliph,



Rozdzial II. Muhammad, islam, pierwsi muzulmanie a chrzescijanie 189

nieporozumien i przypadkdéw jako motoru dziejéw, trudno jednak uzna¢
ja za odpowiednio udokumentowana.

Innym argumentem, ktéry ma potwierdzaé teze¢ o islamskim po-
chodzeniu ikonoklazmu, byto nazwanie przez Teofanesa Leona I1I copat-
knvoppwv?, czyli myslgcym na sposéb saracerski**°. Dodatkowym po-
twierdzeniem mial by¢ tez fake, iz to samo okreslenie zastosowal bizan-
tyniski chronograf w stosunku do Besera, patrycjusza, ktérego mozemy
chyba taczy¢ z osoba, o tym samym imieniu, juz wezesniej tutaj wspomi-
nang*®. Jednak teza, iz wyzej wymieniony epitet implikuje jakiekolwiek
powiazania islamu z ikonoklazmem, jest moim zdaniem za daleko idaca.
Tego samego okreslenia uzyto bowiem takze na soborze w Hierei w 754
roku wobec Jana Damasceniskiego*®. By¢ moze wigc stowo oapaxnvéopwy
bylo po prostu rodzajem obelgi, uzywanej w stosunku do wrogéw, czy to
politycznych czy religijnych*®. Dowodzi to raczej uczu¢ antyarabskich
czy antyislamskich wéréd Bizantynczykéw w sensie ogélnym, nie za$ doty-
czacych stricte ikonoklazmu, jak sugeruje Barry Baldwin+®+. Za bardziej
bezposrednia w kontekscie taczenia Arabéw z zachowaniami obrazobur-
czymi mozna uznac¢ relacje z AM 6218+%, dotyczaca m.in. oblezenia Nicei
z 727 1. Leon III nie tylko zostal oskarzony w tym fragmencie o dzialania

the Prophet, or an Image of an Idol of Solid Hammer-Beaten Metal?, MJH 4. 2, 2014,
s. 89—112. Podobnie tez w kontekscie programu inskrypcyjnego we wspomnianej wyzej
Kopule na Skale nalezy wzia¢ pod uwage takze i taka mozliwo$¢, ze tworzony on byt
ad hoc, bez szerszego planu, czy tez w ramach eksperymentéw, co mogloby doprowadzi¢
do zakwestionowania funkcjonujacych w nauce koncepcji o wyjatkowosci tegoz zabytku
ijego warstwy epigraficznej: M. M il w righ t, The Dome of the Rock and its Umayyad
Mosaic Inscriptions, Edinburgh 2016, s. 107-159.

9 Teofanes, AM 6218,s. 405.14.

+© Na ten temat zob.: B. Bald win, Theophanes on the Iconoclasm of Leo I1I,
B 60,1990, s. 426—428.

# Teofanes, AM 6233,s. 414.27.

+2 Oprdcz przydomka myslgcego na saraceriski sposéb ten wybitny teolog otrzymat
takze inne, m.in.: wypaczajgcy Pisma, obrazajgcy Chrystusa, falszers, oraz po prostu
zly. Wiecej na ten temat zob.: D.J. Sahas, Jobn of Damascus on Islam. The ,Heresy
of the Ishmaelites”, Leiden 1972, s. 3-14.

¢ Tak tez kwesti¢ t¢ przedstawia LW. B arnard, The Graeco-Roman..., s. 27.

++ B.Baldwin, Theophanes...,s. 427.

s Na fakt ten zwrdcil uwage Isias Male vitis: The Formation..., s. 179.



190 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféw...

wymierzone w czes¢ dla ikon (oraz relikwii), ale Teofanes nie omieszkat
podkresli¢, ze postgpowat w tym aspekeie podobnie jak muzutmanie,
keérych nazwal wrecz nauczycielami, mistrzami cesarza (g of Siddaxahol
avtob Apafect®®). W przekazie tym Wyznawca wspomnial zreszta osobg
Konstantyna, ktdry, bedac ikonoklasty, zniszczyl jeden z wizerunkéw
Matki Bozej kamieniem, za co zostal nastgpnego dnia ukarany $miercia
od... kamienia wystrzelonego z jednej z machin oblezniczych*.

Na podstawie wyzej przedstawionych analiz mozna pokusi¢ si¢
o stwierdzenie, iz ikonoklazm islamski nie miat wiele wspélnego ze zja-
wiskiem bizantyriskim o tej samej nazwie. Nie jest moim celem szczegé-
lowe opisywanie tego ostatniego***. Jednak wypada napomknac¢ o kil-
ku bardzo waznych faktach. Bizantynski ikonoklazm wydaje si¢ by¢ idea
bardziej polityczna niz religijna. Jak pisal John Haldon, przyczyna dla
ktérej Leon III wprowadzat ikonoklazm nie musiaty by¢ jego osobiste
przekonania religijne, ale znalezienie w ten sposdb dobrego pretekstu
do przemodelowania stosunkéw spolecznych w éwezesnym Bizancjum,
pozwalajace na podniesienie autorytetu cesarskiego i uzyskanie jeszcze
wickszego zakresu wladzy monarszej*®. Tak wiec ikonoklazm byt tylko
jedna ze sktadowych ogélnej polityki tego cesarza, ktéra miata na celu
podniesienie imperium z weze$niejszego upadku, cechujacego si¢ ciagtymi
zmianami wladcéw oraz brakiem kontynuacji. Innymi jej cechami byty
przeciez twarda postawa wobec kalifatu, a takze ponowny wzrost zain-

teresowania ziemiami lezacymi na Zachodzie: Sycylig oraz potudniows

#¢ Teofanes, AM 6218,s. 406.25.

+7 Calo$¢ tego przekazu zajmuje do$¢ obszerny fragment opisu oblezenia: Te o-
fanes, AM 6128,s. 406.5-14.

+% Podstawowe opracowania w jezyku polskim na temat pierwszego ikonoklazmu:
G. D agron, lkonoklazm i ustanowienie ortodoksji (726-847), |in:] Historia chrze-
Scijanstwa..., s. 86-118; . M ey end o r £f, Teologia bizantyjska. Historia i doktryna,
tlum. J. Proko piuk, wyd. II, Krakéw 2007, 5. 27-38; S. Run ciman, Teokracja
bizantyjska, tham. M. R ad o z y c k a, Warszawa 1982, s. s2—77. Szerszy zestaw literatury
sckundarnej w jezykach kongresowych, dotyczacej fenomenu bizantynskiego ikonokla-
zmu, podalem na poczatku niniejszego podrozdziatu.

+ J.Hald on, Some Remarks on the Background to the Iconoclast Controversy,
Bsl 38,1977, 5. 181.



Rozdzial II. Muhammad, islam, pierwsi muzulmanie a chrzescijanie 191

Italig. Nalezy zwréci¢ uwagg takze na dosy¢ aktywna polityke w stosunku
do papiestwa*’* i w ogo6le Kosciota*”". Jednoczesnie nalezy zaznaczy¢, iz
ikonoklazm Leona dotyczyl obrazéw, natomiast krzyz byt nadal czczony.
Co wigcej, jak udowadnia John Moorhead, cesarze dynastii izauryjskiej
wniesli do kultu Krzyza Swietego nowa jako$é, oparta na tradycjach
konstantynskich+.

Ostatnig kwestig dotyczacg ikonoklazmu, ktéra si¢ tu zajme, jest pro-
blem datowania edyktu Jazyda. Zwyklo si¢ przyjmowac rok 721, jako ten,
w ktérym 6w dokument powstal. Zgodne jest to z ustaleniami Alexand-
ra A. Vasilieva, ktéry uznal, iz wigzaca dla nas powinna by¢ relacja Jana,
wystannika patriarchy Antiochii. Wspomnial on bowiem, iz od ukazania
si¢ edyktu do $mierci kalifa min¢to dwa i pét roku. Jednak wypada do-
da¢, iz autorzy innych zrédetl, m.in. wspominani juz tutaj Gewond czy
Sewer, a przede wszystkim Teofanes, podaja, ze Jazyd wydat swoj rozkaz
wlasciwie tuz przed $miercig. A.A. Vasiliev, jako uzasadnienie swojego
wyboru, podaje, iz Jan byt najblizej wydarzen i znat $wiadkéw naocz-
nych lub nawet sam byt jednym z nich+. Wydaje mi si¢, ze rozumowanie
to, nie tyle mozna podwazy¢, co rozszerzyé. Chociaz zrédia armenskie
i koptyjskie $wiadcza poczatkowo przeciw tezie rosyjskiego uczonego,
to jednak przy blizszym przyjrzeniu si¢, paradoksalnie, potwierdzaja
ja. Gdyby edykt zostal wydany i natychmiast stracit waznos¢ z powodu

#7° Na temat stosunkdw Leona I11z Italia i papiestwem zob. m.in: M.V.Anastas-
o's, Leo II's Edict against the Images in the Year 726—727 and Italo-Byzantine Relations
between 726 and 730, [in:] idem, Studies in Byzantine Intellectual History, London 1979,
s. s—41; id e m, The Transfer of lllyricum, Calabria and Sicily to the Jurisidiction of the
Patriarchate of Constantinople in 732-33, [in:] id e m, Studies...,s. 14-31 V.G rumel,
L’ Annexion de I lllyricum Oriental, de la Sicile et de la Calabre au Patriarcat de Con-
stantinople, RSRe 40 (1952), s. 191-200; T. Wo lini sk a, Sycylia w polityce Cesarstwa
Bizantyriskiego w VI-IX wieku, £.6dZ 2005, 5. 74-77, 135-139, 241-24 4.

+71 Kwestia stosunku Leona ITI do Ko$ciota zostala oméwiona przezG.D agrona,
Emperor and Priest. The Imperial Office in Byzantium, Cambridge 2003, 5. 158—191.

+2 J.Moorhead, Iconoclasm, the Cross and the Imperial Image, B ss, 198s,
5. 165—179. Powrdt dynastii izauryjskiej do znaku NIKA zauwaza m.in. Anatole Frolo w,
IC XC NIKA, Bsl 17,1956, s. 106—108.

3 A A.Vasiliev, The Iconoclastic Edict..., s. 45—47.



192 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféw...

$mierci wladcy, zapewne ikonoklazm nie dotarlby do Armenii oraz
Egiptu. Relacje armenskie i koptyjskie nalezy bowiem traktowad, jak juz
wezesniej wspominalem, jako dotyczace Armenii i Egiptu, oraz wydarzen
tam si¢ rozgrywajacych. Badania archeologiczne przynosza nam za$ dane
pozwalajgce potwierdzié, ze do niszczenie wizerunkéw w kosciotach
faktycznie doszlo. Przedstawit je m.in. Michele Piccirillo w swojej pracy
dotyczacej $wiatyn z regionu nadjordanskiego. Mozaiki w tychze zostaly
tak przeksztalcone, by ukry¢ wszelkie zaprezentowane tam wezesniej
przedstawienia antropomorficzne lub zwierzece, a pozostawié jedynie
wzory geometryczne i roslinne. Jednoczesnie pozostawiono, czy wrecz
dodano znaki krzyza, co $wiadczy o chrzescijanskiej realizacji wspomnia-
nych powyzej zmian. Autor opracowania wskazat na jeszcze jeden, cickawy
aspeke tego przedsiewzigcia, ktéry nalezatoby tez wzia¢ pod uwage w inter-
pretacjach przyczyn powstania edyktu Jazyda. Zwrécit on bowiem uwage
na pojawiajace si¢ w zrodtach wzmianki dokumentujace jednostkowe przy-
padki muzutmanskich modtéw dokonywanych w miejscach zwigzanych
z chrzedcijaiistwem. Praktyka ta dotyczyta nie tylko takich os6b jak Chalid
al-Kasr, iracki gubernator, oskarzany o sprzyjanie chrze$cijanom, ale kali-
féw — okoliczno$ci modtéw “‘Umara ibn al-Chattaba w poblizu Kosciota
Zmartwychwstania w Jerozolimie, Mu‘awiji i jego modlitwy na Golgocie
po dokonaniu uroczysto$ci wywyzszenia do funkgji kalifa w Jerozolimie,
relacje pochodzace jeszeze z poczatkéw III w. hidzry, wskazujace na orga-
nizowanie przez muzutmandw spotkan w koéciele w Betlejem itp. Michele
Piccirillo zauwazyt, ze islamski zakaz wkraczania do kosciotéw wynikat
przede wszystkim z obecnosci w nich posagdw (tamdsil) oraz obrazéw
(suwar). Jezeli takowych nie bylo, modlitwa w $wiatyni chrzescijaniskiej
byta w zasadzie dozwolona. Co cickawe, cz¢$¢ koscioléw nadjordanskich
zachowala fragmenty pomieszczen, w ktdérych nie zniszczono mozaik
antropomorficznych, tak jakby byly one przeznaczone do wylacznego
uzytku chrzescijan. Czy wobec powyzszego mozna wzia¢ pod uwage, ze
edykt Jazyda byt w pewien sposob technicznym rozwigzaniem problemu
dostepnosci budynkéw sakralnych, przygotowanych do organizacji wigk-
szych spotkant modlitewnych, réwniez dla muzutmanéw? Z pewnoscia

mamy zbyt malo danych, by odpowiedzie¢ na tak postawione pytanie,



Rozdzial II. Muhammad, islam, pierwsi muzulmanie a chrzescijanie 193

jednak jak podkreslit Michele Piccirillo w kontekscie zniszczonych mozaik
koscielnych w okresie umajjadzkim: personnellement, je suis confiant et
Jje pense que la recherche historigue résoudya tot ou tard ce probleme que la
recherche archeologique a aidé a enflammer+™.

Reasumujac powyzsze rozwazania w konteksécie samego przekazu
Chronografii. Teofanes we fragmentach dotyczacych edykeu ikonoklastycz-
nego Jazyda II czyni centralna postacia cesarza Leona III. Widoczne jest
to, gdy potraktujemy jego relacje w latach 6213—6215 jako pewna cato$¢,
zawierajaca ciag logicznie po sobie postepujacych wydarzen: przymuso-
wy chrzest Zydéw, wywolujacy wsréd nich nastroje antybizantynskie,
powstanie zydowskiego ruchu mesjanistycznego skierowanego m.in. prze-
ciwko $wietym wizerunkom, zblizenie si¢ jednego z cztonkéw ruchu do
kalifa Jazyda, wydanie edyktu jako efekt wplywu zydowskiej sekty mesja-
nistycznej, powrdt przesigknietego ideami ikonoklastycznymi Besera
do Konstantynopola i przekonanie Leona do przyjecia obrazoburczych
przekonan. Relacje spina klamra tematyczna dotyczaca bledéw Leona*.
Opisana przez Teofanesa szybka $mier¢ Jazyda II tuz po wydaniu edykeu,
choé nie wydaje si¢ zgodna z przekazami innych zrédet (przede wszystkim
armeriskich i egipskich), to jednakowoz moze mie¢ wymiar moralizatorski

— autor Chronografii przestrzegal w ten sposéb wladcow przed mieszaniem

#+ M. Piccirillo, Les mosaiques d époque omeyyade des églises de la_Jordanie,
Sy 75,1998, 5. 278.

+75 Tych ,zapowiedzi”, zgodnie z kedrymi Leon bedzie ztym cesarzem, realizuja-
cym ,heretycka” polityke mozna znalezé w Chronografii wigcej. Wspomnieé wypada
tutaj chociazby zagadnienie przysiegi, jaka miat ztozy¢ przed patriarcha Germanem
przed wstapieniem na tron (Teofanes, AM 6208, s. 390.19-26), zgodnie z ktdra
mial obieca¢ nie wtraca si¢ w sprawy religijne. Nie odrzucajac tejze, zaproponowalem
swego czasu, ze powinno si¢ ten ustep interpretowa¢ raczej jako ewentualny wyraz
obawy patriarchy przed ukrytymi wynikami pertraktacji, jakie Leon odbyt z Arabami
pod Amorionem (Teofanes, AM 6208, s. 387). Chociaz dokladna analiza obydwu
ustepdw nie pozwala, wedtug mojej oceny, na wysunigcie wobec cesarza jakichkolwick
oskarzeri o otwarta wspétprace z muzuimanami, to jednak dla nieuwaznego czytelnika
Chronografii moglyby one sta¢ si¢ dowodem, ze Leon od samego poczatku swojego
panowania wykazywal inklinacje do dziatan niezgodnych z ortodoksja chrzescijariska,
por. B. C e c o ta, Arabskie oblgzenia..., s. 111-114; i d e m, Bulgarzy wobec arabskiego
oblezenia Konstantynopola w latach 717718, BP 18, 2011, 5. 11-22.



194 Islam, Arabowie i wizerunek kalifow...

si¢ w sprawy doktryny wiary. Narracja wprowadzona przez Teofanesa
wydaje sie by¢ koherentna z ideg pentarchii, formutowana przez teologéw
broniacych kultu ikon, wéréd kedrych dominujaca pozycje uzyskat poglad
podwazajacy mozliwo$¢ cesarskiego wplywu na rozwéj dogmatéw i regut
koscielnych*¢, co mozna rozszerzy¢ na ogélnie obowiazujacy zasadg za-
kazu mieszania si¢ do kwestii duchowych przez swieckiego, niezaleznie
czy bedzie to monarcha chrzescijaniski, czy tez kalif. Stad tez mozliwe jest,
ze w tym konkretnym przypadku opowies¢ dotyczaca panowania jednego
z Umajjadéw i skupienie si¢ na whasciwie tylko tym aspekcie jego rzadow,
czyli edykeie (oraz karze, jaka go w zwiazku z jego wydaniem spotkata),
miato na celu podkreslenie przede wszystkim ikonodulskich i ortodok-

syjnych zapatrywan Teofanesa*”.

6. Epidemie, trzesienia ziemi i inne plagi w krajach
muzulmanskich w ujeciu Teofanesa Wyznawcy

W refleksji dotyczacej narracji reprezentowanych przez bizantynskich
historykéw IX-XI w., odnoszacych si¢ do kwestii relacji z obcymi, szcze-

golnie wobec wrogich chrzescijaristwu wyznan, mamy tendencje do pod-

¢ O.Kash chuk, Idea pentarchii jako rekojmia jednosci kosciota w dobie ikonokla-
zmau. Stanowisko Teodora Studyty, VP 32, 2012, s. 201-220.

#7 W jednym ze swoich esejéw poswieconych wizerunkowi epoki umajjadzkicj
w bizantynskiej spusciznie historycznej, Elizabeth Jeffreys zaproponowala m.in. by
interpretowa¢ wzmianki o muzutmanach w Chronografii przez pryzmat ikonodul-
skich i ortodoksyjnych pogladéw Teofanesa: E. J e ffr e y s, Notes towards a Discussion
of the Depiction of the Umayyads in Byzantine Literature, [in:] Elites Old and New in
the Byzantine and Early Islamic Near East, eds J. Hald on, LI. Conrad, Princ-
eton 2004, 8. 133—147. W kontekscie powyzszego oméwienia edyktu Jazyda, wydaje si¢
to ze wszech miar stuszna perspektywa, cho¢ trudno zgodzi¢ si¢ by Wyznaweca realizowat
taki program we wszystkich fragmentach poswieconych Umajjadom.



Rozdzial II. Muhammad, islam, pierwsi muzulmanie a chrzescijanie 195

kredlania tych elementéw, w keérych znajdujg si¢ rzekomo nadprzyrodzo-
ne potwierdzenia stusznosci (lub jej braku) postgpowania okreslonych
wladcéw, grup spolecznych, czy catych nacji. Szczegélnie widoczne jest
to oczywiscie w opisach dotyczacych bezposrednich staré militarnych,
gdzie wyjatkowe czynniki przyrodnicze sa niekiedy przywotywane jako
oznaka Bozej taski (lub jej braku)+*. W kontekscie tematyki niniejszego
podrozdziatu dobrym przykladem moze by¢ tu dokonane przez Teofanesa
wyjasnienie przyczyn kleski Bizantyniczykéw nad Jarmukiem, kiedy to nie
tyle wojska muzulmariskie, co burza piaskowa miata odnies¢ zwycigstwo
nad cesarskimi zastgpami*”, czy a contrario wzmianki dotyczace arabskich
klgsk morskich w czasie operacji przeciwko Konstantynopolowi, spowodo-
wanych silnymi burzami morskimi**. Wyznanie wiary w nadprzyrodzona
pomoc w walce z Arabami mozemy znalez¢ w diugiej relacji z negocjacji
iwalk pomiedzy Bizantyriczykami a buntownikiem Saboriuszem, w ktére
bardzo mocno wlaczyli si¢ réwniez muzutmanie. Podczas spotkania przed
kalifem Mu‘awija posel syna cesarskiego, kubikulariusz Andrzej stwierdzi¢
mial m.in.: bedziemy si¢ uciekad do Boga, ktdry ma wigkszgq moc niz ty, by

7% Watki poruszone w niniejszym podrozdziale oméwilem réwniez w tekscie: Plagi
na muzutmandw? Kwestia epidemii w Chronografii Teofanesa Wyznawcy w relacjach
dotyczgcych kalifatu i jego poddanych, PZH 22. 2, 2021, 5. 29—45.

79 Jak juz wspominalem wyzej w kontekscie tego starcia, Teofanes napisal m.in. o wie-
trze z poludnia, kedry wial w oczy Bizantyniczykéw, przez co nie mogli, z powodu pylu,
stawi¢ czola Arabom i zostali pokonani: Te o fanes, AM 6126, 5. 338.6-7.

# Szczegblnie mocno zaakcentowane zostalo to w interesujacej nas w niniejszym
tekscie Chronografii Teofanesa Wyznawcy, ktory praktycznie kazdy drobny sukees
odniesiony przez Bizantynczykéw podczas oblezenia w latach 717718 opatrzyt komen-
tarzem dzickczynnym wobec Boga oraz Matki Bozej. W pewnych fragmentach opisu
oblezenia mozna odnie$¢ wrazenie, ze bizantyfiski autor uznaje bezposrednie, fizyczne
wrecz oddzialywanie Sily Najwyzszej, szczegdlnie w kontekscie ostatecznej kleski arab-
skiej floty, kiedy to Bég za wstawiennictwem Matki Bozej mial zesta¢ na niewiernych
burze morska. Podobne odwolania pojawiaja si¢ takze w innych bizantyniskich dzie-
tach, np. Teodozjusza Gramatyka, a takze armeniskich (w przeciwienistwie do zrédel za-
chodnich, czy syryjskich), zob.: B. C e c o t a, Arabskic oblgzenia..., s. 138-148; i d e m,
The Meaning..., s. 117-130. Pamigtajmy jednoczesnie, ze ta fizyczna obecno$¢ mogta
by¢ faktycznie odczuwalna, np. poprzez odpowiednie wizerunki, por. A. Kaldellis,
The Military Use of the Icon of the Theotokos and Its Moral Logic in the Historians of the
Ninth-Twelfth Centuries, EBiz 1, 2013, 5. 56-75.



196 Islam, Arabowie i wizerunek kalifow...

bronit Romejow, w Nim ztozymy nasze nadzieje**'. Podobnie tez w kontek-
$cie opisu oblezenia Nicei w 727 r., gdzie Wyznawca wyraznie podkreslit,
ze bizantyniskie zwyciestwo to zastuga Matki Bozej i wszystkich swietych
(mepl @ TpeaPela Tig mavdyvov BeoTérou kal TAVTWY T@V dylwy), a nie
bezboznego cesarza*®.

Oprécz negatywnych wydarzen, zwigzanych z zagadnieniami atmos-
ferycznymi czy geologicznymi, doskonale opisanymi w literaturze przed-
miotu, spotykamy w bizantynskich kronikach réwniez réznej dlugosci
passusy na temat chordb epidemicznych, ktére dotykaly dwezesna popu-
lacje. O ile jednak literatura dotyczaca zaréwno zagadnienia odnoto-
wywania tychze, jak i nadawania im ponadwymiarowych znaczen jest
do$¢ bogata, to nie zajmowano si¢ jeszcze préba interpretacji wzmianek
Bizantyniczykéw na temat podobnych wydarzen w obcym, a czg¢sto wro-
gim cesarstwu kregu muzutmanskim okresu powstania i rozwoju islamu.
Przy czym dzieje si¢ tak nie z powodu tresci tychze przekazdéw, ale raczej
braku konkretnych w nich elementéw, co postaram si¢ wykaza¢ ponizej.
Podstawowa konstatacja bowiem plyngca z zaprezentowanych tu rozwazan
jest taka, ze bizantynski autor nie przydawat akurat plagom i epidemiom
szczegdlnego znaczenia, odnotowujac je jedynie, skupiajac si¢ raczej na
innych nadzwyczajnych wydarzeniach. To zas podwaza nieco zaprezento-
wane w wielu publikacjach analizy dotyczace pandemicznych fragmentéw
Chronografii, poswigconych sprawom wewnetrznym cesarstwa, zgodnie
z ktérymi owe plagi miaty by¢ w zamysle twércy bizantyniskiej kroniki
widomym znakiem boskiej interwencji przeciwko postepowaniu tego,
czy innego wladcy.

Szczegoblnie widoczne jest to wokot dyskusji, ktéra rozgorzata na temat
Teofanesowych wzmianek o epidemii z lat 747/748 na terenie cesarstwa.
Nalezy zatrzymac si¢ przy tej kwestii na chwile, bowiem bez jej oméwienia
nie bedzie zrozumiale wnioskowanie, dotyczace relacji o pandemiach

# Teofanes, AM 6159, s. 349.29—32. Teofanes nie zapomnial réwniez wspomnie¢,
ze przytoczona wyzej zapowiedZ Bozej pomocy faktycznie doszla do skutku, kiedy to
Saboriusz zginal w wyniku nieszczesliwego wypadku. Wyznawca podkredlil, ze w ten
sposéb: & Bedg i vixny Edwprjoato @ Bacthel (Teofanes, AM 6159, 5. 350.27).

# Teofanes, AM 6218, s. 406.23—24.



Rozdzial II. Muhammad, islam, pierwsi muzulmanie a chrzescijanie 197

w krajach podlegajacych wladzy muzutmanéw. W ciagu ostatnich kilku-
dziesigciu lat wielokrotnie podejmowano ten temat, interpretujac opisy
epidemii dzumy, ktéra wybuchta na Sycylii w latach 745-746 i zostala
przeniesiona nast¢pnie na Wschéd, szczegélnie do Konstantynopola,
gdzie najwicksze zniwo zebrata w roku 747/748, za panowania cesarza
Konstantyna V. Byta to prawdopodobnie ostatnia faza tzw. pierwszej pan-
demii, ktéra rozpoczeta si¢ mniej wigcej dwiescie lat wezedniej, w czasach
Justyniana. W potowie VIII w. objeta ona oprécz terendw bizantynskich,
takze jadro paristwa muzutmanskiego, z Syria i Mezopotamia*®. Przekazy
dotyczace wydarzen w stolicy cesarstwa pochodza przede wszystkim od
Teofanesa Wyznawcy, Teodora Studyty** oraz Nicefora Patriarchy**, czyli
autoréw o wybitnie ikonodulskim zapatrywaniu na ten okres dziejéw,
wyraznie przeciwnych Konstantynowi V. Stad tez silne domniemanie,
ze fragmenty te mozna wyjasnia¢ jako probe wykorzystania opisu zarazy
dla przedstawienia panowania wspomnianego wiadcy w negatywnym
swietle, thumaczac je jako czas destrukeji panstwa i religii, takze w szricte
fizycznym sensie.

We wspomnianym powyzej fragmencie Chronografii Teofanesa, znaj-
dujacym si¢ w relacji AM 6238 (nominalnie odpowiadajacemu latom
745-746, ale faktycznie obejmujacym okres od 745 do 749 r.), napotykamy
na dos¢ szczegdtowy opis, zwlaszcza w kontekscie problemu z grzebaniem
zmartych, kiedy w pewnym momencie w Konstantynopolu zabrakto
cmentarzy, zaczeto wige wykorzystywaé nieuzywane cysterny, kanaly, win-
nice czy sady. Nie zabrakto wzmianek o stosach umartych, przypadkach
szalenstwa i powszechnosci $mierci, ktéra dotkngé miata prakeycznie

# D.Stathakopoulos, Crime and Punishment. The Plague in the Byzan-
tine Empire, s41—749, [in:] Plague and the End of Antiquity. The Pandemic of s41-750,
ed. LK.Little, Cambridge 2007, s. 104.

#4+ Zawartych w mowie pogrzebowej na cze$¢ wuja Teodora Platona, ktéry zmart
w klasztorze Studios po dhugiej chorobie: Laudatio Plationis, PG 99: 80s. Jest to jedno
z najwazniejszych zrédet do historii rodziny $wigtego: T. P ra ts ¢ h, Theodoros Studites
(759-826) — zwischen Dogma und Pragma: der Abt des Studiosklosters in Konstantinopel
im Spannungsfeld von Patriarch, Kaiser und eigenem Anspruch, Bern 1998, s. 201.

+5 Wspomina o tym w traktacie Antirrhetici (Kontrargumenty), po$wieconemu
obronie ikon przeciwko zarzutom balwochwalstwa formutowanym przez Konstanty-
na Vijego zwolennikéw: Nicefor Patriarcha, kol 206—s33.



198 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféow...

kazda stofeczng rodzing. Powodem szerokiej dyskusji w literaturze przed-
miotu s3 oczywiscie te fragmenty Teofanesowej relacji, w ktérych
pojawily sie, w kontekscie pandemii, odniesienia wzgledem sprawujace-
go wowczas wladze cesarza-ikonoklasty Konstantyna V+*. Chronograf
wspomnial m.in., ze epidemia byta biczem na bezboznego wiadcg, ktéra
miata powstrzymac jego dzialania wymierzone w Koscidl i swiete ikony,
jednakze, podobnie jak znany z biblijnych przekazéw faraon doswiad-
czony plagami, nie wykazat on jakiejkolwick skruchy w zwiazku z tym
ostrzezeniem. Watek ten podkreslony zostat przez bizantynskiego autora
takze w zakoniczeniu relacji z Konstantynopola doswiadczonego plaga,
kiedy to stwierdzit explicite, ze do ,nieszczgécia” doszlo z powodu ,,bez-
boznego” usunigcia ikon przez cesarza. Nie ulega watpliwosci, ze nalezy
uznac za uzasadnione tezy Davida Turnera, czy Dragoljuba Marjanovica,
zgodnie z ktérymi relacje Teofanesa (a takze patriarchy Nicefora oraz
Teodora Studyty) podyktowane zostaly przekonaniem (lub intencja
przekonania czytelnikéw), zgodnie z ktérym wystapienie tej konkretnej
kleski zywiotowej zwigzane bylo z wprowadzeniem na terenie cesarstwa
herezji wymierzonej w kult ikon**7. Warto jednocze$nie zauwazy¢, ze
w pozniejszych relacjach, odnoszac si¢ do probleméw depopulacji mia-
sta stotecznego po zarazie, Teofanes wspomnial, ze Konstantyn podjat
dzialania majace na celu ponowne zaludnienie miasta poprzez sprowa-
dzenie nowych mieszkancédw z wysp greckich, jak i Grecji wlasciwe;j
z Peloponezem*®, co mialo przeciez wymiar pozytywny. Temat choroby,
jako kary Bozej za dziatania wymierzone przeciwko kultowi ikon, pojawit
si¢ za$ w opisie $mierci patriarchy Anastazjusza w 752/753 r.4%

#¢ Mam tu na my$li przede wszystkim: D. Marjan ovié, Memories of plague
in late 8" and early 9 century byzantine historiography, AHMe 38, 2019, 5. 8—20; D. Tu r-
ner, The Politics of Despair. The Plague of 746747 and Iconoclasm in the Byzantine
Empire, ABSA 85,1990, 5. 419—434.

+7 Warto jednocze$nie pamigtad, ze istnieja rowniez zrédta, w ktérych mozna
odnalez¢ elementy odzwierciedlajace obrazoburcze poglady na temat tej konkretnie
dzumy, czg$ciowo na przyklad Zywot Sw. Leona z Katanii, s. 12—28.

#% Teofanes, AM 6247,5. 429.22—-25.

+ Patriarcha Konstantynopola miat zapa$¢ na chorobe jelit, potaczona z wymiota-
mi, a Teofanes wspomina, ze straszne dolegliwosci byly sprawiedliwg karg za jego czyny
wymierzone przeciw samemu Bogu: Teofanes, AM 624s, 5. 427.25-28.



Rozdzial II. Muhammad, islam, pierwsi muzulmanie a chrzescijanie 199

Obraz nie bylby petny, gdybysmy nie zauwazyli dwéch elementéw
uzupelniajacych relacje z AM 6238, a mianowicie — passusu znajdujacego
si¢ przed opisem dzumy, a odnoszacego si¢ do trzgsienia ziemi na terenach
syryjskich, a takze korniczacej, przedstawionej w oméwieniu Teofanesa
jako niemalze taczaca si¢ z poprzedzajacym ja fragmentem, wzmianki
na temat muzutmanskiego ataku na Cypr, skutkujacego olbrzymia kle-
ska bizantynskiej floty. Pierwszy ze wzmiankowanych fragmentéw byl
przedmiotem analiz — dla przykfadu kilka lat temu Costas Tsiamis, Effie
Poulakou-Rebelakou oraz Spyros Marketos*° przedstawili kilka zestawien
chronologii wystgpowania trzesien ziemi i epidemii, przede wszystkim
w Syrii i Palestynie, ale takze w Konstantynopolu. Analizujac wzmianki
pozostawione m.in. przez Agatiasza, Jana Malalasa, Teofanesa, Agapiusza
i Michata Syryjskiego, zauwazyli korelacje pomiedzy kilkoma takimi
kleskami zywiolowymi — potezne wstrzasy poprzedzaly wystepowanie
plag choréb zakaznych m.in. w latach s57—558 (stolica cesarstwa), 567568
(Syria), s80—581 (Antiochia), 634—635 (Palestyna, Syria, Antiochia),
712—713 (Syria)*". Autorzy tekstu mieli ambicj¢ wykaza¢ historycz-
ne przyktady korelacji pomig¢dzy trzgsieniami ziemi a epidemiami,
takze w kontekscie czaséw wspdlczesnych, na przyklad wydarzen z lat
1993-1994 w indyjskim stanie Maharasztra, wskazujac na logiczne zwigz-
ki pomig¢dzy problemami organizacji zycia ludzi po klesce zywiolowej
w zakresie dostarczania $wiezej wody, budowy sanitariatéw i zapewnienia
schronienia pozbawionym swoich dotychczasowych siedzib, co natu-
ralnie moze wywota¢ choroby zwigzane z brakiem higieny osobistej*>.
Reasumujac, informacja ktéra przy pierwszym jej odczytaniu mogtaby sie
wydawa¢ jakimkolwick nawigzaniem do zapowiadanej przez Chronografa
(czy innych wspomnianych wyzej autoréw) kary ,,Bozej” przeciwko bez-
boznemu cesarzowi, powinna zosta¢ uznana raczej za uwage o charakte-
rze spolecznym, mogaca znamionowa¢ pdzniejsze, mozliwe problemy

#° C.Tsiamis,E.PoulakouRebelakou,S.Marketos, Earthquakes and
plague during byzantine times. Can lessons from the past improve epidemic preparedness,
AMHA, 11. 1, 2013, 5. 55—64.

w1 Ihidem, s. 57.

9% Thidems, s. 61.



200 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféw...

zdrowotne danej populacji. Dla autora niniejszego przyczynku wydaje sie
to bardzo istotne w kontekscie analiz budowanego przez bizantynskich
historykéw wizerunku kalifatu i krajéw muzutmanskich, szczegélnie
w Chronografii, gdzie nader czgsto Teofanes wspominal o trzgsieniach
ziemi w Syrii, czy innych regionach wezesniej nalezacych do cesarstwa,
a znajdujacych sie za jego czaséw pod kontrolg islamu*:

a) AM 6124: trzgsienie ziemi w Palestynie, jednoczesnie znaki niebie-
skie (doxityg) na poludniu, w ksztalcie miecza, zwiastujace arab-

ski podboj++.

b) AM 6150: trzgsienie ziemi, ktére doprowadzito do zniszczenia wielu
budowli w Syrii i Palestynie*s. W tym samym roku Teofanes wspo-
minal jedynie o korzystnym dla Bizantynczykéw pokoju z Arabami
oraz wygnaniu papieza Marcina I przez Konstansa II (Chronograf
wyraznie opowiedzial si¢ tu po stronie biskupa Rzymu).

c) AM 6170: trzesienie ziemi w potnocnej Mezopotamii, zniszczenia
katedry w Edessie, ktéra zostata pdzniej odbudowana, m.in. dzigki
zaangazowaniu kalifa Mu‘awiji***.

d) AM 6205: gwaltowne trzgsienie ziemi w Syrii. W tym samym passusie
wzmiankowana byta zwycigska arabska ekspedycja przeciwko cesar-
stwu, ktora dotarta az do Pizydii, jednak Chronograf nie wskazal tu
na zaden bezpo$redni zwiazek pomi¢dzy obydwoma wydarzeniami*”.

e) AM 6210: gwaltowne trzgsienie ziemi w Syrii*?®. W relacji z tego roku
Teofanes zawarl réwniez opis nieudanej kampanii na Konstantynopol
(gdzie wspomnial wyraznie, ze kleska floty arabskicj byta spowodowa-

#3 Pogrubiona czcionka oznaczono passusy, w ktdrych mozna wskaza¢ na domnie-
mang przez Teofanesa korelacj¢ pomiedzy wydarzeniami naturalnymi (trzesieniami
ziemi) a ponadnaturalnymi (np. znaki na niebie).

#+ Teofanes, AM 6124,5.336.21-24.

#s Teofanes, AM 6150, 5. 347.19—20.

#¢ Teofanes, AM 6170, s. 356.11—13.

+#7 Teofanes, AM 6205, s.383.4.

#% Teofanes, AM 6210, s.399.20.



Rozdzial II. Muhammad, islam, pierwsi muzulmanie a chrzescijanie 201

na poteznym dzialaniem nadprzyrodzonym, wzmiankowal réwniez
potgzny przy y

v

o Bozej opatrznosci i cudach), a takze przesladowan ‘Umara IT wzgle
dem chrzescijan.

f) AM 6234: trzgsienie ziemi w wielu miejscach, takze w potudniowej

Arabii (zwanej w relacji pustynia Saba)*°. W tym samym passusie
wspomniana zostata zmiana na tronie kalifa, nowym zostal Walid
ibn Jazyd, o ktdrego przychylno$¢ starali si¢ cesarz Konstantyn V oraz
uzurpator Artabasd.

g) AM 6235: trzgsienie ziemi we Wrotach Kaspijskich**°. Jednocze$nie

na niebie pojawily si¢ blizej nieokreslone znaki. Fragment ten
poprzedza niezwykle obszerny passus na temat wojny domowej w kali-
facie, z ktdrego ostatecznie zwycigsko wyszedt Marwan 11, ostatni
Umajjada na tronie w Damaszku.

h) AM 6238: wspomniane zostalo wiclkie trzgsienie ziemi w Palesty-

nie oraz Syrii, ktére doprowadzito do zniszczenia wielu kosciotéw
i monaster6w, szczeg6lnie w okolicach Jerozolimy**'. Opis poprzedza
plage dzumy w Konstantynopolu.

AM 6241: na temat trz¢sienia ziemi obcjmujqcego Syrie, a takze
Mezopotami¢*>*. Chronograf okrela skale tych wydarzen jako strasz-
liwg zaglade, w wyniku ktérej niektére miasta syryjskie ulegly catko-
witemu zniszczeniu, m.in. poprzez wielkie osuwiska w gérach, a takze
powstanie glebokich uskokéw. Warto zwréci¢ uwage na fake, ze
Teofanes zawarl w tym fragmencie opisy wydarzen ponadnatural-
nych, jak zwierz¢ méwiace ludzkim glosem, a zapowiadajace klgske
Arabéw, ktérzy mieli zosta¢ napadnieci przez ,,lud z pustyni”s*.

9 Teofanes, AM 6234, s. 416.10—13.
s© Teofanes, AM 6235, s. 418.14—1s.
st Teofanes, AM 6238, s. 422.25—28.
9 Teofanes, AM 6241, s. 426.16—23. Juz sam poczatek relacji podkresla jak

niszczace byly to wydarzenia: év 88 T adTP ypbve Yéyove cerouds Ev Zupla kol weydy
el doPeplt TTROTLG.

5% Teofanes, AM 6241, s. 426.25.



202 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféw...

W kontekscie dwezesnych wydarzen politycznych (lata 748-749)
Arabdéw nalezaloby rozumie¢ jako dynasti¢ umajjadzka, zas$ ,,lud
z pustyni’, to ukrywajacy sic wowczas faktycznie na pustyni jordariskiej
Abbasydzi, szczegdlnie zwazywszy na fake, ze Teofanes kilkukrotnie
utozsamial tych ostatnich z Mauruphoroi (niosacymi czern), keérych
rozumial raczej jako Perséw, a nie Arabéw. Nalezy réwniez doda¢, ze
informacja o tym trzesieniu ziemi, niejako zapowiadajacym upadek
Umajjadéw, zostata umieszczona w Chronografii pomiedzy wzmianka
o narodzinach syna Konstantyna V, a jego koronacja, co dla Teofanesa
nie bylo w zaden sposéb wydarzeniem pozytywnym.

j) AM 6248 — znaczne trzgsienie ziemi na terenie Palestyny i Syrii®®+.
Nastepnie mamy do czynienia z opisem abbasydzkich przesladowan
chrzecijan, ktdre dotknely m.in. patriarch¢ Antiochii Teodora.

Gdyby$my przyjeli ideologiczna lub religijng interpretacj¢ fragmen-
téw Chronografii Teofanesa, odnoszacych si¢ do wyznawcow islamu, co
przeciez nie jest tak rzadko spotykane (a sam autor niniejszego tekstu
réwniez wielokrotnie dokonywal podobnych wyktadnis*), to te nader
cz¢ste wzmianki o katastrofach naturalnych majacych miejsce w pan-
stwie kalifa mozna byloby uznawa¢ za podkreslenie braku Bozej opieki
nad krajami, keére znalazly si¢ pod wladza heretykéw. Rzecz w tym, ze
wspomnienia te maja (poza wytluszczonymi powyzej passusami) raczej
bardzo zwiezly charakter, pozbawiony czesto jakiegokolwiek komentarza
lub bezposredniego odno$nika wobec innych wydarzeri oméwionych
przez Teofanesa w danych fragmentach. Moze wigc bezpieczniej bedzie
uzna¢ je za informacje o czysto przyrodniczo-spofecznym znaczeniu, bez
zbednego doszukiwania si¢ w nich jakiegokolwick drugiego dna, prze-
kazu informujacego czytelnikéw Teofanesowego dziela o zastuzonych
ze wzgledu na odstepstwo karach i plagach spadajacych na muzulman-
skie kraje? Wszak podobne kleski zywiotowe w Syrii, powodujace, jak

wspomnieli$émy powvzei, kryzys humanitarny i ewentualne rozwiniecie
y pPOWYZEJ, KI'yZy:! y ¢

¢ Teofanes, AM 6248, s. 430.2—3.
5 B. Cecota, Islam, the Arabs...,s. 97—111.



Rozdzial II. Muhammad, islam, pierwsi muzulmanie a chrzescijanie 203

si¢ ogniska epidemicznego, mogty tez wptywaé na ludnos¢ cesarstwa
w perspektywie kilku lat. Gdyby$my préobowali odnalez¢ bardziej widocz-
ne zwigzki pomi¢dzy wspomniang pandemia konstantynopolitanska
z AM 6238, ktdre mégl zasugerowal Teofanes, nalezaloby sie raczej odnies¢
do nastgpujacej bezposrednio po opisie skutkédw epidemii**® wzmiance
o ataku floty arabskiej na Cypr i zniszczeniu stacjonujacych tam w porcie
Keramaia okre¢tdw temu Kibyrrhaioton. Mozna byloby to uczynid jed-
nak tylko ze wzgledu na konstrukcje tego ustepu, a nie na bezpo$rednie
komentarze samego Teofanesa.

Przyjrzyjmy si¢ teraz relacjom Chronografa dotyczacym stricte pan-
demii, ktére mialy miejsce w okresie sprawowania wladzy przez muzul-
manéw na terytoriach interesujacych bizantynskiego autora:

a) AM 6168: miala si¢ zdarzy¢ wielka epidemia w Syrii oraz Mezopotamii*®”.
Fragment ten jest jedynym, ktéry znajduje si¢ w relacji z tego roku.

b) AM 6176: gtéd i wielka zaraza w Syrii®®. W tym samym passusie znalez¢
mozna wzmianke o atakach Mardaitéw na Liban, a takze prosbach
kalifa ‘Abd al-Malika o pokdj, wystanych poprzez postéw do cesarza
bizantynskiego.

c) AM 6192: wzmiankowana jest wiclka epidemia, ale brakuje uscislenia,
gdzie doktadnie wybuchtas®. W pozostatych fragmentach Teofanes
opisal wojne domowa, w ktérej sity dowodzone przez Muhammada
ibn Marwana stlumily rebeli¢ ‘Abd al-Rahmana ibn Muhammada ibn
al-Asz’asa, a takze udana kampani¢ wojsk cesarskich w Syrii, ktére miaty
dotrze¢ do Samosaty nad Eufratem (w Kommagenie).

°¢ Opis ten ma zdecydowanie religijny charakter, odwotujac si¢ do symboliki chrze-
$cijaniskiej jako zapowiedzi choroby (t& Bijha otavpic), okreslajac ja jako gniew Bozy
(Beopvier), a takze w kontekscie halucynacji zwiazanych z postaciami o strasznym wygla-
dzie, kedre mialy doprowadzaé do $mierci w kolejnych dotknigtych epidemia domach:
Teofanes, AM 6238,s. 424.1-7.

7 Teofanes, AM 6168, s.354.26—27.

5 Teofanes, AM 6176,s.361.7.

9 Teofanes, AM 6192,s. 371.23.



204 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféw...

d) AM 6218: Teofanes wspomnial mimochodem, pomi¢dzy wzmian-
ka o kampanii Maslamy zakonczonej zdobyciem Cezarei Kapadoc-
kiej oraz wyprawie Mu‘awiji ibn Hiszama przeciwko Bizantynczykom,
o zarazie w Syrii*”.

e) AM 6225: Chronograf wzmiankowal zaraze w Syrii, dodajac, ze umar-
lo z jej powodu wielu ludzi®. W relacji dotyczacej tego roku jest to
jedyna informacja.

Jak widzimy, wzmianek na temat epidemii jest znacznie mniej niz opiséw
trzesien ziemi. Same relacje sg tez znacznie ubozsze w szczegdly. Znajduje
si¢ takie, w ktérych Teofanes wspomniat wylacznie o danej zarazie, bez
jakichkolwiek dodatkowych wyjasnien. W tych, gdzie wzmianki doty-
czace zarazy podane zostaly z opisami innych wydarzen, trudno doszu-
kiwa¢ si¢ bezposredniego powiazania pomie¢dzy nimi. Chronograf nie
wzmiankowat réwniez ani razu, aby wskazane powyzej choroby zakazne
byly jakakolwiek karg Boza. Réwnie istotne wydaje si¢ tez nie tyle to czym
Teofanes wspomnial, ale co pominat.

Warto za$ zauwazy¢, ze nie wzmiankowal jednego z najwazniejszych
wydarzen zwigzanych z plagami w VII w., czyli tzw. dzumy** z Emmaiis
Nikopolis (lub dzumy z Amwas — arabska wersja nazwy miejscowosci),
gdzie w 638 r. znajdowal si¢ gléwny ob6z armii arabskiej™ na terenie

s Teofanes, AM 6218, 5. 404.14.

s Teofanes, AM 6225, s. 410.19—20.

s> Byla to prawdopodobnie dzuma dymienicza (L.I. Conrad, ‘Umar at Sargh:
The Evolution of an Umayyad Tradition on Flight from the Plague, [in:] Story-Telling
in the Framework of Non-Fictional Arabic Literature, ed. S. L e d e r, Wiesbaden 1998,
s. 495-496), chociaz nicktdrzy badacze podkreslaja, ze na dobra sprawe w zrédtach
nie mozna odnalez¢ wzmianek na temat szczegétowych objawéw zarazy (MW. D o 1 s,
Plague in Early Islamic History, JAOS 94,1974, 5. 382).

5 Wedlug nicktérych badaczy przyczyna dzumy mogla by¢ poprzedzajaca ja kleska
glodu w Syrii i Palestynie, spowodowana przedtuzajaca sie susza (w zrédlach arabskich
spotyka si¢ okreslenie ,rok popiotéw” — EM. D onner, The Early Islamic Con-
quests, Princeton 1981, s. 152), ktéra po pierwsze doprowadzita naturalnie do ostabie-
nia ukladéw odpornosciowych mieszkaricéw, ale co wazniejsze — wywolata tendencje
do gromadzenia rezerw Zywnosci w obozach i miastach, co mogto doprowadzi¢ do



Rozdzial II. Muhammad, islam, pierwsi muzulmanie a chrzescijanie 20§

Syrii i skad choroba rozniosta si¢ na cata prowincje*+. Wedlug badaczy tej
zarazy $mieré czesci przywodcéw armii muzutmanskich w Syrii (przede
wszystkim Abu ‘Ubajdy ibn al-Dzarraha, wywodzacego si¢ z plemienia
Kurajszytéw towarzysza Muhammada, amin al-umma — zaufanego wspdl-
noty, jednego z architektéw podboju Syrii, powaznego pretendenta do
obje¢cia funkeji kalifa po ‘Umarze™s) w tym okresie utorowata droge
do namiestnikostwa regionu Mu‘awiji ibn Abi Sufjanowi, ktéry pézniej
zostal kalifem i zalozycielem dynastii umajjadzkiej*. Rozprzestrzenienie
si¢ zarazy z arabskich garnizonéw*” do syryjskich miast i wsi, dopro-
wadzito do wyludnienia tych ostatnich™, przesiedlen ocalalej ludnosci
chrzedcijaniskiej, a w efekeie tatwiejszego zaaklimatyzowania si¢ zywiotu
czysto arabskiego, muzutmanskiego w Syrii. Wedtug niektérych powsta-
nie samego systemu miast-garnizonéw wojskowych w Syrii i Egipcie

zwickszenia si¢ populacji gryzoni roznoszacych chorobe i ich czestszego kontakeu
zludzmi - MW.D ols, Plague..., s. 376.
s+ Dzuma dotarta rowniez do Iraku - D.Ch.Stathakopoulous, Famine and
Pestilence in the Late Roman and Early Byzantine Empire, Birmingham 2016, s. 349-350;
L.L Conrad, The Plague in the Early Medieval Near East, Princeton 1981, s. 215.
ss H.A.R.Gibb: Absa Ubﬂydﬂ al-Djarrah. [in:] EI*eds idem,JH.Kramers,
E.Lévi-Provencal,]J.Schacht vol. 1, Leiden 1986, s. 158—159. Wedlug tradycyj-
nych arabskich przekazéw “‘Ubajda odméwil “‘Umarowi, kiedy ten wezwal go z powrotem
na poludnie, w obawie o jego zdrowie. Nie chcial bowiem pozostawiaé swoich ludzi:
MW.D ols, Plague...,s. 377.
¢ Po ‘Ubajdzie obowiazki dowddztwa w Syrii przejal m.in. Muaz ibn Dzabal,
keéry umart wkrétce po tym pierwszym, wraz ze swoimi dwiema Zonami oraz synami
(LI Conrad, The Plague..., s. ss), podobnie jak kolejny namiestnik — Jazyd ibn Abi
Sufjan, a takze wielu towarzyszy Proroka takich jak Suhajli ibn ‘Amr, Abu Dzandal, Fadl
ibn ‘Abbas, czy al-Haris ibn Hiszam - MW. D o L s, Plague..., s. 378. Istnicje koncepcja,
zgodnie z ktdrg wspomniana zaraza utorowata Umajjadom droge do przejecia wladzy
w Syrii, a pézniej w calym kalifacie, bowiem zabraklo bardziej znacznych kandydatéw do
namiestnikostwa niz Mu'awija m.in. w: W. M a d el u n g, The Succession to Mubammad.:
A Study of the Early Caliphate, Cambridge 1997, s. 61.
7 Zgodnie z tradycja arabska, z powodu dzumy umarlo w ciagu kilku lat okolo
dwudziestu pigciu tysiecy muzulmarnskich wojownikéw: J. Sourdel-Thomine,
Amuwas, [in:] El,eds CE.Bosworth,E.van Donzel, Ch.Pellat,vol. I: 4-B,
Leiden 1960, 5. 460—461.
8 R.S. B ray, Armies of Pestilence. The Impact of Disease on History, Cambridge
1996, S. 40.



206 Islam, Arabowie i wizerunek kalifow...

podyktowane bylo obawg przed rozprzestrzenianiem si¢ dzumy wéréd
Arabéw. Epidemia ta, pierwsza ktdrg tak szeroko odnotowuja zrédta arab-
skie, przyczynita si¢ do wypracowania muzutmariskich nauk teologicznych
na temat koncepcji plagi jako kary, predestynacji w zyciu czlowicka i jego
wolnej woli*, a takze praktycznych zasad postgpowania w krajach isla-
mu wobec pandemii — zakazu wjazdu, pozwolen na wyjazd z danego
miejsca objetego zaraza itd.*°. Warto doda¢, ze ten moralizatorski element
w arabskich przekazach dotyczacych epidemii sklonit czg¢é¢ wspoteze-
snych badaczy do uznania wigkszoéci przedstawionych w nich elemen-
téw za rodzaj narracji legendarnej™. Oprécz wspomnianej powyzej
zarazy z Amwas w Syrii i Palestynie, epidemie dzumy lub innych cho-
16b zarazliwych powtarzaly si¢ mniej wigcej co dziesie¢—dwadziescia lat
(co potwierdzaja tez wzmiankowane powyzej relacje Teofanesa), a ich
ofiarami padali cztonkowie najwyzszych elit umajjadzkich, wlacznie z kali-
fami — Mu‘awija II, Marwanem I, ‘Abd al-Malikiem oraz Sulejmanem®™.
Regularno$¢ wystepowania tychze probleméw zdrowotnych w Syrii,
sktonita niektdrych historykéw do sformulowania daleko idacej hipote-
zy, zgodnie z ktéra stata depopulacja gléwnych prowincji umajjadzkich
mogta doprowadzi¢ do przewagi regionéw wschodnich, w konsekwencji
zwyciestwa wywodzacych si¢ stamtad rebeliantéw podczas tzw. rewo-

9 Zgodnie z teologicznymi interpretacjami powstalymi w konteksécie wspomniane;
tu plagi, islamscy znawcy hadiséw uznali m.in., ze dZzuma byla karg dla niewierzacych,
dlatego tez muzulmanie dzialajacy w regionie zamieszkalym przez tychze i umierajacy
z winy zarazy, powinni zosta¢ uznani za szahidéw, gdyz de iure gingli z powodu niewier-
nych,zob.M.-H.Congourdeau,M.Melhaoui,Laperception de la peste en pays
chrétien byzantin et musulman, REB s9[2001,5.99-105;].van Ess, Lapeste d Emmaiis.
Théologie et histoire du salut aux prémices de [ Ilam, CRAIBL 14 4. 1/2000, 5. 325-327.

20 Kiedy ‘Ubajda odméwit przybycia do “Umara, kalif miat si¢ uda¢ do arabskich
wodzéw i spotkal si¢ z nim w Sargh. Podczas tego zgromadzenia doszto do wymiany
opinii na temat kwestii wycofania si¢ lub pozostania na terenach objetych zaraza, w kedrej
to pojawily si¢ odwotania do wypowiedzi Proroka, pierwszych hadiséw —J.-L.D éclais,
Ezékiel: La vallée des morts et la peste d Emmaiis, MIDEO 30 2014,5s.206; MW.D o s,
Plague..., s. 377, 0 czym wspomina m.in. Tabari XIII (GH.A.Juynboll),s. 92.

st Pojawia si¢ okreslenie ,,mitu historycznego™ J.van Ess, Lapeste d Emmaiis..., s. 326.

22 MW.D ols, Plague..., s. 378—380.



Rozdzial II. Muhammad, islam, pierwsi muzulmanie a chrzescijanie 207

lucji abbasydzkiejs>. Z perspektywy niniejszego krétkiego podrozdziatu
istotne jednak jest, ze bizantynski chronograf nie uwypuklit w swoim
dziele watkdw, kedre pojawiaja sic w dwezesnej historiografii arabskiej,
np. w kontekscie $mierci poszczeg6lnych umajjadzkich wladcéw z po-
wodu zarazy. Mogliby$my oczywiscie ttumaczy¢ to brakiem wiedzy
o tychze, gdyby nie tak solidne opracowanie przez Teofanesa katalogu
innych klesk zywiotowych majacych miejsce na terenach podleglych
wladcom muzulmanskim - trzesien ziemi.

Reasumujac, o ile najstynniejszy Teofanesowy opis plagi z czaséw
Konstantyna V zawiera faktycznie odwotania do kwestii nadprzyro-
dzonych, podobnie jak niektdre z opiséw trzesient ziemi wydaja si¢ by¢

»zapowiedzig” niekorzystnych wydarzen politycznych, to relacje doty-

czace pandemii na terenach syryjskich i mezopotamskich, podlegltych
wladzy kaliféw, nie wydajg si¢ spelnia¢ w Chronografii kedrejkolwick
z tych rdl. Teofanes nie traktowat ich wige (a na pewno nie wyrazit tegoz
explicite) jako szczegdlnego dziatania Boga wymierzonego przeciwko nie-
wiernym, tak jak czynil przeciez na przyklad w kontekscie wyjatkowych
burz morskich podczas oblezenn Konstantynopola, ktére doprowadzity
do zniszczenia floty arabskiej.

5 R.S. B ray, Armies of Pestilence..., s. 41.






Rozpziaxr 111

Wizerunek wladcow
muzulmanskich w (hronografii

Teofanesa Wyznawcy

Teofanes ograniczat si¢ czesto jedynie do wspomnienia o datach pa-
nowania danego kalifa. Zdecydowanie cz¢dciej pisat o Arabach jako grupie
niz o poszczegdlnych jednostkach wchodzacych w skiad tej spolecznosci.
Sa jednak od tej reguly istotne wyjatki.

1. Prawowierni i sprawiedliwi

W rozdziale pierwszym staralem si¢ oméwié przekazy dotyczace postaci
Proroka. Obraz ten bylby niepetny, gdybym nie uzupetnit go o przeana-
lizowanie wzmianek na temat jego bezposrednich nastepcéw, czyli tzw.
kaliféw prawowiernych lub sprawiedliwych, tych czterech przywédcow
wspdlnoty muzutmanskiej, ktérych rzady poprzedzaty ugruntowanie
modelu dynastycznego, najpierw w rodzie Umajjadéw, nastepnie za$

Abbasyddw.



210 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféw...

r.I. Abu Bakr

Pierwszy z kaliféw sprawiedliwych, Abu Bakr, pojawia si¢ w Chronografii
wraz z Muhammadem w pierwszym ustepie dotyczacym islamu, znaj-
dujacym si¢ w relacji z AM 6122, a informujacym o $mierci przywodcy.
Teofanes przedstawil przyszlego kalifa jako krewnego Proroka (avyyevi
avtob), ktdrego ten mianowal swoim archontem/wodzem/przywéddea
(Thv &pyy avTod). Biorac pod uwage kontekst $mierci wydaje sie, ze oby-
dwie angielskie propozycje ttumaczenia* moga by¢ poprawne, jednakze
gdyby$my trzymali si¢ literalnie przekazu, to nalezy uzna¢, ze najlep-
szym sposréd przedstawionych wyzej thumaczen wydaje si¢ by¢ stowo,
keére po polsku oddaliby$my jako wddz. Mam wrazenie, ze w kontekscie
tego prostego, jakby si¢ wydawalo, ustepu powstaje pytanie, kogo miat
na mysli Teofanes w kolejnym zdaniu swojej relacji, podkreslajacej, ze
gdziekolwiek pojawiata si¢ informacja o tej osobie, wszgdzie towarzyszyl
jej tez strach ludzi’. Sadze, ze tak jak automatycznie nie powinni$my
doszukiwad si¢ wyrazonej explicite informacji o bezposredniej sukcesji
Abu Bakra po Muhammadzie w zaprezentowanym fragmencie, tak tez
nie wolno zakfada¢, ze drugi passus dotyczy na pewno samego Proroka.
Réwnie dobrze informacje przekazane przez Chronografa moga oznaczaé
ni mniej ni wigcej, ze Muhammad wybral Abu Bakra na wodza, a tenze
swoimi dzialaniami (militarnymi?) wzbudzal powszechne ,zaintereso-
wanie” gdziekolwick docieral. Wszak bez domniemanego wtracenia frag-
ment ten brzmialby nastepujaco: mpoyeipraduevos ABovPdyapov cvyyevi
avTod kol TdvTeg épofyOnony. Podkreslam, ze nie uznaje si¢ za wladnego
przesadza¢ tej kwestii, chcialem jedynie wskazaé na t¢ cickawa wedtug

' Teofanes, AM 6122, s. 333, 2—3: TovTw T¢) EteL dmePiow Movdyed, 6 Todv Zapoxy-
VGV Gpynyds kel Yevdompodhtis, mpoyelploduevos ABovPdyapov cuyyevi adtod eig Ty
apyy avTod.

* C.Mango iR.Scott tlumacza to stowo jako chieftainship — Teofanes
(C.Mango,R.Scott),s. 464, natomiast H. Turtledove jako succesor — Te o-
fanes (H. Turtledove),s. 34.

* Teofanes, AM 6122, s. 333.3—4: w nastegpnym zdaniu informuje o dokonani-
ach Muhammada, a nie Abu Bakra: xal 1§ ad1¢ xpdve AA8ev 7 dxof) adTob kel wdvTeg

doPrdnoay.



Rozdzial ITI. Wizerunek wladcéw muzutmanskich w Chronografii... 211

mnie mozliwo$¢ interpretacyjng. Oczywiscie pozostale passusy relacji
z AM 6122, dotyczace pochodzenia, nauczania, choroby i kontaktéw z Zy-
dami, omdéwione we wczesniejszym rozdziale, zwigzane s3 z pewnoscig
z osobg Muhammada. Tak czy inaczej wzmianka o Abu Bakrze whasciwie
w pierwszych wersach Chronografii dotyczacych islamu, wydaje si¢ by¢
zgodna z nasza wiedza na temat roli tego czlowicka przy Proroku*i oddaje
jego znaczenie dla ummys. Potwierdza ja tez druga, znajdujaca si¢ w tej
samej relacji, w ktérej faktycznie Teofanes daje do zrozumienia, ze ojciec
A’iszy zostal wyznaczony na nastgpcg, dziedzica czy tez spadkobierce
Muhammada (tak mozna bowiem najdokfadniej chyba tlumaczy¢ uzyte
we fragmencie, znane skadinad powszechnie stowo diddoyov)®. Chro-
nograf wzmiankowat tam tez, ze Abu Bakr przyjat nauczanie Proroka jako
pierwszy wsréd mezezyzn, po kobietach recz jasna, ktérym poswigcitem
nieco wigcej miejsca w drugim rozdziale. Podobnie zreszta jak w zagadnie-
niu kobiecym, takze wersja na temat Abu Bakra, przedstawiona przez
Teofanesa, wydaje si¢ by¢ w pewien sposéb zgodna z przestaniem prze-
kazéw muzutmanskich, sunnickich’. Wedlug wersji szyickich Abu Bakr

+ Z tradycyjng, muzutmanska wizja znaczenia Abu Bakra dla uksztaltowanej dopiero
ummy zapozna¢ si¢ mozna poprzez: ‘A.MM. A s-Sallaab e, The Biography of Abu
Bakr As-Siddeeq, transl. F. Shafe e q, London—Houston—New York b.d.w., szczegélnie
s. 83—175; Biographies of the Rightly-Guided Calips. Prepared from the Works of Ibn Katheer,

At-Tabari, As-Syooti and Other Historians, prepared and transl. T. Abu As-Suood
Muhammad, NK.Ed-Din Abu AlYazid, revised and eds M. Ibrahim
Kamara,]. M cEwan,Dar Al-Manarah 2001,s. 4~141. Najbardziej rozpowszechniona,
klasyczna wersja muzutmanskiej biografii Abu Bakra w strefie arabskojezycznej wydaje
si¢ jednak nadal praca Alego E1 Tantawyego z 1986 r.: Abu Bakr As-Siddiq, Dar
Al-Manara, Gudda 1986. Nalezy podkresli¢, ze chociaz wymienione powyzej ksiazki sa
dos¢ fatwo dostepne, to trudno uzna¢ je za prace naukowe i nalezy przestrzec ewentu-
alnych Czytelnikéw przed bezkrytyczna ich lekeura.

s Jak doskonale ujat to John R e nard: 4bu Bakr is pivotal figure in the evolution
of traditional Muslim convictions about this cloud of witnesses who model faith, values,
and commitment — Abu Bakr in Tradition and Early Hagiography, [in:] Tales of God's
Friends: Islamic Hagiography in Translation, ed.id e m, Berkeley—Los Angeles— London
20009, s. 16.

¢ Teofanes, AM 6122, s. 334.17: kol 0BT €k Yuvoukdvy 1 dYun HMBev eig dvdpoac,
mp&yTov AbovBdyapov, 8v xal Siddoyov kaTéhmey.

7 W niektérych tradycjach Abu Bakr, poprzez spotkanie z mnichem Bahirg, miat
by¢ powiadomiony o szczegdlnej roli Muhammada jako Proroka, wlasciwie przed



212 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféow...

bezprawnie zagarnal kalifat Alemu. Stad tez nie we wszystkich przekazach
‘Abdallah Ibn ‘Usman Abu Kuhafa® uznawany jest za pierwszego sposréd
nawrdconych, niektére z nich wspominajg, ze nie byl nawet w pig¢dzie-
sigtce pierwszych wyznawcéw Allaha®. Kiedy jednak juz dofaczyt do
wspdlnoty stal sic jednym z najgorliwszych jej oredownikéw, wspierajac
ja rowniez finansowo, dzieki majatkowi, kt6ry zgromadzit jako kupiec.
To on prawdopodobnie nawrdcil przyszlego trzeciego kalifa, ‘Usmana
ibn Affana, o czym informuje m.in. w swoim zywocie Proroka Ibn Iszak™.
W 631 r. zostal wyznaczony przez Muhammada do poprowadzenia piel-
grzymki do Mekki™. Najprawdopodobniej powierzono mu tez organizacje
i prowadzenie modlitw w okresie choroby Proroka®, to on poinformowal
wspdlnote o jego $mierci stynnym sformulowaniem: jezeli oddajecie czes¢
Mahometowi, to Mahomet nie zyje; jezeli zas oddajecie czes¢ Bogu, to Bdg

powstaniem islamu jako religii. Tym bardziej podkreslano w ten sposdb jego status jako
pierwszego wierzacego. Oczywiscie wersje tej legendy, zachowane przede wszystkim
w spusciznie z przefomu VIII-IX w., zwiazanej z kregami irackimi, Kufy, czy Bagdadu
r6znig sie, co do szczegdtéw: M. Ak p i nar, Narrative Representantions of Abu Bakr
(D. 13/634) in the Second/Eighth Century, PhD Thesis, The University of Chicago
2016, 5. 19—76.

8 Tak brzmialo jego prawdziwie imi¢. Zwyczajowe, znane powszechnie to tzw. kunja,
arabski przydomek, thumaczony najczedciej jako ,ojciec dziewicy”, wyrazne nawigzanie do
jednej z zon Muhammada, A’iszy, corki Abu Bakra. W literaturze muzutmanskiej zna-
ny jest przede wszystkim jako as-Siddik, co najczedciej thumaczy sie jako prawdomdwny,
chociaz réwnie uprawnione s3 tez inne propozycje — godny zaufania, szczery, uczciwy,
prawy, lojalny czy tez wierny. Rzecz w tym, ze do dzisiaj nie wypracowano jednoznacz-
nej opinii ani co do tego, jakie pierwotne znaczenie nadawano temu przydomkowi, ani
w jaki sposdb on powstal — ibidem, s. 77-158.

® M. Gaudefroy-Demombynes, Narodziny islamu, ttam. H. Ole d zk a,
Warszawa 1988, s. 59.

©° To na przyklad Abu Bakr mial sfinansowa¢ zakup dziatki w Medynie pod budowe
pierwszego domu modlitwy - Al-Balazuris. 6.

" Ibn Iszak,s.162.

= Wspomina o tym al-Wakidi w dziele poswigconym dziatalnoéci wojskowej Proroka

- Kitab al-Magazi — Wakidi (J Wellhausen),s. 416-417.

5 Jego wyjatkowa aktywnos$¢ podczas choroby i $mierci Proroka stala si¢ nawet
przedmiotem analiz psychologicznych: MR. Najwa Hanim,H.Jefri Irwan,
SM.Muhammad Al Siddiq,N.Nor Jannah,R.Zul Azlin, MT.Md
Faiz, A review on anticipatory grief and lessons learnt from the history of Abu Bakr r.a.,
IMJM 17. 2, 2018, 5. 239—242.



Rozdzial ITI. Wizerunek wladcéw muzutmanskich w Chronografii... 213

zyje't. Reasumujac, podstawowe informacje dotyczace jego znaczenia
jako cztonka wspélnoty muzulmandédw potwierdza¢ moga obserwacje
Teofanesa, zgodne, co wazne, z raczej klasyczng wizja dziejéw islamu®.
Podkreslenie to jest dos¢ istotne, bowiem warto przypomnied, ze wérdd
licznych przeciwnikéw Abu Bakra, utrudniajacych mu sprawowanie
wladzy praktycznie przez caly okres jego kalifatu (charakteryzujacy sie
przede wszystkim tzw. hurib ar-ridda, czyli wojnami odstgpcéw'®), znalazt
si¢ rtéwniez protoplasta rodu Abbasydéw — ‘Abbas Ibn ‘Abd Al Muttalib,
kt6éry w imieniu Banu Haszim protestowal przeciwko niewzigciu pod
uwage zdania faktycznie spokrewnionych z Muhammadem podczas usta-
lania nastepcy”. Biorac pod uwage ztozono$¢ zagadnienia nastgpstwa po
Proroku i réznorodnos¢ wyjasnien dotyczacych legitymizacji Abu Bakra

“# J.Danecki, Podstawowe wiadomosci o islamie, t. 1. Warszawa 1998, s. 88.

s Abu Bakr, wraz z ‘Umarem ibn al-Chattabem, znani sa w przekazach sunnickich
jako alszajkan — dwaj medrcy. Ich wypowiedzi, zachowane w hadisach, to jeden z fun-
damentdw wyznaczajacych nickedre z prawidet islamu. Obydwaj wladcy traktowani
byli wrecz jako dwa kolejne, po Muhammadzie, autorytety religijne, a ich wptyw mozna
poréwnaé jedynie z Alim w odtamie szyickim: T. EI-H i b r i, Parable and Politics in Early
Islamic History. The Rashidun Caliphs, New York 2010, 5. 77.

¢ Jednym z gtéwnych powodéw tych wojen byta nieche¢ poszczegélnych przywaod-
céw plemiennych do uznania mozliwosci dziedziczenia przysiegi wiernosci jaka sktadali
Prorokowi, traktujac ja jako przyrzeczenie osobiste, a nie instytucjonalne. Z pewnoscia
istotna kwesti¢ stanowit réwniez op6r wobec oplaty zakatu (o wezesnych formach tego
podatku zob.: S. Bash e ar, Or the Origins and Development of the Meaning of zakat
in Early Islam, Ara 40.1,1993, 5. 84—113). Oczywiicie wojny te stanowily element kon-
frontacji o sched¢ po Muhammadzie, jednym z tych, ktérzy do tego aspirowali byt
np. Musajlima (whasdciwie Maslama ibn Habib), ktérego mozna chyba nazwa¢ nawet
jednym z konkurencyjnych wobec Muhammada prorokéw — wiecej na jego temat zob.:
MJ. Kister, The Struggle against Musaylima and the Conquest of Yamima, JSAI 27,
2002,.1-56; D.E Eickel man, Musaylima: An Approach to the Social Anthropology
of Seventh Century Arabia, JESHO 10.1,1967, 5. 17—52. Do buntéw doszlo prakeycznie
w kazdym zakatku nowo powstalego paristwa muzulmanskiego, a zagrozona atakami
byla sama Medyna. Na temat przebiegu wydarzen por.. EM. D onner, The Early
Islamic Conquests, Princeton 1981, 5. 82—91; E. S h o u f a n i, A/-Riddah and the Muslim
Congquest of Arabia, Toronto 1973, s. 71-106.

7 Tak przynajmniej podaje Al Jakubi:Jakubi (Zirikh),s. 125. Nalezy pamigtaé,
ze zgodnie z przekazami muzulmanskimi $mieré Muhammada nie byta wydarzeniem,
ktére mozna byloby uznaé stuprocentowo za nagle i niespodziewane. Sam Prorok zde-
cydowal si¢ spedzi¢ ostatnie dni zycia w domu A’iszy, a w ,ostatniej drodze” do tego



214 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféw...

jako pierwszego kalifa®, mozna nawet stwierdzi¢, ze przekaz Teofanesa,
keéry podkreslit po prostu, ze to sam Muhammad wyznaczyt ojca A'iszy,
byl transmisja jednej z wersji tej historii®.

Jedyny bezposrednio informujacy o dziatalnosci Abu Bakra passus
w Chronografii (oprocz domniemanego fragmentu z AM 6122), dotyczy
natomiast wzmianki z AM 6124 na temat zainicjowanej przez niego
wyprawy na poinoc, do poludniowej Palestyny — wystania zbrojnych
z czterema dowddcami (otpatyods téooapag) na czele. Ekspedycja ta
jednak wydaje si¢ mie¢ wylacznie tupiezczy charakter, bowiem Teofanes
podkredlil, ze wojska muzutmanskie po spladrowaniu czgéci terendéw
palestyniskich wrécily do siebie z licznymi tupami i jeicami (ol Tolhovg
aiypohdToug heBévtes kol Mddvpe ToAkd DTréaTpeoy peTd Aopmpag vixyg).
W Chronografii mozna wychwyci¢ pewna niescistos¢ dotyczaca tych wyda-
rzen. W poprzednim fragmencie, AM 6123, Teofanes wspomniat bowiem,
ze czterech emirdw (téooapag dunpaiovg) do walk o potudniowq Palestyne
wyznaczyt jeszcze sam Prorok. Poniewaz jednak dodat, ze sposréd tych
czterech, trzech zginelo z rak wikariusza Teodora (adtdg émpphyeg avtoig
&v ywplw emileyouéve MéBovg amoxtévver Tpeig dunpaiovg kai o TATBog

To0 Aotod. ¢§7AGe OF elg qunpég 6 Xdhedog — jak wida¢ ocalat tylko Chalid

miejsca towarzyszyly mu dwie osoby — Ali oraz wlasnie ‘Abbas, uznawani pézniej za
przywodeéw dwoch linii Haszymitdw — T. E1-H i b r i, Parable and Politics..., s. 26.

% Wiecej na temat zagadnienia legitymizacji wyboru Abu Bakra, kedrej fundamenty
mozemy odnalez¢ w przedislamskich zwyczajach wyznaczania wodza raczej za zastugi,
anie z powodu pochodzeniazob.: Kh. ‘A t h a m i n a, The Pre-Islamic Roots of the Early
Muslim Caliphate: The Emergence of Abii Bakr, 1 76. 1, 1999, s. 1-32. O skomplikowa-
nych okoliczno$ciach tego wydarzenia w kontekscie Abu Bakra zob.: MMM. Ayoub,
The Crisis of Muslim History. Religion and Politics in Early Islam, Oxford 2003, 5. 26—38.

* Historii reinterpretowanej nieraz w zaskakujacych kontekstach, osiagajacej niemal-
ze drugie, realne zycie we wspolczesnosci: . Skovgaard-Petersen, Heirs of Abu
Bakr. On the Ideology and Conception of History in al-Qaeda and Islamic State, CQJ 16. 1,
2017, 5. 25—36. Zaskoczenie bedzie jednak mniejsze, jezeli przypomnimy sobie sformu-
fowang dwadzieécia lat temu konstatacje Fadzli Bin A d am a, kedry badajac poréw-
nawczo tafsiry klasyczne i wspolezesne odnosnie do koncepdji kalifatu, zauwazyl, ze te
dzisiejsze charakteryzujg sie duzo wigkszym radykalizmem w pojmowaniu litery Swigtej
Ksiegi, jak i hadiséw dotyczacych tematu: The Concept of Khilafah according to selected
Sunni and Shi'i Quranic Commentaries, PhD Thesis, The University of Leeds 2001, 5. 261.

*® Teofanes, AM 6124, s.336.14—20.



Rozdzial ITI. Wizerunek wladcéw muzutmanskich w Chronografii... 215

ibn Walid — &v Aéyovar tiv pdyoupav o0 Beot, czyli Miecz Boga), trudno
stwierdzi¢ z cala pewnoscig czy Teofanes miat na mysli tych samych ludzi*.
Podejrzewam, iz Chronograf uznal, ze byly takie dwie oddzielne wyprawy,
mozna bowiem doszukac¢ si¢ w tych relacjach pewnego wspélnego ciagu
logicznego. W pierwszym passusie wzmiankowani sa pewni Arabowie, ktd-
rzy za bizantynskie wsparcie pieni¢zne zajmowali si¢ pilnowaniem przejé¢
pustynnych od potudnia, chronigc w ten sposdb Gaz¢ przed najazdami.
Nie otrzymali jednak tego roku, zgodnie z przekazem, odpowiedniego
wynagrodzenia, a wrecz zostali obrazeni przez bizantynskiego urzednika,
ktéry nazwal ich psami (6 deamdtyg ubyig ol orpatiwTang didwat péye,
méow iAoy Tolg kual Tod Tolg)*:. Oni tez, w zemscie, zaproponowali
swoje ustugi muzutmanom i faktycznie zostali wymienieni przez Teo-
fanesaw AM 6124, jako ci, ktdrzy doprowadzili wyznawcéw Allaha pod
Gaze». W drugiej z relacji, to nie Bizantynczykom udaje si¢ pokona¢
muzulmandw, ale odwrotnie — Sergiusz, kt6rzy zebrat niewielkie wojska
na potudniu Palestyny, ponosi kleske w starciu z wojskami arabskimi*+.
Wydaje sie, ze pierwsza ze wzmiankowanych ekspedycji nalezy taczy¢
z przedsiewzigciem, w ktdrym brali udziat (oprécz Chalida) Zajd ibn
Harisah, Dza'far ibn Abi Talib oraz ‘Abdallah ibn Rawahah. Wymienieni,
poza ibn Walidem, zgineli w bitwie w poblizu wioski Mu'ta, we wrze$niu
629 . Szczeg6lnie istotna mogta by¢ $mier¢ ibn Harisaha, gdyz zgod-
nie z tradycja byt on trzecia w kolejnosci osoba, ktéra przyjeta islam, nie-
wolnikiem zony Muhammada, Chadidzy, przez pewien czas adoptowa-
nym synem Proroka, dowddca w kilku co najmniej istotnych wyprawach

* Teofanes, AM 6123, s.335.21-23.

» Teofanes, AM 6123, 5. 335.27—28 — 336.1.

3 Teofanes, AM 6124,s.336.15-16: D0 Ty ApdfBwv f\8ov kel Ehafov Ty Hpoy
kol ooy Ty xparv Talng.

* Teofanes, AM 6124, s. 336.16—19.

» Na temat starcia, w ktérym Bizantynczycy dysponowali prawdopodobnie trzy-
krotng przewaga liczebng (okolo 10 000 do 3000 ludzi), zob. m.in.: E. Buh |, Mu'a4,
[in:] EI edsP.Bearman, Th.Bianquis,CE.Bosworth,E.van Donzel,
W.P.Heinrichs, hteps://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-is-
lam-2/muta-SIM_5637 [dostep: 10.05.20211.]; W.E. K a ¢ g i, Byzantium and the Early
Islamic Conguests, Cambridge 1992, s. 67-79.


https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/muta-SIM_5637
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/muta-SIM_5637

216 Islam, Arabowie i wizerunek kalifow...

zbrojnych na Pétwyspie Arabskim w latach 627-628¢. Jego $mier¢ otwie-
rata droge do sukeesji innym cztonkom wspélnoty, m.in. Abu Bakrowi.
Z kolei druga z wymienionych przez Teofanesa ekspedycji to najpraw-
dopodobniej pierwsza udana muzuimariska rejza na tereny bizantynskie,
pod dowddztwem ‘Usamy, syna wspomnianego wyzej Zajda ibn Harisaha,
ktéry zostal obarczony tym zadaniem jeszcze przez Muhammada, ale po
jego $mierci Abu Bakr, mimo ze namawiano go do zmiany postanowien,
podtrzymat decyzje Proroka”. Reasumujac powyzsze rozwazania, frag-
ment dotyczacy organizacji wyprawy potwierdza skadinad znany w lite-
raturze przedmiotu fakt dwéch gtéwnych osiagnie¢ kalifatu Abu Bakra

- przetamania wewnetrznych zatargéw i skonsolidowania spotecznosci
na tyle, by méc stworzy¢ armi¢ do wypaddw poza granice mlodego pan-
stwa muzulmariskiego®.

* Kilkalat temu David S. P o w ¢ r's, profesor z Cornell University, na nowo zmierzyt
si¢ z postacia Zajda, wskazujac, Ze wzmianki koraniczne, jak i te zachowane w sunnie
pozwalaja zasugerowad, iz wizerunek ibn Harisaha byt ksztattowany w oparciu o wzory
biblijne, takich bohateréw Pisma jak Izaak, Ismael, Jozef czy Uriasz Hetyta. Wedtug
badacza, dowodzi to zaciektego konfliktu o wladzg i sukcesje po Muhammadzie, jaki
toczyt si¢ w fonie mlodej wspdlnoty muzutmaniskiej. Ostatecznie Zajd zginal, a niektdre
przekazy suponuja, ze to sam Prorok wystal go na pewna $mier¢, cofnawszy wezesniej
adopcje. Interesujaca rzecz, ze Muhammad adoptowat prawdopodobnie Zajda jeszcze
przed objawieniami, a przez kolejne kilkanascie lat ibn Harisah byt traktowany przez
cze$é wspélnoty jako naturalny spadkobierca Wystannika: Zayd. The Little-Known Story
of Mubhammad's Adopted Son, Philadelphia 2014. Watki te poruszone zostaly takze we
wczesniejszej pracy wspomnianego autora: Mubammad is not the Father of any of Your
Men. The Making of the Last Prophet, Philadelphia 2009, s. 24—31.

¥ M. Gil, 4 History of Palestine 634—1099, transl. E. Br o i d o, Cambridge 1997,
s.31-32.

** Dobrze podsumowal to niemal pét wicku temu Elias S. Sh o u fan i: Abu Bakr's
first achievement was to effect the victory of Islam over tribalism. The second was his orga-
nization of the Muslim armies’ first thrust against the two great empires of the time-Byz-
antium and Persia. Muslim armies were able to overcome the two empires in a short time

— Al-Riddah and the Muslim Conquest of Arabia..., s. 150. Podobna opinia utrzymuje si¢
réwniez w tradycyjnym dyskursie islamskim, gdzie podkresla si¢ przede wszystkim zastugi
Abu Bakra w zakresie de facto odbudowy miodego panistwa islamskiego na przekoér licz-
nym tendencjom od$rodkowym, tak politycznym, jak i religijnym, jednoczesnie jednak
utrzymujac, ze pierwszy kalif kontynuowat w tym zakresie dziatania podjete jeszeze



Rozdzial ITI. Wizerunek wladcéw muzutmanskich w Chronografii... 217

Ostatni fragment na temat Abu Bakra pochodzi z relacji AM 6125.
Teofanes poinformowat tam o $mierci przywddcy, dodajac, ze funkeje
emira sprawowal przez dwa i pot roku®.

1.2.'Umar ibn al-Chattab

Panowanie ‘Umara ibn al-Chattaba jest z pewnoscia jednym z najpetnie;j
opisanych w Chronografii sposrdd kaliféw sprawiedliwych. Nie wydaje
si¢ to niczym szczegdlnym, biorac pod uwage, ze wlasnie za czaséw tego
wladcy muzutmanie osiagneli najwigksze sukcesy*, zdobywajac pelng
kontrole nad interiorem syryjskim, poddajac sobie Egipt, a takze poko-
nujac gléwne sily imperium sasanidzkiego® (pdzniejszy dlugotrwaly

przez samego Proroka: EN. Hu d a, Menajemen pemerintahan Khalifah Abu Bakar As
Shiddiq dalam pengembangan dakwah Islam, Purwokerto 2018, s. 1-5.

» Teofanes, AM 6125, s.336. 28—29.

° 7 zastrzezeniem plynagcym m.in. z wnioskéw eseju Fredla M. D onnera: Cen-
tralized Authority and Military Autonomy in the Early Islamic Conquests, [in:] The
Byzantine and Early Islamic Near East, vol. I11: States, Resources and Armies, Studies
in Late Antiquity and Early Islam, ed. Av. Cam er o n, Princeton 1995, s. 337-360.
W skrécie mozna to ujaé tak — trudno myslac logicznie uznaé za wiarygodna przekazana
przez historiografic muzuimanska wizje¢ podboju jako sterowanego centralnie, przez
kaliféw z Medyny, procesu majacego na celu rozszerzenie panowania islamu. O ile
decyzje o wyprawach mogly by¢ podejmowane w osrodku stotecznym, to juz dziatania
na miejscu zalezne musialy by¢ od poszczegélnych wodzéw. Konkludujac zas, trudno
wobec tego uznad, ze pierwsi kalifowie odgrywali w tym podboju tak duza role, jak to
mogloby wynikaé z lektury zrédet typu fuzih.

* Dwie decydujace o dalszych losach Sasanidéw bitwy z wojskami muzutman-
skimi, pod Kadisija (638) oraz Nahawandem (642) stoczone zostaly za panowania
‘Umara. To on takze zdecydowat o kontynuowaniu podboju terytorium Iranu po drugiej
ze wspomnianych bitew, nazywanej w muzulmariskiej historiografii ,wiktorig wikto-
rii”. Na temat podboju Iranu przez muzutmanéw, zdecydowanie mniej znanego niz
zagadnienia zwigzane np. z zajeciem Egiptu warto zob. m.in. podsumowania Micha-
ela R. Jacksona B o nnera (The Last Empire of Iran, Piscataway 2020, s. 313-348)
oraz ‘Abd al-Husaina Zarrinkuba (The Arab Conquest of Iran and Its Aftermath,
lin:] The Cambridge History of Tran. 4. The period from the Arab invasion to the Saljugs,
ed. RN. Frye, Cambridge 1975, s. 1-56), obszerna prace po$wigcona wylacznie temu
tematowi autorstwa Parvancha Purshariati(Decline and Fall of the Sasanian Empire.



218 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféow...

podbdj spowodowany byl raczej oporem miejscowej ludnosci, a nie
przedstawicieli dynastii, sposrdd ktérych czes¢ zbiegta do cesarstwa
Tangéw w Chinach®). Rzady ‘Umara byly jednak istotne réwniez ze
wzgledu na pewne ustabilizowanie wladzy, wprowadzenie procedur ad-
ministracyjnych, m.in. przeprowadzenie spiséw ludnosci, a takze reformy
religijne. Wszystkie te dokonania zostaly uwzglednione przez Teofanesa
w Chronografii.

Charakter Ibn al-Chattaba jako przywdédcey nastawionego na odno-
szenie militarnych sukceséw zostal oddany przez Wyznawcg chociazby
juz w pierwszym fragmencie poswicconym jego osobie, znajdujacym si¢
w relacjiz AM 6125, gdzie Bizantyniczyk opisal moment przejecia wladzy

The Sasanian-Parthian Confederacy and the Arab Conquest of Iran, London—New York
2008, szczegdlnie s. 161-286), a takze cickawg propozycje wyjasnienia przyczyn upadku,
skupiajacg si¢ na problemach ekonomicznych i spofecznych sasanidzkiego pafistwa pidra
Petera Christensena: The Decline of Iranshabr: Irrigation and Environments in the
History of the Middle East, 500 B.C. to A.D. 1500, Copenhagen 1993, s. 67—-84; por. réwniez
studium dotyczace rozwoju gospodarczego, jaki nastapit w Iranie po muzutmanskim
najezdzie: RW. B ulliet, Cotton, Climate, and Camels in Early Ilamic Iran. A Moment
in World History, New York 2009, s. 127-157.

# Na przelomie lat czterdziestych i pie¢dziesigtych VII w. doszto do licznych wysta-
pien i rebelii antymuzulmanskich w takich perskich prowincjach jak Fars, Sistan, Cho-
rasan, czy nawet Makran, co zauwazaja réwniez historycy przygotowujacy dzisiejsze

soficjalne” muzutmariskie wersje podboju: A.I. A k r a m, The Muslim Conquest of Persia,

ed. A.B.al-M e hri, Birmingham b.d.w., 5. 273-283. O dlugim, naznaczonym buntami
miejscowej ludnosci podboju perskiego interioru zob.: T.D aryac e, The Collapse
of the Sasanian Power in Firs/Persis, NIB 2. 1, 2002, 5. 3-18.

% Na temat zadziwiajacej epopei dziedzica Sasanidéw Peroza III w Chinach zob.
m.n: H.Pashazanous, E.Sangari, The Last Sasanians in Chinese Literary
Sources: Recently Identified Statue Head of a Sasanian Prince at the Qianling Mausoleum,
IS s1. 4, 2018, 5. 499-s15; H. Pashazanous, E. Afkande, The Last Sasanian
in Eastern Iran and China, Anab s, 2014, 5. 139-154; M. Compareti, The Last
Sasanians in China, ES 2, 2003, 5. 197-213. Pami¢ta¢ wypada, ze oprécz trudnej ladowe;j
drogi ewakuacji poprzez przelecze afgariskie i Srodkowoazjatyckie, pomiedzy dwcezesnymi
Chinami a Persja istnialy réwniez sprawdzone polaczenia morskie: HP. Zanous,
MM.Z o h o uri,Some Thoughts on the Iranian-Chinese Maritime Trade in Late Antig-
uity and during the Early Islamic Period, [in:] Proceedings of the 11 International Congress
on the Archacology of the Ancient Near East: vol. 11: Field Reports. Islamic Archaeology,
edsA.Otto,M.Herles,K.Kaniuth, L. Korn,A.Heidenreich, Wiesbaden
2020, 8. 547—558.



Rozdzial ITI. Wizerunek wladcéw muzutmanskich w Chronografii... 219

po $mierci Abu Bakra. Teofanes podkredlil, ze ‘Umar niemal natychmiast
wystat ekspedycje na tereny syryjskie’*. Trudno jednoznacznie ocenié ten

passus, gdyz z jednej strony Chronograf wyraznie stwierdzil, ze muzutma-
nie poniesli w tym czasie porazki, wlacznie ze $miercia jednego z dowo-
dzacych armia emiréw, z drugiej za§ wspomnial jednoczesnie o braku

koordynacji dziatan wojsk cesarskich i zachowaniu samego Herakliusza,
ktory postanowit wycofaé si¢ z Syrii, zabierajac drzewo Swictego Krzyza

z Jerozolimy. Jako gléwny inicjator podboju Syrii, ‘Umar wyst¢puje

tez we fragmentach relacji z AM 6127. W otwierajacym passusie uczy-
nit go bezposrednim przywddca najazdu na Palestyng i proby zdobycia

Jerozolimy*, wymienit go takze w drugim miejscu, kiedy to wspomnial,
ze to kalif wystal swoich wodzéw do tej krainy i uczynit ja tym samym

poddang Saracenom’®’. Z kolei w AM 6131, w opisie najazdu na Persje

Sasanidéw napisal, ze Ibn al-Chattabowi przekazano istotne owoce tego

zwycigstwa — zakladnikéw w postaci corek Chosroesa I17, a takze lupdw
zdobytych na Persach®®. Warto jednak zwrdci¢ uwage na fake, ze w rela-
cjach z AM 6125 i AM 6126+ Teofanes zupelnie nie dostrzegt ani roli

kalifa, ani jego dowddcéw wojskowych — w tych fragmentach Arabowie

zostali potraktowani ez masse, co tym bardziej cickawe, ze s3 to passusy
poswiecone newralgicznemu momentowi calej syryjskiej kampanii, czyli

m.in. bitwie nad Jarmukiem.

# Teofanes, AM 6125, 5.336.28 —337.1.
» Teofanes, AM 6127, s.339.15—16.
Teofanes, AM 6127,5.339.33—34.

7 Pamie¢ o perskich zakladniczkach wysokiego rodu, zdobytych podczas kam-
panii przeciwko Sasanidom, znajdzie swoja kontynuacj¢ w tradycjach umajjadzkich,
m.in. w sztuce dekoratywnej pustynnych patacéw: G. F o wd e n, Qusayr “Amra: Art
and the Umayyad Elite in Late Antique Syria, Berkeley 2004, 5. 227-247.

# Teofanes, AM 6131, 5. 341.6—7.

» Fragment, w kedrym wymienia wodzéw bizantyriskich, wzmiankujac tez emira
Arabéw, ale bez podawania jego imienia: Te o fanes, AM 6125, 5. 337.1-7.

+ Calo$¢ tego opisu zawiera taka tendencje. Najbardziej widoczne jest to we wstepie
do relacji z tej kampanii - Te o fan e's, AM 6126, 5. 337.23—2.4: ToUTw T4 €Tel TeaTpATEL-
ooy ol Zapoaxvol Ty Apafioy xatadimévtes dml té pépy Aaunarod mhijBog Svtes dmepov,
a takze w konkluzji po zwycigstwie nad Jarmukiem — Te o fan e s, AM 6126, 10-12: Té1e
ol Zapaxnvol vikioavTes hopumpads eml Ty Aapackdy Epyovrat kel TaiTyy mepeiauBdvovat
el Tog yehpog T Dorvikng.



220 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféw...

Poza wyzej opisanym wizerunkiem ‘Umara jako przywdédcy politycz-
nego, w relacjach Teofanesa mozemy znalez¢ wzmianki przedstawiaja-
ce kalifa jako administratora*, a takze reformatora religijnego**, co jest
zgodne z przekazami islamskimi®, upatrujacymi w ‘Umarze chociazby
inicjatora sformufowania nowego wezwania do modlitwy*#, kary ukamie-

+ “Umarowi przypisuje si¢ stworzenie kilku podstawowych instytucji paistwa
wezesnomuzulmanskiego, m.in. @b/ al-hall wal-akd, zwiazana z mozliwoscia usunie-
cia kalifa, liczng madzlis asz-szura, stanowisko al-katiba (sekretarza), funkcje zarzad-
cze w zakresie podatkdw, czy diwaanul al-dzund, zajmujacy si¢ utrzymaniem armii

- W.N Wahvyuniar,N.Afifa, The Political Thought of Rashidun Caliphate,JaD 3.2,
2020, 3. 174-196; w kontekscie podatkowym takze pewne istotne decyzje decentralizacyjne:
S.Aisyah,N.Ismail, The Distribution of Zakat at the Time of Caliph Umar ibn
Kbattab, Ikti 3. 2, 2019, 5. 71-78. Nie mozna zapominaé, ze ‘Umar byl w pewien sposéb
kontynuatorem dziataii administracyjnych Abu Bakra: HI.A.Jabbar al-Shamiri,
Umar’s Caliphate: An Optimal Model of Good Government Throughout Islamic History,
IJFUS 1. 1, 2017, 5. 56-76; A.A. Rah man, Effective Governance in the Era of Caliph
‘Umar Ibn Al-Khattab (634—644), EJSS 18. 4, 2011, 5. 612—624.

# Reformy te byly zwigzane w panistwie wezesnomuzulmanskim nie tylko z polityka,
ale takze administracja, poprzez tworzenie nowych procedur, zgodnych ze zwycza-
jem, ale w ciaglym rozwoju, chociazby przez metode idztihadu: AM. Thabrani,
Iitihad politik Umar Ibn Al-Khattab. Implementasi Figh Kontekstual dalam Pemerintahan
Islam, Nua 12. 2, 2015, 5. 259—276.

# Takze dzisiaj ‘Umar i jego panstwo przedstawiane jest przez niekedre $rodowi-
ska muzutmanskie jako godny wzér mozliwej do przeprowadzenia reformy obecnych
systeméw, zastgpujac zaréwno kapitalizm, jak i socjalizm: Sh. Ham i d, An Islamic

Alternative? Equality, Redistributive Justice, and the Welfare State in the Caliphate
of ‘Umar (rta), Ren 13 (8), 2003, http://www.monthly-renaissance.com/issue/content.
aspx?id=3ss [dostep: 10.05.2021 1.]. Osoba ‘Umara stuzy jako punkt odniesienia takze
w konkretnych dzialach politologii (np. w kontekscie teorii przywédzewa stuzebnego:
AFOgunbado,YS.Abu Bakar, M.A.Saidi, Unaribn Kbhattab. An Epitome
of Servant Leadership. A sustainable Lesson for Contemporary Leaders, JCR 7 (8), 2020,
s. 1021-1026; Sh. Riz q1i, Servant Leaders. Umar Bin Khattab (13-23 H/ 634 — 644
M), BaT 22. 1,2016, 5. 127-144), czy ckonomii (H.H. Adinugraha, The Economic
of Umar bin Khattab Policy in Modern Economic Policy, [in:] The First International
Conference on Law, Businees and Governance 2013. Proceedings, Lampung 2013, 5. 83—89).

+ Chociaz uwaza sie, ze wersja podkreslajaca znaczenie ‘Umara powstala najpraw-
dopodobniej w okresie sprawowania wladzy przez Umajjadéw i jako taka musiata nawia-
zywad do zwiazkéw pomigdzy Ibn al-Chattabem a ta dynastia, co wigcej, by¢ moze byta
wykorzystywana jako element propagandy przeciwko nowym wladzom po rewolucji
abbasydzkiej, to nie jest to jednak spdjna tradycja. Wystepuja réwniez takie przekazy,



Rozdzial ITI. Wizerunek wladcéw muzutmanskich w Chronografii... 221

niowania* czy ochrony islamskiego nauczania przed mozliwymi inter-
pretacjami chrzescijariskimi*¢, przez co kalif ten stal si¢ statym elementem
muzutmanskiego imaginarium, nickoniecznie zasadnie, takze w kulturze
popularnej*. W AM 6131 Chronograf wspomnial, ze Ibn al-Chattab
nakazal, po osiagnieciu licznych zdobyczy terytorialnych w Syrii czy
Persji, dokonanie spisu poddanych, zgodnie z relacja — wszystkich ludzi,
zwierzat, a nawet ro$lin*. To na dobra sprawe pierwsza Teofanesowa
wzmianka o jakichkolwiek dziataniach zarzadczych, podejmowanych
przez muzulmanéw na zdobytych ziemiach. W AM 6135 z kolei, omé-
wione juz w rozdziale drugim, znajduje si¢ przedstawienie okolicznosci,

keére gléwna role w stworzeniu azdnu upatruja w trzecim spo$rdd kaliféw sprawiedli-
wych, ‘Usmanie, nie wspominajac juz o problemie jaki nastr¢czaja réznorodne wersje
regionalne, pochodzace z Medyny, Kufy, Basry, czy Bagdadu,por. M.Bednarkiewcz,
The History of the Adhin. A View from the Hadith Literature, [in:] Modern Hadith
Studies. Continuing Debates and New Approaches,eds B.Abu-Alabbas,M.Dann,
Ch.Melchert Edinburgh 2020, s. 27-48.

# Gdzie jego autorytet okazat si¢ by¢ moze istotniejszy niz zachowane przepisy
koraniczne: S. El tan taw i, Mysterious Legislation: ‘Umar ibn al-Khatih's Role in the
Legalization of the Stoning Punishment in the Sunni Islamic Tradition, [in:] Islamic Inter-
pretive Tradition and Gender Justice: Processes of Canonization Subversion and Change,
eds N.Reda, Y. Amin, Montreal-Kingston 2020, s. 288-313. Analiz¢ przekazéw
zwigzanych z ‘Umarem w kontekscie tej kary znajdzie Czytelnik w: AAAM.Shereef,
Studies in the Composition of Hadith Literature, PhD Thesis, University of London
1982, 5. 146—-172.

+ Czego przykladem jest powolywanie si¢ na autorytet ‘Umara ibn al-Chattaba we
wprowadzanych pdzniej, najprawdopodobniej w pierwszej polowie VIII w. ogranicze-
niach chrzeécijan wzgledem studiowania pism muzutmanskich: C. Wild e, ‘We shall
neither learn the Quy’an nor teach it to our children’. The Covenant of Umar on Learning,
[in:] The Place to Go: Contexts of Learning in Baghdad, 750-1000 C.E.,eds].Scheiner,
D.Janos, Princeton 2014, s. 237-266.

+ Jak w przypadku masalahy, dobra wspdlnego, ktérego koncepcja, mimo ze w petni
zostala zdefiniowana dopiero w XII w., to jej powstanie przypisywalo si¢ tradycyjnie
‘Umarowi ibn al-Chattabowi: K. G 6 rak-Sosnowska, Wimig dobra wspdlnego.
Maslaha w muzutmariskim prawie i polityce, HP 19 (26), 2017, 5. 9—23.

# Zob. chociazby przeprowadzona z perspektywy historycznej analize popu-
larnej powiesci dotyczacej kalifa: A.JF. Kamaruzaman, N.Ch.Noh,R.Sidik,
E.A.Jamsari, The Purification of Historical Facts in the Novel: Umar al-Khattab:
Reformis Dunia Islam, JCIET 8 (11), 2017, 5. 758—770.

# Teofanes, AM 6131, s. 341.8—10.



222 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféow...

ktére wedtug Teofanesa towarzyszyly budowie pierwszego meczetu

w Jerozolimie. W kontekscie niniejszego podrozdziatu istotne jest, ze

Chronograf przedstawil ‘Umara zaréwno jako inicjatora budowy domu

modlitwy, jak i decydenta, ktéry wprowadzil pierwsze elementy przeslado-
wan chrzescijan, mianowicie zakaza¢ mial eksponowania symboliki krzyza
na kosciotach. Kwestii religijnych zapatrywan ‘Umara dotyczy ponickad

réwniez opis jego przybycia do Jerozolimy, poszukiwania odpowiedniego

miejsca do odbycia pierwszych modlitw (na marginesie pozostawiajac
silnie zaakcentowany w tym fragmencie watek zydowski)s.

Opis pobytu ‘Umara w Jerozolimie jest jednoczesnie najobszerniej-
szym z tych, ktdre zostaly poswiecone osobie kalifa w Chronografii.
Zdecydowanie Teofanes nie przedstawit w tymze passusie pozytywnego
wizerunku muzutmariskiego wtadcy. Podkredlit on raczej jego nieokrzesa-
nie, brudna odziez, przygotowana ze skér wielbladzich, zupetnie nieprzy-
stajac do charakteru odwiedzanego miejsca, czyli Wzgorza Swigtynnego.
Ustami Sofroniusza, postugujac si¢ cytatem z ksiegi Daniela, Teofanes
uznaje zachowanie ‘Umara za ohydyg spustoszenia®. Warto zwrdcié¢ uwage,
w jakiej pozycji stawia kalifa Chronograf opisujac pertraktacje pomigdzy
nim a patriarcha, ktéry ofiarowat mu godny przyodziewek, zgod¢ ‘Umara
na oczyszczenie jego wlasnej garderoby, a pézniej oddanie pozyczonych
rzeczy z powrotem chrzescijaniskiemu hierarszes*. Nie jest to z pewnoscig
relacja, ktéra mialaby przydaé godnosci muzutmanskiemu wiadcy.

Zagadkowym wydaje si¢ ustep z AM 6129, w ktérym Teofanes stwier-
dzil, ze “Umar wybral Mu‘awije na wodza i emira nad wszystkimi wojska-
mi i ziemiami zdobytymi przez muzulmanéw od Egiptu az po Eufrat®.

* Teofanes, AM 6135,s.342.22—-28. Fragmenty te zostaly om6wione szczegdtowo
w rozdziale drugim.

* Teofanes, AM 6127,s.339.19—22: UTKpIoty Te CoUTAVIKTY EVOEIKYDUEVOG TOHV VeLdY
elhrnoe Tav Iovdaiwy, &v Groddunoe Zolouwy, TpooKLYNTHPLOY CTSY TToWooL Tig wdToD
Bhacdnuing. Wyznawca nie ukrywal oczywidcie, co myslat o religii wyznawanej przez
‘Umara, niemniej jednak dostrzegt jego dziatanie jako motywowane wyraznie wiara.

* Teofanes, AM 6127, s.339.18-19.

% Teofanes, AM 6127, s. 339.20—22.

s+ Teofanes, AM 6127, s.339.25—29.

% Teofanes, AM 6129, s. 340.12—14: kaizméudtn Maviag tmd Odudpov otpatyds
Kol aunpés maavg Tig Do Tobg Zapaxyyods ywpag &mo AlydrTov éwg Eddpdtou.



Rozdzial ITI. Wizerunek wladcéw muzutmanskich w Chronografii... 223

Warto zwréci¢ jednak uwage na mozliwe konotacje biblijne tego ustepu,
poniewaz podobne sformulowania, wyznaczajace granice pomig¢dzy dwie-
ma wielkimi rzekami tamtego regionu — Nilem i Eufratem, pojawiajg si¢
w kontekscie ziem obiecanych Abrahamowi, przodkowi zaréwno Ismaela,
jak i Izraela’. Jest to oczywiscie uwaga na marginesie, trudno bowiem
przej$¢ obojetnie nad ta cickawa zbieznoscia, szczegdlnie wzgledem omé-
wionych w rozdziale drugim nawiazan do rzekomych muzutmanskich
bliskich kontaktéw z Zydami. Clue problemu stanowi jednak rozszerzenie
wladzy Mu‘awiji poza obszar, ktéry faktycznie pozostawat pod jego kontro-
la, przejete po jego bracie, Jazydzie’” namiestnictwa Damaszku, by¢ moze
réwniez Jordanii (al-Urdunn). Pézniej otrzymat on, od ‘Usmana, kontrole

¢ Rdz 15,18: Whedy to wlasnie Pan zawart praymierze z Abramem, méwige: «Potom-
stwu twemu daje ten kraj, od Rzeki Egipskiej az do rzeki wielkiej, rzeki Eufrar — za Biblia
Tysiaclecia (Pismo Swigte Starego i Nowego Testamentu w przektadzie z jezykdw orygi-
nalnych, wyd. s, Poznai 2002). Oméwienie przekazéw dotyczacych ,Ziemi Obieca-
nej”: W.C.Kaiser Jr., The Promised Land. A Biblical-Historical View, Bsa 138, 1981,
s. 302—312. Wspolczesna analiza teologiczna: U. B e ch m ann, Genesis 12 and the

Abraham-Paradigm Concerning the Promised Land, ERev 68. 1, 2016, s. 62-80. W tym

miejscu warto tez przypomnie, ze w biblijnym kontekscie Eufrat wystepuje nie tylko jako

rzeka, do kedrej siegaé miata ,Ziemia Obiecana’, ale réwniez granica pomiedzy ,,0jczyzna”
a ,wygnaniem” babiloriskim: Sh. Sheinfeld, The Euphrates as Temporal Marker

in 4 Ezra and 2 Baruch, JS] 47. 1, 2016, s. 104—118. Tak czy inaczej, zadziwia zywot-
no$¢ tej koncepcji, wykorzystywanej w politycznych projektach wlasciwie do dzisiaj:

G. Alro ey, Mesopotamia — ‘The Promised Land. The Jewish Territorial Organization

Project in the Bilid Al-Rafidayn and the Question of Palestine, 18991917, MES s0. 6,
2014, 5. 91I—935.

7 Zmarly przedwczesnie na zaraze, najprawdopodobniej w 640 r., Jazyd byl predesty-
nowany przez dwdch pierwszych kaliféw sprawiedliwych do petnienia istotnych funkcji
militarnych w paristwie muzulmariskim (szczegélnie podczas pierwszych wypraw na
Syrie, co do$¢ wyraznie podkresla m.in. dzielo poswiecone bezposrednio jej podbojowi

— Futub al-Szam, tradycyjnie przypisywane al-Wakidiemu, jednemu z najwazniejszych
wezesnych historykéw muzutmanskich: Wakidi (M.S.al-Kind1i), s. 12—14; por.
T.Holland, In the Shadow of the Sword. The Battle for Global Empire and the End
of the Ancient World, Boston 2012, 5. 374—377), jak i przywédczej roli w rodzie Abu
Sufjana. Moglo to poméc w pewien sposéb uzyskac odpowiednia pozycje Mu‘awiji, jego
mlodszemu bratu: C.E.B o swor th, Yazid b. Abi Sufyan, [in:] EI,edsP.Bearman,
Th.Bianquis,CE.Bosworth,E.van Donzel, WP.Heinrichs, https://
referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/yazid-b-abi-sufyan-
SIM_8004 [dostep: 10.05.2021 I.].


https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/yazid-b-abi-sufyan-SIM_8004
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/yazid-b-abi-sufyan-SIM_8004
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/yazid-b-abi-sufyan-SIM_8004

224 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféw...

nad Palestyna, a takze al-Dzazirg*, nigdy jednak (przed zdobyciem petni
wladzy jako kalif ) nie skonsolidowal w swoich r¢kach namiestnictwa nad
Egiptem i Syria jednoczesnie, tym bardziej za czaséw ‘Umara®. Fragment
ten mozna thumaczy¢ jedynie swoiscie pojeta predykeja — Teofanes ,,zapo-
wiedzial” jakby pdzniejsza wielkg karier¢ Mu‘awiji, wskazujac, ze przejecie
przez niego wladzy nad wspélnota muzutmanska bylo m.in. wynikiem
decyzji jednego z kaliféw sprawiedliwych, czyli ‘Umara®. Trudno jednak
spodziewad si¢ by tego typu wyjasnienie zaabsorbowat ze zrédet muzul-
maniskich, kedrych autorzy zwigzani byliby w jakikolwiek sposéb ze wspot-
czesnymi mu Abbasydami, wrecz przeciwnie — biorac pod uwage jak
tworcy taczeni z rodem ‘Abbasa starali si¢ budowad wrazenie szczeg6lnych
jego zwiazkéw z Ibn al-Chattabem® i eliminowa¢ tradycje umajjadzkie,
wersja zachowana w Chronografii moze by¢ whasnie reminiscencja tych
ostatnich®. Wszak nawet w kontekscie osoby Zijada ibn Abi Sufjana,

* Na temat rozszerzania prerogatyw Mu‘awiji w Syrii zob.: W.Madelung, The
Succession to Mubammad: A Study of the Early Caliphate, Cambridge 1997, s. 60-61;
M. Hinds, Mu'awiya I b. Abi Sufyan, [in:] ED, vol. VII: Mif~Naz, eds CE.Bos-
worth,E.van Donzel, WP.Heinrichs,Ch.Pellat, Leiden1993,s.263-264.

 Na temat rzadéw Mu‘awiji w Syrii zob.: S. Hum p hreys, Mu'awiya Ibn Abi
Sufyan. From Arabia to Empire, London 2006, 43—64.

¢ Wzmianka o przekazaniu czgéci wladzy w rece wyznaczonego zarzadcy danego
terenu jest tez swoista zapowiedzig debat toczonych w tonie wspdlnoty muzuimanskiej,
wzgledem mozliwosci sprawowania realnej wladzy przez kalifa nad tak olbrzymim
terytorium, jakim w ciagu krdtkiego czasu zawladnat islam, charakeerystycznych dla
drugiej polowy dziewiatego wicku — P. C r o n e, Ninth-Century Muslim Anarchists, PP
167, 2000, s. 18—19 oraz 27-28).

¢ Bylo to zwigzane z legitymizacja nowego centrum, skad sprawowano wiadze za
panowania Abbasydéw, czyli Iraku. ‘Umar musial pojawi¢ si¢ w tych przekazach, ze
wzgledu na jego udzial w podbiciu tych ziem. Jednoczesnie podczas tworzenia weze-
snych kodyfikacji prawnych, sunny, trudno byloby nie zauwazy¢ roli Ibn al-Chattaba.
Podkreslano wigc jego zwiazki z rodem ‘Abbasa — T. EI-H ib ri, ‘Umar b. al-Kharib
and the Abbasids, JAOS 136. 4, 2016, 5. 763—783.

¢ W poezji dworskiej tworzonej w czasach kaliféw Sulejmana ibn ‘Abd al-Malika
oraz ‘Umara II ibn ‘Abd al-Aziza, takich autorédw jak Dzarir ibn Atija czy al-Farazdak
obydwaj wladcy przyréwnywani sa wlasnie do Ibn al-Chattaba, a ten ostatni przedsta-
wiony zostal jako twérca muzutmanskiego prawa, wzér postgpowania. O ksztaltowaniu
wizerunku i promocji znaczenia ‘Umara ibn al-Chattaba w spusciznie umajjadzkiej zob.
A.Hakim, Unarb. al-Hattib: L autorité religieuse et morale, Ara ss. 1,2008, s. 21-23.



Rozdzial ITI. Wizerunek wladcéw muzutmanskich w Chronografii... 225§

irackiego namiestnika, przyrodniego brata Muawiji, ktérego zapamigtano
w historiografii muzutmarnskiej jako cztowieka o skfonnosciach despotycz-
nych, nie wahajacego si¢ przelewa¢ niewinng krew, odnajdujemy jednak,
np. u Balazuriego, watki podkreslajace legitymizacj¢ jego wladzy wlasnie
poprzez zwiazki z Ibn al-Chattabem, kt6éry mial mu powierzaé istotne
zadania do wykonania®. Takze al-Dzahiz, mutazylicki teolog i uczony
z pierwszej polowy IX w. zachowal w swoich pismach proumajjadzkie
fragmenty (by¢ moze redystrybuowane przez przedstawicieli hanbalitéw),
zgodnie z ktérymi ‘Umar ibn al-Chattab zauwazal wyzszo$¢ Mu‘awiji
wzgledem innych cztonkdéw szury, doceniajac jego uczciwosé, prostote
i sprawiedliwo$¢ w zarzadzaniu Syria, nie odbierajac mu namiestnictwa,
pomimo ze czynit tak w stosunku do innych, a wrecz rozszerzajac jego wia-
dz¢ — pojawiaja si¢ watki wyznaczenia go jedynowtadca (na danym teryto-
rium), potwierdzonego pdzniej przez ‘Usmana®. Elementy podkreslajace
zwiazki Umajjadéw z Ibn al-Chattabem, znalez¢ mozna w poezji pane-
girycznej tworzonej na dworze damascenskim®. W wersjach umajjadzkich
zachowal si¢ réwniez przekaz, zgodnie z ktérym to nie ‘Umar, ale jeszcze
Abu Bakr, wyznaczajac brata Mu‘awiji, Jazyda na wodza wypraw do Syrii,
oddal mu ten kraj w posiadanie, a takze zapowiedzial przejgcie funkeji
kalifa®’. Wzmianka Teofanesa dotyczaca przekazania wladztwa nad Syria
i Egiptem moze by¢ tez reminiscencja pamieci o jakims ukladzie pomiedzy
synem Abu Sufjana a Ibn al-Chattabem, ustalajacym warunki rzadéw tego
pierwszego jako namiestnika, co nie bylo przeciez czyms catkowicie wyjat-
kowym w praktyce wezesnomuzutmanskiej polityki. Andrew Marsham,

Nalezy jednoczesnie pamictad, ze poezja arabska z okresu Umajjadéw bywa bardzo
trudna do interpretagji i stanowi przedmiot sporéw badaczy. Trudno wiec odnosié
si¢c do informacji stad pochodzacych jako w petni wiarygodnych: AFL.Beeston,
LI Conrad, On Some Unayyad Poetry in the History of al-Tabari, JRAS 3. 2, 1993,
S. 191—206.

S A.Hakim, ‘Unarb. al-Hattib: L autorité..., s. 23.

¢ Ch.Pellat, Le culte de M awiya an IIT siécle de [ hégire, SIsl 6, 1956, 5. 59—62.

6 A.Alajmi, Kh. Keshk, Unayyad Ideology and the Recurrence of the Past
(Ideologia omeya y el recurso al pasado), ANQE 24, 2013, s. 15-17.

¢ SK.Abd al-Janabi, AJJ. al-Hilali, The Historical Starting Points for the
Statehood of Umayyad Caliphate, Op.RCHS 23 (35), 2019, 5. 1130-1139.



226 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféow...

podkreslajac w swojej analizie paktu pomigdzy Mu‘awijg a ‘Amrem ibn
al-‘Asem: the written record of political contracts was an established practice
among the early Muslims, wezwal réwniez do rozwoju badan nad podob-
nymi umowami, co pozwoli nam lepiej zrozumie¢ wezesnomuzutmanska
mysl polityczna i religijna. W ramach wspomnianego uktadu przywédca
Banu Umajja uznawal wladz¢ ‘Amra nad Egiptem (w punkcie pigtym),
powotujac si¢ na decyzje ‘Umara ibn al-Chattaba. Warto zwrdci¢ uwage
na fake, ze w pakcie zachowano tryb warunkowy, zaktadajacy ustanowie-
nie wladzy ibn al-‘Asa, jezeli faktycznie dojdzie do catkowitego zajecia
Egiptu®. Czy wersy Chronografii informuja po prostu o podobnym pak-
cie zawartym pomiedzy drugim kalifem sprawiedliwym a Banu Umajja
w kontekscie podboju Syrii? Teofanesowa wzmianka, cho¢ niemozliwa
do zweryfikowania, dotyczy by¢ moze (nie sposdb tego wykluczy¢) jakie-
gos$ rodzaju ukfadu, i jako taka wydaje si¢ by¢ ciekawym przyczynkiem
do powyzszych rozwazan islamologéw. Interesujace, ze uwagi Teofanesa
znajduja odzwierciedlenie réwniez we wspélczesnej debacie na temat rela-
cji pomi¢dzy ‘Umarem a dwoma przedstawicielami rodu Umajja — czgéé
historykéw uwaza, ze Ibn al-Chattab darzyt ich szczegdlnymi wzgledami,
inni uwazajg, ze byl zmuszony si¢ nimi postuzy¢ wobec brakéw kadro-
wych spowodowanych m.in. zarazag Amwas (wi¢cej na jej temat w drugim
rozdziale)®. To Teofanesowe zdanie o przekazaniu przez drugiego ze
sprawiedliwych wladztwa nad ,,biblijnymi ziemiami obiecanymi” w rece
Mu‘awiji, moze by¢ zachowang w materiale bizantyriskim jeszcze jedng
ciekawa reminiscencja okresu ksztattowania si¢ muzutmanskiej pamigci
historycznej, w ktérej to w pewnym momencie zaobserwowaé mozna
konflikt pomig¢dzy wizerunkiem Proroka a nastgpujacymi po nim kalifami,
ze szczegdlnym naciskiem na syna al-Chattaba. Wszak juz kilkanascie lat
temu Avraham Hakim zauwazyl, ze zachowane fragmenty pismiennictwa
muzutmariskiego, w ktérych podkresla si¢ bardzo mocno, iz autorytet
Muhammada byt wyzszy od wladzy ‘Umara, moga by¢ sladem po okresie,

 A.Marsham, The Pact (amina) between Mu'awiya ibn Abi Sufyin and ‘Amr
ibn al-As (656 or 658 CE): ‘Documents’ and the Islamic Historical Tradition, ]SS 57. 1,
2012, 5. 69—96.

¢ W.Madelung, The Succession to Muhammad..., s. 61.



Rozdzial ITI. Wizerunek wladcéw muzutmanskich w Chronografii... 227

w ktérym znaczenie kalifa jako przywddcey religijnego i politycznego
zaczelo zastegpowad pamied o roli Proroka. Proces ten zostal ostatecznie
powstrzymany, a wspdlnota muzutmanska wybrata droge odwolywania si¢
do autorytetu Wystannika, jako tego najwyzszego, niemniej jednak $lad
po konfrontacji zostal zachowany chociazby przez nadreprezentatywnos¢
osoby ‘Umara w przekazach wezesnoislamskich, gdzie w zasadzie przed-
stawiony zostal jako postaé w pewien sposéb konfrontujaca si¢ z samym
Muhammadem®. To napi¢cie zwigzane z odwolywaniem si¢ do autorytetu
drugiego kalifa sprawiedliwego wida¢ zreszta w kontekscie ustalania regut
szariatu, obecnych w niektérych spotecznosciach muzutmanskich do
dzisiaj”°. Nawigzanie do domniemanej decyzji Ibn al-Chattaba, podjgte;
wzgledem Mu'‘awiji, zachowane w Chronografii, wydaje si¢ by¢ transmisja
elementu debaty toczonej w tonie wspdlnoty muzutmanskiej na temat
tego kalifa.

Dos¢ obszerny fragment Teofanes poswigcit émierci ‘Umara. Po pierw-
sze podkredlit, ze zostal zamordowany przez perskiego ,magaryte””’, co
najczedciej thumaczy si¢ jako ,apostate” lub ,,renegata™. Termin ten wyste-
puje m.in. w zywocie Stefana Hymnografa, bratanka Jana z Damaszku,
ktérego dziatalnos¢ przypada na druga potowe VIII w. W tekscie pojawia
si¢ tam viog Mayapitov T@v adtoy8évwy, wychowany w wierze muzul-
manskiej przez osobe, ktdra porzucita wezesniej chrzescijanstwo na rzecz
islamu, nawraca si¢ na wiar¢ Chrystusowa podczas swojej pielgrzymki do
Jerozolimy, do tamtejszych meczetéw na Wzgédrzu Swia(tynnym, przez

% Whatek ten Avraham Hakim opracowal w serii swoich artykutéw, gdzie oméwit
przede wszystkim kluczowe w tym kontekscie zagadnienie odwolart do ‘Umara jako
zrédta tradycji, jakby w pewnej kontrze do gléwnego jej zrédta, czyli Muhammada,
a takze samg formule ,wybranica” Boga, nowego (po Proroku) przywdédcy wiernych:
Muhammad's Authority and Leadership Reestablished: The Prophet and Umar b. al-
-Khattab, RHR 226. 2, 2009, 5. 181-200; ‘Umar b. al-Hattib: L autorité..., s. 1-34; Umar
b. al-Hattab, calife par la grice de Dieu, Ara 54.3,2007, 5. 317361

7 S.Eltantawi, Mysterious Legislation..., s. 307—308.

7 Teofanes, AM 6137, s. 343.9: 076 Twvog [Tépoov payapitov.

72 Uznajac, ze stowo pojawilo si¢ w grece za posrednictwem syryjskiego mhaggriye,
ktdre to z kolei pochodzi od arabskiego mubdjirin — H. Kahane,R.Kahane,
Die Margariten, ZRP 76,1960, 5. 185-204.



228 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféw...

Stefana, ktérego spotkat w klasztorze Mar Saba”. Warto jednak nadmieni¢
w tym miejscu, ze kwestia jak nalezy rozumie¢ uzyte w tekscie Mayapitng
— jako okreslenie na nawrdconego na islam chrzescijanina, czy imie wlasne
tejze osoby, pozostaje otwarta’™. Zgodnie z islamskimi przekazami 6w
perski zabdjca byl jednym z jericéw, kedrzy dostali si¢ do muzutmanskiej
niewoli po bitwie pod Kadisijg (lub Nahawandem)”. O jego domniema-
nym chrze$cijanstwie wspomina na przykiad at-Tabari’, pojawia si¢ tez
czasem z przydomkiem al-Majusi (al-Magusi), ktéry wskazywalby raczej
na wyznanie zoroastryjskie””. Wspominal o tym np. Ma'mar ibn Raszid,
uczony kolekcjoner hadiséw z potowy VIII w., ktérego teksty zachowa-
ne zostaly w Kitab al-Maghizi, jednej z pierwszych biografii Proroka.

7 Zywot Stefana Sabaity, 99-102, 5. $43-54s5.

7+ Magarites (?) #4658, [in:] PMZ Online.

75 Zgodnie z inng wersja Pers ten dostal si¢ co prawda do niewoli podczas wojen
toczonych przez Sasanidéw, ale wezesniejszych, z Bizantyriczykami. Najpierw wiec
zostal jericem bizantynskim, dopiero pdzniej trafil w rece muzutmandéw. W ten sposéb
czgs$¢ islamskich historykéw mogla bez watpliwosci przydaé chrzeécijanskie wyznanie
mordercy kalifa: Tabari XIV (G.Rex Smith),s. 89, przyp. 399. Kwestia odna-
lezienia si¢ w nowych warunkach nie dotyczyla jedynie nizszych warstw spoteczen-
stwa iranskiego. Po upadku imperium szachéw cze¢éé elit sasanidzkich, wywodzaca si¢
spoéroéd arystokratycznych azadandw i asbarandw, by zachowad swdj status, dolaczyta
do zwyciezcdw, tworzac perskie wspolnoty w wielu miejscach nowego panstwa muzul-
manskiego, nickoniecznie na wschodzie, ale réwniez w Iraku (zwlaszeza w Basrze) czy
w Syrii: M. Z ak ari, Sasanid Soldiers in Early Muslim Society. The Origins of Ayyiran
and Futnwwa, Wiesbaden 1995, s. 112—202. Krétkie zestawienie réznorodnych per-
skich formacji stuzacych w armiach muzuimanskich w okresie wezesnoislamskim zob.:
Kh. ‘A thamina, Non-Arab Regiments and Private Militias during the Umayyid
Period, Ara 45.3,1998, 5. 347—378.

76 At-Tabari wspomina go jako Abu’ Lu'aha (Ojciec Perly), mlodego chrzedcijan-
skiego niewolnika, ktérego wiascicielem byt al-Mughirah ibn Szu’bah (inaczej Moghira
ibn Szo’ba, namiestnik Basry): Tabari XIV (G.Rex Smith),s. 89.

77 Chociaz by¢ moze traktowane jedynie jako pejoratywny epitet, jakim trzeba
bylo okresli¢ zabdjce kalifa: B.-E.M. M a z i d, Hatespeak in Contemporary Arabic
Discourse, Newcastle upon Tyne 2012, s. 122. Okreslenia 7ajus uzywano réwniez na
osoby, ktdre nalezaly do wyznan niedajacych si¢ jednoznacznie zakwalifikowaé ani do
Ludéw Ksiegi, ani do politeistéw i pogan: . Waardenburg, The Medieval Period
6s0-1500, [in:] Muslim Persceptions of Other Religions. A Historical Survey, ed.id e m,
New York—Oxford 1999, s. 3.



Rozdzial ITI. Wizerunek wladcéw muzutmanskich w Chronografii... 229

Jako perski mawla™ przekazal m.in., ze zabdjca “Umara byl wyznania
zoroastryjskiego™. Sam zrédlostéw stowa Mayapitov wydaje sie by¢ dos¢
zastanawiajacy, zwlaszcza biorac pod uwage niepewno$¢ dotychczasowych
interpretacji, dlatego uwazam, ze nie mozna stwierdzi¢ z cala pewnoscia,
czy obecne thumaczenia tego stowa, wskazujace jakoby Teofanes uznawal
Persa za apostate chrzescijanskiego, byly na pewno poprawne. Z drugie;j
strony trudno spodziewac¢ si¢, by pozostajacy przy swoich wierzeniach
(oficjalnie) Pers, jeniec, mégt znalezé sie w Medynie, skoro taka mozliwos¢
dla niewolnego mozna bylo zyska¢ tylko za specjalna zgoda kalifa* (by¢
moze jednak decyzja zostala podjeta ze wzgledu na wybitne umiejetnosci
niewolnika, w zakresie kowalstwa oraz stolarki®). Konwersja wydaje si¢
wiec pewna, przynajmniej formalnie, co nie znaczy, ze Teofanesowe okre-
$lenie nie jest $ladem toczacej si¢ w tonie wspdlnoty islamskiej debaty na
temat oceny czynu Firuza (Fajruza) Nahawandiego (pod takim przydom-
kiem zna go spolecznos¢ muzutmariska, w chrze$cijaniskiej wersji — Feroz
Nasrani, chociaz wystepuja réwnolegle, arabskie Abu Lu'lu — Ojciec Perty
i Lu’lu - Perta, lub perskie Abu Lo'Lo’a oraz Baba Szuja’ al-din — odwazny
ojciec wyznawca®), takze dzisiaj®®. W wersji sunnickiej z pewnoscia nie byl

78 Zwigzany z klanem Huddan z plemienia Azd, prowadzit swojg dziatalnosci
przede wszystkim w Basrze, p6zniej réwniez na dworze umajjadzkim w Syrii, a po
$mierci Walida I w Hidzazie i Jemenie. Pojawia si¢ jako istotny autorytet isnadu we
wszystkich kanonicznych zbiorach hadiséw — SW. A nth o ny, Ma'mar b. Rishid,
[in:] EP,eds K. Fleet, G.Krimer,D.Matringe,J. Nawas,E.Rowson,
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-3/mamar-b-
rashid-COM_36131 [dostep: 10.05.2021 1.].

7 Ma‘mar ibn Raszid,s. 150.

o AM. As-Sallabi, ‘Umar ibn al-Khattab. His Life and Times, vol. 11, transl.
N.Khattab, International Islamic Publishing House 2007, s. 282.

S Ch.Pellat, 4bi Lo'lo’a, [in:] Encyclopaedia Iranica,1/3, 5. 333-334; htep://www.
iranicaonline.org/articles/abu-loloa-a-persian-slave-of-mogira-b [dostep: 10.05.2021 1.].

 Wigcej zob.: HY. Ishkevari, S. Nejad, 4ba Lu’ly), [in:] EI Online,
edsW.Madelung, FEDafrary, Leiden 2008, https://referenceworks.brillonline.
com/entries/encyclopaedia-islamica/*-SIM_o169 [dostep: 10.05.20211.]; Ch. Pellat,

Abi Lo'lo'a...

% Szczegoblnie w kontekscie debat pomigdzy ortodoksyjnymi sunnitami a szyitami:

R.Ismail, Saudi Clerics and Shi’a Islam, Oxford 2016, s. 92—93.


https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-3/mamar-b-rashid-COM_36131
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-3/mamar-b-rashid-COM_36131
http://www.iranicaonline.org/articles/abu-loloa-a-persian-slave-of-mogira-b
http://www.iranicaonline.org/articles/abu-loloa-a-persian-slave-of-mogira-b
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-islamica/*-SIM_0169
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-islamica/*-SIM_0169

230 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféw...

uznany za wierzacego w Allaha, czego dow6d mozemy znalez¢ chociazby
w Sabih al-Buchariego, w ktérej do$¢ doktadnie, za isnadem ‘Amra ibn
Majmuna opisano okolicznosci $mierci kalifa. Zgodnie z tym hadisem
mial on w ten sposdb ustosunkowad si¢ do osoby zabdjcy: Niechaj Allah
g0 przeklnie. Nie traktowatem go niesprawiedliwie. Niech bedzie chwala
Allahowi, ktdry sprawit, ze nie zgingtem z reki cztowieka, ktdry twierdzitby,
ze jest muzulmaninem®. Weze$niej Pers nazwany zostal tez nie-arabskim
niewiernym. Interesujace, ze w tym samym przekazie pojawita si¢ postaé
‘Abdallaha, syna ‘Abbasa ibn ‘Abd al-Muttaliba, zwanego Ibn ‘Abbasem,
praprzodka Abbasydéw, ktéry oskarzony zostal posrednio o sprowadzanie
niewiernych do Medyny w charakterze niewolnikéw (chociaz kalif polecit
mu raczej ich nawrdcenie na islam, a nie pozbycie si¢). Z drugiej strony,
w wersji szyickiej, Firuz jest wzorem prawowiernego muzutmanina, ktére-
mu pomocy w ucieczce z Medyny udzielit sam Ali%, a dowodem na to jest
chociazby wcigz odwiedzane mauzoleum Firuza pod Kaszan, w ostanie
Isfahan, w Iranie®. Chociaz Sean W. Anthony uznat kilka lat temu wersje
Teofanesa za wywodzaca si¢ z syryjskich przekazéw (Teofila z Edessy),
to jednak wyzej przedstawione rozwazania pozwalaja zasugerowa¢, ze
takze fragment Chronografii nalezy uzna¢ za element szerszej dyskusji,
dotyczacej pochodzenia zabdjcy Ibn al-Chattaba, jaka mozemy zaobser-
wowacd w syryjskiej i arabskiej historiografii (gdzie pierwsza z nich skupia
si¢ raczej na statusie spolecznym mordercy, a druga na jego wyznaniu).
Whbrew pozorom zagadnienia tego nie nalezatoby traktowaé wylacznie
encyklopedycznie, skoro u Dionizjusza z Tell Mahre w roli zabdjcy pojawit
sic rzymski niewolnik®”. Tak jak intencje syryjskiego historyka, ktérego
trudno posadza¢ o specjalnie ciepte uczucia wobec Konstantynopola,
wydaja si¢ by¢ jasne, tak i Teofanes podkreslajacy perskos¢ mordercy mogt
mie¢ w tym cel — wskazanie na tlacy si¢ konflike, sprzeciw Perséw wobec

$+ Al-Buchari, LVI], so.
5 M.M.J. Fischer, lran. From Religious Dispute to Revolution, Harvard 1980,
S. 16-17.
¢ M.D own es, [ran’s Unresolved Revolution, Aldershot 2002, s. 7.
7 SW. Anthony, The Syriac Account of Dionysius of Tell Mahré concerning the
Assassination of Umar b. Al-Khattab, JNES 69. 2, 2010, 5. 209-224.



Rozdzial ITI. Wizerunek wladcéw muzutmanskich w Chronografii... 231

muzulmarnskiej wladzy, o czym niekiedy wspominat w swoich relacjach,
wtlasnie na Persje wskazujac jako zarzewie buntu, konkludujac go opisem
abbasydzkiej rewolucji, takze w tym samym duchu (buntu Persji i jej
ostatecznego zwycigstwa), 0 czym szerzej w ostatniej czgsci ksiazki.

Nalezy réwniez zwréci¢ uwage na opisane przez Teofanesa okoliczno-
$ci samego morderstwa — wspomnial on, ze Pers zastal ‘Umara podczas
modlitwy, a sam akt zostal dokonany z pomocg miecza®. Uwypuklenie
watkéw religijnych wskazywatoby, ze Wyznawca zaczerpnat wiedze¢ na
temat $mierci kalifa z transmisji wersji sunnickich, podkreslajacych pra-
wowiernos$¢ wladey. W wersji Teofanesa wydarzenie to wydaje si¢ mieé
bardziej dramatyczny wydzwick niz w sunnach, bowiem zgodnie z nimi
‘Umar zyt jeszcze trzy dni®. Chronograf ocenit, ze Ibn al-Chattab rzadzit
dwanascie lat*°. Wzmiankuje réwniez od razu nastgpee kalifa — ‘Usmana,
ktérego okredlit jako krewnego ‘Umara®. Trudno zrozumied t¢ wzmianke
inaczej, jak sugesti¢, ze w panistwie muzulmanskim dochodzito do dzie-
dziczenia wladzy w perspektywie rodowej, chociaz jak przeciez wiemy,
‘Usman zostal wybrany na kalifa przez radg (szurg)*.

Dokonujac pewnej summy panowania ‘Umara, Tayeb El-Hibri stusznie
zauwazyl, ze fundamentem sukcesu tego kalifa byto umiejetne odnajdy-
wanie réwnowagi — pomiedzy elitami Mekki i Medyny, réznymi ple-
mionami arabskimi, a takze samym islamem i tradycyjnymi zwyczajami.

% Teofanes, AM 6137, s.343.9-10.

% QO spotkaniu ‘Umara z najwazniejszymi przedstawicielami wspélnoty przed $mier-
cig, zob. m.in.: N. Abb o tt, The Ta'rikh al-Khulafa’ of Ibn Ishiq. The Assasination
of “Umar I and the Appointment of the Elective Council, [in:] e a d e m, Studies in Arabic
Literary Papyri. I: Historical Texts, Chicago 1957, s. 80—99.

2 Teofanes, AM 6137, 5. 343.1L

» Teofanes, AM 6137, 5. 343.11-12: kel pet’ adtodv lotatar OvOudy, 6 TodTov
avyyevis, 6 viog Tod Detv.

92 W starszej literaturze podkreslano watek, zgodnie z kedrym Ali nie przyjal kalifatu,
nie cheac zgodzid si¢ na uznanie ustawodawstwa przyjetego przez Abu Bakra i ‘Umara.
Dopiero po jego odmowie kalifat zaproponowano ‘Usmanowi. Tak na przyklad twierdzit
Ronald Victor Courtenay Bodley w: The Messenger. The Life of Mohammed, New
York 1946, s.348-349. Nalezy jednak zwrdci¢ uwage na domniemany ,,alidzki” charakter
zrédet prymarnych dotyczacych tego zagadnienia: M.J. Kis t e r, Notes on an Account
of the Shura appointed by ‘Umar b. al-Khattab, ]SS 9. 2,1964, 5. 320-326.



232 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféw...

To wszystko mogloby nie przynies¢ zreszta pozadanych rezultatow,
gdyby nie pewne cechy charakteru tego przywdédcy, takie jak wyjatko-
wa charyzma czy ascetyczne usposobienie, ktére pozwalaty na godzenie
sprzecznych intereséw réznorodnych grup, bez poszukiwania wlasnego
krétkoterminowo pojetego zysku. Nie bez znaczenia byl tez fake, ze pocho-
dzit z pomniejszej galezi rodu Kurajszytéw, i jako taki nie még} raczej
liczy¢ na uzyskanie dla niej specjalnego statusu. Inaczej niz ‘Usman?.

1.3.‘Usman ibn Affan

‘Usman jest jednym z tych wladcéw muzutmanskich, ktéremu Teofanes
po$wicca najmniej uwagi. Wydaje si¢, ze spowodowane to jest skupieniem
sie Wyznawcy na konflikcie bizantynsko-arabskim, w ktérym gtéwna role
podczas panowania tego kalifa odgrywat jednak Mu‘awija. Mimo wszyst-
ko ograniczenie bezposrednich nawigzan do kalifa (oprécz oczywiscie
uwzglednienia jego osoby w tablicach chronologicznych, gdzie nazywany
jest ApdfBawv dpynyds) tylko do wzmianki o przejeciu przez niego wladzy,
a nastepnie o tragicznej $mierci, jest zastanawiajace. W pierwszej z nich?+,
wzmiankowanej powyzej, Teofanes nazwat ‘Usmana 6 tottov ovyyevig
kalifa ‘Umara. Wspomnial réwniez, ze byt 6 vidg To0 @dv. Biorac pod uwage
jak malo poswieca uwagi temu panowaniu, warto odnotowad, ze przekazal
jednak dos¢ duzo informacji na temat jego osoby na wstepie. Odnotowana
tu tradycje pokrewienstwa z ‘Umarem by¢ moze nalezy taczy(¢ si¢ z passu-
sem dotyczacym rzekomego przekazania przez tego ostatniego kontroli
nad zdobycznymi terenami Mu‘awiji (o czym w poprzednim podrozdziale),
jako jeszcze jedng probe uprawomocnienia dynastii umajjadzkiej. Trudno
jednak zrozumie¢, jezeli faktycznie Teofanes transmitowal tutaj kedras
z wezesnych muzutmanskich wersji tej historii, skad tak liczne odwotania
do drugiego sposrdéd kalitéw sprawiedliwych, skoro zaréwno ‘Usman, jak
i Mu‘awija, wywodzac si¢ z poteznego kurajszyckiego rodu Umajjadédw,

» T.EL-Hibri, Parable and Politics..., s. 122..
% Teofanes, AM 6137, 5. 343.11—12.



Rozdzial ITI. Wizerunek wladcéw muzutmanskich w Chronografii... 233

mieli tak bliskie rodzinne zwiazki z samym Prorokiem. ‘Usman byl jednym
z pierwszych popierajacych Muhammada, mimo ze jego réd Banu Umajja
stal w wickszosci przeciwko muzutmanom w poczatkowym okresie wypel-
niania Postannictwa®. Syn zmarlego przedwczesnie Affana wspierat tez
ummg swoim ogromnym majatkiem. Byl jednym ze stynnych emigrantéw
do Etiopii, towarzyszyt Muhammadowi w jego dziataniach, szczegdlnie
w kontekscie dyplomatycznym (rzadko brat udziat w walkach zbrojnych),
jako spokrewniony przez swoja matke Arwe potaczyt sie bezposrednimi
wiezami rodzinnymi z Prorokiem, po$lubiajac dwie sposréd jego corek
— Rukajj¢ oraz Umm Kulsum®*.

Drugi z fragmentéw pos$wigconych ‘Usmanowi dotyczy jego zgonu?’.
Wyznawca podal jedynie, ze kalif zginat z rak mieszkancéw Medyny
(EBp{Borg — Jatrib)*®. Pewna wskazdwka, co do okolicznosci $mierci jest
ustep nastepujacy po informacji o koficu ‘Usmana (wraz z wymienieniem
nieprawidiowej liczby lat jego panowania®), sugerujacy, ze natychmiast
po niej doszto do walk wewnetrznych w fonie muzutmarnskiej wspélnoty
o schede po kalifie™°. Teofanes tym razem nie stanat po zadnej ze stron
konfliktu, oddajac jednak tg krétka wzmiankg charakeer $mierci ‘Usmana,

»s Ostatnie, skrétowe omdéwienie zyciorysu ‘Usmana, jego pochodzenia i roli jaka
odgrywal we wezesnej ummie muzulmanskiej, zob.: HN. Kean ey, ‘Uthman ibn
Affan: Legend or Liability?, London 2021. Dobrym wprowadzeniem w zagadnienie
zmieniajacych si¢ z czasem narracji na temat ‘Usmana jest z kolei: ¢ a d e m, Medieval
Islamic Historiography: Remembering Rebellion, New York—Abingdon 2013, s. 1-20.

96 Stad jeden z jego tytuléw — zu al-nurajn (wasciciel dwéch swiatet) - O.A. A fs a-
ruddin, ‘Uthman ibn “Affin, [in:] The Oxford Encyclopedia of the Islamic World,
ed.JL.Esposito, Oxford 2009, http://www.oxfordislamicstudies.com/article/opr/
t236/e1089 [dostep: 10.05.2021 1.]

»7 Literature oraz przeglad gléwnych analiz dotyczacych tego brzemiennego w skutki
wydarzenia znajdzie Czytelnik w reedytowanym niedawno przez Gerlach Press opraco-
waniu: M. Hin d's, The Murder of the Caliph ‘Uthman, (in:] Studies in Early Islamic
History. With and Introduction by G.R. Hawting, eds M. Hinds,J. Bacharach,
LI Conrad,P.Crone, Berlin 2021, 5. 29—s5 [pierwsza wersja: M. Hin d's, The
Murder of the Caliph Uthman, IMES 3. 4,1972,s. 450-469].

* Teofanes, AM 6147, s. 346.20—21: ToUTe T¢) &TeL 2dohodovitBn Ovbudy, & Tév
ApdPwv apynyds, vd T@v &v EfpiPotc.

» Teofanes, AM 6147, s.346.21: dunpedong ¢ty L.

e Teofanes, AM 6147, s. 346.21—22: yéyove O dvacofi) uéaov adT@v.


http://www.oxfordislamicstudies.com/article/opr/t236/e1089
http://www.oxfordislamicstudies.com/article/opr/t236/e1089

234 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféw...

w wyniku wewngtrznej rebelii w panistwie muzutmariskim przeciwko jego
rzadom. Takze wskazanie winnych nie jest pozbawione sensu, bowiem
oprécz otwarcie wystepujacych przeciwko kalifowi oddziatéw egipskich,
réwniez cz¢$¢ dwezesnych mieszkancéw Medyny zajeta bardzo niejedno-
znaczne stanowisko (Ali oraz A’isza chociazby), nickt6rzy za$ poparli po
prostu buntownikéw''. Ten brak blizszych szczegétéw dotyczacych poste-
powania ‘Usmana moze oczywiécie wynikaé z niewiedzy™*. Warto jednak
zauwazy¢, ze postgpowanie trzeciego z kaliféw sprawiedliwych nie byto
oceniane we wspolnocie muzulmarnskiej zbyt pozytywnie', zwlaszcza
w kontekscie duzego wsparcia udzielanego przez wladce cztonkom swo-
jego rodu'*, a takze zapedéw mogacych doprowadzi¢ do uksztaltowania

ot Okolicznosci oblezenia ‘Usmana w jego siedzibie w Medynie zob. D.Mad eyska,
Historia swiata avabskiego. Okres klasyczny od starozytnosci do korca epoki Umajjadéw
(750), Warszawa 1999, s. 147; W.Mad elung, The Succession to Mubammad..., s. 123-131.
2 7 drugiej strony warto pamicta¢ uwage Freda M. D onn er a, kt6ry stwier-
dzil m.in., Ze rozeznanie si¢ w zawitosciach islamskiej historiografii dotyczacej postaci
‘Usmana, dokonywanych przez dzicjopiséw skrétdw, selekeji, kompilacji, a czgsto powtd-
rzen i manipulacji must be at the top of our agenda when examining such compilations
— ‘Uthman and the Rashidin Caliphs in Ibn *Asakir’s Ta rikh madinat Dimashq: a Study
in Strategies of Compilation, [in:] Ibn ‘Asikir and Early Ilamic History,ed.J.E.Lindsay,
Princeton 2001, s. 61.
5 Przynajmniej w literaturze wezesnoislamskiej. Pozniej, w wiekach XIII i XIV
w sunnickiej historiografii mamy do czynienia z rehabilitacja wizerunku tak ‘Usmana,
jak i w ogole Umajjadéw: A.M. Ha gl e r, Sapping the Narrative. Ibn Kathir's Account
of the Shiiri of Uthman in Kitab Al-Bidaya Wa-I-Nihaya, JMES 47. 2, 2015, 5. 303-321.
Dzisiaj istnieje tendencja podkreslania pozytywnych elementéw panowania ‘Usma-
na, zaréwno w kontekscie charakeerystyki jego dzialan jako przywddcy religijnego:
T.Yamchangwad,A.Suetae, Personality of Caliph Uthman Ibn Affan, JIS.SU 7.
2, 2016, s. 59-73, jak i politycznego oraz militarnego: N. Rah maw a ti, Sistem peme-
rintahan Islam di bawah kepemimpinan Kalifah Utsman bin Affan tabun 6.44—0656, AIM
L. 1, 2015, 8. 1—-12. Warto jednak zwrdcié uwage, ze glosy te pochodzg przede wszystkim
z muzulmanskich $rodowisk Azji Potudniowo-Wschodniej, o raczej ortodoksyjnym
nastawieniu.
°+ By¢ moze jednak ‘Usman w kontekscie rozdawnictwa ziemi, tupdw i tytutéw
byl w pewien sposéb kontynuatorem polityki ‘Umara, a to co wydawaé si¢ mogto
niestusznym faworyzowaniem rodu Umajja, bylo w istocie préba stworzenia czego$
na ksztalt paristwowej domeny, powstrzymania rozdawnictwa wszystkich dochodéw
pomiedzy cztonkdw poszczegdlnych plemion bioracych udzial w podbojach: G.Le vi
Della Vida,RG.Khoury, Uthmain b.‘Affan, [in:] EI, vol. X,eds P].Bearman,



Rozdzial ITI. Wizerunek wladcéw muzutmanskich w Chronografii... 235

dynastii, m.in. poprzez zmiane tytulatury z chalifat rasul Allah na chalifat
Allah, co réwnalo si¢ uznaniu, iz wladza kalifa pochodzi bezposrednio od
Boga i nie moze zaleze¢ od decyzji szury lub catej ummy'>. Nie mozna tez
zapomina¢ o czynnikach spotecznych'¢. Oczywiscie bardziej szczegdtowe
badania historiografii z okresu abbasydzkiego wskazuja, ze ocena ‘Usmana
nie byla tak jednoznaczna'’, wiele zalezalo bowiem od sytuacji osobiste;j
i zaangazowania danego autora — al-Balazuri na przyktad, keéry byt zwia-
zany z dworem kaliféw al-Mutawakkila i al-Musta‘ina, odnoszac si¢ do
sprawy ‘Usmana prébowat wskazad, ze nie bylo tu prostego rozwiazania
— z jednej strony nalezato wykazywa¢ si¢ postuszenstwem wobec wladcy,
z drugiej kalif powinien stucha¢ swoich doradcéw i powstrzymywad sie
przed czynami, ktére mozna bytoby uznaé za niesprawiedliwe™®. At-Tabari

Th.Bianquis,CE.Bosworth,E.van Donzel, WP.Heinrichs, Leiden
2000, 5. 946-949. Inni wyjasniaja jednak jego dziatania jako budowe potegi jednego rodu,
uznawanego za fundament nowego pafistwa, ktdrego elity tak czy inaczej wywodzily sie
przeciez sposrdd Kurajszytéw: W. M ad e lun g, The Succession to Muhammad..., s. 81.

s Thidem, s. 80—81.

106 WAréd nich wymieni¢ mozna odczuwalng centralizacj¢ zarzadu prowincjami
i wtracanie si¢ w ich sprawy przez urzedy funkcjonujace przy kalifie, ciagly naplyw
ludno$ci z Arabii do miast garnizonowych w Iraku czy Egipcie, pewne wyhamowanie
podbojéw, co skutkowalo zmniejszeniem dochodéw ludnosci przebywajacej w pro-
wincjach - EM. D o n n e r, Muhammad and the Believers. At the Origins of Islam, Cam-
bridge (MA) 2010, 5. 148-154.

7 Qcena ‘Usmana nie jest tym bardziej jednoznaczna dzisiaj. Warto w tym kontek-
$cie zapoznad si¢ ze szczegdlowa analizg przyczyn konfliktu przedstawiona w pracy repre-
zentujacej muzutmanskich punkt widzenia na dzieje zycia ‘Usmana: AM. As-Sallabi,
The Biography of  Uthmadn Ibn ‘Affian. Dhun-Noorayn, transl. N.K ha t t a b, Darussalam
2007, 5. 433—488. W zwiazku z tym, Ze jest to ksigzka napisana z perspektywy religijnej,
mozna tym bardziej zauwazy¢ jaka trudno$¢ sprawia ocena rzadéw tego kalifa sprawie-
dliwego $rodowiskom islamskim.

¢ Ten element wywazonej oceny poszczegdlnych wladcdw przez historykow
i myslicieli politycznych doby Abbasydéw bedzie dotyczyt takze m.in. takich postaci
jak np. Jazyd ibn Mu‘awija, ktéry w znacznie szerszym zakresie niz ‘Usman stal si¢
antywzorem kalifa. Mimo to w mysli politycznej kalifatu rzadko wyrazano explicite
poparcie dla rebelii przeciwko takiemu wladcy, choéby nie sprawowal wladzy sprawiedli-
wie (co nie znaczy, ze nie zauwazano jego wad lub podejmowano si¢ obrony danego, zle
postepujacego kalifa): HH. L i e w, Piety, Knowledge, and Rulership in Medieval Islam:
Ibn al-Jawzi’s Ameliorative Politics, PhD Thesis, The Harvard University, Cambridge
(MA) 2018, 5. 196—232.



236 Islam, Arabowie i wizerunek kalifow...

z kolei, zdystansowany od dworu, mégt pozwoli¢ sobie na bardziej do-
gmatyczne stanowisko, legitymizujac mozliwo$¢ uzycia przemocy w obro-
nie sprawiedliwosci, nawet w stosunku do kalifa™.

Reasumujac, brak jakichkolwick szczegdtéw dotyczacych oceny pano-
wania ‘Usmana, zwlaszcza w kontekscie co najmniej dwukrotnego pod-
kredlenia szczegdlnych zwiazkéw ‘Umara ibn al-Chattaba z Umajjadami,
sugeruje potrzebe zastanowienia si¢ z jakich konkretnie zrédet czerpal
swoje informacje na ten temat Teofanes". Pomini¢cie niechlubnych
opinii dotyczacych tego wladcy, ktérego mozna byloby traktowaé jako

111

pierwszego kalifa z Banu Umajja™, moze sugerowa¢, ze nie korzystat on

9 7 analiza historiografii z okresu wezesnych Abbasydéw w kontekscie postaci

‘Usmana mozna zapozna¢ si¢ w: HN. Ke an ey, Confronting the Caliph: ‘Uthmdin

b. Affiin in three Abbasid Chronicles, SIsl (Nouvelle édition/new series) 1, 2011, 5. 37-65.
Jak napisal Tayeb EI-Hib ri panowanie ‘Usmana historycy wykorzystywali, aby odpow-
iedzie¢ na pytanie whether it is legitimate to use force to déposé a reigning monarch, and
how this political upheaval can bring a social and religious shakeup in the life and fate of the

community — Reinterpreting Islamic Historiography: Hirin al-Rashid and the Narra-
tives of the Abbisid Caliphate, Cambridge 1999, s. 84. Oczywiscie odpowiedzi udzielali

najczesciej w zaleznosci od tego, jaka pozycje zajmowali wobec biezacych probleméw
oraz aktualnych wladcéw panujacych w okresie, w ktdrym tworzyli.

e W tym kontekscie warto przypomnied i te interpretacje, zgodnie z ktdrg $mier¢
‘Usmana byta na reke Mu‘awiji, ke6ry nie przedsiewzial odpowiednich srodkéw by poméc
trzeciemu kalifowi sprawiedliwemu sthumié bunt, ktéry ostatecznie skoriczyl sie $miercig
Ibn Affana. Dzi¢ki temu syn Abu Sufjana uzyskat wyrazny pretekst do usamodzielnienia
si¢ od Mekki i Medyny, a nastepnie przejecia wladzy nad calym kalifatem: SK. Abd
al-Janabi, AJJ. al-Hilali, The Historical Starting..., s. 113 4.

" Potomkowie ‘Usmana byli zwiazani z dynastia panujaca takze po $mierci ojca.
Prawdopodobnie najstarszy z jego synéw ‘Amr poslubit c6rke Mu‘awiji, Ramle. Nie
znaczy to, ze nie bral udziatu w intrygach zaréwno przeciwko Jazydowi, nastepcy zalo-
zyciela dynastii, jak i przeciw linii bocznej, Marwanidom. Jeden z jego synéw, Cha-
lid, pozostal w Medynie i odgrywal tam do$¢ istotna role, bedac w bliskich relacjach
rodzinnych z reszta Banu Umajja w Syrii. Inny syn ‘Usmana, Abu Sa‘id Aban, pelnit role
namiestnika Medyny za panowania ‘Abd al-Malika. Z kolei Sa‘id, czwarty sposréd synow
ibn Affana, odnosit sukcesy militarne w Azji Srodkowej jako namiestnik Chorasanu
jeszcze w latach siedemdziesigtych VII w. Jego popularnos¢ wzrosta do tego stopnia,
ze Mu‘awija odwolal go ze stanowiska. Sa‘id byl zreszta mezem siostry kalifa, corki
Abu Sufjana, o imieniu Ramla. Jego cérka, A’isza, wyszla za jednego z synéw Mu'‘awiji

— ‘Abd Allaha. Cérka z drugiego malzenistwa Sa‘ida, znana pod imieniem Umm Sa‘id

byta zona kolejno Hiszama ibn ‘Abd al-Malika (kalifa), al-‘Abbasa ibn al-Walida (syna



Rozdzial ITI. Wizerunek wladcéw muzutmanskich w Chronografii... 237

z materialéw bliskich Abbasydom™, w ktdrych do$¢ dokladnie wyliczone
zostaly przewiny trzeciego sposrdd kaliféw sprawiedliwych, chociazby
nawet (jak al-Balazuri) bronili oni prawowiernosci jego wladzy. Skadinad
wiemy zas, ze metoda przemilczenia pewnych niewygodnych faktéw byta
jednym z ulubionych $rodkéw propagandowych, stosowanych przez
marwanidzka lini¢ Umajjadéw™

1.4. Ali

Podobnie jak w przypadku ‘Usmana, takze Ali nie zostal odpowiednio
doceniony przez Wyznawcg. Chronograf wzmiankuje czwartego kalifa
sprawiedliwego whasciwie tylko w charakterze oponenta Mu‘awiji. Jego
relacja sugeruje rowniez, ze obydwaj wladcy rzadzili wlasciwie nieza-
leznie od siebie, na réwnych prawach, natychmiast po $mierci ‘Usmana.
Interesujace, ze jest to przeciez zgodne z ugruntowanymi tradycjami
muzutmanskimi, gdzie Mu‘awija, nawet w narracjach wrogich jego osobie
i calej umajjadzkiej dynastii, przedstawiany byt jako petnoprawny kan-
dydat do funkgji kalifa, ktéry prawa do tejze roscit sobie natychmiast po
$mierci ‘Usmana, nie wystepujac juz wiecej jedynie jako namiestnik Syrii,
ale pretendent do najwyzszego urzedu wspélnoty. Dlatego tez w chrono-
logii, szczegdlnie syryjskiej, lata jego panowania mierzone s3 co najmnie;j
od 656 1., od czasu bitwy wielblagd6w"+. Wizja Teofanesa jest jednoczesnie

kalifa al-Walida I) i ‘Abd al-Aziza, syna ‘Umara II. Na temat potomkéw ‘Usmana zob.
doskonaly rozdzial Asada Q. A h m e d a: The Religious Elite of the Early Islamic Hijiz.
Five Prosopographical Case Studies, Oxford 2011, s. 106-134.
12 QOczywidcie nie tylko Abbasydzi podkreslali zwiazki pomiedzy ‘Usmanem
a Mu‘awija. Nalezy tu wspomnie¢ chociazby jednego z czterech towarzyszy Alego, Abu
Zarr al-Ghifariego, znanego ze swojego konfliktu z synem Abu Sufjana, a jednoczesnie
wygnanego przez ibn Affana, ktdrego oskarzat o niesprawiedliwa redystrybucje podat-
kéw i tupéw z wypraw, a takze faworyzowanie Banu Umajja: HI. Hang¢abay, Was
Abi Dharr al-Ghifari “Exiled” to al-Rabadha? A Review on the Relations between Caliph
‘Uthman and Abii Dharr al-Ghifari, llah s. 1, 2014, 5. 37—58.
w5 A Alajmi, Kh. Keshk, Unayyad Ideology..., s. 17-21.
44+ Wigcej na ten temat: Kh. Ke s h k, When did Mu'awiya become Caliph?, JNES
69.1, 2010, S. 31—42.



238 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféow...

zgodna z chronologia ksztattowania si¢ przekonania o tym, ze Ali powi-
nien zosta¢ uznany za kalifa, o czym mozemy méwi¢ dopiero w koncu
VIII w., w odleglych (w kontekscie Bizantyriczykéw) regionach potu-
dniowego Iraku, w srodowiskach Kuty, pozostajacych tam pod zrozumia-
tym wplywem grup protoszyickich™. Tak czy inaczej, wersja taka kolejny
raz wydaje si¢ przychylna raczej Umajjadom, a nie Abbasydom.
Teofanes przedstawil Alego w relacji, w ktdrej opisat zamordowanie
‘Usmana i staral si¢ nakresli¢ sytuacje w kalifacie po jego $mierci. Syn Abu
Taliba zostat okreslony przez Wyznawcg jako kuzyn (dve1dv tot AM) ¢
izig¢ Muhammada (youBpdv vt Tob Movdued)™, co jest oczywiscie zgod-
ne z prawda. Ali byt synem Abu Taliba, stryja Proroka i jego przybranego
ojca, glowy rodu Haszymitéw. Prawdopodobnie po bitwie pod Badrem
(624) Muhammad oddat Alemu swoja cérke, Fatime, za zong. W relagji
Teofanesa nie pojawilo si¢ jednak nawiazanie do usynowienia Alego przez
Muhammada, co jest podkreslane w spusciznie szyickiej, podobnie jak fake
wyznaczenia go na nastepce nad stawem Chumm, po ostatnigj, ,poze-
gnalnej” pielgrzymce do Mekki. Co wiccej, w relacji z AM 6151, w ktérej
Wyznawca wspomniat o $mierci Alego, przedstawit go ponownie, tym
razem bez wskazania na konotacje rodzinne z Prorokiem, wlasciwie jako
obcego Arabom, podkreslajac, niezgodnie z prawda historyczna, ale moze
nawigzujac do pochodzenia czgéci zwolennikdw, ze zwigzany byt z Persja
(A, 6 Tiig ITepatdog) . W przekazie Chronografii Ali jest whasciwie tylko
kandydatem do stanowiska kalifa, popieranym przez ludzi pustyni™,
podczas gdy Mu‘awija byl wybrany na wladcg przez mieszkancéw Syrii

w [-Wen Su, The Early Shi‘i Kufan Traditionists’ Perspective on the Rightly Guided
Caliphs,JAOS 141.1, 2021, 5. 27—-47. O trudnym do zrozumienia konglomeracie idei two-
rzonych w $rodowisku 6wezesnej Kufy, charydzyckich, protoszyickich, ale tez zwiazanych
z glebokimi podziatami plemiennymi zob.: M. Hin d's, Kigfan Political Alignments
and Their Background in the Mid-Seventh Century A.D., IJMES 2.4, 1971, 5. 346-367.

1 Teofanes, AM 6147, s.346.22—23.

w7 Teofanes, AM 6147, s.346.23.

"™ Teofanes, AM 6151, 5. 347.26—27.

" Teofanes, AM 6147, s. 346.22: 800l yap xate THY Epnpov dmijpyov, TOV AM)
7Behov.



Rozdzial ITI. Wizerunek wladcéw muzutmanskich w Chronografii... 239

i Egiptu, krain z pewnoscia bardziej szanowanych przez Teofanesa™. We
fragmencie tym bizantynski kronikarz stwierdzit tez, ze Umajjada wygral

121

t¢ wojng i zostal kalifem praktycznie bezposrednio po “‘Usmanie™, co
potwierdza zreszta wprowadzona przez niego chronologia, w ogéle nie-
uwzgledniajaca panowania Alego™. Trudno jednak nie zauwazy¢, ze
w kolejnej relacji, z AM 6148, dotyczacej bitwy na réwninie Siffin, Teo-
fanes stwierdzil, ze to Mu‘awija wystapil przeciwko Alemu, a nie na odwrét
(Tovtew ¢ Erel émeaTpdTevas Maving kate AM)™). Teofanes wymienil tutaj
dwie miejscowosci Barbalissos oraz Kaisarion. Pierwsza z nich laczy si¢
z Balis, druga natomiast z Neocezareg, czy tez Dibsi Faradz*+. Opis w tym
fragmencie sugeruje zdecydowanie bitwe na réwninie Siffin, natomiast
lokacja ta wymieniona zostata przez Teofanesa bezpo$rednio dopie-
ro w relacji AM 6151, nie odnoszac si¢ jednakze do samej bitwy, tylko
do $mierci Alego™. Tak czy inaczej w AM 6148 Wyznawca prawidto-
wo wskazal miejsce bitwy, wspominajac, ze znajdowalo si¢ ono niedale-
ko Eufratu — faktycznie Siffin polozone bylo kilkaset metréw od rzeki.
Opis bitwy rézni si¢ moim zdaniem znacznie od innych tekstéw
(Michata Syryjskiego czy Kroniki do 1234 r.), ktérych autorzy mieli korzy-
sta¢ z dziela Teofila z Edessy. Tylko u Teofanesa zauwazy¢ mozna podkre-
$lenie znaczenia tzw. bitwy o wode™. Wydaje si¢ to zas do$¢ interesujace,
zwazywszy na duzg role tego epizodu w historiografii muzutmanskiej™’,

2 Teofanes, AM 6147,s.346.23—24: ol 08 xautét Zvplay kel Alyvrrov tov Maviay
#Behov.

 Teofanes, AM 6147, s.346.24: b xal évixnoe kol éxpdtyoey Ty 0. '

" Teofanes, AM 6148, s.346.25: Apdfwy dpynyds Maving &ty 8.

5 Teofanes, AM 6148, 5.346.27.

2+ Teofanes (C.Mango,R.Scott),s. 483, przyp. 2.

5 Teofanes, AM 6151, 5. 347.26.

126 Zestawienie zob. R.H o ylan d, Theophilus of Edessa’s Chronicle and the Circu-
lation of Historical Knowledge in Late Antiquity and Early Islam, Liverpool 2011, 5. 147.

7. Réznorodne relacje dotyczace bitwy o wode zostaly omdwione przez Aarona
M. Haglera wjego dysertacji: The Echoes of Fitna. Developing Historiographical
Interpretations of the Battle of Siffin, PhD Thesis, Unversity of Pennsylvania 2011, 5. 2425,
51—58, 123—129, 179—184, 250—255, 280—283. Muzulmanska wersja Wydarzer'l por. opra-
cowanie Alego Muhammada as-Sallabie go: ‘Ali ibn Abi Tilib. Volume Two, transl.



240 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféw...

powstalej wokdt starcia na réwninie Siffin. Historycy islamscy przedsta-
wiaja decyzje Mu‘awiji, aby odméwié dostepu do wody z Eufratu wojskom
Alego, jako niegodna, przeciwstawiajac ja opisowi zachowania czwartego
kalifa po tym, kiedy jego armia w walce uzyskata dostep do brzegu rzeki
— syn Abu Taliba miat zezwoli¢ Umajjadom na korzystanie z wody. Jest
to z pewnofécia jeden z tych fragmentéw historii starcia i arbitrazu na
réwninie Siffin, kedry szczegdlnie chetnie wykorzystywano w tworzeniu
propagandy przeciwnej dynastii zalozonej przez Mu‘awije™®. Tym bardziej
interesujace jest w jaki sposéb przedstawil to wydarzenie Chronograf
— Bizantynczyk uznal, ze odcigcie ludzi Alego od wody bylo wybiegiem,
ktéry pozwolit Umajjadom uzyskaé przewage w starciu. Zolnierze czwar-
tego kalifa mieli tez zacza¢ dezerterowad z powodu pragnienia™. W ten
sposob, jak podkreslit Teofanes, Mu‘awija osiagnat zwyciestwo, nie toczac
bitwy"°. Trudno jednoznacznie stwierdzi¢, czy bizantynski kronikarz
odnidst sie do dziatan umajjadzkiego przywédey pozytywnie, doceniajac
znaczenie fortelu polegajacego na odcigciu dostepu do wody, czy tez raczej
podkreslit w ten sposéb, iz pierwszy Umajjada wygral nie w starciu zbroj-
nym, ale dzigki podstgpowi. Jednoczesnie nie wspomnial w ogéle o tym,

N.Khattab, International Islamic Publishing House 2011, s. 19-250, a takze prace
wydana w jednym z najwazniejszych o§rodkéw teologii szyickiej na swiecie, w Kom w Ira-
nie: J. Hu s s ain, Biography of Imam Ali Ibn Abi Talib, transl. ST.Bilgrami, Qom
2007, 8. 449—499. Arbitraz nie jest zreszta jedynie cickawostka historyczna, w spotecz-
nosciach muzutmanskich to istotne wydarzenie takze w kontekscie tworzenia réznych
koncepcji jurystycznych dzisiaj: P. P e s t, Religijne nwarunkowania arbitrazu w krajach
islamskich, ADR 2. 10, 2010, 5. 63—71, czego najlepszym dowodem s3 wymienione powyzej,
anglojezyczne prace islamskie, o raczej propagandowym, a nie badawczym charakeerze.

8 Jak podkreslit stusznie Aaron M. Hagler, jest co$ fascynujacego w tym jak takey-
czna w swej istocie decyzja stata si¢ fundamentem pod proces demonizowania Mu‘awiji
w relacjach powstatych w okresie abbasydzkim: she decision to bar ‘Al and his companions
from the waters of the Euphrates River, while certainly cynical and wicked, was ultimately
nothing more than a military tactic and, from a literary standpoint, is presented a way
to demonize Mu'awiya and the Syrians early in the Siffin narrative — AM. Hagler,
Repurposed Narratives: The Battle of Siffin and the Historical Memory of the Umayyad
Dynasty, IMEMS 3.1, 2013, 8. 19.

» Teofanes, AM 6151, 5. 347.2—3.

5° Teofanes, AM 6151, 5. 347.3—4: Maving 8¢ odk #Beke mohepsjoon AN dmovnti
Y vixny fjpato.



Rozdzial ITI. Wizerunek wladcéw muzutmanskich w Chronografii... 241

ze ta czg¢$¢ starcia na rowninie zostata najprawdopodobniej przegrana
przez wojska Mu‘awiji, a oddzialy syna Abu Taliba zdobyly ostatecznie
dostep do rzeki. Co wigcej, napisal o ucieczce z obozu Alego - to fak-
tycznie mialo miejsce, ale spowodowane bylo przyjeciem warunkéw arbi-
trazu', na keédry nie chceiata si¢ zgodzi¢ cze$¢ szczegdlnie fanatycznie
oddanych literze Koranu®* zwolennikéw, czyli charydzytéw™. Z relacji

5 Analiza réznorodnych przekazéw i wariantéw porozumienia pomiedzy Alim
a Mu‘awija pod Siffin zob.: M. Hin d's, The Siffin Arbitration Agrecement, ]SS 17,1972,
s. 93—129.

5 O odwolaniach do Swietej Ksiegi na polu muzulmanskich bitew zob. m.in.:
GH.A.Juynboll, The Qur'an Reciter of the Battlefield and Concomitant Issues,
ZDMG 125, 1975, s. 11-27. O ruchu odwolujacym si¢ do znaczenia Koranu oraz jego
roli w historii pierwszych dziesi¢cioleci panistwa muzutmariskiego: i d e m, The Qurrd’
in Early Islamic History, JESHO 16, 1973, s. 113-129. Na temat podziatu pomiedzy tych,
kedrzy uznawali przede wszystkim autorytet pisma a zwolennikéw tradycji ustnych we
wezesnym islamie zob.: G.R. Haw tin g, The Significance of the Slogan La Hukm Illa
Lillah and the References to the Hudiid in the Traditions about the Fitna and the Murder
of “Uthman, BSOAS 41,1978, s. 453—463.

% Nie podwazajac summy wiedzy dostepnej na temat ruchu charydzyckiego w okresie
wezesnoislamskim (szczegélnie w kontekscie fundamentalnych zasad ruchu, odnosnie
wyboru kalifa niezaleznie od pochodzenia jako tego, ktdry wykazywat si¢ najwicksza
odwaga i oddaniem w szerzeniu islamu: Ch. D é c o b e r t, Le mendiant et le combattant.
Linstitution de lislam, Paris 1991, s. 107-121) nalezy zwréci¢ uwage na nie tak dawno
ogloszona na uniwersytecie w Edynburgu prace doktorska Hannah-Lena Hagemann,
w ktérej zaprezentowala ona badania na temat wizerunku sekty w zrédtach z IX-X w.
Zasugerowala ona, ze cze$¢ dostepnych relacji zdradza pewne stale schematy strukeuralne,
pelne ustalonych toposéw (jak chociazby ,wojowniczo$¢” charydzytéw), a ich celem jest
nie tyle przedstawienie historii samego ruchu, ale odniesienie si¢ krytycznie do innych
wazkich problemdw ummy. Sami charydzyci, ze swoimi monotonnie powtarzanymi,
tymi samymi argumentami, stuzg jako tzw. ,zly przyklad”, bedac wygodnym do uzycia
motywem, pozwalajacym na tatwe wykazanie zasadnosci odrzucenia niektdrych postaw,
przede wszystkim zwiazanych ze skrajnie rozumiana literalng poboznoscia, co prowadzi¢
moze do rozbijania jednosci wspdlnoty, przekraczania granic etycznych, m.in. poprzez
zabijanie innych muzulmanéw. Charydzytyzm stuzyl wige wedtug autorki za swoista
przestroge przed podobnymi dzialaniami. Powstaje wigc pytanie, czy wszelkie przyda-
wane im dzialania mialy miejsce faktycznie, czy tez byly jedynie elementem tej wlasnie
narracji — History and Memory. Kharijism in Early Islamic Historiography, PhD The-
sis, The University of Edinburgh 2014, s. 256—262. Brak wiarygodnej bazy Zrédlowej
dotyczacej ruchu charydzytéw, sklonil juz wezesniej badaczy do siegniecia po materiat
faktograficzny innego rodzaju, np. numizmatyczny: A.R. Gaiser, What do we learn



242 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféw...

Teofanesa wynika jednak, ze zwolennicy Alego opuscili go z powodu
pragnienia, w domysle — nie byli zbyt przywiazani do swojego przywdédcy,
skoro zadecydowala o tym tak ,btaha” przyczyna.

Wyznawca nie zwrécit rowniez uwagi na okoliczno$ci $mierci Alego,
wspominajac jedynie, ze zostal zamordowany®*, kiedy Arabowie stali
na réwninach Siffin. Szczegét ten nie jest oczywiscie zgodny z chro-
nologia wydarzen. Polaczenie ostatecznie nieudanej dla Alidéw bitwy
ze $miercig Alego, pozwolito jednak wytlumaczy¢ zwycigstwo Mu‘awiji

about the early Kbarijites and Ibadiyya from their coins?, JAOS 130, 2010, 5. 167-187. Autor
wykazat m.in. brak widocznych tendencji do wyraznego odrdznienia si¢ od reszty ummy

na monetach wytwarzanych przez grupy zwiazane z charydzytami. Z drugiej strony

podobny material Zrodlowy pozwala nam lepiej zrozumie¢ $rodki uzywane przez rzadza-
cych Umajjadéw w kontekscie legitymizowania swojej pozycji wobec grup charydzyckich

na danym terytorium: S.D. S e ars, The Legitimation of al-Hakam b. al- As..., s. s—25.
Na temat szybko postepujacych podziatéw w tonie sekty zob.: W. Montgomery
Watt, The Formative Period of Islamic Thought, Edinburgh 1973, s. 26-28; id e m,
Kbharijite Thought in the Umayyad Period, 1 36.3, 1961, s. 215-231. Te podzialy pozwa-
laja nam zreszty zrozumied, ze cze$¢ grup charydzyckich dosé fatwo zaczela korzystaé

z ogélnych pradéw rozwoju gospodarczego danych terytoriéw (np. transsaharyjskiego

handlu niewolnikami) nowego imperium, czego przykladem s chociazby przedsta-
wiciele umiarkowanych ibadytéw: E. Savage, 4 Gateway To Hell, A Gateway To

Paradise. The North African Response to the Arab Conquest, Princeton 1997, s. 67—88.
Por. tez. V.P r e v o s t, La formation des réseaux ibadites nord-africains (VIIF-XIF siécle),
(in:] Espaces et Réseaux en Méditerranée VI'-XVT siécle, vol. 11: La formation des réseaux,
edsD.Coulon,Ch.Picard,D.Valerian,Paris2007,s.167-186. Nie znaczy to, ze

zapomnieli o swoim dziedzictwie: L. Ve c cia Vaglieri, The ‘Ali-Mu'dwiya conflict
and the Kharijite secession reexamined in the light of Tbadite sources, [in:] Proceedings of the

Twenty-second Congress of Orientalists held in Istanbul September 15" to 22", 1951, vol. 11:

Communications, ed. ZV. To gan, Leiden 1957, 5. 233-237; L. Veccia Vaglieri,
Traduzione di passi riguardanti il conflitto “Ali-Mu'awiya e la secessione kharigita dal
Kitib al-Jawahir di al-Barridi. (Appendice all articolo apparso nel precedente fascicolo

di questi Annali, N. S., vol. 1V, 1-94). AION s, 1953, 5. 1-98; ¢ ad e m, I conflitto “Ali-
Mu'dwiya e la secessione kharigita riesaminati alla luce di fonte ibadite, AION 4, 1952,
s. 1-94. Specjalista zajmujacym si¢ ibadytami w §redniowieczu byt tez polski orientalista

Tadeusz L e wicki, zob. m.in.: Les ibidites dans I Arabie du Sud an moyen dge, FO

1,1959, 8. 3—17; La répartition géographique des groupements ibadites dans I Afrique du

Nord au moyen-dge, RO 21,1957, 5. 301-343.

5+ Teofanes, AM 6151, 5. 347.26—27: édohodoviiBn A, 6 i [Tepaidoc.
5 Teofanes, AM 6151, 5. 347.26: oV 08 ApdBuwv Svtwy el 10 Zandiv.



Rozdzial ITI. Wizerunek wladcéw muzutmanskich w Chronografii... 243

bez odwolywania si¢ do zagadnienia arbitrazu czy tez kwestii braku kon-
kluzji w starciu na réwninie, o czym dos¢ wyraznie wspominaja przeciez
przekazy syryjskie, zaréwno Michal Syryjezyk, jak i Kronika do 1234 7.5
Stanowi to znaczng rdznice pomiedzy nimi a wersja Teofanesows. Co
wigcej, chociaz Teofanes nie zauwaza okolicznosci $mierci Alego, to
jednak wspomina w kolejnym ustepie swojej kroniki o powstaniu sekty
charydzytéw'. Nie faczy ich jednak z czwartym kalifem sprawiedliwym,
wskazujac, ze stanowili oni problem dla Muawiji*®. Jezeli sa to celowe
przemilczenia, a nie wynik braku wiedzy, to wydaja si¢ by¢ wielce symp-
tomatyczne. Jednym tropem prowadzacym do jakichkolwiek zwiazkéw
pomi¢dzy nowymi problemami Umajjady a Alim bylyby: podkreslenie
perskiego pochodzenia charydzytéw, a takze kolejny ustep, w ktdrym
Wyznawca stwierdzit m.in., ze nowy przywdédca Umajjadéw wywyzszyl
Arabéw syryjskich wzgledem tych zyjacych w Iraku™, co mozna uzna¢
za poklosie wygranej wojny domowej. Nie znajdziemy jednak w wyzej
wspomnianych fragmentach zadnego bezposredniego nawiazania do
Alego, trudno wigc powyzsze dywagacje traktowaé jako wiagzace. Mozna
jedynie zauwazy¢, ze uwagi Teofanesa dotyczace w tym miejscu bardziej
kwestii spolecznych niz personalnych, sa zbiezne ze wspélczesnymi inter-
pretacjami ruchu charydzyckiego, w ktérym niektérzy badacze upatruja

53¢ Zestawienie zob. R. H o ylan d, Theophilus of Edessa’s Chronicle..., s. 147.

% Teofanes, AM 6152, s. 347.30—-31: ToUTw T¢ £Tel dveddvn alpeoic ApdBwv, ol
Aeybuevor Xapovpylta.

5 Teofanes, AM 6152, 5. 347.31-32: Maviag 08 ToUTovG Yelpwoduevos Todg &v
[epaidt trametvaaey, Todg Ok év Zvpla tWwoey. Chociaz duza grupa pierwszych charydzy-
téw zostala niemal unicestiowana przez zwolennikéw Alego w 658 r. pod Nahrawanem
(M. M o r o ny, Al-Nahrawain, [in:] EI,vol. VII: Mif-Naz,eds CE.Bosworth,E.van
Donzel, WP.Heinrichs, Ch.Pellat, Leiden 1993, s. 912—913) to wskazanie
przez Teofanesa na Mu‘awije jako tego, ktéry miat problem z ta grupa nie jest absolut-
nie pozbawione sensu. Wedtug Martina Hin d s a, opozycja charydzycka we wezesnym
okresie umajjadzkim wynikata przede wszystkim z koniecznosci oporu wobec nicko-
rzystnych dla nich decyzji lokalnych irackich przywoédeéw plemiennych, na ktdrych
poparciu nowa dynastia oparla swoja wladze¢ w tym regionie. W tym sensie charydzyci
chcieli po prostu powrotu do polityki balansu, jaka realizowal wezesniej “Umar: Kifan
Political..., s. 346-367.

3 Teofanes, AM 6152,5.347.32 — 348.1-2.



244 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféw...

swoistej reakeji niezadowolenia z polityki syna Abu Taliba, ktéry nie
przywrdcit ich przywilejéw, uzyskanych za ‘Umara, a utraconych w czasie
panowania Ibn Affana'+.

Reasumujac, wbrew znaczeniu jakie Ali zdobyt wéréd muzutmanéw'+
(chociazby w folklorze'+*, nie tylko zreszta jako przywddca religijny czy po-

4 Tak na przyklad: M.A. Sh ab an, Islamic History. A New Interpretation. I A.D.
600-750 (A.H. 132), Cambridge 1971, 5. 71—72. Nalezy pamietaé, ze we wezesnym islamie
istniala réwniez opozycyjna wobec charydzytéw wspolnota murdzytéw, kedrzy uznajac,
ze tylko Allah moze decydowad o ostatecznym losie ludzi, odrzucali mozliwo$¢ uzna-
nia kogos za niewierzacego z powodu jego czynéw (poza szirkiem, czyli oddawaniem
boskiej czci komus$ innemu niz sam Bég). Zgodnie z t3 doktryna nie mozna bylo pote-
piaé tez Umajjaddw, uznajac ich za pelnoprawnych muzulmandéw: D. L aw, Radical
Islam and the Revival of Medieval Theology, Cambridge 2012, s. 13-29; S.S. Agha,

A Viewpoint of the Murji a in the Umayyad Period. Evolution through Application,J1S 8.1,
1997, 5. 1—42.

' Dobrze ujal to w swoim najnowszym opracowaniu zycia Alego Hassan Abbas,
zauwazajac, ze syn Abu Taliba nie jest nadal postacig stricze historyczna, gdyz dyskusje
na jego temat dotycza réwniez spraw wspdlczesnych, zwigzanych z ukladem sit na Bli-
skim Wischodzie: A’s life is inextricably linked with the history and politics of Islam. It
is as relevant to Islam’s rise and growth as it is to the contemporary trials and tribulations
faced by its adberents — The Propher’s Heir. The Life of Ali Ibn Abi Talib, New Haven
2021, s. 1. Autor dokonal jednocze$nie interesujacej reinterpretacji dziedzictwa Alego,
nawiazujac do popularnych dzisiaj idei powszechnej tolerancji — ibidem, s. 195—201.
Tradycyjne, islamskie (zdecydowanie nienaukowe) spojrzenie na postaé czwartego kalifa
znalez¢ mozna w dwutomowym opracowaniu Alego Muhammada Sallabiego: ‘Al
ibn Abi Talib,vol.1, trans. N. K h a t t a b, International Islamic Publishing House 2011,
s. 467-629 (w kontekscie podejmowanych przez syna Abu Taliba dziatan w zakresie
administracyjnym i fiskalnym); ‘Al ibn Abi Tilib..., vol. 11, s. 603-638 (okolicznosci
$mierci kalifa). Pamictajmy réwniez o roli Alego wzgledem zebrania materialéw do
fundamentalnej dla islamu ksiegi, Koranu: S. K a r a, The Suppression of “Alz ibn Abi
Tilib’s Codex: Study of the Traditions on the Earliest Copy of the Qu’in, JNES 75. 2,
2016, 5. 267-289. W tekscie tym znajdziemy zreszta do$¢ istotng mysl ogdlna — gdyby
wspolezesdni badacze poczatkéw islamu mieli racje, i powstalby on w wyniku konflikeéw
pomiedzy walczacymi o wladze grupami sunnickimi, szyickimi, charydzyckimi, umaj-
jadzkimi czy abbasydzkimi, to czy nie powstaloby tez kilka wersji Koranu? Por.:id e m,
In Search of Ali Ibn Abi Talib’s Codex History and Traditions of the Earliest Copy of the
Qur’an, Betlin 2018, 5. 133-152.

142 Osoba Alego stuzyla chociazby jako pretekst do podtrzymania zwyczajéw
danego regionu: J.L. L e ¢, The New Year’s Festivals and the Shrine of *Ali ibn Abi Talib
at Mazar-i Sharif, Afghanistan, PhD Thesis, The University of Leeds 1998, 5. 256-26 4.



Rozdzial ITI. Wizerunek wladcéw muzutmanskich w Chronografii... 245

lityczny'#), Teofanes nie uznal go nawet za pelnoprawnego wladce™++.
Przedstawit domniemanego przybranego syna Muhammada jako uzur-
patora, ktdry dos¢ szybko przegrat wojne z Muawija. Co wiecej, jawi si¢
onw tych fragmentach jako czlowick popierany albo przez ,,ludzi pustyni”
albo przez Perséw, a wiec elementy obce wzgledem rdzenia nowego muzut-
manskiego panstwa, ktérymi dla Teofanesa wydajg si¢ by¢ Syria i Egipt.
Zajedyny wyjatek nalezy uznad ustep znajdujacy sie w AM 6151, w ktdrym
Wyznawca odnoszac si¢ do zamordowania Alego napisal, ze Mu‘awija
zostal samodzielnym, pojedynczym wiadcg (povoxpatopel Mowiog)*.
Chronograf nie oddat zadnej sposréd alidzkich tradycji przydajacych
ostatniemu sprawiedliwemu kalifowi cech wyrézniajacych go sposréd
nich, szczegélnie w poréwnaniu z Mu‘awija, ale tez Abbasydami'+.

4 Dobrym przykladem niech bedzie tutaj odwolywanie si¢ do dziedzictwa Alego
wzakresie... edukacji: A\AA.Rostami-Nasab,O.Tajedini,A.Sadatmoosavi,
Examination of the “Theory of Guidance” in the View of *Ali ibn Abi Talib (a): An Explo-
ration into the Nahj Al-Balaghah, JRCE 2s. 2, 2016, s. 203—220. Autorzy swoja prace
oparli na analizie Nahdz al-Balagha, zbioru kazan, wypowiedzi i listéw przypisywanych
Alemu, zebranych w X w. przezal-Szarifa al-Radiego (wjezyku polskim wydane
niedawno: Nahdz al-Balagha, ttum. szejk A. Miernik, Al-Mahdi Institute (UK)
2012, wezesniej dostepny byt jedynie wybdér: Ali ibn Abi Talib, Aforyzmy, tham.
J.Danecki, Warszawa 1990, na temat stylu tego dziela, wskazujacego na to, ze jego
autor zwigzany byt z Arabia zob.: T. Qutb ud d i n, The Sermons of “Ali ibn Abi Talib.
At the Confluence of the Core Islamic Teachings of the Quy’an and the Oral, Nature-Based
Cultural Ethos of Seventh Century Arabia, AEsM 42. 1, 2012, s. 201-228). Oczywicie
spuscizna ta tym bardziej analizowana jest w pracach dotyczacych politologii czy sto-
sunkéw spolecznych, a wedlug ich autoréw mysl Alego moze stanowi¢ inspiracje do
wprowadzania reform w tych dziedzinach takze dzisiaj: P.Gh. Ferizhandi, La
gouvernance dans la pensée du calife Ali ibn Abi Tilib (600-661 EC) dans sa Lettre 53
au gowverneur Malik al-Ashtar al-Nakha'i (m. 658 EC) et sa réception jusqu’a nos jours,
MA Thesis, Université de Montréal 2007, s. 102—136. Por. tez.: R.Shah-Kazemi,
A Sacred Conception of Justice. Imam ‘Ali’s Letter to Malik al-Ashtar, [in:] The Sacred
Foundations of Justice in Islam: The Teachings of* Ali Ibn Abi Tialib,ed. M. Ali Lakha-
n i, Bloomington 2006, s. 61-106.

4+ Co jednak z perspektywy gléwnych nurtéw islamskich wydaje si¢ co najmniej
abstrakcyjne. Warto zob. sunnicka wersje historii kaliféw sprawiedliwych, przygotowang
przez al—Sujuti’ego: Sujuti,s. 181-208.

4 Teofanes, AM 6151, 5. 347.27.

4¢ Warto w tym miejscu wspomnie¢ o narracji doszukujacej si¢ paraleli pomie-
dzy informacjami o zwigzku Muhammada i Alego a tozsamym wedlug niej pomiedzy



246 Islam, Arabowie i wizerunek kalifow...

Wydaje si¢ wrecz, ze bizantyniski kronikarz mégl przedstawi¢ raczej umaj-
jadzka wersje wydarzen', podkreslajac zastosowanie fortelu na réwninie
Siffin, wskazujac na jego szybkie zwycigstwo i uznajac syna Abu Sufjana
za petnoprawnego wladce. Historiografia islamska przedstawita proces
przejmowania wladzy z rak Alidéw przez Banu Umajja jako duzo bardziej
ztozony. Do$¢ wspomnie¢ operacje¢ odzyskiwania Egiptu przeprowadzo-
ng przez wojska ‘Amr ibn al-‘Asa, zgodnie ze Zrédfami muzutmanskimi
przedsigwziecie to mialo miejsce dopiero w latach 659/660™5. W tym
samym czasie syn Abu Sufjana mial wysta¢ tez ekspedycj¢ ‘Abdullaha ibn
‘Amra ibn al-Hadrama by odebraé ziemie irackie, z Basrg na czele'. Jedng
z konkluzji tych operacji wojennych byly za$ w kolejnym roku irackie
wyprawy na ‘Ajn al-Tamar, dowodzong przez al-Nu'mana ibn Baszura
oraz na al-Anbar i al-Mada‘in pod komenda Sufjana ibn ‘Awty, a takze
potudniowa, na Tajme pod przywéddztwem ‘Abdullaha ibn Masadaha
al-Fazariego. Wszystkie one mialy na celu zebranie zakatu, a tych, ktérzy
nie chcieliby go odda¢ na wezwanie nowego kalifa, Mu‘awija rozkazal
zabi¢. To samo mialo dotyczy¢ Medyny i Mekkis°. W pewnych miej-
scach wladza Alidéw utrzymata si¢ dtuzej, w Jemenie co najmniej do
662 r. w imieniu rodu Alego dziafat ‘Ubajd Allah ibn al-‘Abbas ibn ‘Abd
al-Muttalib”. Co ciekawe jednak, mimo zauwazalnej w okresie petne-
go Sredniowiecza tendencji do podkreslania znaczenia wspomnianych
powyzej wydarzen, takie rugowanie Alego charakterystyczne jest row-
niez dla sunnickich teologéw i historykéw, na pewno w okresie od IX

Mojzeszem a Aaronem (zob.: G. M iskinz o d a, The significance of the hadith of the
position of Aaron for the formulation of the Shi'i doctrine of authority, BSOAS 78. 1, 2015,
s. 67-82) oraz odwolaniami biblijnymi, obecnymi w spusciznie abbasydzkiej.

47 Proumajjadzkie tradycje przetrwaly przeciez rewolucje abbasydzka. Na ich temat
skrétowo zob.: E.L. P e ters e n, ‘Ali and Mu'awiya in Early Arabic Tradition: Studies on
the Genesis and Growth of Islamic Historical Writing until the End of the Ninth Century,
Copenhagen 1964, s. 109—115.

4% Pamie¢ na ten temat trwala w spoleczno$ci muzulmanskiej przez wieki: Jaw z i,
S. ISI—I52.

4 Zgodniez: Zahabi,s. ss2.

5 Jawzi,s. 157-158; Kasir,s. 534—535.

' Chalifa ibn Chajjat (Zarikh),s.200; Zahabi,s. ss2;Jawzi,s. 1625
Kasir,s. s38.



Rozdzial ITI. Wizerunek wladcéw muzutmanskich w Chronografii... 247

do X w., ktérzy starajac si¢ dostosowad postaé czwartego kalifa do ,,oficjal-
nej” wersji historii rozwoju wezesnego islamu prébowali odrzucaé zaréw-
no tendengje proalidzkie’, jak i te zdecydowanie przeciwne Alemu'. Na

koniec warto dodag¢, ze to powszechne przekonanie o znaczeniu Alego

nie oznacza jednak, ze wcigz nie znajduje si¢ nowych pdl badawczych’+,
a dotychczasowe prace, nawet te publikowane w bardzo uznanych perio-
dykach i wydawnictwach nie podlegaja nieustannej weryfikacji, réwniez
z perspektywy muzutmanskiej'.

52 W niekt6rych tradycjach szyickich pojawiajg si¢ sugestie, ze Ali uznawany byt
za kalifa jeszcze podczas panowania ‘Usmana: M. Tay e b i, Shiism in the Caliphate
of Uthman ibn Affan, PazNT 6 (23), 2015, 5. 1-29.

3 By the third/ninth century, an emerging Sunni orthodoxy sought to minimize early
partisan divisions within the community by actively criticizing pro-*Alid and anti-"Alid
tendencies among scholars and rejecting their literary contributions. Furthermore, influential
Sunni scholars attempted to develop an image of* Ali that suited orthodoxy in their hadith
collections and commentaries— N.A.Hu s ay n, The Memory of Ali b. Abi Talib in Early
Sunni Thought, PhD Thesis, Princeton University 2016, s. IIL. Nie oznacza to jednak, ze
spory dotyczace szczegdtéw historycznych nie wplywaja na dyskusje teologiczne réwniez
dzisiaj: ADJ.Kubro,Nyarminingsih,L.Faizah, Questioning the Islam of Abu
Talib. Critical Study of the Sunni’s Hadith and the Shiite es Hadith, M.JISH 4. 2, 2019,
s. 137-152. Na temat my$li antyalidzkiej rozwijanej przez §rodowiska zwigzane z Umaj-
jadamizob.: N.A. Hu s ay n, The Memory of ‘Ali..., s. 234—252. Por. tez formulowanie
si¢ legendy o zwiazkach Alego z jednym z najstynniejszych ,herezjarchéw” poczatkéw
islamu, domniemanym Zydem ‘Abdullahem ibn Saba: SW. Anthony, The Caliph
and the Heretic. Ibn Saba’ and the Origins of Shi'ism, Leiden—Boston 2012, s. 195-239
i umajjadzkim kontekicie tych oskarzen: ibidem, s. 2 41-311. Pamigtajmy, ze oprdcz
wplywu na tradycyjne denominacje w fonie islamu posta¢ Alego miafa tez znaczenie dla
rozwoju koncepdji sufickich, zob. m.in.: L. Rid g e o n, A/i ibn Abi Talib in Medieval
Persian Sufi-Futuwwat Treatises, [in:] L Esotérisme shi'ite, ses racines et ses prolongements,
eds MMA.Amir-Moezzi,M.De Cillis;,D.De Smet,O.Mir-Kasimoyv,
Turnhout 2016, s. 665-68s; L. Le wisohn, ‘Al ibn Abi Talib’s Ethics of Mercy in
the Mirror of the Persian Sufi Tradition, [in:] The Sacred Foundations of Justice in Islam: The
Teachings of Al Ibn Abi Tilib,ed. M. Ali Lakhan i, Bloomington 2006, 5. 109-146.

1+ Czasem wrecz zaskakujace, ze pewne watki nie zostaly dotad nalezycie oméwione,
jak chociazby udziat Alego w tworzeniu pierwszych wersji Koranu: S. K ar a, In Search...,
s. 133-152; i d e m, The Suppression..., s. 267—289.

5 Mam tu na mysli chociazby $wiezg recenzje hasta dotyczacego Alego, znajdu-
jacego sie w Encyklopedii Koranu wydawnictwa Brill (A.S. Asani, ‘Ali b. Abi Tilib,
lin:] Encycklopaedia of the Qur'an,ed.J.D. M c Auliffe, Leiden-Boston-Kéln 2001,



248 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféow...

2. Umajjadzi

Na wstepie chciatbym poczynié jedno zastrzezenie odnosnie zaprezento-
wanych ponizej tre$ci. W obrebie mojego szerszego zainteresowania w tym
podrozdziale znalazio si¢ jedynie kilku sposr6d umajjadzkich kaliféw, gdyz
na temat wigkszo$ci wltadcéw tej dynastii znalez¢é mozna w Chronografii
zaledwie krétkie, dos¢ monotonne w swym przekazie, wzmianki®.

2.1. Fundamenty — Mu‘awija i ‘Abd al-Malik

Znajdujace si¢ w Chronografii relacje dotyczace kaliféw umajjadzkich
mozna wedtug mnie podzieli¢ na kilka okreséw chronologicznych, zgod-
nych zreszta z nasza wiedza dotyczaca historii paiistwa muzulmanskie-
go. Pierwsza z nich bedg wzmianki na temat dwéch fundatoréw potegi
dynastii umajjadzkiej — Mu‘awiji ibn Abi Sufjana oraz ‘Abd al-Malika ibn
Marwana, przedzielone stosunkowo krétkim intermezzo panowan Jazyda
ibn Mu‘awiji oraz Marwana ibn al-Hakama.

Naturalnie najwigcej miejsca Chronograf poswiecit Mu‘awiji. Nic
w tym dziwnego, skoro éw byl protoplasta dynastii panujacej w kalifacie
dziewieédziesiat lat. Trudno przecenic role, jaka panowanie Mu‘awiji
miafo dla ugruntowania si¢ wladzy arabskiej na podbitych terenach.
Nielatwo jest takze skrétowo przedstawi¢ zastugi, jakie miat ten wladca
w stworzeniu podstaw panistwa muzutmanskiego™”. Mozna stwierdzi¢, iz

s. 62—63) autorstwa Alego Ghanei i Fatemeh Mo rad i, w ktérej wskazali oni brak
odwotan do licznych Zrédet szyickich: Review of the Article of Ali Ibn Abi Talib (AS)
from Leiden Encyclopedia of the Quran, BiQ 15 (29), 2021, 5. 175—202.

¢ Niniejszy podrozdzial to poprawiona, rozszerzona i zweryfikowana wersja opu-
blikowanego przeze mnie kilka lat temu tekstu: Islam, the Arabs and Umayyad Rulers
according to Theophanes the Confessor’s Chronagraphy, SCer 2, 2012, 5. 106-111L

157 Oczywis’cie celem niniejszej pracy nie jest skupianie sie na osobie Mu‘awiji, czy
keéregokolwick z kaliféw umajjadzkich, a na ich wizerunku tworzonym przez Teo-
fanesa. Niemniej jednak trudno nie przedstawi¢ pokrétee poszczegdlnych wladcdw,
dzigki czemu réwniez nicobeznany z materig Czytelnik bedzie mégl zorientowaé si¢



Rozdzial ITI. Wizerunek wladcéw muzutmanskich w Chronografii... 249

dostosowal je do dwezesnie panujacych standardéw administracyjnych
i fiskalnych. Wydaje si¢ nie podlega¢ dyskusji, iz uczynit to korzystajac
z juz wypracowanych wzorcdw, bizantynskich i perskich™®. Powstanie
takiego panstwa, z centralng stolica, urzedami, z lokalnymi elitami wladzy,
bylo w pewien sposéb zaprzeczeniem tradycyjnego modelu wspélno-
ty arabskiej, opartej przede wszystkim o zwiazki plemienne™. Zgodne
natomiast z do$wiadczeniami arabskich plemion, zwigzanych z wladzami
bizantynskimi, jeszcze przed pojawieniem si¢ islamu, a ktére to w do$¢
duzym zakresie stanowily zaplecze wladzy Banu Umajja, zasiedlajac cen-
tralna Syrie, region stoleczny nowego imperium*. Mu‘awija nie martwit
si¢ takze, gdy owe wzory nie odpowiadaly doktadnie naukom islamu'®'.
Dobrym przykladem jest tu uzywanie przez niego maksiry, czyli wydzie-
lonej w meczecie altanki, gdzie kalif przebywal oddzielony od reszty
ummy. Widaé w tym elemencie dazenie do pewnej sakralizacji wiadcy.

w kontekscie ponizszych rozwazan i zrozumieé, z jak waznymi postaciami dla ksztalto-
wania muzulmariskiej historii i §wiadomosci mamy tu do czynienia.

58 W niektdrych dzisiejszych muzulmanskich interpretacjach tego panowania to
odwolywanie si¢ do wzoréw bizantynskich w zakresie administrowania wezesnoislam-
skim paristwem jest przedstawiane wrecz jako zastuga Mu‘awiji, kedry poprzez te reformy
zintegrowal na powrét podzielong umme i dostosowal ja do nowych warunkéw spotecz-
nych i ekonomicznych w jakich musiata funkcjonowaé po nieprawdopodobnym sukeesie,
jakim byly wielkie podboje dokonane za panowania kaliféw sprawiedliwych. W takim
kontekscie adaptacja sasanidzkich i bizantyniskich wzorcdw pozwolita wrecz uratowaé
kalifat przed szybkim rozpadem w plemiennych i religijnych wasniach: A.AA.Bewley,
Mu'awiya. Restorer of the Muslim Faith, London 2002. Na dobrg sprawe pozytywnie
o przyjeciu bizantyniskich wzorcéw, co pozwolilo de facto na wzmocnienie paristwa zob.
takze we wspolezesnych analizach przygotowywanych na muzuimanskich uczelniach:
Q. A’y un, Peranan Muawiyah bin Abu Sufyan dalam perkembangan peradaban Islam,
MA Thesis, Universitas Islam Negeri Raen Fatah Palembang 2015, s. 15, 68.

9 Na temat tej zmiany zob.: Ch. D é c o b e r t, L’ Autorité religiense aux premiers
siécles de lislam, ASSR 125. 1, 2004, 5. 26—27.

e H.A.R. Gib b, Arab-Byzantine Relations under the Umayyad Caliphate, DOP
1,1958, 5. 223—224.

16 Jak chociazby wprowadzenie dziedziczenia tytulu kalifa, co jednak racjonali-
zuje si¢ poprzez argument ochrony ummy przed narazeniem na podzialy w przypadku,
gdyby nie podjat takiej decyzji, a to nie tylko ze strony przeciwnikéw Umajjadéw, ale
nawet wéréd samych Banu Umajja: N.A. Abd ul A z1z, Kbalifah Mu'‘awiyab bin Abu
Sufyan: Peletak Dasar Pemerintaban Islam Monarki 661680, FJPPS 9.1,2020,s. 75-84.



250 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféw...

Warto wspomnie¢, iz syn Abu Sufjana zaliczany byt do tzw. dubat, czyli
w dostownym ttumaczeniu geniuszéw, kedrzy stworzyli potege imperium
kaliféw. Mial on takze posiada¢ cechg, charakteryzujacy tylko wybitnych,
mianowicie bilm — rozsadek, madro$¢, wyrozumialos¢, tagodnosé i zrozu-
mienie (cechy prawdziwego wladcy)'®. Istniejg wersje, w kedrych zacho-
waly si¢ przekazy jakoby Muhammad zapowiedziat Ibn Abi Sufjanowi, iz
zmartwychwstanie jako prorok, byt bowiem tym, ktdry uwierzyt w stowo
Allahaizanidstje w swiat'. Nad legendg Mu‘awiji trudno bylo przejsé obo-
jetnie takze pierwszym wladcom abbasydzkim. Pamig¢é o wodzu wiernych
z Banu Umajja, kt6ry zbudowat potege muzutmanskiego paristwa musiata
by¢ silna, skoro az dwoch kaliféw, al-Ma'mun w 826 r. oraz al-Mu'tadid
w 897 r., wycofalo si¢ ze swoich pierwotnych pomystéw przeklecia syna
Abu Sufjana podczas piatkowej modlitwy, w obawie przed reakeja jego
zwolennikéw, podkreslmy — dwa stulecia po jego panowaniu!*+.

W podrozdziale dotyczacym ‘Umara staralem si¢ doktadnie oméwi¢
fragment z AM 6129, w ktérym Wyznawca stwierdzil, iz Ibn al-Chattab
przekazal Mu‘awiji wiadz¢ nad terenami od Egiptu do Eufratu. Tutaj
wiec przypomng o nim tylko, gdyz wydaje si¢ by¢ elementem kt6regos
z przekazéw umajjadzkich, odwolujacych si¢ do drugiego kalifa prawo-
wiernego jako jednego z nieckwestionowanych islamskich autorytetéow.
Narracja o otrzymaniu wladzy przez zalozyciela dynastii Banu Umajja
od ‘Umara byta z pewno$cia bardziej wygodna niz odwotywanie si¢ do
kontrowersyjnej postaci ‘Usmana, ich prawdziwego krewnego'. W tym

1> Wigcej na temat panowania tego kalifa zob. m.in.: S Hum p hre y s, Mu'awiya

Ibn Abi Sufyan...,s. 23-114; H. K e nn e d'y, The Prophet and the Age of the Caliphates.
The Islamic Near East from the Sixth to the Eleventh Century, London-New York 1986,
s. 82—90; D. Mad ey sk a, Historia swiata arabskiego..., s. 155-170; GR.Hawting,
The First Dynasty of Islam. The Umayyad Caliphate AD 661-750, London-New York
2000, 5. 24— 45; P. Hit ti, Dzieje Arabéw, tham. W.D embski,M.Skuratowicz,
E.Szymanski, Warszawa 1969, s. 161-171; J.J. Saund e r's, 4 History of Medieval
Islam, London 1965, s. 59—70.

% Ch. Pellat, Le culte de M’ awiya..., s. s6-57.

%+ Thidem, s. 55—56.

' Bezposrednich przodkéw Mu‘awiji, jego ojca Abu Sufjana oraz matke Hind bint
Utba réwniez trudno uznad za niekontrowersyjnych i wygodnych narracyjnie, biorac



Rozdzial ITI. Wizerunek wladcéw muzutmanskich w Chronografii... 251

kontekicie, starcie pomigdzy Mu‘awija a Alim mozna byloby przedstawi¢
jako starania tego pierwszego o utrzymanie ustanowionego porzadku, jako
wladce z silniejsza legitymizacja od syna Abu Taliba, co znalazlo swoje
odzwierciedlenie réwniez w mysli muzutmanskiej, chociaz pézniejszej, by¢
moze catkowicie niezaleznej od propagandy umajjadzkiej*. Z perspek-
tywy niniejszego opracowania istotne wydaje sie, ze wlasnie taka wersja
pojawita si¢ w Chronografii. Teofanes przeszedt jakby do porzadku (by¢
moze z braku jakiejkolwick blizszej wiedzy) nad skomplikowang sytuacja,
jaka wytworzyla si¢ po zamordowaniu ‘Usmana, a przeciez nalezy sobie
uswiadomi¢, jak to stusznie podkreslit John McHugo w swojej przekrojo-
wej historii powstania sunnizmu i szyityzmu, ze: something that would once
have seemed unbelievable had happened. A son of Abu Sufyan and Hind
had become the ruler of the empire of the Muslims'’. W istocie, cztowiek,
ktérego rodzina byla bardzo mocno zaangazowania w zwalczanie islamu,
zostal jego przywddca. Tym wicksze starania musieli podja¢ 6wezesni,

pod uwage dtugoletnie zaangazowanie przeciwko Muhammadowi i islamowi, chociaz
ostatecznie Abu Sufjan dopomégt Prorokowi w opanowaniu Mekki, natomiast Hind
zasluzyla si¢ m.in. w bitwie nad Jarmukiem, wykazujac si¢ wraz z cérka Abu Bakra,
Asma, wielkg odwaga. Na temat Bint Utby zob.: N.M. E1 Cheikh, Women, Islam
and Abbasid Identity, Harvard 2015, 5. 17-36.

166 Por. M.O. Faro o q, Ibn Khaldin’s Defense of Mu'awiya: The Dynamics of
‘Asabiyya, Mulk and the Counter-Revolution According to the Mugaddima, JoIMS 4.1,
2019, s. 87-106. Zupelnie przeczyloby to tradycyjnie przyjetemu w nauce porzadkowi
wydarzen, wskazujacemu na Alego jako kalifa prawowiernego, a Mu‘awije jako osobe
podwazajacq zastany uklad. Z takq wersja mozemy spotkad si¢ do dzisiaj w réznego
rodzaju og6lnych omoéwieniach tematu, popularnych ze wzgledu na odrodzenie idei
kalifatu we wspolczesnosci: W. Ps ur e k, Kalifat i wspdlczesna proba jego reaktywacji,
SVD 1, 2017, 5. 56-68. Oczywiscie takze w Srodowiskach muzutmariskich istnieja spory
co do postaci Mu‘awiji. Waréd wspolczesnych zwolennikéw Alego z pewnym przeraze-
niem konstatuje si¢ fake rehabilitacji pierwszego kalifa Umajjadéw, wymieniajac przy
tym ogromna liste jego przewin, jak m.in. picie alkoholu, zbytek, morderstwa, wlacznie
zzab6jstwami bezposrednich towarzyszy Proroka, czy, co symptomatyczne w kontekscie
omdwienia tego kalifatu w poprzednim podrozdziale — podwazanie autorytetu Ibn al-
-Chattaba, o czym mozna przekona¢ si¢ m.in. z popularnej w okreslonych $rodowiskach
muzutmariskich publikacji, zawierajacej liczne antyumajjadzkie anegdoty, zob.: SR. ‘A 11
Nadwi, HHH.Bin ‘Ali al-Saqqaf, Emir Mu'awiyah and Medieval Chroniclers
and Traditionalists, transl. Kh. Qasim, S.A.A.D. Husay n i, Divaan E Ishq 2020.

7 J. M cHugo, A Concise History of Sunnis and Sh’is, Washington 2017, s. 67.



252 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféw...

by uprawomocni¢ takie bezprecedensowe wydarzenie, czego jak mi si¢
wydaje pewien $lad mozemy dostrzec w Chronografii.

Dzicjopis zdaje si¢ w niektérych fragmentach posrednio doceniaé
wielko$¢ Mu‘awiji jako przywdédcy. Szczegdlne wrazenie wywarl na nim
sposob przejecia wladzy od Alego, poprzez postuzenie si¢ fortelem, dzigki
ktéremu odciat go od wody i zmusit jego wojownikéw do wycofania sie
z bitwy bez walki, 0 czym wspominalem juz w poprzednim podrozdziale'®.
Teofanes podkreslit przebiegtos¢ Mu‘awiji takze w innych przypadkach'.
Dobrym przyktadem jest tu cho¢by préba wykorzystania biskupa do zdo-
bycia miasta na wyspie Arados”°. Gwoli Scistosci nalezy jednak doda¢, ze
we wskazanym fragmencie Wyznawca kolejny raz zasugerowal (podobnie
jak w kontekscie starcia z Alim), ze umajjadzki przywddca wolal unikaé
otwartej walki — miat si¢ bowiem wycofa¢ z Cypru na wie$¢ o zebraniu
znacznych sit przez kubikulariusza Kakorizosa, zadowalajac si¢ jedynie
spustoszeniem wyspy i jednego z jej miast — Konstancji. Sam zas fortel
z wykorzystaniem duchownego okazal si¢ ostatecznie bezowocny'”".

 Teofanes, AM 6148, s.347. 3—4.

9 Interesujace, ze podkreslanie jego podstepnosci i przebieglosci jest rowniez jed-
nym z elementéw arabskiej tradycji klasycznej: Classical Arabic Stories. An Anthology,
ed. S.Kh.Jayyusi, New York 2010, 5. 103-108. Okreslano go m.in. przebieglym, pod-
stepnym, zdradzieckim, istnym wilkiem lub fasica w owczej skorze, tak tez przedstawiano
wiele sposrdd jego dziatari: M. Ik h s a n, Politik Islam: telaah historic monarchisme
Mu' awiwah dan konflikt yang mengitarinya, JaA 6. 2, 2013, 5. 96.

7 Teofanes, AM 6140, . 343.30—31 — 344. I-IO.

7 Podkreslanie udzialu Mu‘awiji w prébach zajecia Cypru jest réwniez zgodne
z historiografia muzutmariska, gdzie przedstawiciel Banu Umajja byt jednym z najwaz-
niejszych pomystodawcéw ataku na wyspe, chociaz trudno byto mu do niego przeko-
naé najwyzsze czynniki decyzyjne, z ‘Umarem ibn al-Chattabem oraz ‘Usmanem ibn
Affanem na czele: RJ. Ly n ¢ h, Qyprus and Its Legal and Historiographical Significance
in Early Islamic History, JAOS 136. 3,2016, 5. 538—540; L. Z a v a g n 0, Two hegemonies,
one island. Cyprus as ,Middle Ground” between the Byzantines and the Arabs (650-8s50

A.D.), RMR 14. 2, 2013, s. 7. Nie byla to tez jedyna Wwyprawa wymierzona w Cypr za
panowania tego kalifa. Kolejny atak mial miejsce w 653 r., a by¢ moze réwniez w 670 .
Ze strategicznego punktu widzenia, pozostawienie wyspy pod kontrola bizantyriska
bylo nieprawdopodobienstwem zardwno w kontekscie planédw dalszych podbojéw,
jak i najzwyczajniej zabezpieczenia Syrii przed dywersja floty cesarskiej, ktdra mogtaby
wysadzi¢ tam desanty: i d e m, Cyprus between Late Antiquity and the Early Middle Ages
(ca. 600~800). An Island in Transition, Abingdon-New York 2017, 5. 73-80.



Rozdzial ITI. Wizerunek wladcéw muzutmanskich w Chronografii... 253

Chociaz Teofanes byl swiadomy, ze kalifat sprawowal wéwczas “‘Usman
(co oddaje w tablicach chronologicznych), zdaje si¢ co najmniej od relacji
AM 6142 traktowaé Mu‘awij¢ jak udzielnego wladce, kedry nie jest jedynie
przywddca wojskowym wypraw przeciwko Bizancjum, ale partnerem do
negocjacji dyplomatycznych. We wspomnianym fragmencie Wyznawca
wyraznie stwierdza, ze Konstans wystal poselstwo Prokopiusza do Mu'a-
wiji, by zapyta¢ go o warunki pokojowe'”. To takze syn Abu Sufjana
otrzymal poreczenie zawartego uktadu w postaci zaktadnikéw, kedrych
przetrzymywat w stolicy swojego namiestnictwa, Damaszku'”. Dzialalnos¢
dyplomatyczna Umajjady nie ograniczata si¢ wylacznie do kontaktéw
z cesarstwem — w AM 6143 Chronograf wspomnial, ze Teodor Rsztuni
(zwany przez niego Pasagnathesem) zawarl z nim trakrat, zbuntowawszy
sic wezesniej przeciwko Konstansowi'7+.

Jak juz wspomnialem w poprzednim podrozdziale, poswigconym
osobie Alego, Teofanes pisat tak, jakby nie zauwazyt kalifatu sprawowa-
nego przez syna Abu Taliba. Odnoszac si¢ do kwestii wojny pomiedzy
nim a Muawija w AM 6147 podkreslit, ze ten ostatni, uzyskujac popar-
cie mieszkaricédw Syrii i Egiptu, zwyciezyl i rzadzil przez 24 lata — nie
uwzglednit tez Alego w tablicach chronologicznych, zastgpujac go synem
Abu Sufjana. Nic wigc dziwnego, ze w kolejnych relacjach to wlasnie
Mu‘awij¢ uznat za inicjatora podjgcia rozméw pokojowych z cesarstwem.
W AM 6150 Teofanes, nawigzujac do probleméw wewnetrznych w kali-
facie (spowodowanych wszak konfliktem z Alim przeciez) wspomnial,
ze syn Abu Sufjana wystal do Konstantynopola poselstwo, proponujac
uktad, zgodnie z ktérym to muzutmanie mieli placi¢ trybut Romejom'*.
Gwoli $cistosci nalezy jednak wskazad, ze dopiero w ustepie dotyczacym
kolejnego roku (AM 6151), w ktérym wspomnial o $mierci Alego, Chro-
nograf okredlit Mu‘awij¢ jako povoxpatopel — jedynego wladce paristwa
muzuimanskiego'”.

7> Teofanes, AM 6142, 5. 344.21—22.

73 Teofanes, AM 6142,5.344.23—24.

7+ Teofanes, AM 6143,5.344.27.

7 Teofanes, AM 6147,s.346.23—2.4: ol 8% xorre Zuplory kot Atyvmrov t&v Moavioy
7Behov- 8¢ xal &viknoe xal éxpdTnoey Ty k0.

7¢ Teofanes, AM 6150, s.347.16—18.

77 Teofanes, AM 6151, 5. 347.27.



254 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféw...

Mozna podejrzewal, ze wedlug Teofanesa kalif byt bardzo zazdro-
sny o swoj autorytet. Potwierdza to relacja dotyczaca buntu stratega
Saboriusza'”®. Gdy wystannik tego ostatniego, podczas audiencji u muzut-
manskiego wladcy, uklonit si¢ postowi syna cesarza bizantynskiego,
Andrzejowi, otrzymat od Mu‘awiji surowg reprymende. Syn Abu Sufjana
mial mu powiedzie¢: nie bedziesz wigcej klaniat si¢ Andrzejowi, inaczej
nic nie osiggniesz”. Relacja dotyczaca tych wydarzen jest tez nad wyraz
rozbudowana, w stosunku do innych poswigconych aktywnosci kalifa.
Mu‘awija zostal w niej przedstawiony niemal jak ostateczna instancja, do
ktérej odwotuje si¢ zaréwno reprezentant wspomnianego buntownika,
jak i posel nastepcy cesarskiego™°. Kalif zdaje si¢ z ochota przyjmowac¢
t¢ role, informujac obydwu Bizantynczykdw, ze wybierze tg strong, ktéra

zaproponuje wiccej korzysci®', zadajac zreszta od cesarskiego posta udziatu

w dochodach skarbowych panstwa bizantynskiego™.
Z pewna summa dyplomatycznych umiejetnosci Mu‘awiji'®, przedsta-

wionych w Chronografii, mamy do czynienia w AM 6169, gdzie opisany

78 Rebelia ta rozpoczela si¢ jesienia 667 ., a jej przywddca byt Saboriusz, zwany Per-
sem, strateg temu Armeniakon. Objela ona tereny pétnocno-wschodniej Azji Mniejszej,
zakonczyla si¢ za$ jesienia lub zima 668 r., z powodu przypadkowej $mierci jej przywdd-
cy. Wspieral ja Mu‘awija, poprzez wystanie na tereny cesarstwa kilku wypraw o raczej
tupiezczym charakterze, zob.: N. D im i t r a, Rebellion of Saborios the Persian, 667,
Eyxvichomaideir Mellovog EXNpviouot, M. Acia, 2008, http://asiaminor.chw.gr/forms/
fLemma.aspx?lemmald=10025 [dostep: 10.05.2021 .], W. Tread gold, 4 History
of the Byzantine State and Society, Stanford 1997, s. 319—320. Jako jedna z pierwszych
tego typu rebelii temu w VII-VIII w. byta ona do$¢ istotna ze wzgledu na koniec samego
Saboriusza. Jego przypadkowa $mier¢ mogta przyczyni¢ si¢ do rozwoju teorii dotyczacych
negatywnych skutkéw buntéw podejmowanych przeciwko prawowitemu cesarzowi,
o kontekscie sojuszu z niewiernymi nie wspominajac: W.E. K a ¢ g i, Byzantium and
the Early..., s. 227-229; i d e m, Byzantine Military Unrest 471-843. An Interpretation,
Amsterdam 1981, s. 182.

7 Teofanes, AM 6159, s.349. 18-19: wkéTL Tpookvviions T@ Avdpéa, émel 00OtV
avioelg.

8o Teofanes, AM 6159, s.349.2—5.

® Teofanes, AM 6159, s. 349.11-13: & 88 AéyeL. ,audéTepot éxOpol éote- kol TG
mhelo Tapéxovl wot Sidwu”

2 Nawigzujac oczywiscie do obietnic Sergiusza, posta buntownika: Teofanes,
AM 6159, 5. 349.24—27.

% To przekonanie o umiejetno$ciach dyplomatycznych Mu‘awiji wyraznie widad
w réznorodnych przekazach muzulmanskich, nie tylko umajjadzkich, jak chociaz-



Rozdzial ITI. Wizerunek wladcéw muzutmanskich w Chronografii... 255

zostal spos6b przyjecia cesarskiego poselstwa, ktére, dodajmy, przybylo
na zaproszenie kalifa (z powodu probleméw nastr¢czanych przez akeyw-
no$¢ Mardaitéw). Przywodca wiernych zebral wokét siebie grupe emirdéw
(ocwpevpa memomKtG TRV Te dunpainy Kol kopaonv@y), wraz z ktérymi
powital posta z wielkimi honorami (peté peydng Twijg). Nastepnie doszio
do wymiany wzajemnych grzecznosci i przeméwien wzywajacych do
zawarcia pokoju (ToAMGv 0DV dvapetabd adTev elpnvikdy AeyBévtwy Mywy),
kedre zakoniczono podpisaniem rzeczywistego traktatu (cuvedwvyifn mpos
Exatépovg Eyypadov yevéabau eipvng ued’ dpxov Aéyov éml cupuddvou étnaiov
néxtov). Wizyte konkludowalo obdarowanie poselstwa wieloma darami
przekazanymi dla cesarza (mpdg Tov Baothén méotpeVe petd kol Scipwv moA-
A@v)™. Fragment ten jest pierwszym, ktory w miare szczegétowo przeka-
zuje jakickolwick informacje na temat protokotu dyplomatycznego, ktéry
obowigzywal na dworze Mu‘awiji. Pomimo braku jakichs doktadniejszych

by w kontekscie popularnych relacji o delegacjach kobiet alidzkich do pierwszego kalifa
Banu Umajja, zachowanych zaréwno w literaturze okresu abbasydzkiego, jak i szyickiej.
Oprécz warstwy literaturoznawczej, propagandowej, czy dotyczacej tozsamosci, warto
tez pamietad, ze do takich wizyt moglo dochodzi¢ faktycznie. To takze $wiadczyloby
o duzych umiejetnoéciach negocjacyjnych kalifa, ktdry w ten sposdb mégt po pierwsze
dazy¢ do ztagodzenia opozycji alidzkiej, po drugie zas pozwoli¢ Alidom na wyrazanie
swojego zdania w taki kontrolowany sposéb, niezagrazajacy stabilno$ci wladzy nowej
dynastii: M. Ya z i g i, Some Accounts of Women Delegates to Caliph Mu'awiya: Political
Significance, Ara 52.3,200s, 5. 437—449. Metody te nie dotyczyly wylacznie grup sprawia-
jacych problemy, ale od czaséw Mu‘awiji staly si¢ normalna prakeyka dnia codziennego,
o czym $wiadczy chociazby zwyczaj wysylania poselstw ztozonych z przedstawicieli
miejscowych elit cywilnych i wojskowych, realizowany np. w Egipcie: M. Tiillier,
Représenter la province auprés du ponvoir impérial : les délégations (wufiid) égyptiennes
aux trois premiers siécles de [ Islam, Ara 67, 2020, s. 125-199. Polityczne umiejetnosci
i osiagnigcia Mu'awiji na arenie mi¢dzynarodowej sa przedmiotem refleksji takze we
wspdlczesnych, popularnych przedstawieniach tej postaci z perspektywy muzutman-
skiej: M.A. A z iz, The Biography Of Muawiyah Ibn Sufiyan His successor son Yazid
and the Martyrdom of Husayn ibn Ali, Darussalam 2012, s. 14—21. Zaslugg zalozyciela
dynastii Banu Umajja bylo réwniez stworzenie instytucjonalnych podwalin pod sprawng
dyplomacjg, obejmujaca m.in. co$ na ksztalt wykwalifikowanej stuzby wywiadowczej:
HM. Al-Naboodah, Sahib al-Khabar. Secret Agents and Spies during the First
Century of Islam, JAsH 39. 2, 2005, 5. 163-165.

8+ Calos¢, keorej z racji na obszerno$¢ fragmentu, a takze fake, ze odwolalem sie
do niego réwniez w rozdziale drugim niniejszej pracy (w kontekscie wizerunku muzul-
manéw) nie bede tu przytaczal, znajduje sigw: Te o fanes, AM 6169, 5. 355.6 — 356.2.



256 Islam, Arabowie i wizerunek kalifow...

opiséw nalezy zauwazy¢, jak bardzo rézni si¢ wydzwigk tej relacji od wspo-
minanego powyzej opisu wizyty ‘Umara ibn al-Chattaba w Jerozolimie.
Mozna by powiedzie¢, ze jest to zmiana wreez rewolucyjna, stawiajgca
umajjadzkiego kalifa w szeregu uznanych, ,cywilizowanych” wladcéw.
Jednoczesnie przyczynek wskazujacy, ze juz w stosunkowo wezesnej bizan-
tynskiej tradycji oprécz monotonnego wymieniania kolejnych wypraw
wojennych i star¢é pomiedzy Bizantyficzykami a Arabami, zachowata si¢
pamie¢ o elementach $wiadczacych o wzajemnym szacunku i wspStpracy'™.

W kontekscie charakteru sprawowanej przez Umajjadg wladzy, intere-
sujacy wydaje si¢ ustep z relacji AM 6151, w ktérym, jak juz wspomniano,
Wyznawca zanotowat émier¢ Alego, gdzie zauwazyl réwniez, majac na
mysli Mu‘awije, iz sprawowat swoje krélewskie rzady z Damaszku, tam

tez przeniost skarbiec pafistwa®

. Powstaje pytanie, czy to nawigzanie
do ,.krélewskosci” sprawowanej przez niego wladzy wynikato wytacznie
z przekonania samego Teofanesa o charakterze urzedu kalifa, czy tez
bylo jednak jakas reminiscencja debat toczonych na temat umajjadzkie-
go sposobu sprawowania wladzy, oskarzenia o nieprawidlowos$ci w tym
zakresie staly si¢ przeciez jednym z elementéw konstytutywnych dla
rewolugji abbasydzkiej (usprawiedliwiajacych ten bunt). Jak kilkukrot-
nie mozna byto zauwazy¢, Wyznawca bardzo mocno podkreslat zwiazki
Mu‘awiji z Syria (oraz Egiptem), a zwlaszcza Damaszkiem. Sugestia, ze
Umajjada reprezentowal przede wszystkim interesy arabskich mieszkan-
cow tych regionéw wzmocniona zostata m.in. poprzez wzmiankowane

s Tak zauwazalna w okresie pdzniejszym, zob. m.in.: GE.von Grunebaum,
Parallelism, Convergence and Influence in the Relations of Arab and Byzantine Philosophy,
Literature and Piety, DOP 18, 1964, s. 91-111; M. Canard, Les relations politiques
et sociales entre Byzance et les Arabes, DOP 18, 1964, s. 35—56. Zjawisko to dotyczylo
oczywiscie obydwu stron konfliktu, obecne jest rowniez w literaturze muzutmanskiej,
nie tylko historiograficznej, ale przede wszystkim oddajacej przekonania szerszych
warstw spolecznych, czyli tej nawigzujacej do dwezesnego folkloru: AM.H.Shboul,
Byzantium and the Arabs: The Image of the Byzantines as Mirrored in Arabic Literature,
(in:] Byzantine Papers Proceedings of the First Australian Byzantine Studies Conference
Canberra, 17-19 May 1978, eds E. Jeffreys, M. Jeffreys, A. Moffat, Leiden-
Boston 2017, 5. 43—68.

8¢ Teofanes, AM 6151, 5. 347.27—28: Baothikddg xatowkyiong #v Aapackd kel Todg
Bnoavpobs éxel amobéuevos ToV ypnudTwv.



Rozdzial ITI. Wizerunek wladcéw muzutmanskich w Chronografii... 257

juz podkreslanie zwiazkéw Alego z Persja, ale takze fragmenty dotyczace
sposobu traktowania ,Perséw” przez zatozyciela nowej dynastii. W AM
6152 Chronograf wspomniat na przyktad, ze umajjadzki wtadca upokorzyt
mieszkancéw Persji, a faworyzowat Syryjezykow™ .

Dziatait wewnetrznych kalifa dotyczy tez fragment relacjiz AM 6170,
w ktérym Teofanes wspomniat trzesienie ziemi w Mezopotamii, ktére
dotknelo réwniez Edesse, powodujac w niej zniszczenia kopuly jednego
z kosciolow™. Nie byloby w tym nic specjalnie interesujacego, gdyby
Chronograf nie dodat, ze w odbudowie $wiatyni uczestniczyt syn Abu
Sufjana®. Trudno jednoznacznie stwierdzi¢, czy kalif wydat po prostu
pozwolenie na rozpoczgcie prac rekonstrukeyjnych, czy tez fakeycznie
pomdégt w tym przedsiewzigciu finansowo lub materialnie. Tak czy inaczej
Wyznawca podkredlil, ze do aktywnosci Mu‘awiji w tym zakresie doszto
dzicki gorliwosci miejscowych chrzeécijan. Biorac pod uwage zagadnienie
opicki kaliféw sprawowanej nad $wigtyniami chrzescijanskimi, jest to
interesujaca wzmianka, by¢ moze potwierdzajaca rzeczywisto$¢ istnienia
podobnej, deklarowanej w teorii, prakeyki°.

Znaczng czg$¢ relacji dotyczacych Mu‘awiji Chronograf ograniczyt
do wymienienia wypraw wojennych. Mozna wigc sadzi¢, iz Bizantyniczyk
postrzegal fundatora dynastii umajjadzkiej gtéwnie jako zdobywce, cho-
ciaz nieckoniecznie wodza w petnym tego stowa znaczeniu — przywédce
stricte militarnego, o czym powyzej. Wyznawca wspomnial m.in. o wzieciu
przez niego Cezarei Palestynskiej, jednego z najdtuzej utrzymujacych sig
punktéw bizantynskiego oporu w Syrii, podkreslajac, ze Mu‘awija zabit
tam wraz ze swym wojskiem siedem tysi¢cy Romejow™". Niezaleznie od

%7 Teofanes, AM 6152, s. 347.31-32: Maviag 8¢ ToUToUG Yelpwoduevos Todg &y
Iepaidl étameivmaey, Todg 8% év Zvply Tywoey.

¥ Teofanes, AM 6170,s. 356.11-12.

® Teofanes, AM 6170, s. 356.12—13: kel ktiler adtdv Maving omovdfj tév Xpt-
TTILY@DV.

9o Moze to by¢ tez zwyczajnie reminiscencja starari kalifa o jak najszersza legitymiza-
cje jego syna, wybranego na nastepee Jazyda. Wszak dobroczynno$é¢ czgsto stuzyta za éro-
dek do osiagniecia takiego celu: AM. Carballeira D ebasa, The Use of Charity as
a Means of Political Legitimation in Umayyad al-Andalus,JESHO 60.3, 2017, 5. 233-262.

v Teofanes, AM 6133, 5. 341.21-23.



258 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféow...

tego, czy Chronograf okreslit liczbe zabitych ze wzgledu na ptynno$¢
literacka (siedem lat oblezenia, siedem tysiecy*), czy tez nie, liczba ta
musiata by¢ znaczna. Ta sklonno$¢ do niszczenia zdobytych miast zostala
podkreslona w innej relacji, dotyczacej drugiego ataku na Arados. Chociaz
zdobyl je w wyniku umowy z mieszkaicami (ktérzy zobowigzali si¢ opu-
$ci¢ wyspe)™*, a nie — otwartego szturmu (co kolejny raz $wiadczy o budo-
waniu wizerunku Mu‘awiji jako osoby unikajacej walki), to nakazat spali¢
miasto, zniszczy¢ mury®*, w efekcie czego jak ubolewat Teofanes wyspa jest
niezamieszkana do dzisiaj®>. W podobny sposéb, podkreslajac dokonang
destrukeje, opisal Wyznawca zdobycie przez Mu‘awije Rodos*®. Tu zreszta
réwniez pojawit sie watek odczuwanego przez Bizantynczyka przetomu
— tak jak na Arados zniszczenia byly tak duze, ze ludzie przestali zamiesz-
kiwaé wyspe, tak i w przypadku Rodos wzmiankujac rozbiérke stynnego
kolosa (szerzej na ten temat pisalem w rozdziale drugim), Wyznawca
podkreslit, ze stat on tam 1360 lat zanim nie zajeli si¢ nim muzutmanie.
W AM 6146 Muawija wystapit jako inicjator przygotowan do wyprawy
morskiej przeciwko Konstantynopolowi®”, w wyniku ktérych Arabowie
odniesli zwycigstwo pod Feniks, 2 morze zabarwito si¢ krwig Romejéw™*.
Istotnym w zakresie zrozumienia roli jaka Teofanes wydaje si¢ wyzna-
cza¢ Muawiji w ugruntowaniu funkgji kalifa, co szczegdlnie jest widoczne
w oméwionych powyzej wzmiankach na temat jego dziatalnosci dyplo-
matycznej, jest ostatni fragment poswigcony temu wiadcy, odnotowujacy
jego $mier¢. Wyznawca nazwal go tam t@v Zepaxnv@v tpwtootupoviog?.

9> W wersji syryjskiej caly rzymski garnizon mial liczy¢ siedem tysi¢cy zolnierzy,
natomiast samo oblezenie trwalo sze$¢ miesiecy — co i tak na warunki dos¢ szybkiego
podboju Syrii przez muzulmanéw bylo dlugim okresem - Michatl Syryjczyk,
I, s. 430—431.

9 Teofanes, AM 6141, s.344.13—14.

v+ Teofanes, AM 6141,5.344.14.

95 Teofanes, AM 6141, s. 344.15: TNV vjoov dolknToV kaTéoTHoEY Ewg TOD VOV

¢ Teofanes, AM 614s,s.345.8—1L

97 Teofanes, AM 6146, s.345.16—18.

8 Teofanes, AM 6146, s. 346.8—9: xol cvykipvaTtar i Bdhacon ¢ alpatt T@v
Puwpaiwv.

9 Teofanes, AM 6171, s. 356.15—16.



Rozdzial ITI. Wizerunek wladcéw muzutmanskich w Chronografii... 259

W wydaniu Cyrila Mango i Rogera Scotta zaproponowano przettumaczy¢
ten tytul jako the Caliph of Saracens*°, natomiast Harry Turtledove to
samo wyrazenie oddal jako the chief counselor of the Saracens*', by jed-
nak zaraz wystepujace potem sformutowanie yéyove 0¢ otpatnyds €ty
', kol quyjpevoey étn k8"2°* oddad jako he had been a general for twenty
years, then caliph for twenty-four*>, podczas gdy wspomniani weze$niej

autorzy przekazuja to jako he had been military commander 20 years and
emir 24 years**. Reasumujac, uznani w srodowisku bizantynologicznym
tlumacze tych ustepdéw maja tendencjg¢ do podkreslania, ze Mu‘awija byt
pierwszym spo$réd muzutmanskich wladcéw, ktérego Teofanes tytuto-
wat kalifem. Sprawa nie wydaje si¢ jednak tak prosta, co zreszta oddali
Cyril Mango i Roger Scott w swoim komentarzu do tego fragmentu.
W kontekscie pierwszego z uzytych w tej relacji okreslen mpwtostuBou-
hog wydaje sie jasne, ze to zbitka dwdch okreslen — mpwtog, co mozemy
tlumaczy¢ jako pierwszy, najznakomitszy, najgodniejszy czy tez najwyz-
szy**; oraz ovpfoviog, co odpowiada raczej znaczeniu radcy, doradcy,
a nie rady jako takiej (ktérej odpowiadaloby bardziej sformutowanie

ovpPovdsy). Samo stowo uzywane bylo zresztg na okreslenie konkret-
nych urzednikéw w greckich polis, ale co istotne — legata rzymskiego*.
Szczerze méwiac, juz ten kroétki przeglad znaczen stéw skladajacych sie

na tytul, zaczerpnigty z fundamentalnych jedynie Zrédet wiedzy, pozwala

zastanowi¢ si¢ nad obydwiema wspomnianymi powyzej propozycjami.
Co prawda Teofanes we wezesniejszych relacjach dotyczacych kaliféw,
przede wszystkim sprawiedliwych, nie daje nam zadnych przestanek by
uznaé, iz wiedzial jak odbywaly si¢ procedury wyboru kaliféw, podkre-
$lat raczej zwiazki rodzinne pierwszych wladcéw (o czym wielokrotnie

wspominalem w pierwszym podrozdziale), jednakze zastosowana tutaj

*° Teofanes (C.Mango,R.Scott),s. 497.
* Teofanes (H. Turtledove),s.ss.

** Teofanes, AM 6171, 5. 356.16—17.

* Teofanes (C.Mango,R.Scott),s. 497
2+ Teofanes (H. Turtledove),s.ss.

25 Stownik grecko-polski..., t. 11, 5. 270-271.

26 Thidem, s. 333.



260 Islam, Arabowie i wizerunek kalifow...

forma wydaje si¢ wedtug mnie stanowi¢ przestanke by uzna¢, ze mégt
mie¢ na ten temat jaka$ wiedze. Ttumaczenie wspomnianego tytutu
jako pierwszy spo$réd radcédw lub rady bytoby zgodne z tendencjami
obecnymi we wspélnocie muzutmanskiej pierwszych dziesigcioleci*7,
mozna byloby doszukiwad si¢ nawiazan do szury*°*. Bylaby to jednak
do$¢ zastanawiajaca konstatacja, biorac pod uwage klasyczna tradycje
islamskga (z jej dzisiejszymi kontynuatorami, wr¢ez bronigcymi decyzji
Mu‘awiji o wprowadzeniu dziedzicznej monarchii), zgodnie z ktérg
pierwszy Umajjada byt oskarzany przede wszystkim o zaprzeczenie
zasadzie sprawowania wladzy przez kalifa jako ,,pierwszego wéréd row-
nych™. U Teofanesa mamy do czynienia, jak si¢ zdaje po blizszym
przyjrzeniu, wrecz z podkresleniem tej zasady w kontekscie przywdéd-
cy Banu Umajja, w przeciwienistwie do wezesniejszych kaliféw, gdzie
Chronograf starat si¢ uwypukli¢ ich zwiazki rodzinne. Wzgledem dwéch
pozostalych tytuléw uzytych we fragmencie — otpatnyds oraz auvpevoey,
pierwszy wydaje si¢ by¢ nawiazaniem do wielokrotnie podkreslanej przez
Wyznawcg wojennej dziatalnosci Mu‘awiji, drugi natomiast byl prawdo-
podobnie znicksztalcong forma dueppovuviie, czyli ‘amir al-mu‘minin,
tzn. wodza wiernych*°. Co do intencji wigc Harry Turtledove wydaje si¢

7 Niezaleznie, czy byla to tylko tradycja majaca podnie$¢ znaczenie niektérych
0s6b, ktdrych aspiracje staly si¢ kanwa dla pézniejszych konfliktéw wewnatrz ummy,
lub glebszej legitymizacji dla podejmowanych wéwezas decyzji natury religijnej, we
wezesnej historiografii muzulmanskiej pojawiaja si¢ watki $wiadczace o tym, ze kalifo-
wie mieli zasigga¢ rady waznych przedstawicieli pierwszej wspdlnoty muzulmanskie;j,
takze w kontekscie podejmowanych dziatan militarnych, planéw kampanii czy wyboru
dowddcow poszezegdlnych wypraw, to znaczy tematyki szczegdlnie interesujacej dla
Bizantyiiczykéw: A. No th, The Early Arabic Historical Tradition. A Source-Criti-
cal Study, second edition in collaboration with LI. Conrad, trans. M. Bonner,
Princeton 1994, s. 138—142.

28 O znaczeniu tej instytucji jako organu doradczego, jak réwniez symbolu, do
keérego beda odwolywaly si¢ kolejne grupy niezadowolonych z sytuacji w kalifacie
i podwazajace aktualnie sprawujacych wiladzg, zadajac dokonania wyboru przez szure,
zob.: P.Crone, ,,Shira” as an Elective Institution, QSA 19, 2001, s. 3—39.

29 M.A. B eg, The Reign of Muawiyya: A Critical Survey, 1C 51,1977, s. 84.

> Na temat réznorodnych znaczen i kontekstow tego tytutu zob.: R.Pennell,
What is the significance of the tittle Amir al-mu'minin’?, JNAS 21. 4, 2016, s. 623-64 4.
Podstawowe informacje: H.A.R. Gib b, Amir al-Mw’ minin, [in:] EI*, vol. I. A-B,



Rozdzial ITI. Wizerunek wladcéw muzutmanskich w Chronografii... 261

mie¢ racje nawiazujac do kalifa w drugim z omawianych urywkéw, jednak-
ze jego propozycje interpretacyjng nalezy uznaé za zbyt daleko idaca. Tak
czy inaczej, oddana w Chronografii tytulatura uzywana przez pierwsze-
go spo$rdd Banu Umajja, zgodna jest z wnioskami wspétczesnych badan
tego tematu, wedtug kedrych na dobra sprawe dopiero Umajjadzi (a wiasci-
wie to Marwanidzi) wprowadzili na state do uzytku sam tytut kalifa jako

namiestnika, czy zastepcy Boga na ziemi. Wezesniejszym muzutmanskim

wladcom wystarczalo raczej skromniejsze okreslenie ‘amir al-mu‘minin.
W takiej perspektywie pojawienie si¢ powszechnie uzywanego tytutu

kalifa jest w jaki$ sposéb odpowiedzig na potrzebe bardziej wyrazistego

podkreslania funkeji pierwszego sposréd muzutmandéw i na dobra sprawe,
przeformatowanym na potrzeby islamu, powrotem do tytulatury krélew-
skiej (mlk, mulk, malik)*". Ostatnio Sean W. Anthony zwrécit réwniez
uwage, ze dotychczasowe rozumienie terminu 7zulk podyktowane byto

dominujgcg wérdd historykéw zajmujgeych si¢ wezesnym islamem nar-
racja pierwszych muzutmanskich historiogratéw, gdzie pojecie to zostato

bardzo mocno skorelowane z negatywnym obrazem Umajjadéw. Stowo

to, odnoszace si¢ zaréwno do suwerennosci i panowania w $wieckim

znaczeniu, jak i dziedziczenia proroctwa, ktére narodzilo si¢ przeciez

wirdd Kurajszytow (do kedrych nalezeli Banu Umajja), zostalo po prostu

ograniczone znaczeniowo w toku propagandowych kampanii prowadzo-
nych przeciwko rodowi Abu Sufjana, nastawionych na odebranie im

legitymizacji jako kaliféw, co w rezultacie doprowadzito tez do powstania

wyidealizowanej koncepcji muzutmanskiego przywédztwa, odnoszacej

sie przede wszystkim do kwestii religijnych, a nie politycznych>=

eds idem, JH. Kramers, E.Lévi-Provencal,J.Schacht, B.Lewis,
Ch.Pellat, Leiden 1960, s. 445.

* Por.uwagi: A.A. S hahin, An Interpretation of the Title Khalifar Allih in Light
of Pre-Islamic Avabian Inscriptions and Early Ilamic Documents, [in:] Re-defining a Space of
Encounter. Islam and Mediterranean: Identity, Alterity and Interactions: Proceedings
of the 28" Congress of the Union Europeenne des Arabisants et Islamisants, Palermo 2016,
eds A.Pellitteri, M. Grazia Sciortino,D.Sicari,N.Elsakaan, Leu-
ven—Paris—Bristol (Connecticut) 2019, s. 335-34 4.

22 SW. A nthony, Prophetic Dominion, Unayyad Kingship. Varieties of mulk
in the Early Islamic Period, [in:] The Umayyad World, ed. A. Marsham, Lon-
don 2020, 5.39-64.



262 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféow...

Reasumujgc powyzsze rozwazania, nalezy podkresli¢ jeszcze jeden
aspekt wytaniajacy si¢ z Chronografii Teofanesa. Khaled Keshk badajac
kilkanascie lat temu muzulmanskie przekazy na temat Mu‘awiji wskazywat,
ze jego wizerunek rézni si¢ w zaleznosci od tego jaki konkretnie okres
przedstawial dany dziejopis — jednym zdaniem syn Abu Sufjana jako
towarzysz Proroka i jeden z wodzéw wypraw zdobywczych na Syrig, to
kto$ inny niz przywddca z okresu zarzadzania tg prowincja, natomiast
obydwie te postaci réznia si¢ od osoby przedstawianej przez historykéw
juz w okresie sprawowania kalifatu. Gl6wng cezura w sposobie opisu
byta tak czy inaczej pierwsza fitna. I chociaz gléwne elementy zyciorysu
Mu‘awiji pozostaja zbiezne we wszystkich tych relacjach, to autor udowod-
nil, iz poszczegélni historycy starali si¢ manipulowad szczegétami tak, by
uwzglednié swoja wersje wydarzen, czesto wroga przeciez Banu Umajja*®.
Spogladajac z tej perspektywy nalezy zauwazy¢, ze koncepcja Teofanesa,
wzgledem budowy wizerunku tego wladcy, wydaje si¢ by¢ dos¢ spdjna
w poréwnaniu z literaturg muzulmanska™+. Wyznawca w uporzadkowa-
ny sposob podkreslit bowiem kilka istotnych dla pozytywnego obrazu
Muawiji elementéw: brak watpliwosci co do legitymizacji kalifa, jego zna-
czenie w kontekscie podbojéw oraz zdolnoséci dyplomatyczne. I jest to wer-

sja mimo wszystko znaczaco réznigca si¢ od klasycznych muzutmanskich®s,

5 Por. Kh. K e shk, The Historians' Mu'awiya: The Depiction of Mu'awiya in the
Early Islamic Sources, Saarbriicken 2008.

4 Qczywidcie z ta literatura, kedra dostgpna jest nam obecnie. Skadinad wiadomo
na przyklad, ze Muawija miat by¢ pierwszym sposréd kaliféw, kedry zbudowat sobie
obszerna biblioteke — Bajt al-Hikman, w ktérej gromadzil m.in. pisma tworzone przez
pozostajacych przy dworze uczonych (a wiemy, ze takowi byli chociazby z dyskusji jaka
toczy si¢ do dzisiaj na temat prawowiernosci relacji przekazywanych przez ibn Szihaba
al-Zuhriego — jego wiarygodnos¢ podwaza si¢ wlasnie przez wzglad na bliskie zwiazki
z Marwanidami, pdzniejszg linia umajjadzka), korespondencje, w ktdérych wykladano
réwniez zapewne podstawy legitymizacji Sufjanidéw na stanowisku kalifa. Niestety,
dokumenty z tej biblioteki zagingty po rewolucji w 750 r.: N.A.Boekhoff van
der Voort, Unayyad Court, [in:]) Mubammad in History, Thought and Culture. An
Encyclopedia of the Prophet of God, eds A. Walker,C.Fitzpatrick, SantaBarbara
2014, S. 660—663.

5 Chociaz nie od wezesnochrzescijariskich. Mimo ze uznaje sie, ze Teofanes nie
korzystal z tego dzieta, to jednak pozytywny wizerunek pierwszego kalifa z Banu Umajja
znalazl si¢ np. w anonimowej Kronice Maronickiej, kedrej autor wyraznie stanal po stronie



Rozdzial ITI. Wizerunek wladcéw muzutmanskich w Chronografii... 263

powstatych w okresie abbasydzkim, chociazby at-Tabariego, gdzie odnaj-
dziemy liczne przyktady krytyki: watpliwa legitymizacje wiadzy wobec
roszczen Alidéw, brak stabilno$ci panstwa, bledne decyzje personalne
(dotyczace wyboru nastgpcy)©.

Ustep o $mierci Muawiji koriczy si¢ wzmiankg o przejeciu wladzy przez
jego syna, Jazyda®”7. Jak juz wspomniatem, panowanie tego kalifa, podobnie
jak nastepcy, Marwana ibn al-Hakama, Teofanes potraktowal zdaje si¢ jako
swoiste intermezzo, nie po$wigcajac zbyt wiele uwagi obydwu wladcom.
Pierwszy z nich wyst¢puje zreszta pod dwoma imionami —"I{{8 (w tekscie
gléwnym) oraz AQl3 (w tablicach chronologicznych). Jedyny dtuzszy frag-
ment, zwiazany z jego panowaniem, dotyczy rebelii al-Muchtara ibn Abi
‘Ubajdy, alidzkiego agitatora, ktéry w latach 684-686 opanowat Kufe

218

Mu‘awiji w jego konflikcie z Alim: Extract from the Maronite Chronicle, [in:] Kroniki
syryjskie, s. 29. O innych podobnych przekazach, réwniez w kontekscie relacji Teo-
fanesa zob. tez: O. He il o, Seeing Eye to Eye: Islamic Universalism in the Roman and
Byzantine Worlds, 77 to 10" Centuries, PhD Thesis, Die Universitit Wien 2010, 5. 43—44-
Ewentualnos¢, ze przemyslenia Teofanesa dotyczace Mu‘awiji mogly by¢ odzwiercie-
dleniem umajjadzkiej propagandy tworzonej na temat tego wladcy zauwazyt réwniez
Kemal Bozkaya (Bizans Tarih Yaziciligi (Baslangigtan XI Yiizyila Kadar), Edirne
2017, 5. 60—63). Nastepnym krokiem badawczym powinno wiec by¢ dokonanie szcze-
gblowych pordéwnan tredci znajdujacych sie u Teofanesa z tymi, ktére mozemy uznaé
za reprezentatywne dla historiografii proumajjadzkiej. Oczywiscie trudnosci narzucaja
si¢ natychmiast, od kwestii poréwnywania thumaczen i oryginaléw, poprzez zupetnie
inny sposéb prowadzenia narracji i na dobra sprawe nieprzystajace do siebie gatunki
literackie, reprezentowane przez historiografi¢ bizantyniska i arabska, co wida¢ chociazby
na przyktadzie uznawanego za sprzyjajace Umajjadom dzieto autorstwa Chalify ibn
Chajjaty, dostepne od niedawna w thumaczeniu na angielski: Chalifa ibn Chajjat
(C.Wurtzel),s. s1-314.

26 K.A. R ose, Images of Civil Conflict. One Early Muslim Historian’s Representa-
tion of the Umayyad Civil War Caliphs, MA Thesis, Miami University, Oxford (Ohio)
2011, S. 20—43.

7 Teofanes, AM 6171, 5. 356.17: kol Yjp&ev 14(8, 6 vidg avod.

8 W zwiazku ze $miercig Husajna pod Karbala, w Kufie, wérdd tamtejszych elit
uksztaltowad si¢ mialo tajne sprzysi¢zenie wymierzone przeciwko Umajjadom, a/-Taw-
wabun (pokutujacy), tworzac grunt pod proalidzkie powstanie: A.S. Al-Abdul
Jader, The Origin of Key Shi‘ite Thought Patterns in Islamic History, [in:] Living
Islamic History: Studies in Honour of Professor Carole Hillenbrand, ed. Y. Suleiman,
Edinburgh 2010, 5. 1-13.



264 Islam, Arabowie i wizerunek kalifow...

1220 ¢

na potudniu Iraku™. Teofanes uczynit go natomiast panem Persji*** i wspo-

mnial, Ze sam siebie™' oglosit prorokiem. Nawigzanie do prorokowania

O powstaniu Muchtara, przede wszystkim w kontekscie rozwoju pdzniejszych
doktryn szyickich zob. m.in. studium historiograficzne Najam Haid e r: The Rebel
and the Imam in Early Islam. Explorations in Muslim Historiography, Cambridge 2019,
s.26-114, por. rowniez M. Fis h b e i n, The Life of Al-Mukhtar B. Abi *Ubayd in Some
Early Arabic Historians (Iraq), PhD Thesis, University of California, Los Angeles 1988;
zagadnienie wplywu do$wiadczenia rebelii na islam: P. Pavlovitch, The Origin
of the Isnad and al-Mukhtar b. Abi ‘Ubayd’s Revolt in Kifa (66-7/685-7), AQ 39. 1,
2018, 5. 17—48. Sama aktywno$¢ Muchtara, polityczna i dyplomatyczna opisana zostata
w serii artykuléw: K.A. Fariq, The Story of an Arab Diplomat, SI1 4. 1,1967, 5. 50—-59;
id e m, The Story of an Arab Diplomat, SI13. 4,1966,s.227—241;1d e m, The Story of an

Arab Diplomat, SI13.3,1966,s. 119-142; i d e m, The Story of an Arab Diplomat, S113. 2,
1966, s. 53—80. Klasyczne podsumowania: N.I. Ha i d e r, al-Mukbtar b. Abi *Ubayd,
[in:] ED, eds K. Fleet, G.Krimer,D.Matringe,J. Nawas, EERowson;
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-3/al-mukhtar-b-
abi-ubayd-COM_ 40538 [dostep: 10.05.2021 .]; GR. Haw tin g, al-Mukhtir b. Abi
‘Ubayd, [in:] EI*, vol. VII: Mif~Naz, eds CE.Bosworth, E.van Donzel,
W.P.Heinrichs, Ch.Pellat, Leiden 1993, s. 521-524. Ostatnio al-Muchtara
w obrone wziela Amina Inlo es: Mukbtar al-Thagafi: Character versus Controversy,
JSIS 2. 2, 2000, s. 181-193, piszac m.in.: while heterodox sects did appear posthumously
bearing his name, he had no hand in them. He had two goals — taking vengeance and
reforming society — and he accomplished both of them (s. 192).

2 Teofanes, AM 6174, 5. 360.22—23: ToUTw ¢ éTel MovyTép 6 Vebotng Tupav-
voug émixpatig yéyove Tiig ITepaidog. Odwolywanie si¢ do Persji w Chronografii w kon-
tekscie powstania Muchtara moze by¢ celowym zalozeniem narracyjnym, swoista
predykcja pézniejszych wystapieri abbasydzkich. Whbrew pozorom w obydwu ruchach
odnajdujemy wiele podobienistw, chociazby ludowy charakter, o czym $wiadczg ich
uczestnicy, nie zawsze majetni na tyle by staé ich bylo na odpowiednie narz¢dzia walki,
jak kaszabijja, keérych nazwa wzicla si¢ od drewnianej broni (pik, maczug), keérymi
postugiwali si¢ podczas star¢ zbrojnych: P. C r o n ¢, The Significance of Wooden Weapons
in al-Mukhtar’'s Revolt and the ‘Abbdisid Revolution, [in:] Studies in Honour of Clifford
Edmund Bosworth I: Hunter of the East, Avabic and Semitic Studies, ed. LIR. Netton,
Leiden 2012, 5. 174—187.

2 Teofanes, AM 6174,s.360.23: dmexdAel 88 tavtdv Tpod#tny. Uznanie Muchtara
falszywym prorokiem jest zgodne z podstawowg sunnicks interpretacja jego dziatari. Ofi-
cjalnie ibn Abi ‘Ubajda wystepowal jako przedstawiciel syna Alego i brata zabitego pod
Karbala w 680 r. Husajna, Muhammada ibn al-Hanafijji. Jednoczesnie nalezy pamietad,
ze ostatni nie podazyl do Iraku na wezwanie Muchtara, pozostal w Hidzazie, a kiedy upa-

dlo wladztwo Zubajra uznal ‘Abd al-Malika kalifem - J. van Ess, Hasan b. Mubammad


https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-3/al-mukhtar-b-abi-ubayd-COM_40538
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-3/al-mukhtar-b-abi-ubayd-COM_40538

Rozdzial ITI. Wizerunek wladcéw muzutmanskich w Chronografii... 265

Muchtara jest by¢ moze reminiscencja p6zniejszego, charakterystycznego
juz raczej dla epoki przelomu umajjadzko-abbasydzkiego, rozumienia
uzywanego w stosunku do Muhammada ibn al-Hanafijji tytutu mahdiego,
ktéry jednakze w VII w. nie mial najprawdopodobniej zadnych mesjani-
stycznych konotacji, a nadawany byt réwniez niekt6rym kalifom z Banu
Umajja, np. Sulejmanowi czy ‘Umarowi II***. W tym samym fragmencie
Wyznawca podkreslil, ze w zwiazku z wystapieniem Muchtara Arabowie
mieli problemy*”, by w nastepnej relacji przej$¢ do informacji o $mierci
Jazyda®*# i kolejnych klopotéw w jakie wpadlo panstwo muzulmanskie,
przede wszystkim za sprawa buntu mieszkancéw Medyny pod przywédz-
twem ‘Abdallaha ibn al-Zubajra®> (ktdry oglosit si¢ kalifem w Mekkee

b. al-Hanafiyya, [in:] EI, Supplement. Fascicules s5—6, eds CE.Bosworth,E.van
Donzel,B.Lewis, Ch.Pellat, Leiden 1982,s.357-358. Na temat relacji pomiedzy
Zubajra a Hanafijja zob. m.in.: SW. A nth o ny, The Meccan Prison of “Abdallih
b. al-Zubayr and the Imprisonment of Muhammad b. al-Hanafiyya, [in:] The Heritage
of Arabo-Islamic Learning. Studies Presented to Wadad Kadi, eds M(A.Pomerantz,
A.A.Shahin,Leiden-Boston 2016,s.3-27; W.M ad e lun g, ‘Abd Allih b. al-Zubayr
and the Mahdi, JNES 4.1, 1981, s. 291-305. O legendzie Muhammada ibn al-Hanafijii:
J. Calmard, Mohammad b. al-Hanafiyya dans la religion populaire, le folklore, les
légendes dans le monde turco-persan et indo-persan, CAs 5/6,1998, s. 201-220.

2 W.Madelung, al-Mahdi, [in:] EI*,eds P.Bearman, Th. Bianquis,
CE.Bosworth,E.van Donzel, WP.Heinrichs, https://referenceworks.
brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/al-mahdi-COM_o618 [dostep:
10.05.2021 .]. Trzeba tez zauwazy¢, ze wzmianka ta oddaje nieco ducha epoki weze-
snych Marwaniddw, kiedy ,,ambicje prorockie” pojawialy si¢ nawet wérdd mawla:
SW. Anthony, The Prophecy and Passion of al-Harit b. Sa‘td al-Kaddib: Narrating
a Religious Movement from the Caliphate of *Abd al-Malik b. Marwan, Ara s7. 1, 2010,
s. 1-29. O rozwoju doktryny szyickiej w okresie umajjadzkim: M. Massi Dakake,
The Charismatic Community: Shi'ite Identity in Early Islam, Albany 2007, s. 49-102;
W.Montgomery Watt, Shi’ism under the Umayyads, JRAS 92. 3/ 4, 1960,
s. 158—172. Warto w tym miejscu przytoczy¢ interesujaca opinie Patricii Crone, ktéra
dokonuje podziatu wezesnoislamskich idei podwazajacych nurt gléwny na anarchistow
i libertarian (charydzyci i mu‘tazylici) oraz zwolennikéw rozwiazan autorytarnych,
wodzostwa w postaci szyitéw whasnie: P. C r o n e, Medieval Islamic Political Thought,
Edinburgh 2005, s. 70.

 Teofanes, AM 6174, s. 360.23—24: kal érapdyOnony ol Apafes.

2+ Teofanes, AM 6175, 5. 360.27: ToOTR T¢) ETet dmefio 1.

> Teofanes, AM 6175, s.360.27-29.


https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/al-mahdi-COM_0618
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/al-mahdi-COM_0618

266 Islam, Arabowie i wizerunek kalifow...

w 683 .2°). Interesujace, ze chociaz Chronografzdaje si¢ tak duzo wiedzie¢
o problemach wewnetrznych panstwa muzulmanskiego, zupetnie pomija
milczeniem kwestie starcia pod Karbalg i $mierci syna Alego, Husajna*7.
Nalezy wyraznie podkresli¢ — dla Teofanesa kwestia alidzka zdaje si¢ nie
istnie¢, nie odwotyje si¢ do niej relacjonujac proalidzkie wystapienia, jak
chociazby wspomniane wyzej, przewodzone przez al-Muchtara. Mozna
oczywiscie thumaczy¢ to catkowita niewiedza Wyznawcy wzgledem tego
konkretnego podziatu wewnatrz muzulmanskiej ummy, podkreslat on

¢ Na temat tzw. antykalifatu ‘Abdallaha ibn al-Zubajra, ktéra wtadza uznawana
byla w pewnym momencie m.in. w Hidzazie, Jemienie, Egipcie, Iraku, Chorasanie,
anawet cze$ci Syrii zob. np.: A.Bahramian, H.Lahouti, ‘Abd Allah b. al-Zubayr,
[in:] EI Online, eds W. Madelung, E Daftary, hteps://referenceworks.brillon-
line.com/entries/encyclopacdia-islamica/abd-allah-b-al-zubayr-SIM_oo49 [dostep:
10.0s.20211.); W. Mad elun g, 4bd Allah ibn az-Zubayr the ‘mulhid, [in:] Actas XVI
Congreso de I Union européenne des arabisants et islamisants, eds CV.de Benito,
M.AM.Rodriguez Salamanca 1995, s. 301-308; H.AA.R. Gibb, ‘4bd Allah ibn
al-Zubayr, [in:] EI, vol. I: A-B,eds idem,JJH. Kramers,E.Lévi-Provengal,
J.Schacht;B.Lewis, Ch.Pellat, Leiden 1960, s. 54—55. Warto réwniez zwré-
ci¢ uwage na niedawno opublikowang prac¢ Mchmeta Mehdi I1h an a, wskazujaca
przede wszystkim na koligacje z rodzing Proroka, jak i Abu Bakrem, a takze wychowanie
odebrane m.in. od A’iszy, co skutkowato mocnym przekonaniem Zubajry o tym, ze
w istocie byt obronca idei kalifatu przed naduzywajacymi wladzy Umajjadami. Tam tez
obszerna bibliografia dotyczaca antykalifa: “4bd Allah Ibn Al-Zubayr and His Career
as Caliph, JRISS 9. 1, 2018, 5. 119-153.

7 Qczywidcie, chociaz wypada by¢ dalekim od takich stwierdzen jak te Richar-
da Kroes’a(lnessence, it was a simple tribal conflict — Karbala. A Battle Revisited, MWt
6.2, s.33) w kontekscie bitwy pod Karbala, to jednak ograniczone znaczenie tego wyda-
rzenia dla dwezesnych wydaje si¢ nie pozostawia¢ watpliwosci. Wydaje sig, ze odpowied-
nig rangg (i oprawe) nadali mu dopiero, majac ku temu odpowiednie $rodki materialne,
Fatymidzi, zwlaszcza w kontekscie budowy mauzoleum Husajna w Aszkalonie, zob.
D.Talmon-Heller, Sacred Place and Sacred Time in the Medieval Islamic Middle
East. A Historical Perspective, Edinburgh 2020, s. 42—69. Wpyw na dzisiejszy odbior zna-
czenia tego wydarzenia majg dziatania zwigzane z przygotowaniem islamskiej rewolugji
w Iranie w latach sze$¢dziesiatych i siedemdziesiatych XX w.: K. Scot Aghaie, The
Martyrs of Karbala: Shi’i Symbols and Rituals in Modern Iran, Seattle 2004, s. 82—112;
kontynuowane zreszta dzisiaj, jak chociazby budowa nowego zarih w iranskim $wigtym
miescie Kom, skad przewieziono ja kilka lat temu do Karbali w atmosferze wielkiego
religijnego $wicta szyitéw: S. Parsapajouh, La chisse de limam Husayn: Fabrique
et parcours politique d un objet religieux de Qom i Karbala, ASSR 174, 2016 5. 49-74.


https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-islamica/abd-allah-b-al-zubayr-SIM_0049
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-islamica/abd-allah-b-al-zubayr-SIM_0049

Rozdzial ITI. Wizerunek wladcéw muzutmanskich w Chronografii... 267

jednak przeciez inne roztamy nader chetnie i posiadal na ich temat wiele
informacji. By¢ moze jest to wiec przestanka pozwalajaca domniemywa¢
brak znaczenia tego podziatu dla autoréw wschodnich, z ktérych musiat
przeciez korzystac.

Chronograf wspomnial, ze na kolejnego umajjadzkiego przywédce
wybrano Marwana. Symptomatyczne, Teofanes zupetnie pomija postaé
Mu'awiji II, syna ]azyda. To za przyczyna jego przedwczesnej $mierci
w kwietniu 684 r., spowodowanej prawdopodobnie dzuma (chociaz ist-
nieje réwniez wersja o otruciu mlodego, nieco ponad dwudziestoletnie-
go wladcy), musialo doj$¢ do rodzaju wewngtrznej umajjadzkiej szury,
w wyniku ktdrej wladz¢ przejeli Marwanidzi***. Co prawda Mu‘awija I1
rzadzit kilkanascie-kilkadziesiat dni, a z powodu zlego stanu zdrowia
nie podejmowal zbyt wielu decyzji, rzady powierzajac swoim doradcom,
wirdd kedrych prym widdt muin. al-Dahhak ibn Kajs al-Fihri (p6zniejszy
stronnik zubajrytdéw), jednakze moze wlasnie dlatego wokét tej postaci
w wersjach umajjadzkich narosto dos¢ duzo legend, z przekazem o abdy-
kacji na czele, a bylo to z pewnoscig na rek¢ Marwanidom. Co prawda
Mu‘awija nie miat dzieci, to tez podkreslano w propagandzie przeciwko

=8 Wedtug wspotezesnych badaczy okres marwanidzki byt jednym z najistotniej-
szych dla formowania si¢ koncepcji zorganizowanej politycznej wspélnoty, al-dzamai'a,
opartej o umajjadzkie sieci powiazan, nie tylko rodzinnych, ale patronackich (A.Barze-
g ar, Adheringto the Community” (Luziim al-Jama'a) Continuities between lat Umayyad
Political Discourse and ,,Proto-Sunni” Identity, RoMES 49. 2, 2015, s. 140-158), ktdra
pézniej stala si¢ przeciez podstawa sunnickiej wyktadni przekazywania wladzy nad wmmg,
w opozycji do mulk, czyli dziedziczenia na zasadach monarchicznych: R.Lohlker,
Jama'a vs. Mulk. Community-Centred and Ruler-Centred Visions of the Islamic Commu-
nity, [in:] Meanings of Community across Medieval Eurasia: Comparative Approaches,
edsE.Hovden,Ch.Lutter, W. Pohl, Leiden-Boston 2016, s. 78—96. Uwagi
Teofanesaz AM 6175 (s. 360.29-32), sugerujace, ze Marwan zostal wybrany na
kalifa przez jakie$ zgromadzenia emiréw, wydaja si¢ zgodne z przedstawionym powyzej
kontekstem, nieco zmieniajacym tradycyjny obraz panowania Umajjadéw jako klasycz-
nej monarchii dziedzicznej. Dodaé tu wypada tez genialng w swej prostocie konstatacje
Ramli O m a r a, ktdry zauwazyl, ze to nie Jazyd byl pierwszym dziedzicznym nastgpea
swojego ojca, ale... Hasan, syn Alego, reprezentant Alidéw i szyitéw, przeciwnikéw
Banu Umajja: The Umayyad Succession. Succession to the Caliphate from the First Civil
War to the End of the Umayyad Dynasty, PhD Thesis, University St. Andrews 1997, s. 152.



268 Islam, Arabowie i wizerunek kalifow...

niemu, ale mial braci. Stad by¢ moze wersja o tym, ze prawnuk Abu Sufjana
potepiat swoich przodkéw za dziatania podejmowane przeciwko Alemu
ijego potomkom. Wszystko, by legitymizowa¢ nowa lini¢ umajjadzka
jako prawowierna*?. Poniewaz przemilczenie bywa réwnie skuteczng
bronia, jak propaganda, mozna wedlug mnie zastanowi¢ sie, czy nie-
zauwazenie kalifa przez Teofanesa jest jedynie pomytka badacza, czy tez
jednak reminiscencjg ktérej$ z marwanidzkich metod radzenia sobie
z niewygodna przesztoscia tej linii dynastycznej. Tak czy inaczej, takze
w kontekscie samego Marwana, Teofanes nie odnosi si¢ jednak w ogéle do
zagadnienia, czy ten podjat jakickolwick dziatania zmierzajace do wyjscia
z cigzkiej sytuacji, w jakiej znalazta si¢ dynastia*®. Skadinad za$ wiemy,
ze przeciez poczynit takowe”'. To pominigcie Marwana ibn al-Hakama

9 Na temat przekazéw dotyczacych Mu‘awiji II: C.E. B o sw o r th, Mu‘awiya II,
[in:] EI;edsP.Bearman, Th.Bianquis, CE.Bosworth,E.van Donzel,
W.P.Heinrichs, https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia

-of-islam-2/muawiya-ii-SIM_s280 [dostep: 10.05.2021 1.], a zwlaszcza klasyczng prace
Henriego L am m e n s’a: Mo'dwia Il ou le dernier des Sofidnides, [in:] id e m, Etudes
sur le siécle des Omayyades, Beyrouth 1930, s. 163-210.

3° Wspomina jedynie w jaki sposdb zostal wybrany, sugerujac ze wladze przekazalo
mu jakie$ zgromadzenie emirdw, a takze podaje, mylac si¢ o dwa lub trzy miesiace, liczbe
miesiecy, w czasie ktorych fakeycznie rzadzil - Te o fanes, AM 6175, 5. 360.29—32.

3t W kregach bliskich Alidom przypominano nader czgsto, ze zaréwno Marwan, jak
i przede wszystkim jego ojciec, al-Hakam byli przeciwnikami Muhammada — zob. S.R.
‘Ali NadwiHHH.Bin Ali Al-Saqqaf, Emir Mu'awiyah.... Al-Hakam ibn Abi
al-As mial zosta¢ wygnany z Mekki w 630 r. Trudno powiedzie¢ natomiast, kiedy zostat
przywrécony do task — o ile at-Tabari twierdzil, ze stalo si¢ to jeszcze za zycia Proroka
[Tabari XV (RS.Humphreys),s.227], to inni sugeruja, ze al-Hakam powrécit
do aktywnej polityki dopiero za sprawg ‘Usmana ibn Affana (W. Madelung, The
Succession to Mubammad..., s. 109), a wezesniej dwaj kalifowie — Abu Bakr i ‘Umar ibn
al-Chattab, nie chcieli si¢ na to zgodzi¢ [Jakubi (M.S.Gordon,C.ERobinson,
EK.Rowson, M. Fishbein),s.799]. W kontekscie bliskich wspétpracownikéw
‘Usmana, odpowiedzialnych za realizacje przez niego polityki wspierajacej interesy Banu
Umajja, na jedng z pierwszych pozycji wybija¢ mial si¢ natomiast syn al-Hakama, Mar-
wan, bedac jego prawa reka, oskarzany tez o odcinanie Ibn Affana od jakichkolwiek infor-
macji spoza rodziny. Trudno spodziewa¢ si¢, by majac takie wplywy, Marwan nie zadbal
oswojegoojca:SK.Abd al-Janabi,AJJamr al-Hilali, The Historical Starting...,
s. 1133. Jeszcze za zycia Muhammada, ‘Usman byl natomiast zaangazowany w obrong
Mu‘awiji ibn al-Mudzira ibn Abi as-‘Asa ibn Umajji, schwytanego przed bitwa pod Hamra
al-Asad w 625 . i oskarzonego o szpiegostwo na rzecz Mekkanczykéw. Chociaz syn


https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/muawiya-ii-SIM_5280
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/muawiya-ii-SIM_5280

Rozdzial ITI. Wizerunek wladcéw muzutmanskich w Chronografii... 269

w Chronografii jest o tyle interesujace, ze ze wspodlczesnych oméwien
biografii tego kalifa wylania si¢ posta¢ o duzym znaczeniu w budowaniu
wczesnej tozsamos$ci muzutmanskiej. Wykorzystujge informacje, wynika-
jace z badan linii genealogicznych rodziny tego kalifa, zwraca si¢ uwage
na to, jak mocno nawigzywal on do rodzacej si¢ nowej tradycji islam-
skiej, wybierajac np. imiona dla swoich synéw sposréd wystepujacych
w wersetach koranicznych prorokéw. Ten dowdd na jego oddanie nowej
wierze wydaje si¢ znacznie mocniejszy niz réznorodne wyktadnie dziatan
tego kalifa zawarte w historiografii, niewolnej przeciez od éwczesnych
podziatéw polityczno-religijnych®.

Mozna odnie$¢ wrazenie, ze Teofanesowa opowies¢ zostala tak po-
prowadzona, by wykaza¢, ze za panowania dwéch wspomnianych wyzej
kaliféw doszto do upadku panstwa zbudowanego przez Mu‘awije i dopie-
ro ‘Abd al-Malik musiat je odrestaurowa*”, co zostalo tez skrupulatnie

Affana wyprosit dla niego powstrzymanie kary, ten uciekl, zostal odnaleziony i stracony
z rozkazu Proroka. Jest to, obok al-Hakama, jeszcze jedna posta¢ z rodu Banu Umajja
wspominana w kontekscie antyumajjadzkiej propagandy, nastawionej na podkreslanie
0s6b zaangazowanych w walke przeciwko islamowi na poczatku jego istnienia. Istotne,
ze byl to ojciec zony Marwana, ktéra urodzita ‘Abd al-Malika: CERobinson, ‘4bd
al-Malik, Oxford 200s, s. 17-18. Innym czlonkiem Umajja, uznawanym za przeciwnika
Wyslannika, ktérego sam Muhammad mial oskarzy¢ o zydowskie pochodzenie, byl
‘Ukba ibn Abi Mu‘ajta: S. Wa r d, Muhammad Said: ,You Are Only a Jew from the Jews
of Sepphoris”: Allegations of the Jewish Ancestry of Some Umayyads, JNES 6o. 1, 2001,5s. 31.

3 Jak stusznie zauwazyl Fred M. D o nn e r: the surviving historical facts may be
unrecoverable or may be totally obscured by masses of partisan invective and later embellish-
ment, added for polemical purposes. Autor podkreslil, ze powyzsza konstatacja szczegdlnie
dotyczyla takich postaci jak Marwan, mocno zaangazowanych w rywalizacje polityczng
we wezesnoislamskiej ummie. Tym istotniejsze i bardziej szanowane powinny by¢ wedtug
niego dowody niezalezne od numizmatycznych i sfragistycznych, jak np. genealogiczne,
w tym przypadku — Was Marwan ibn al-Hakam the First Real Muslim, [in:] Genealogy
and Knowledge in Muslim Societies. Understanding the Past, eds SB.Savant, H.de
Felip e, Edinburgh 2014, s. 105.

3 W latach osiemdziesigtych EM. D o nn e r podjal si¢ analizy zagadnienia powsta-
nia w pelni uksztaltowanej wezesnej pafistwowosci islamskiej, badajac wzmianki Zrédlo-
we (przede wszystkim material numizmatyczny, inskrypcje, papirusy tworzone przez
éwezesng biurokracje) pod katem informacji na temat podstawowych funkeji, jakie
powinna posiada¢ takowa instytucja, czyli grupy sprawujacej nad wszystkim zarzad,
istnienia sit porzadkowych, sadownictwa, administracji podatkowej itp. Z analizy tej



270 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféw...

odnotowane w tym samym fragmencie**. Teofanes podkreslil, ze Abi-
melech, jak nazywa ‘Abd al-Malika, doszed! do wladzy po krétkim pa-
nowaniu Marwana i rzadzit ponad dwadziescia lat*, a jego pierwszym,
niemal natychmiast odniesionym sukcesem byt zabicie ‘Abdallaha ibn
Zubajra®*. Wymienil réwniez, jako przeciwnika nowego wiadcy, nieja-
kiego Dadachosa®7, ktérego identyfikuje si¢ z al-Dahhakiem ibn Kajsem
al-Fihrim, o ktérym wiemy jednak, ze zginat jeszcze w 684 r. pod Mardz
Rahit”®, Warto w tym miejscu doda¢, ze zaprezentowana przez Teofanes
wersja okolicznosci przejecia wladzy przez ‘Abd al-Malika, nie wydaje
si¢ by¢ zgodna ani z 6wczesnym wizerunkiem syna Marwana, zachowa-
nym m.in. w kronikach syryjskich*?, ani tez wspoélczesnymi analizami,

w keérych podkresla sie, ze de facto wystapienie Umajjady z pretensjami

wynikalo, ze z cala pewnoscia o istnieniu islamskiego panistwa mozemy méwi¢ w okresie
sprawowania wladzy przez ‘Abd al-Malika, natomiast pierwsze symptomy jego powsta-
wania znajdziemy w dokumentach z okresu Mu‘awiji. Wszelkie dywagacje dotyczace
okresu wezesniejszego, badacz uznal za nieweryfikowalne, ze wzgledu na brak pew-
nego materiatu Zrodlowego. Tym samym, wspomniane wyzej konstatacje Teofanesa
potwierdzalyby analizy dokonane za pomoca wspdtczesnych metod historycznych:
The Formation of the Islamic State, JAOS 10610 2, 1986, 5. 283-296.

3+ Znaczenie ‘Abd al-Malika dla ostatecznego scementowania panstwowosci
umajjadzkiej nie ulega oczywiscie watpliwosci. Jak napisat kilka lat temu Timothy
Power— TheRed Seafrom Byzantium to the Caliphate: ad 5001000, Cairo 2012, 5. 103
The consolidation of the conquests and creation of a centralized state began with the reforms
of the caliph ‘Abd al-Malik ibn Marwan (685—705). Rival claimants to the caliphate
were eliminated and the absolute rule of the Umayyad dynasty established. The capital
at Damascus was linked to the provinces by an effective postal service, Arabic was made the
administrative language of the state, and a standardized reformed coinage was introduced
throughout the caliphate.

3 Teofanes, AM 617s,5.360.32 — 36L1-2.

36 Teofanes, AM 6175, 5. 361.2—3.

%7 Teofanes, AM 6175, s. 361.3: kel AdiSoryov.

38 W rzeczywistosci jednak to, ze stanal po stronie ibn Zubajra, moglo wynika¢
przede wszystkim z opozycji wobec Marwanidéw. Czlowick ten byt bowiem zwiazany
bardzo mocno z linia Mu‘awiji, pelniac przy nim funkcj¢ dowddcy jego strazy przy-
bocznej. Podobne stanowisko piastowal zreszta u boku jego syna i wnuka. Wiecej zob.:
A.Diectrich, Al-Dabbak ibn Kays al-Fibri, [in:] EI, vol. II: C-G, eds B. Lewis,
Ch.Pellat,].Schachrt, Leiden 1965, 5. 89—90.

39 Przedstawiany jest tam raczej jako czlowiek wojowniczy, zaciekly oraz okrutny:

C.F.Robinson, 4bd al-Malik..., s. s1.



Rozdzial ITI. Wizerunek wladcéw muzutmanskich w Chronografii... 271

do tronu mozna uzna¢ za dtugotrwala uzurpacje wymierzona przeciw-
ko prawidtowo wybranemu na t¢ funkcj¢ ibn Zubajrowi*+°. Informacje
na temat zwycigstw syna Marwana pojawiaja si¢ réwniez w nastepnych
relacjach z AM 6178 i AM 6180. Chronograf wspomniat najpierw o eks-
pedycji wystanej przez ‘Abd al-Malika przeciwko Muchtarowi (bl¢dnie
przypisujac jej dowddztwo niezyjacemu juz wtedy Zijadowi ibn Abi
Sufjanowi**, przyrodniemu bratu Mu‘awiji — prowadzil j3 prawdopo-
dobnie jego syn, ‘Ubajd Allah ibn Zijad*+*), ktdra jednak zakonczyla si¢
zwycigstwem oszusta i uzurpatora**. W kolejnej relacji dotyczacej wyda-
rzen w Iraku Teofanes podkreslil, ze ostateczny koniec Muchtara nastapit
z inicjatywy mekkanskiego antykalifa (bezposrednim wykonawca byt
jego brat, Mus‘ab ibn al-Zubajr*+#), nie Umajjadéw. Oczywiscie to ‘Abd
al-Malik przezwyciezyt kryzys wywotany druga fizng*#, ale po pierwsze

20 Jhidem, s. 3 4.

*# Teofanes, AM 6178, s.363.21-22.

** Na temat ‘Ubajdy: C.E Robinson, ‘Ubayd Allih b. Ziyid, [in:] EI*, vol. X:
T-U,edsPJ.Bearman, Th.Bianquis, CE.Bosworth,E.van Donzel,
W.P.Heinrichs, Leiden 2000, 5. 763-764.

* Teofanes, AM 6178, s. 363.22: T0D VedoTov Kol TupdyVOL.

*#+ Ten faktycznie zginat kilka lat pézniej, w 691 1., w bitwie pod Maskin, gdzie
Umajjadami dowodzit bezposrednio kalif ‘Abd al-Malik—-H.Lammens, Ch.Pellat,
Mus'ab b. al-Zubayr, [in:] El,edsP.Bearman, Th.Bianquis,CE.Bosworth,
E.van DonzelLWP.Heinrichs, https://referenceworks.brillonline.com/entries/
encyclopaedia-of-islam-2/musab-b-al-zubayr-SIM_ 5567 [dostep: 10.05.2021 1.].

s Autorzy dwéch fundamentalnych opracowar na ten temat wskazywali, ze druga
fitna byta przede wszystkim starciem dwdch koncepcji rzadzenia ummyg i jako taka
kontynuacja dyskusji toczonych od czaséw pierwszej wojny o sukcesje po ‘Usmanie.
Linia sporu przebiegala pomiedzy zwolennikami tradycyjnych rodéw sprawujacych
wladze przed islamem, ktdrym szura nie byla na dobra sprawe potrzebna do legitymi-
zacji a nowymi rodzinami, ke6re zyskaly na znaczeniu dopiero w momencie zwycigstwa
Proroka w Hidzazie, odwolujac si¢ jednak takze do zwyczaju, jakim byly rady plemien-
ne. Badacze podkreslali natomiast, ze w zadnym wypadku nie powinno si¢ traktowaé
fitny jako konfliktu czysto personalnego, zob.: G. R o t t e r, Die Umayyaden und der
zweite Biirgerkrieg (6§0—692), Wiesbaden 1982; R. S e 11 h e i m, Der zweite Biirgerkrieg
im Islam. Das Ende der mekkanisch-medinensischen Vorberrschaft, Stuttgart 1970. Pod-
stawowe informacje na temat przebiegu fizny: ‘AA. D ix o n, The Umayyad Caliphate
05—86/684—705. A Political Study, PhD Thesis, University of London 1969, s. 219—251.
Trudnosci z jakimi spotkat si¢ syn Marwana na poczatku swojego panowania, a takze


https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/musab-b-al-zubayr-SIM_5567
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/musab-b-al-zubayr-SIM_5567

272 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféw...

- poprzedni wladcy, szczeg6lnie Marwan, réwniez podejmowali wysitki
w tym kierunku*#, niektére uwienczone sukcesem, po drugie — sam proces
odzyskiwania wladzy nad kalifatem byl znacznie dtuzszy niz przedstawio-
no to w Chronografii, szczegdlnie w kontekscie Zubajry, kedrego koniec
Teofanes wieszczy wlasciwie w AM 6175, by potem przypomnie¢ o nim

zwigzane z tym obawy przed kolejnymi wojnami domowymi, odnalazly w pewien spo-
s6b odzwierciedlenie w zachowanym folklorze arabskim: 4 Hundred and One Nights,
transl. B. Fudge,edsR. Irwin, Ph. K. Kennedy, M. Pomerantz, New York
2017, S. 191—196.

*4¢ Na temat dziatan Jazyda I, keére powzial w celu usmierzenia rebelii w Hidzazie,
a takze wydarzen przeczacych catkowitemu brakowi umajjadzkiej inicjatywy w tamtym
okresie, jak chociazby zwycigska dla Banu Umajja bitwa pod al-Harra i pdzniejsza,
brzemienna w skutki, akcja pladrowania Medyny — H. L a m m e n's, Califat de Yezid I,
Beyrouth 1921, 5. 225—-269. W kampanii medyniskiej uczestniczyt zreszta Marwan ibn
al-Hakam, ktory pdzniej, juz jako kalif, byl jednym z autoréw zwycigstwa nad zubajrytami
pod Mardz Rahit w sierpniu 684 r. O tym starciu: N. Elis s é e £ f, Mardj Rahit, [in:] EI%,
vol. VI: Mahk-Mid, eds CE.Bosworth,E.van Donzel, Ch.Pellat, Leiden
1991, . 544—546. Pominiecie tematyki dzialan Jazyda, oddaje ponickad zagadnienie
muzulmariskich sporéw o tego wladce, niebedacych z pewnoscia na reke Umajjadom.
Stal si¢ on wrecz przykladowa figura w niekeorych dysputach na temat dopuszcezalnosci
buntu przeciwko niesprawiedliwemu kalifowi: H-H. L i e w, Ibn al-Jawzi and the Cursing
of Yazid b. Mu'awiya: A Debate on Rebellion and Legitimate Rulership, JAOS 139. 3, 2019,
s. 631-646. Kolejny raz wydaje si¢, ze metoda przemilczenia pewnych faktdw przez
Teofanesa jest reminiscencj propagandy umajjadzkiej w jego dziele. Nie sposéb nie
wspomnie¢ w tym miejscu, ze negatywne wzmianki dotyczace Jazyda, zachowane wsréd
wyznawcdw islamu, znalazly swoje nowe odniesienia w kontekscie innych wspélnot
bliskowschodnich, nickoniecznie muzutmanskich. Jak podkresla Artur Rod ziewicz:
Thus, it does not seem strange to connect the term “Yezid” (and the Yezidis) with the famous
Umayyad caliph, Yezid ibn Mu‘awiya, who was associated with the denial of the principles
of Islam and his love for wine, poetry and mysticism — Milete min Ezid. The Uniqueness
of the Yezidi Concept of the Nation, Se 1, 2018, s. 73. Interesujace, ze pewne doktryny uzna-
wane przez jezyddw, zbiezne sa z tymi szyickimi, a kult odnosnie Jazyda i Umajjadéw nie
wynikal wylacznie z odleglej reminiscencji politycznej lojalnosci wobec tej dynastii i jej
przedstawicieli, ale mial tez wymiar w jakims stopniu religijny: M. G uid i, Origine dei
Yezidi e storia religiosa dell Islam e del dualismo, RSO 13, 1932, 5. 266-300. Zjawisko to
nie tyczy si¢ wylacznie Jazyda, wystarczy wspomnie¢ legendarne genealogie z Blekitnego
Sultanatu, krélestwa Fundz (lub Sennar), istniejacego w dzisiejszym Sudanie od poczat-
ku XVIw. do pierwszej polowy XIX, gdzie powolywano si¢ m.in. na pochodzenie od...
Sulejmana ibn ‘Abd al-Malika, ktéry miat uciec przed przesladowaniami Abbasydéw az
do Etiopii: Y.E. H a s a n, The Umayyad Generalogy of the Funj, SNoRe 46,1965, 5. 27-32.



Rozdzial ITI. Wizerunek wladcéw muzutmanskich w Chronografii... 273

w AM 6180, w kontekscie walk z Muchtarem®#”. W relacji tej kolejny raz
jednak Wyznawca prébowat wskaza¢, ze ‘Abd al-Malik odznaczat si¢ wyjat-
kowym zmystem taktycznym*#’. Najpierw Bizantyriczyk opisal starcia
pomiedzy zubajrytami a muchtarytami, aby nast¢pnie, zgodnie ze znang
zasadg o trzecim, ktdry korzysta, wspomnied ostateczne zwycigstwo umaj-
jadzkiego kalifa nad bratem Zubajry*# i podkresli¢, ze synowi Marwana
udalo si¢ z powrotem drétate maoay Ty Iepaidas°. Konkluzje wydarzen
zwiazanych z druga fitng odnajdujemy w AM 6181, w kedrej to relagji
Teofanes opisat wyprawe Hadzdzadza ibn Jusufa*' na Mekke, gdzie miat
on zabi¢ Ibn Zubajr¢**. Jednocze$nie mamy do czynienia ze wzmianka
o zniszczeniach, do ktérych doszto w wyniku oblezenia muzulmanskiego
domu idoli, jak okrelit Ka'abe Wyznawca. Jest to nawigzanie do dlugie-
go, szesciomiesiecznego oblezenia Mekki przez sity umajjadzkie, podczas

*# Teofanes, AM 6180, s.364.19—21.

*#% Budowa wizerunku silnego wodza i militarnego przywédcy mogta by¢ elemen-
tem umajjadzkiej propagandy tego okresu. Jak si¢ wydaje, $wiadczy o tym chociazby
zachowany z lat dziewigédziesigtych VII w. material numizmatyczny, gdzie mozna
zobaczy¢ ‘Abd al-Malika z mieczem w prawej, a biczem w lewej dfoni: CERobinson,
‘Abd al-Malik..., s. s1. Nie odnoszac si¢ jednak do kwestii stricte wizerunkowych nalezy
zauwazy¢, ze zastuga Marwanidy bylo z pewnoscia ujednolicenie wojsk umajjadzkich, ich
profesjonalizacja, wprowadzenie niezaleznej od plemiennej hierarchii dowddczej, a takze
zwickszenie liczebnosci armii (by¢ moze pomigdzy 250 a 300 tysiecy ludzi): ibidem, s. 68.

49 Teofanes, AM 6180, s. 364.21—22.

s Teofanes, AM 6180, s.364.23.

3! Teofanesdo$¢ dobrze oddaje role jaka petnit Hadzdzadz przy ‘Abd al-Maliku,
przedstawiajqc go zardwno w AM 6181, oraz pdzniej, w AM 6192, jako sprawnego wodza,
kedry mial wybitng zdolno$¢ do u$mierzania wszelkich buntéw miejscowej ludnosci. Jest
to zgodne z wizerunkiem tego przywddcy, jednego z filaréw wladzy Umajjadéw zaréwno
w Hidzazie, jak i zwlaszcza p6zniej w Iraku, w zrédtach muzutmaniskich. Na temat ibn
Jusufa zob. m.in.: Z.I. O s e n i, Early Life of al-Hajjaj b. Yusuf, SIL 19, 1982, 5. 125-136;
R.Sayed, Die Revolte des Ibn al-As*at und die Koranleser. Ein Beitrag zur Religions-
und Sozialgeschichte der friihen Umayyadenzeit, Freiburg im Breisgau 1977, s. 127-168;
Sh.R. Ch o wdry, Al-Hajjij ibn Yisuf. An Examination of His Works and Personality,
PhD Thesis, University of Delhi 1972, s. 13-119; A. Die tri ¢ h, al-Hadjdjidj b. Yisuf,
[in:] ET, vol. IIl: H-lram, eds B.Lewis,VL.Ménage, Ch.Pellat,J.Schachrt,
Leiden 1971, 5.39-43;J. P éri e r, Vie d al-Hadjdjadj Ibn Yousof (41-95 de [ hégire = 661

— 714 de J.-C.) d'aprés les sources arabes, Paris 1904, s. 52~108; 167-204.

»* Teofanes, AM 6181, s.364.29—30.



274 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféw...

ktérego doszto do zburzenia umocnien obronnych Swigtego Miasta>s,
szybko zreszta odbudowanych. Sposéb w jaki Chronograf poprowadzit
relacje w tym miejscu, wydaje si¢ jednak zastanawiajgcy — jak napisal,
destrukeji uleglo zaréwno samo miejsce, jak i idole w nim si¢ znajduja-
ce*. Z jednej strony oczywicie jest to wyrazona explicite pogarda dla
religii muzulmanskiej, ktéra Teofanes wyraznie okreslit w ten sposéb
jako idolatri¢*s. Z drugiej jednak strony trudno przej$¢ obojetnie nad
pytaniem jak nalezatoby potraktowaé t¢ wzmianke w kontekscie dziatan
kalifa i wystanego przez niego Hadzdzadza. Czy jest to stwierdzenie, iz
dla wladcy $wigtosci te nie mialy znaczenia, wyrazenie satysfakgji z fakeu,
ze dewastacji tej muzutmanie dokonali wlasnymi sitami, a moze suge-
stia jakich§ wewnetrznych podziatéw i niszczenia nawzajem istotnych
dla przeciwnikéw symboli? Trudno odnalez¢ jednoznaczng odpowiedz,
poniewaz w kolejnym fragmencie dotyczacym spraw mekkanskich, z AM
6183, Wyznawca uzyl innego stowa na okreslenie budowli kultowej znaj-
dujacej si¢ w muzutmanskim Swigtym Miescie — zamiast Tov olicov ToD
eidwhov spotykamy tam sformulowanie 100 Mdxxa vadv, stosowane przez
Teofanesa na okreslenie islamskiego domu modlitwy, a przeciez zwigzane
z terminologia koscielna. Zastanawiajaca réznica, zwlaszeza jezeli wezmie-
my pod uwage ogdlnie negatywny wydzwick tego fragmentu, w ktdérym
‘Abd al-Malik przedstawiony zostal jako ten, ktéry cheial ograbi¢ ¢
aylog TeBonuavi, prawdopodobnie kosciét Grobu Najswigtszej Marii
Panny lub ko$ciét Konania, obydwa na Wzgérzu Oliwnym, by doposazy¢
wlasng swiagtynie**. Podkreslenie faktu odbudowy Mekki dokonanej przez

3 J.Périer, Vied al-Hadjdjadj Ibn Yousof..., s. 36-s1.

3+ Teofanes, AM 6181, s. 364.31-32: évémpyoe TOV olkov Tod eldwlov adTod aby
¢ eldwhy T7ig oeBacudTyrog A TOV.

5 Cyril Mango i Roger Scott thumaczg t¢ fraz¢ their pagan temple [Teofanes
(C.Mango,R.Scott),s. s09], w tym przypadku wydaje mi sig, ze jest to jed-
nak nadinterpretacja, a propozycja Harryego Turtledove’a — the house of his idol
[Teofanes (H. Turtledove),s. 63] odpowiada bardziej znaczeniu tego zdania.
Sugestia dwéch pierwszych badaczy wydaje si¢ tym bardziej zastanawiajaca, ze prze-
ciez w tekécie dwukrotnie wystepuje stowo nawiazujace do idoli (tod eidwhov oraz @
ldAw).

3¢ Calos¢ relacji: Te o fanes, AM 6183, 5. 365.21—28.



Rozdzial ITI. Wizerunek wladcéw muzutmanskich w Chronografii... 275

syna Marwana wydaje si¢ by¢ elementem tradycji bliskich Umajjadom.
Wiadomo, ze w historiografii okresu abbasydzkiego, a z taka mamy
przede wszystkim do czynienia dla epoki wezesnoislamskiej, dominuja
bowiem przekazy, zgodnie z ktérymi srodowiska Hidzazu pozostawa-
ly w konflikcie z dynastig z Damaszku (m.in. opowiesci o ataku wojsk
umajjadzkich na Mekke i Medyne, wydaleniu Banu Umajja z Medyny,
lekcewazenia tamtejszych osrodkéw kultowych, czy tyranii namiestnikéw
wysylanych z Syrii do zarzadzania tymi terenami). Jak zauwazyt jednak
Gerlad R. Hawting, w literaturze wezesnomuzutmanskiej przetrwaty
réwniez elementy niuansujace przedstawiona powyzej antyumajjadzka
propagande, cho¢by podkreslenie, ze zniszczenie Mekki nie bylo wyni-
kiem dziatan oble¢zniczych, ale przypadkowego zaprdszenia ognia, opisy
koncyliacyjnych sygnaléw wysytanych czy to przez Mu‘awije, czy nawet
jego syna — Jazyda, a takze nastawione na rozwdj lokalnych wspélnot
dziatania ‘Umara ibn ‘Abd al-Aziza jako namiestnika Hidzazu, przed jego
wstapieniem na tron*”. Wracajac do relacji z podboju Mekki, konezy sie
ona stwierdzeniem, iz ‘Abd al-Malik zdobyt na powr6t panowanie nad
Persja, Mezopotamia i Wielka Arabig wraz z Medyna, a wojny, ktére
muzulmanie toczyli mi¢dzy soba, ustaly*®. Sukcesy syna Marwana musialy
wywrze¢ duze wrazenie na Teofanesie, skoro powtarza informacje o jego
zwyciestwie takze w nastgpnym chronologicznie ustepie, w AM 6182,

7 Autor podkresla m.in. ze radykalne potepianie Umajjadéw nie moglo by¢ na reke
samym Abbasydom, raz ze wzgledu na konflikt z Alidami, dwa dynastia damasceriska
mimo wszystko symbolizowala jednos¢ i ciaglo$¢ istnienia ummy, trudno wige bylo
catkowicie podwaza¢ jej wladze. Wiecej: G.R. Haw tin g, The Umayyads and the
Hijaz, |in:] Proceedings of the Fifth Seminar for Arabian Studies: A Symposium Held ar
the Oriental Institute, Oxford, 22" and 23" September, 1971, vol. 11, Oxford 1972, 5. 39—46.

¥ Teofanes, AM 6181,s.365.1-3: kol Ometdyn 1 ABwéhey 7 te [epols kel Mego-
motople kol 1) peydin Apapic tod EBpifov- kel of 2udvliol méhepol adTtdv Emovony.

9 Wpomnial tutaj, ze paristwo Arabdw zostalo uwolnione od wojen, a ‘Abd al-Ma-
likowi udalo si¢ ujarzmié wszystkich jego mieszkaricéw i osiagnaé pokdj—Teofanes,
AM 6182, 5. 365.5—6. Co najmniej podwdjne podkreslenie tej powszechnosci, widoczne
w powyzszym fragmencie, pozwala nam domysla¢ si¢, ze Teofanes uznat ‘Abd al-Malika,
podobnie jak i Mu‘awije za godnego przeciwnika i partnera dla bizantyriskich cesarzy, co
potwierdzaja tez szczegdlnie te fragmenty Chronografii, w ktdrych opisat on ich dziatania
dyplomatyczne. Jednoczesnie powyzsze sformulowania, podkreslajace powszechno$é,



276 Islam, Arabowie i wizerunek kalifow...

By¢ moze jednak mamy tu do czynienia z niezamierzong pomytka, jakich
nie brakuje w Chronografii, o czym pisalem juz w rozdziale pierwszym.

Mimo wspomnianych powyzej, w AM 6175, przewag, ze wzgledu na
gldd, epidemie oraz ataki Mardaitéw w gérach libanskich, nowy kalif zde-
cydowat sie, jak podkreslit Teofanes, blaga¢ cesarza o pokéj**°. Nastepuje
tu tez wyrazne nawiazanie do czaséw Mu‘awiji, ktéry zawart podobny
traktat (tnv éml Mawiov {ntndeiony eipfvny). Reasumujac, obydwaj wielcy
wiadcy muzutmanscy charakteryzuja si¢ m.in. tym, ze daza do zawarcia
uktadu z Bizantyiiczykami. W tym samym kontekscie ‘Abd al-Malik, jako
inicjator dziatan pokojowych w stosunku do cesarstwa, wystapit w Chro-
nografii w relacji AM 6178, kiedy to miat dazy¢ do wznowienia traktatu
po wstapieniu na tron nowego cesarza, Justyniana II. Jednoczesnie Teo-
fanes zdaje si¢ docenia¢ w pewnym sensie kunszt dyplomatyczny kalifa
(chociaz moze raczej dostrzegal nieporadnosé¢ nowego wladcy Bizancjum).
Pozornie bowiem ‘Abd al-Malik zaproponowat korzystny dla cesarstwa
uktad, zgodnie z ktérym miat placi¢ pokazny trybut w zamian za usuniecie
zagrozenia ze strony Mardaitéw**". Wykonanie tegoz jednak okazalo si¢
wedlug Chronografa brzemienne w skutkach, ostabiajac obrong cesarska,
a wzmacniajac nadgraniczny zywiol arabski, nie niepokojony juz ciagtymi
wypadami*®. Jak podkreslit Teofanes: od tego momentu kraj Romejéw
cierpi do dzis przez Arabow*®. Jednoczesnie jednak Chronograf zauwazyt,
ze szybkie zerwanie tego ukfadu przez Justyniana II bylo glupota, spo-
wodowang m.in. mlodym wiekiem wladcy***. Teofanes powtdrzyt zreszty

wspdlnote oraz nastanie pokoju mogly réwnie dobrze pojawi¢ si¢ w propagandzie
Marwanidy, kedry staral si¢ uzywac wszelkich $rodkéw w celu podkreslenia swojego
autorytetu jako jedynego kalifa, 0 czym mozna przekona¢ si¢ chociazby na podstawie
analizy zachowanych w Egipcie dokumentdw, dotyczacych organizacji corocznych
pielgrzymek pod auspicjami wladcy z Damaszku — PM. Sijpesteijn, An Early
Umayyad Papyrus Invitation for the Hajj, JNES 73. 2, 2014, s. 179-190.

* Teofanes, AM 6176, s.361.9-11: 6 a0Tdq ABwéhey iy émt Maviov {yrnbeiony
elprvny airettan dmootellag TpéoPelg Tpdg OV Pactiéa.

% Teofanes, AM 6178, s.363.7—10.

%2 Teofanes, AM 6178, s. 363.15—19.

* Teofanes, AM 6178,s.363.19—20: GV Tepao TUAEVTWY, TAVOEWV Kokt TémovOey
1 Pwpavie 076 16v ApdBwv wéypt To0 viv.

%+ Teofanes, AM 6178, s.363.26-27.



Rozdzial ITI. Wizerunek wladcéw muzutmanskich w Chronografii... 277

podobne oskarzenie wobec syna Konstantyna IV jeszcze w AM 6183,
Oczywiscie mozemy uznaé te do$¢ dosadnie wyrazone opinie na temat
cesarza za element budowania jego ,,czarnej legendy’, co jest zauwazalne
w innych fragmentach Chronografii, dotyczacych polityki wewngtrzne;

I*%¢, nawet jednak w takim wypadku nalezy zauwazy¢, ze w tak

Justynianal
poprowadzonej narracji to ‘Abd al-Malik jawi si¢ jako maz stanu na tle
bizantyniskiego ztego wladcy*”. Sam opis okolicznosci zawarcia traktatu
przypomina te z czaséw Mu‘awiji. Teofanes wyliczyt w AM 6178 skru-
pulatnie: wysltanie emisariuszy przez ‘Abd al-Malika (1@ &ret dmoatédhe
APwéhey mpdg Tovatviavdy), odpowiedz Justyniana w postaci poselstwa
magistra Pawla (xal Zmepyev 6 Baothede [Tablov 1oV payiotplavdy mpdg
APwédey dodationabur & oTorynbévta), przyjecie pisemnych gwarancji
ukladu (yéyovev Zyypados doddhein pets paptipwy), przekazanie podar-
kéw (ot drdotiumBelc 6 payiotplavds dméotpeyey).

Oprécz dziatan dyplomatycznych i militarnych, wedlug Teofanesa
‘Abd al-Malik nie wzdragal si¢ przed stosowaniem podstepu. W relacji
AM 6178 wspomnial na przyklad, jak kalif poradzit sobie z buntem
‘Amra ibn Sa‘ida al-Aszdaka***, ktéry przejal wladze nad Damaszkiem

*s Teofanes, AM 6183, s. 365.10—11.

¢ Zob.: A. K o m p a, Polityka wewngtrzna Justyniana Il w swietle ,Krdtkiej historii”
patriarchy Nicefora i ,Chronografii” Teofanesa Wyznawcy, [in:] Cesarstwo Bizantyriskie.
Dzieje — religia — kultura. Studia ofiarowane Profesorowi Waldemarowi Ceranowi przez
ucznidw na yo-lecie Jego urodzin, red. P Xrupczynski, MJ. Leszka, Eask-E6dz
2006, s. 113—138.

7 W kontekscie tego traktatu bizantynsko-umajjadzkiego, a takze pdzniejszych
wydarzen zwigzanych z odzyskaniem kontroli nad prowincjami kaukaskimi przez Mar-
wana ibn Muhammada, kiedy sytuacja w samym kalifacie stala si¢ bardziej stabilna
po uporaniu si¢ z problemami stwarzanymi przez ibn Zubajra i jego akolitéw, nalezy
stwierdzié, ze na dobrg sprawe Teofanes oddal w ten sposdb clue dwezesnych wyda-
rzef. Ostatecznie to Umajjadzi wyszli z tej doé¢ trudnej sytuacji zwycigsko, odzyskujac
w latach dziewi¢édziesiatych kontrolg nad Armenig, a p6zniej takze Albanig, chociaz
dziesigé lat wezedniej whadciwie catkowicie stracili tam wplywy, co probowal wykorzystaé
Justynian II: N. G el o v a n i, Arab-Byzantine Relations under the Umayyad Caliphate
and South Caucasus, IJSSH 3. 1, 2013, 5. 26—29.

% Jako prominentny czlonek Banu Umajja, przywddca jednej z linii tego rodu,
namiestnik Mekki jeszcze za Mu‘awiji oraz Medyny podczas panowania Jazyda, a takze
jeden z gtéwnych organizatoréw obrony Syrii przed sitami ‘Abdallaha ibn Zubajra



278 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféow...

w momencie, kiedy wladca przebywal w Iraku podczas drugiej fizny
(rok 689)*%. Najpierw syn Marwana doprowadzit do negocjacji z bun-
townikami, dzigki kt6rym udato mu si¢ dojs¢ do porozumienia, zgodnie
z ktérym otworzyli oni bramy Damaszku®°. Kiedy za$ osiagnat ten cel,
nie zwazajac na zawarty traktat, podstepnie go zamordowat”. Z kolei
o dwulicowe dzialania wobec Bizantynczykéw, Wyznawca oskarzyt
syna Marwana w relacji AM 6183. Opisujac spér o monety pomig-
dzy ‘Abd al-Malikiem a Justynianem II, Teofanes stwierdzil m.in., ze
kalif diabolicznie udawal, ze zalezy mu na pokoju (xal dxodoog Tatta
APwédey, dmoxpiBelg cotavikidg Tapexdiet pi Aobvar Ty elpivny), co
wiadca Romejéw poczytat za stabos¢ i oznakg strachu, kiedy tymcezasem
wodzowi wiernych zalezalo jedynie na zyskaniu czasu, powstrzymaniu
Mardaitéw i uzyskaniu mozliwosci wybrania dogodnego momentu do
rozpoczecia wojny”>. W ten sposéb kolejny raz Teofanes dat do zrozu-
mienia, mimo uzycia wobec arabskiego wladcy negatywnych okreslen,
ze to kalif wykazat si¢ w tym przypadku odpowiednim zrozumieniem
spraw wagi panstwowej. W kontekscie kwestii monetarnych nalezy
doda¢, ze chociaz konflikt ten przedstawiany jest jako dotyczacy wize-
runkéw umieszczanych na monetach, wistocie dotyczyt raczej zagadnien
gospodarczych, konkurencji o monopole na wytwarzanie okreslonych

w czasach Marwana (byl synem siostry kalifa), Aszdak uznal, ze moze siegna¢ po tytut
ksiecia wiernych — C.E. Bosworth, S4'id b. al-As, [in:] EL, vol. VIII: Ned-Sam,
edsidem,E.van DonzelWP.Heinrichs,G.Lecomte,Leiden199s,s. 853.

% Teofanes, AM 6178, s.363.23—24.

7° Teofanes, AM 6178, s.363.24—25.

7 Teofanes, AM 6178, s.363.25-26: kol petét TodT0 Sohodovel a0Tév. By usmierzy¢
bunt, ‘Abd al-Malik faktycznie mial zaproponowa¢ Aszdakowi nietykalno$¢ za poddanie
Damaszku. Kiedy jednak doszlto do ukladu, Aszdak zostat zaproszony do siedziby kalifa
w stolicy i tam stracony. Wiecej zob.: KV. Zetterstéen, Amr b. Sa'id, [in:] EI,
vol.I: 4-B,eds HHARGibb,JH.Kramers,E.Lévi-Provencal].Schachrg,
B.Lewis,Ch.Pellat, Leiden1960,s. 453—454; KV.Z etterstéen, dmrb.Sa‘id
b. al-As b. Umayya al-Umawi, known as al-Ashdak [in:] EI*, eds . Bearman,
Th.Bianquis,CE.Bosworth,E.van Donzel, WP.Heinrichs, https://
referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/amr-b-said-b-al-as-
b-umayya-al-umawi-known-as-al-ashdak-SIM_o641 [dostgp: 10.05.2021 1.].

72 Caloé¢: Teofanes, AM 6183, s.365.8—20.


https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/amr-b-said-b-al-as-b-umayya-al-umawi-known-as-al-ashdak-SIM_0641
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/amr-b-said-b-al-as-b-umayya-al-umawi-known-as-al-ashdak-SIM_0641
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/amr-b-said-b-al-as-b-umayya-al-umawi-known-as-al-ashdak-SIM_0641

Rozdzial ITI. Wizerunek wladcéw muzutmanskich w Chronografii... 279

rodzajéw numizmatdw z odpowiedniego surowca (zloto, srebro, miedz),
a takze koniecznej unifikacji*”, a poprzez to ochrony wlasnego systemu
ckonomicznego, jak podkresla si¢ we wspdlczesnej debacie**. Odsytajac
do literatury szczegbtowej na temat tego trudnego zagadnienia®”, nalezy
zauwazy¢, ze na kwestie te zwrdcil uwage tez sam Teofanes, piszac o tym

73 Unifikacji nie tylko w sensie stricte ekonomicznym, ale takze politycznym. Po
reformie zanikla prakeyka podkreslania wlasnej wladzy przez poszczegélnych namiest-
nikéw na lokalnych monetach. Zjawisko to mozemy zaobserwowaé w kontekscie numi-
zmatow zlotych i srebrnych, na miedzianych czesto zachowano jeszeze odniesienia do
lokalnych zarzadeéw: G. R o t t e r, The Umayyad fuliis of Mosul, ANSMN 19,1974, 5. 165.

7 B.Ghayem,M.S ediq, The Reasons for and Stages of Correcting and Arabiciz-
ing the Islamic Coins with an Emphasis on the Abd al-Malik ibn Marwan’s Eva, HICC
9 (33), 2019, s. 63-88. Czgsto jedynie dzigki miedzianym monetom mozemy poznaé
histori¢ lokalnej administracji na danym terenie: A. Vard any an, The Administration
of the ‘Abbasid North and the Evidence of Copper Coins (AH 142-218 / AD 759-833),
AJN 28, 2016, s. 201-230.

75 Zwiazanego z uzyskaniem przewagi ckonomicznej, a takze drenazem rynkéw
oéciennych ze zfota: Ph. G riers o n, The Monetary Reforms of *Abd al-Malik: Their
Metrological Basis and Their Financial Repercussions, JESHO 3. 3, 1060, 5. 241-264.
Jak podkreslit Chase F. Robinson ujednolicenie waluty miato bardzo istotny wplyw
na rozwdj handlu ponadregionalnego i stworzenie jednej ogromnej strefy ptatnosci od
Indusu az po Andaluzje: C.ERobinson, ‘dbd al-Malik..., s. 7379, ze stalym kursem
wymiany, nadzorowanym zreszta przez shuzby paristwowe. Wiecej na ten ostatni temat:
M.Z arazir, The Exchange Rate of Fals in the Islamic Orient from Arabicization till the
End of the Umayyad Period, EJARS 7. 2, 2017, 5. 161-179. Nie znaczy to oczywiscie, ze
wszystkie regiony uczestniczyly w tym projekcie w réwnym wymiarze i na tych samych
warunkach, niemniej nawet w tych peryferyjnych mozna zaobserwowaé ozywienie gospo-
darcze, cho¢by realizowane tradycyjnymi kanalami wymiany towarowej: M. M ller

-W i e n er, Processes of Regionalisation in Late Antique and Early Islamic Bilad al-Sham
and al-Jazira: Material Culture and the Organisation of Space, [in:] Central Periphery?
Art., Culture and History of the Medieval Jazira (Northern Mesopotamia, 8P—15” centuries).
Papers of the Conference held at the University of Bamberg, 31 October—2 November 2012,
eds eadem,L.Korn, Wiesbaden 2017,5.37-69; M. Miiller-Wien e r, Material
Evidence for the Transformation of Late-Umayyad Economies: the Case of Pottery with
Applied and «Honeycomb>» Decoration from Resafa (North Syria), [in:] Proceedings
of the 9" International Congress on the Archaeology of the Ancient Near East: June 9-13,
2014, University of Basel, vol. 11: Egypt and Ancient Near East — Perceptions of Alter-
ity, Ancient Near Eastern Traditions vs. Hellenization/Romanization, Reconstructing
Ancient Eco-Systems, Islamic Session, edsS.Bickel,B.Jacobs,J-M.Le Tensorer,
D.Genequand, Wiesbaden 2016, 5. 413-424.



280 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféow...

w AM 6183 az dwukrotnie: xal 16 oTaddy Ydpaypo Tapd ABwéley veo-
davig 8v kol undémote yeyovds ob Tpoaedébuto?® oraz T Shkig ToU Ypuaod
Sidopévng kol undepudg Mulog ot Popaiowg yvopuévng éx tod véa yapdoaey
Apafoc7” Zdanie, ktdre wystepuje w tym fragmencie w kontekscie zmiany
wygladu monet na ,muzutmanskie”, a wiec ,ikonoklastyczne” [6¢ T@v
Apdfuv ui) xotadeyouévay Ty T@v Pwpainy xapeyny év ol idlowg vouioua-
ow”*] wydaje si¢ by¢ wylacznie dodatkiem do c/ue problemu, czyli proby
przejecia czgéci rynku monetarnego, wprowadzenia wasnych standardéw
(wagowych przede wszystkim*?) i uniezaleznienia go od jakichkolwiek
wplywéw bizantynskich*°, takze w sensie w jakim rozumie¢ mogli te
kwesti¢ przedstawiciele cesarstwa — poprzez odejscie od bizantynskich

76 Teofanes, AM 6183, s. 365.10—11.

77 Teofanes, AM 6183, s.365.16—18.

78 Teofanes, AM 6183,s.365.15—-16

79 Wedtug niektorych badaczy muzulmanskich reforma ‘Abd al-Malika miata
w zwigzku z tym negatywne znaczenie religijne w kontekscie odpowiednich miar oplaty
zakatn, wprowadzajac nowe standardy wagowe, zmniejszajace wyznaczona Koranem
itradycja sume: H. K a s s i m, The Coinage Reforms of  Abd al-Malik bin Marwan and Its
Impact on Zakat in Islam, |in:) 8” International Conference on Language, Innovation, Cul-
ture, and Education, London 2017, s. 61-73. Istnieja jednak tez inne stanowiska, podkre-
$lajace znaczenie decyzji syna Marwana dla usystematyzowania i standaryzacji pewnych
zasad dotyczacych wspomnianych jalmuzniczych praktyk religijnych: A, Abdullah,
The Islamic Monetary Standard: The Dinar and Dirham, IJISEF 1, 2020, 5. 1-29.

o Qczywiscie mialo to swéj bardzo mocny wydzwick wizualny, a najlepszym ze-
stawieniem tych watkéw, wraz z bogatym materialem ikonograficznym wydaje si¢ by¢
praca: JL. Bacharach, Signs of Sovereignty. The Shahada, Quy’ anic Verses, and the
Coinage of Abd al-Malik, Muq 27, 2010, s. 1-30, w ktérej tez dokonano typologii monet
wybijanych przez interesujacego nas kalifa. Wyraznie dowodzi ona, iz nie mieliémy
do czynienia z pelng unifikacja, ale licznymi wariantami: jerozolimskim, perskim czy
syryjskim, chociaz obserwowane byly tendencje do pewnej standaryzacji, zaréwno
podczas pierwszej reformy monetarnej (postal tzw. stojacego kalifa, na poczatku lat
dziewigédziesigtych VII w.), jak i drugiej (monety epigraficzne — przetom VIIi VIII w.):
LSchulze, W.Schulze, The Standing Caliph Coins of al-Jazira: some problems
and suggestions, NC 170, 2010, s. 331-353. Nie znaczy to jednak, ze w materiale numi-
zmatycznym nie spotkamy emisji, keére moglibysmy okresli¢ jako tymczasowe, a nawet
awaryjne, wytwarzane ad hoc, z takimi tez wizerunkami: A. O d d'y, Arab Imagery on
Early Unayyad Coins in Syria and Palestine. Evidence for Falconry, NC 15,1991, 5. 59—66.
O arabsko-bizantyriskich kwestiach monetarnych zob. tez: G.C. M il es, Byzantine
Milliaresion and Arab Dirhem. Some Notes on their Relationship, AJN 9,1960, 5. 189—218.



Rozdzial ITI. Wizerunek wladcéw muzutmanskich w Chronografii... 281

wzorcdw i wybijanie wlasnej monety kalif odzegnywatl si¢ od jakichkol-
wick zwiazkéw z Konstantynopolem, ktére do tej pory, formalnie, w ten

sposéb utrzymywal**'. Sama metoda dokonania reformy faktycznie mogta

zaskakiwac, jej drugi etap nie wydaje si¢ bowiem wynikiem dtugiego proce-
suzmian ewolucyjnych, ale raczej gwaltownym zastapieniem tradycyjnych

monet figuratywnych wzorami epigraficznymi*** (po dokonaniu wezesniej

kilku eksperymentdéw, o nie zawsze pozytywnym skutku**), dzigki ktérym

mozna bylo stworzy¢ jeden srodek wymiany pieni¢znej, akceptowany
i rozpoznawalny na calym terenie muzutmariskiego imperium®*+.

*# Wedlug Hamiltona A.R.Gibba przez pewien czas w Konstantynopolu utrzy-
mywal si¢ poglad, zgodnie z ktérym panstwo muzutmanskie, powstajac na terenach
dawnych prowincji cesarskich, formalnie pozostawalo nadal w orbicie wplywéw Bizan-
cjum. Stad tez przedstawione u Teofanesa oburzenie Justyniana II na dziafania ‘Abd
al-Malika, naruszajace monopol wybijania okreslonych zlotych monet na cesarskich
terenach: Arab-Byzantine Relations..., s. 232. Faktycznie, pierwsi Umajjadzi korzystali
przeciez z bizantyniskich srodkéw platniczych, w nich uiszezajac chociazby ewentual-
ny trybut cesarzowi: AD.M. Hakiem, 4 Critical and Comparative Study of Early

Arabian Coins on the Basis of Arabic Textual Evidence and Actual Finds, PhD Thesis,
The University of Leeds 1977, s. 49—53. Brak catkowicie wlasnych wzoréw, w zamian
korzystanie z bizantyriskich i sasanidzkich, z pewnoscia nie $wiadezylo o pelnej nieza-
leznosci mlodego paristwa, przynajmniej w wymiarze ideologicznym i propagandowym.
Dlatego trudno si¢ dziwié, ze uzyskawszy spokdj wewnetrzny (w przeciwienistwie do
cesarstwa), dysponujac ogromnymi rynkami handlowymi, a takze by¢ moze na nowo uru-
chomionymi kopalniami kruszcéw, zdecydowali si¢ na uzyskanie niezaleznosci: ibidem,
s. 58. Bizantyniczycy, w osobie Justyniana II odpowiedzieli na muzutmanskie wyzwanie
wlasnym programem ideologicznym, tzn. w 692 r. umiescili na swoich numizmatach
obraz Chrystusa: . Malevitis, The Formation of Byzantine View on Muslim during
the ,Dark Century” (ca. 650 - cs. 750), PhD Thesis, University of London 2015, 5. 129~130.

* Co nie znaczy, ze nie mozna znalez¢ zabytkéw $wiadczacych o wezesniej-
szym uzywaniu wylacznie motywéw epigraficznych na muzutmanskich monetach:

AH.Mor ton, 4 Glass Dinar Weight in the Name of Abd al- Aziz B. Marwin, BSOAS

49. 1, 1986, s. 177-182, ani dowodéw na formowanie si¢ niezaleznego, regionalnego
systemu ,identyfikacji wizualnej” monet muzutmanskich, niezaleznego od damascen-
skich cksperymentow ‘Abd al-Malika: $.D. S e a rs, Before Caliphal Coins. Transitional

Drabms of the Umayyad North, AJN 1s, 2003, s. 77-110.

*® L. Treadwell, 4bd al-Malik’s Coinage Reforms: the Role of the Damascus

Mint, RN 165, 20009, s. 357—381.

*+ Zmiana ta mogla by¢ jeszcze bardziej odczuwalna i widoczna na terenach
iraniskich, gdzie wezesniej uzywano wzoréw odwolujacych sie nieraz do tradycyjnych



282 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféw...

Wracajac do ‘Abd al-Malika, w Chronografii znajdziemy fragment
swiadczacy o tym, ze byt to wiadca zdolny nie tylko do negocjacji, ale tez
zmiany podj¢tej juz decyzji. Mam tu na mysli relacje z AM 6183, w kté-
rej opisane s3, wspomniane juz wyzej, prace nad odbudowa swiatyni
w Mekkee, do ktdrej kalif chciat uzy¢ pewnych elementéw z ko$ciotow
jerozolimskich, znajdujacych si¢ w ogrodach Getsemani. Kiedy jednak
miejscowa spolecznos¢ chrzescijaniska (z Sergiuszem ibn Mansurem, ojcem
Jana z Damaszku, na czele) poprosita go, by tego nie robil, a Justynian II
przystal inne kolumny, potrzebne do budowy, przystal na t¢ propozycje*.
Jest to jednoczesnie relacja w pewien sposéb godzaca w tres¢ przekazéw,
ktére odnajdziemy w historiografii arabskiej z okresu abbasydzkiego, cho-
ciaz dotycza one gléwnie osoby Walida I. Sedno sprawy lezy w pomocy
cesarza bizantynskiego w odbudowie najwazniejszego islamskiego osrodka
kultu. Wydzwick w historiografii muzutmanskiej byl mniej wiecej taki

— by¢ moze Umajjadzi odbudowali Mekke, ale uczynili to chrze$cijaniskimi
rekoma, co w pewien sposéb podwaza ich dzieto**. Nie mozna stwier-

perskich wierzeri, wlacznie z przedstawieniami zwierzgcymi: i d e m, The Copper Coinage
of Umayyad Iran, NC 168, 2008, s. 376—377. Jednoczesnie odnajdujemy tam dowody
na eksperymentowanie z formami wylacznie epigraficznymi jeszcze przed reforma
‘Abd al-Malika, co cickawe zachowanymi w jezyku pahlawijskim, a nie arabskim (cho¢
z przestaniem szabady): M.I. M o c hir i, A Pahlavi Forerunner of the Umayyad Refor-
med Coinage, JRAS 2, 1981, s. 168—172. Wprowadzenie epigraficznych $rodkéw platni-
czych, zgodnych z literg surowych koranicznych interpretacji, nie oznaczalo jednak, ze
nagle kalifowie przestali otaczaé si¢ przedmiotami petnymi zoomorficznych odniesien:
E Sarre, Die Bronzekanne des Kalifen Marwain II im Avabischen Museum in Kairo,
Alsl 1. 1, 1934, s. 10—15.

® Teofanes, AM 6183, s. 365.21-28. Motywy z kalifem zadajacym kolumn
z kociola chrzedcijanskiego, ktdre maja zosta¢ wykorzystane do budowy muzutman-
skiego domu modlitwy pojawialy si¢ rowniez w historiografii islamskiej, np. al-Makdisi
opisal w podobny sposéb (oczywiscie z perspektywy muzulmanskiej) okolicznosci
budowy Bialego Meczetu w Ramli przez Hiszama ibn ‘Abd al-Malika—N.Abu Assab,
The Umayyad's Attitude towards the Christian Sacred Sites in Islamicjerusalem, JIJS 14,
2014, 8. 29.

¢ Sugestie takq podwaza Hamilton A.R. Gib b, argumentujac, ze w narracjach
tych raczej wyrazano dume z powodu poddania chrzescijanskiego wladcy woli kalifa,



Rozdzial ITI. Wizerunek wladcéw muzutmanskich w Chronografii... 283

dzi¢ w zaden sposdb, czy takze Teofanesowi przys$wiecal taki cel, kiedy
przekazywal powyzsza opowies¢, jednakze nie jeste$my w stanie tez tego
wykluczyé. Pomijajac w gruncie rzeczy skomplikowany wydzwick
tego fragmentu, w keérym kalif chcial przeciez naruszy¢ chrzescijanskie
$wigtoéci, warto zwrdci uwage, ze poza ta wzmianka Teofanes nie poswie-
cit ‘Abd al-Malikowi wiecej uwagi w kontekscie jego programu budowla-
nego, a przeciez to on wlasnie na szersza skal¢ kontynuowat takie prace
(rozpoczgte z pewnoscia jeszeze przez Muawijg, o czym szerzej pisalem
w rozdziale drugim w kontekscie Jerozolimy i przesladowan tamtejszych
chrzescijan), majace na celu m.in. podkreslenie znaczenia nowej dynastii,
takze wobec cesarstwa’, nie tylko w wymiarze fundacji religijnych, ale
i $wieckich**. Warto zwrécié tez uwage na fake, ze Teofanes nie odnidst
si¢ do zagadnien realizacji pewnych elementéw polityki antychrze$ci-
janskiej, zwiazanych z synami Marwana — ‘Abd al-Malikiem, a przede
wszystkim sprawujacymi w tym okresie rzady namiestnicze jego braciom
‘Abd al-Azizem oraz Muhammadem (oprécz oméwionego juz morderstwa
armeriskich nacharardw), kedrej egzemplifikacja bylo niszczenie symboliki,
anawet niekt6rych swiatyn*®, a takze ambicji teologicznych Marwanidy,

keéry wykorzystat go do budowy muzutmarnskiego domu modlitwy: Arab-Byzantine
Relations..., s. 225—228.

7 Zob. chociazby obszerne studium na temat wymiaru ideologicznego stojace-
go za koncepcja budowy Domu na Skale: J. L as s n e r, Medieval Jerusalem. Forging
an Islamic City in Spaces Sacred to Christians and Jews, Ann Arbor 2017, s. 121-179,
a takze ostatnia prace Przemyslawa Nowo gérskiego, ktdry zwraca uwage przede
wszystkim na wymiar ideowy wspomnianego meczetu, jako symbolu tryumfu islamu:
Fundacja sanktuarium Kubbat as-Sachra wyrazem poboznosci lub polityki kalifa Abd
al-Malika ibn Marwana, SChr 2.4, 2017, s. 39—46. Jego znaczenie jako symbols of conti-
nuity and stability doceniano w paristwach odwolujacych si¢ do dziedzictwa kalifatu
jeszeze w $redniowieczu, tworzac lepsze lub gorsze kopie zalozenia w innych regionach
funkcjonowania muzutmanskiej ummy: EB.Fl o o d, Umayyad Survivals and Mamluk
Revivals: Qalawunid Architecture and the Great Mosque of Damascus, Muq 14,1997, s. 74.

*# Chociazby w kontekscie przygotowywania godnej kalifa siedziby w Jerozolimie:
R.Shani, D.Chen, On the Unayyad Dating of the Double Gate in Jerusalem, Muq 18,
2001, 5. I-40.

# C.ERobinson, 4bd al-Malik..., s. 8o.



284 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféow...

zaréwno w kontekscie dysput teozoficznych®°, jak i bardziej przyziem-
nych zagadnien kodyfikacji i ujednolicenia tradycji, takze koranicznych®".
Biorac pod uwage dos¢ pozytywny wizerunek ‘Abd al-Malika, jaki

wylania si¢ z kart Chronografii, pewne zdziwienie moze budzi¢ fake, ze

jego $mierci Teofanes po$wiccit jedynie krétka wzmianke, informujac jed-
noczes$nie o przejeciu wladzy przez jego syna, Walida I*. Tak czy inaczej,
pewne elementy obecne w przedstawionych powyzej relacjach, przede

wszystkim za$ odwolanie do licznych zwycigstw kalifa, niejako legitymi-
zujacych jego wladze, mozemy spotkaé w zachowanych proumajjadzkich

przekazach, takich jak np. fragmenty poezji dworskiej stworzonej ku czci

‘Abd al-Malika w kontekscie zakoriczenia drugiej fizny*>.

2.2.Walid - ‘Umar - Jazyd - przesladowcy chrzescijan

W dwéch przypadkach Teofanes scharakteryzowal poczynania kaliféw
zaledwie jednym, dwoma zdaniami. Walida I nazwat ,nieszczesliwym”™+.
Nie nalezy jednak rozumie¢ tego okreslenia dostownie. Bizantynczyk dat
przez ten epitet do zrozumienia, iz nieszczesliwym musi by¢ cztowiek prze-
sladujacy chrzeécijan, a wige grzeszny. I takie tez znaczenie ma 6 dhityjplog,
uzyte w tym passusie, omawiajacym okolicznosci przeksztalcenia chrze-
Scijaniskiej katedry $w. Jana Chrzciciela w meczet™. Teofanes wspomniat

»° Jbidem, s. 93-94. Nowe badania przynosza oczywidcie coraz wigcej takich infor-
macji, chociaz istotne sg tez te, kedre falsyfikuja dotychczasowe przekonania na temat
aktywnosci kalifa na tym polu: W. M ad e lun g, The authenticity of the letter of " Abd

Allah b. Ibid to Abd al-Malik, RMMus 132, 2012, s. 37-43.

» C.ERobinson, 4bd al-Malik..., s. 103.

» Teofanes, AM 6197, s.374.14—15.

» S.Pinckney Stetkevych, Unayyad Panegyric and the Poetics of Isla-
mic Hegemony: al-Akbtal's ,Kbaffa al-Qatinu” (»Those That Dwelt with You Have Left
in Haste”), JAL 28. 2, 5. 89—122.

¥+ Teofanes, AM 6199, s. 376. 1. Stowo 6 &htvjplog thumaczy¢ mozna réwniez
jako ‘winny), ‘wystepny), ‘grzeszny’, zob. Stownik grecko-polski, t. 1, s. 29. W podobny
sposéb tlumaczy tez Harry Turtledove: Teofanes (H. Turtledove),s. 73.

»s Zgodnie z przekazami muzutmanskimi, po pierwsze Walid przejal swiaty-
ni¢ obiecujac wybudowaé nowa. Po drugie, meczet zostal wybudowany od podstaw,



Rozdzial ITI. Wizerunek wladcéw muzutmanskich w Chronografii... 285

zreszta, ze powodem, dla keérego doszlo do zabrania wierzacym ich bazy-
liki byla zazdro$¢ Walida ($66vw)>*, a wigc jeden z grzechéw gléwnych.
Ogolnie sformutowania wydaja si¢ mie¢ tutaj chyba bardziej duchowy niz
ziemski wymiar. Powyzsza wzmianke i jej kontekst przesladowczy Teo-
fanes podkreslit poprzez dodanie do tej relacji drugiego passusu, w ktérym
opisal dziatania administracyjne syna ‘Abd al-Malika — wprowadzenie
jezyka arabskiego zamiast greckiego w dokumentach administracyjnych®”.
Interesujace, ze reformy te faczy dopiero z Walidem, chociaz podobne
préby mialy miejsce wlasnie za panowania jego ojca. Nie pasowatoby to
jednak do wersji zaprezentowanej w Chronografii, gdzie syn Marwana
przedstawiony zostal niemal jak wzér wladcy. Wyznawca natychmiast
wyjasnit zreszta, ze dziatania te nie przyniosty skutku, a chrzescijaiiscy
pisarze pracowali w kancelariach muzutmanskich #w¢ ojuepév=*, czyli
takze w czasach Teofanesa®”.

Biorac pod uwage powyzsze uwagi, takze te dotyczace Mu‘awiji i ‘Abd
al-Malika, interesujace wydaje si¢, w jaki sposéb Chronograf przedsta-
wil Walida w kontekscie dziataii dyplomatycznych. Spotykamy jedna

nie wykorzystano do jego konstrukeji pozostatosci po bazylice. Oczywiscie nie wydaje
si¢ to prawdopodobne, co wigcej przy przygotowaniu nowego meczetu wzieli udziat
mistrzowie sprowadzeni w tym celu z cesarstwa bizantyriskiego. Na temat okolicznosci
powstania meczetu Umajjadéw w Damaszku, jednego z najwazniejszych muzutmanskich
doméw modlitwy az po dzi§ dzien, przede wszystkim wzgledem jego roli w programie
budowlanym Walida i elementach propagandy wizualnej zastosowanej w tym zabytku
zob.: EB.Flo o d, The Grear Mosque of Damascus. Studies on the Makings of an Umayyad
Visual Culture, Boston 2001, s. 184-236; R.Grafman, M. Rosen-Ayalon, The
Two Great Syrian Umayyad Mosques: Jerusalem and Damascus, Muq 16, 1999, s. 1-15.
O pézniejszych redefinicjach: B.J. Walk e r, Commemorating the Sacred Spaces of the
Past. The Mamluks and the Unayyad Mosque at Damascus, NEA 67.1, 2004, s. 26—-39.

»¢ Gdyz $wiatynia chrzescijaniska t& depPdddov xdhhog Tob TolovTov vaot. Calosé
tego passusu — Teofanes, AM 6199, s.375.31 — 376.1—2.

»7 Teofanes, AM 6199, s. 376.2—4: kol Exwhvoe ypddeadour ENiott Todg Snpo-
alovg T hoyoBeaimv xddikag, &AL &v ApaBiow avte mapacnuaivesdor.

»% Calos¢ tego sformulowania — Teofanes, AM 6199, s. 376.6—7: 815 kol éwg
aNuepdy eiat abv adTolg voTdptol XplaTiovol.

»9 Powolujac si¢ przy tym na kwesti¢ niedostosowania arabskiego systemu zapisu
liczb: Te o fanes, AM 6199, s.376.4—6: Ywpls T@V Vidwy, émetdl] &dlvatov Tf éxelvwy
Yhdoay povdde 7 Sudde A Tpidde 7 Skt Hpiov 7 Tpla ypddeaBal.



286 Islam, Arabowie i wizerunek kalifow...

taka wzmianke, w AM 6206, gdzie Bizantynczyk opisat dziatania cesarza
Anastazjusza II Artemiusza, przygotowujace panstwo na muzulman-
ski atak. Wladca mial wysta¢ do kalifa swoich postéw, pod pretekstem
podjecia negocjacji, w rzeczywistosci zas jako szpiegéw pozyskujacych
informacje o arabskich przygotowaniach do ataku**°. Dla naszych roz-
wazan istotne wydaje si¢, ze Walid, w odréznieniu od Mu‘awiji, czy ‘Abd
al-Malika nie jest tu kreatorem sytuacji, ale statysta, tatwo oszukanym
przez Bizantynczykow.

We fragmentach zwigzanych z panowaniem Walida mozna zauwazy¢
podobna tendencje, jak w przypadku kaliféw sprawiedliwych i Mu‘awiji.
W tamtych passusach to Umajjada wymieniany jest jako prowadzacy poli-
tyke arabska wobec cesarstwa, w przypadku syna ‘Abd al-Malika funkcje
te przejmuja wodzowie, z jego bratem Maslama na czele, wowczas namiest-
nikiem al-Dzaziry, czyli terenéw pogranicznych z imperium bizantynskim
(por. relacje z AM: 6201, 6202, 6203, 6204, 6205). Znaczenie Walida
jest do tego stopnia marginalizowane, ze nawet w kontekscie jego pro-
gramu budowlanego (zalozenia osrodka ‘Andzar) Teofanes przypisuje te
fundacje jego synowi al-‘Abbasowi**, ktérego wczesniej wymienit jako
jednego z przywdédcéw wypraw militarnych na cesarstwo*. Ta sama
prawidlowos¢, nawet mocniej zaakcentowana, dotyczy osoby nastepcey,
brata Walida, Sulejmana ibn ‘Abd al-Malika. Poza wzmiankami o prze-
jeciu kalifatu** i $mierci*+, Teofanes nawiazuje do niego tylko w jeszcze
jednym fragmencie, co uznaje si¢ zresztg za pomytke’. Stwierdza tam,

ze Maslama poprosit Zovkeipdy tov mpwtooiufoviov o positki w postaci

° Teofanes, AM 6206,s.384.1-7.

*t Teofanes, AM 6202, s. 16-18. O identyfikacji fundatoréw osrodka zob.:
H.K.Chehab, Onthe ldentification of Anjar (‘Ayn al-Jarr) as an Umayyad Foundation,
Mugq 10, 1993, 5. 42—48.

** Tak w AM 6202, jak i wspdlnie z Maslama w AM 6201: Te o fanes, AM 6201,
s.376.31: ToOTw T¢) £Tel emeatpdrevae Macahpds kot APog v Toavov.

1 Teofanes, AM 6207, s.384.18—-19.

4+ Teofanes, AM 6207,5.396.23—24.

5 Wedlug Cyrila Mango i Rogera Scotta Teofanes mial w tym
fragmencie na mysli albo Sulejmana ibn Mu‘ada albo innego arabskiego dowddce
o tym imieniu - Teofanes (C.Mango,R.Scott),s. 548, przyp. 1s.



Rozdzial ITI. Wizerunek wladcéw muzutmanskich w Chronografii... 287

floty*>¢. Wedtug wickszo$ci badaczy jest to blad, gdyz najprawdopodobniej
Teofanes mial na mysli Sulejmana dowodzacego podczas tej kampanii
flota. Jednakze Chronograf uzywa tutaj tytutu, kedry zarezerwowat dla
kalifa, o ktérym to juz pisalem poprzednio. Tak czy inaczej, ten brak
wzmianek o samym wiadcy jest tym bardziej symptomatyczny, ze ta
cz¢$¢ Chronografii wypelniona byta odniesieniami do Arabéw czy same-
go Maslamy ibn ‘Abd al-Malika, ze wzgledu na opis drugiego oblezenia
Konstantynopola*”.

Za zdecydowanie bardziej rozbudowane nalezy uzna¢ oméwienie
poczynan kolejnego kalifa, ‘Umara II. Jego ojcem byt ‘Abd al-Aziz, brat
kalifa ‘Abd al-Malika, ktdérego czterej synowie zostali kalifami. “‘Umar
byl wnukiem zaltozyciela marwanidzkiej gatezi dynastii umajjadzkiej

¢ Teofanes, AM 6209, s.395.16—18.

7 Sam Sulejman to niedoceniany wladca umajjadzki, wokét kedrego jednak narosto
wiele mitéw i legend: R. Eisen er, Zwischen Faktum und Fiktion. Eine Studie zum
Umayyadenkalifen Sulaiman b. Abdalmalik und seinem Bild in den Quellen, Wies-
baden 1987, 5. 23—28, 84—90, 98—114. W arabskim foklorze zachowaly si¢ pozytyw-
ne przekazy na jego temat, zwigzane z takimi cechami jak madro$¢, wiedza, ale takze
umiejetnosci wojskowe i mysliwskie: 4 Hundyed and One Nights..., s. 63—79. Byt to
tez cztowiek bardzo oddany realizacji inwestycji budowlanych, szczegdlnie w Ramli,
jeszeze przed objeciem tronu, zob.: A. Gorzalczany, A. Salam on, Archaeologi-
cal Evidence of a Powerful Earthquake in Ramla, Israel, during the Early Islamic Period,
lin:] Proceedings of the 10" International Congress on the Archaeology of the Ancient
Near East, vol. 1, eds B. Horejs, Ch. Schwall, V.Miller, M. Luciani,
M.Ritter,M.Guidetti, Wiesbaden 2017, s. 601-614, a przede wszystkim: N. L u z,
The Construction of an Islamic City in Palestine. The Case of Umayyad al-Ramla, JRAS
7.1,1997, 8. 27—54, gdzie oprécz propozycji wizualizacji umajjadzkiej Ramli, omdwie-
nia dotychczasowych badan archeologicznych, znalez¢é mozna analize przyczyn, dla
ke6rych Sulejman wybudowal nowe miasto — oprécz podawanych przez historykéw
muzutmarnskich pobudek osobistych (uzyskanie stawy podobnej przodkom, szczegdlnie
doréwnanie ojcu), nalezy bowiem wziaé pod uwage kwestie praktyczne — pézniejszy
kalif wybudowal to miasto na swoich warunkach, zamiast przebudowywac¢ jeden z ist-
niejacych juz osrodkéw, wdajac si¢ w niekonczace si¢ spory z lokalnymi whascicielami
gruntéw. To ciekawa perspektywa, wiele nam méwiaca o faktycznej wladzy namiestnika
na danym terenie. Podobnie zreszta bylo w kontekscie Jerozolimy — zamiast przebudo-
wywac $wiatynie chrzescijariskie, muzutmanie udali si¢ ze swoimi nowymi projektami
na nieuzywane dostatecznie Wzgérze Swigtynne i tam stworzyli centrum nowej whadzy

- religijne, ale takze polityczne.



288 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféow...

Marwana L. Nalezy takze doda¢, iz jego matka pochodzita z naprawde
znakomitej rodziny. Umm Asim bint Asim byta bowiem c6rka Asima,
syna ‘Umara ibn al-Chattaba, drugiego sposréd kaliféw sprawiedliwych.
Po $mierci ‘Abd al-Aziza, wezwano go do Damaszku, gdzie po$lubit cérke
‘Abd al-Malika, Fatime. Wkrétce potem, po $mierci tego kalifa, jego syn
i nastgpca al-Walid wyznaczyl ‘Umara gubernatorem Medyny. Eagodne
rzady, jakie sprawowal, staly si¢ najprawdopodobniej przyczyna jego
odwolania. Miato to miejsce w 712 r. By¢ moze do$wiadczenia naby-
te podczas tej stuzby staly sie inspiracja do do$¢ gwattownych reform
administracyjnych, jakie wprowadzit pézniej, zwlaszcza na wschodzie,
gdzie podzielit dotychczas potaczony zarzad nad Persja i Irakiem na dwa
oddzielne gubernatorstwa, wprowadzajac jednoczesnie do$¢ $cisty nadzor
osobisty nad dzialaniami obydwu namiestnikéw?*°®. Nastepne lata spedzit
w Damaszku. W ciagu panowania Sulejmana, zostat kim$ w rodzaju nie-
oficjalnego doradcy i towarzyszyt kalifowi w jego podrézach. Ta bliskos¢
pomiedzy nimi**® zadecydowata by¢ moze o tym, iz to ‘Umar, a nie nastep-
ny w kolejnosci syn ‘Abd al-Malika, Jazyd, zostal nast¢pca Sulejmana®™.

8 AS.DeShazo, M.L.Bates, The Unayyad Governors of al-'Iriaq and the
Changing Annulet Patterns on their Dirhams, NC 14, 1974, s. 111. To osobiste zaanga-
zowanie ‘Umara I widoczne jest nie tylko w kontaktach z namiestnikami, ale takze
z nizsza administracja terenows. Yaacov Lev w swoich rozwazaniach na temat relacji
pomiedzy kalifami a regionalnymi kadimi egipskimi zwrdcil uwagg, ze to wlasnie syn

‘Abd al-Aziza praktykowal prowadzenie bezposredniej korespondencji z sedziami, by
zasiggna¢ informacji tak o rozwoju miejscowej ummy, jak i z pewnoscia dziatan samych

namiestnikdw: Y. L e v, The Administration of Justice in Medieval Egypt: From the 7" to

the 12" Century, Edinburgh 2020, 5. 83-100. W doborze miejscowej kadry zarzadzajacej

przestal tez kierowad si¢ wylacznie koligacjami z Banu Umajja, konsultujac nickiedy
wyb6r z przedstawicielami miejscowej ludnosci: M.A. K ar i m, Fighting Against Cor-
ruption (A Political Biography of * Umar Ibn ‘Abd al- Aziz), MJSA 7.1, 2007, 5. 5—6.

3 ‘Umar mial poprze¢ roszczenia Sulejmana do przejecia wladzy po Walidzie,
rezygnujac z wlasnych praw: ibidem, s. 3.

#° Trudno stwierdzi¢ z cala pewnoscig jakie pobudki kierowaly Sulejmanem, szcze-
golnie, ze byly one niezrozumiate rowniez dla dwezesnych. Hiszam dla przykladu zagrozit
buntem, a zgodzit si¢ na nowego kalifa tylko pod warunkiem uznania za nastepce swego
brata Jazyda. Weryfikacji wymaga réwniez osad, zgodnie z ktérym Sulejman nie mial po
prostu jak przekaza¢ wladzy swoim synom, gdyz najstarszy z nich, Ajjub umart przed
nim, cz¢$¢ za$ byta na wyprawach wojennych przeciwko Bizantyniczykom, inni nie



Rozdzial ITI. Wizerunek wladcéw muzutmanskich w Chronografii... 289

Mialo to miejsce we wrzesniu 717 . Podkresli¢ nalezy, iz autor Chro-
nografii przyczynit si¢ w niematym stopniu do stworzenia, mozna by
rzec, czarnej legendy tego wladcy, ktdra trwa whasciwie do dzi$*. Przede
wszystkim Chronograf skoncentrowat w jednej relacji, dotyczacej tego
panowania, wlasciwie wszystkie informacje o antychrzescijaniskich zarza-
dzeniach Umajjadéw, o jakich pisat w swoim dziele. Dodajmy, Ze jest to
literalnie jeden zwarty fragment w AM 6210, poprzedzony co wiecej

osiagneli odpowiedniego wicku (Sulejman mial mie¢ czternastu synéw, nie wszyscy byli
z uznanych zwiazkéw, uprawniajacych ich do dziedziczenia). Wigcej: T.M ay e r, Neue
Aspekte zur Nominierung ‘Umars I1. durch Sulaiman b. ‘Abdalmalik (96/715-99/717),
WO 25,1994, 5. 109—1I5.

s Krétki szkic biograficzny odnajdzie Czytelnik w: PM. C o b b, ‘Umar I b. “Abd
al-‘Aziz, [in:] EI*, vol. X, eds PJ. Bearman, Th. Bianquis, CE.Bosworth,
E.van DonzelL WP.Heinrichs, Leiden 2000, s. 821—-822.

2 Posta¢ ‘Umara ibn ‘Abd al-Aziza wywoluje w literaturze przedmiotu wiele kontro-
wersji. Charles Lebeau, badacz z osiemnastego wicku stwierdzit, ze ‘Umar byl zym bardziej
okrutny im bardziej ortodoksyjny w wierze (zob.: Ch. L e b e a u, Histoire du Bas-Empire,
t. XII, Paris 1831, 5. 125). Jak zauwazyt juz kilkadziesiat lat temu W. W. Barthold, historycy
zajmujacy si¢ ‘Umarem prébowali przedstawié jego osobg jako niepraktycznego idealiste,
keéry dla swojej utopii stworzenia prawdziwie muzulmanskiego paristwa zaprzepascit
dziedzictwo poprzednikéw — WW. Barthold, The Caliph ‘Umar II and the Con-
Slicting Reports about his Personality, transl. JW. Wer y h o, IQ 15, 1971, 5. 69. Dzi$ nie
spotykamy juz tak jednoznacznych sadéw na temat tego wladcy. Dominuje raczej wize-
runck kalifa jako reformatora, kt6ry przewidywal, ze bez wprowadzenia koniecznych
zmian, uczynienia paristwa dobrem wszystkich muzutmandéw, Umajjadéw moze czekad
tragiczny koniec: A. B o rr ut, Entre tradition et histoire: genése et diffusion de [image
de ‘Umar I, MUS]J 58, 2005, s. 329—378. Jednoczesnic Hugh Kennedy zauwaza na
przyklad, ze “Umar II byl kalifem o najbardziej ztozonym charakterze sposréd wiadcow
marwanidzkich — The Prophet and the Age..., s. 106. Wspominana jest jego antychrze-
$cijaniska polityka (D. M ad ey s k a, Historia swiata arabskiego..., s. 182), podkresla si¢
wyjatkowe ulgi podatkowe dla neofitéw muzulmanskich niearabskiego pochodzenia
(PK.Hitti, Dzieje Arabéw..., s.186). ‘Umar Il byl tez zupelnie inaczej postrzegany niz
reszta kaliféw umajjadzkich w pdzniejszym, abbasydzkim okresie. Charakterystyczne, ze
nie sprofanowano jego grobu, w przeciwieristwie do innych pochéwkéw umajjadzkich
kaliféw (ibidem, s. 189). Wsréd Abbasydéw jego poboznosé cieszyta si¢ takim szacun-
kiem, ze jeden z kaliféw, al-Muhtadi obral go sobie za wzér doskonalego wladcey, zob.:
J.Hauzinski, Burzliwe dzieje kalifatu bagdadzkiego, Warszawa—Krakow 1993, 5. 174.
Wypada zgodzi¢ sig z obserwacja Geralda R. Haw tin g a (The First Dynasty of Islam...,
s. 77), ktéry stwierdzil, iz jednoznacznie pozytywne przekazy kronikarzy arabskich
stanowia czesto przeszkode w opracowaniu obiektywnego obrazu tego panowania.



290 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféw...

swoistym panegirykiem na czes¢ Boga i Swic;tej Marii, wychwalanych tu
w kontekscie zwycigskiej obrony Konstantynopola. By zwiaza¢ ‘Umaraz ta
wielkg kleskg muzutmandw, Teofanes powtarza w tym passusie informacje
0 jego wyniesieniu do rangi kalifa’” (wczesniej wspomniat o tym niejako

mimochodem, pomig¢dzy relacjami z obl¢zenia, w AM 6209, réwniez
przed ta krétka wzmianka znajduje si¢ opis wypadkéw, keérych korzyst-
ny dla Bizantyniczykdw obrét przypisal wstawiennicewu Matki Bozej),
sugerujac, ze jego panowanie rozpoczelo si¢ od wycofania si¢ spod Stolicy
Swiata, czego nie omieszkal skomentowa¢ sformutowaniem peté moArig
aioydvne™. Reasumujac, rzady ‘Umara zainicjowane zostaly w wielkim

wstydzie lub hanbie, gdyz sformutowanie to ma kilka réwnorzednych
tlumaczen. Warto jednocze$nie zwréci¢ uwage, ze ogloszenie odwrotu spod
Konstantynopola przez ‘Umara, jest bardzo symboliczng klamra spinajaca
epoke wielkich podbojéw. Widacé to nie tylko w kontekscie nieudanego

starcia z Bizantyriczykami, ale takze w warstwie religijno-filozoficznej,
a przede wszystkim architektonicznej. Zauwaza si¢ bowiem w dzisiejszej

nauce, ze panowanie syna ‘Abd al-Aziza byla pewng zmiang jako$ciowa
— zamiast idei imperialnych obecnych w poprzednich zalozeniach, ‘Umar,
be¢dacy jednym z najwigkszych budowniczych, sposréd wszystkich przed-
stawicieli dynastii umajjadzkiej, zaproponowat powrét do zrédet wiary,
co egzemplifikowal réwniez poprzez planowane za jego rzadéw zatozenia

budowlane. By¢ moze wiasnie dlatego ze wzgledu na ich skromno$¢, nie

zdobyly one odpowiedniej popularnosci i dzisiaj niewielu kojarzy go

jako fundatora wielu islamskich doméw modlitwy**. Tak czy inaczej ta

W Teofanes, AM 6210, s.399.5—6.

" Teofanes, AM 6209,5.399.21-24.

» Teofanes, AM 6210,s.399.7. ‘Umar II przejat wladze we wrzesniu 717 1., a oble-
zenie trwalo do sierpnia 718 r. Mimo to mozna znalez¢ przekazy, nawet chrzescijaris-
kie, zgodnie z kedrymi Konstantynopol nie upadt tylko dlatego, ze kalif odwotat oble-
zenie. Odpowiednim przyktadem jest tu Dionizjusz z Tell-Mahre, zob.: M. Canard,
Les expéditions des Arabes contre Constantinople dans [ histoire et dans la legende, JA 208,
1926, 5. 99—100.

#¢ N.Lebovits, Constructing God's Community. Umayyad Religions Monumen-
tation in Bilad al-Sham 640-743 CE, Senior Honors Thesis, Vanderbilt University,
Nashville 2020, s. 92.



Rozdzial ITI. Wizerunek wladcéw muzutmanskich w Chronografii... 291

sugestia, niezgodna przeciez z prawda, ze ‘Umar natychmiast po przeje-
ciu wladzy rozkazat zakoriczy¢ oblezenie Konstantynopola, tym samym
wycofujac si¢ z imperialnych planéw, wydaje si¢ by¢ zgodna nie tylko
z wizerunkiem tego kalifa jako skupionego na sprawach wewnetrznych
mysliciela i filozofa, ale tez z materialem archeologicznym, w kontekscie
chociazby sztuki dekoratywnej i ograniczenia jej wykorzystania za tego
panowania. Pewne pojednawcze gesty wzgledem cesarstwa mozna réw-
niez odnalez¢ w reskryptach ‘Umara I, gdzie zakazal m.in. utrudniania
handlu morskiego swoim namiestnikom, co z pewnosciag musiato dotyczy¢
m.in. wymiany z Bizancjum®”.

Opisawszy wielkie zwyciestwo Bizantyniczykéw nad Arabami, Chro-
nograf przeszedt do oméwienia rzadéw ‘Umara, ktére przedstawit jako
szereg ograniczen i decyzji wymierzonych przede wszystkim w chrzescijan.
Tak jakby kalif mcit si¢ za porazke otwierajaca jego panowanie. W tym
fragmencie mamy tez wzmiankg o trzesieniu ziemi®. W poprzednim
rozdziale wspomnialem zas, ze opisy takich zjawisk przyrodniczych byly
czasem wykorzystywane, by niejako zapowiedzie¢ nieckorzystne wyda-
rzenia. Pierwsze zarzadzenie wyrazone zostalo we frazie: ‘Umar zakazat
wina w miastach®. Poréwnujac ten passus z dostepnymi wersjami Karzy
‘Umara***, mozna doj$¢ do wniosku, ze zakaz ten dotyczyl sprzedawa-
nia i kupowania wina w centrach miast, okreslanych jako muzutman-
skie, w medinach®'. Nie zakazano za$ chrzescijanom uzywania wina jako

*7 H.A.R. Gib b, Arab-Byzantine Relations..., s. 230231

 Teofanes, AM 6210, s. 399.20.

# Teofanes, AM 6210,s.399. 20—21: éx@hvoey Odpep Tov olvov 4md T@V TéAewy.
Stowo x@vd znaczy z ano oraz acc. odmawiad komus czegos. Dostownie wigc fragment
ten nalezaloby przettumaczyé: ‘Umar odméwit wina miastom.

¢ Na poczatku uwazano, iz dokument ten byt dzietem ‘Umara I, potem taczono go
z ‘Umarem ibn ‘Abd al-Azizem. Obecnie uwaza sig, iz w takiej formie, czyli zwarte-
go tekstu, powstal on znacznie pézniej, zob.: K. Ko$cielniak, Grecy i Arabowie.
Historia Kosciola melkickiego (katolickiego) na ziemiach zdobytych przez muzutmandéw
(634—-1516), Krakéw 2004, s. 76-80.

1 Zakaz ten obejmowal réwniez krew, padline i $winie, zob.: Classical Islam.

A Sourcebook of Religions Literature, trans. N.Calder,J Mojaddedi,A.Rippin,
Abingdon—New York 2003, 91-92.



292 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféw...

takiego, co byloby oczywiscie problematyczne w kontekscie kultowym.
Chroniac ummyg przed obcymi wptywami, ‘Umar skupiat si¢ nie tylko na
chrzescijanach. Wiemy tez, ze w swojej korespondencji z namiestnikiem
Kufy ‘Abd al-Hamidem ibn ‘Abd al-Rahmanem, zakazat przekazywania
tradycyjnych podarkéw podczas perskich $wiat — Nouruz i Mehregan®.

Drugim postanowieniem, znajdujacym si¢ w tym fragmencie, byto
zarzadzenie, iz $wiadectwo chrzedcijanina przeciw muzutmaninowi nie
bedzie akceptowane’. Wspominajac o tym Teofanes poswiadcza kolejny
zakaz zawarty w Karcie ‘Umara, w ktérej znajduje si¢ m.in. wzmianka:
malzerstwo, ktdrego swiadkiem bytby chrzescijanin, uznamy za nielegalne**.

Oproécz wyszezegdlnienia tych nakazéw, Chronograf wspominat takze
o zwolnieniu z podatkéw neofitéw muzutmanskich®. Teofanes potrak-
towal to zarzadzenie jak kolejne represyjne dziatanie wzgledem chrzesci-
jan*¢. Pojawily si¢ w tym miejscu niepokojace wzmianki o przymusowym
nawracaniu chrzescijan oraz wielu meczennikach, ktérzy brak zgody na
zmiang wyznania przeplacili zyciem. Takie przedstawienie kwestii doku-
mentu, skierowanego w istocie do muzutmanéw, jest zrozumiate o tyle,
ze reskrypt znacznie poprawiat sytuacje mawali?*’. Wiele oséb, w ten

#* Mimo zakorzenionej wezesniej silnej tradycji obchodzenia tych uroczystosci takze
przez muzutmanéw. Wiecej na ten temat: R. Hau g, The Gifts of Mibragin: Muslim
Governers and Gift Giving during Non-Muslim Holidays, [in:] What Différence Does Time
Make? Papers from the Ancient and Islamic Middle East and China in Honor of the 100"

Anniversary of the Midwest Branch of the American Oriental Society, eds]. Scurlock,
R.H.Beal, Oxford 2019, 5. 31—43.

# Teofanes, AM 6210,5.399. 24—25: kel ui TepadéyeaBou uaptuploy XpioTiavod
kot Zepaxnvod EBéomiaey.

4 Classical Islam. A Sourcebook..., s. 91.

5 Teofanes, AM 6210, 5. 399. 20—22.

»¢ Podobnie przedstawia dzialanie tego reskryptu ‘Umara takze historiografia
koptyjska: Se wer, IIL, 5. 72.

7 To nie byla przy tym reforma motywowana wylacznie kwestiami religijnymi.
O kondycji grupy muzulmanskich klientéw w czasach panowania ‘Umara, przede
wszystkim z punktu widzenia relacji spolecznych zob.: GR. Hawting, ‘Umar II
and the Treatment of the Mawali Ahmad b. Yahya b. Jabir al-Balidburi (d. 279/892),
Muhammad b. Jarir al-Tabari (d. 310/923), and Abit Muhammad ‘Abd Allah b. ‘Abd
al-Hakam (d. 214/829), [in:] Conversion to Islam in the Premodern Age: A Source-



Rozdzial ITI. Wizerunek wladcéw muzutmanskich w Chronografii... 293

sposdb zachg¢conych, dokonywalo apostazji i nawracalo si¢ na islam*, co
nie mogto podobac si¢ osobom tak zaangazowanym w zycie Koéciota jak
Wyznawca. Z perspektywy muzutmanskiej byta to jednak regulacja, ktéra
mozna przeciez uznaé za pozytywna™. Decyzje syna ‘Abd al-Aziza nie
zawsze jednak podobaly si¢ wszystkim muzulmanom, jak chociazby regu-
lacja dotyczaca dziedziczenia dotacji po zmartych wojownikach za udziat
w dzihadzie, co prowadzito do licznych naduzy¢ i uszczuplenia skarbea
panstwowego, wedtug ‘Umara II nalezacego do wszystkich czlonkéw
ummy. Regulacja zakazujaca takowego dziedziczenia, zgodnie z inter-
pretacja kalifa prowadzita wigc w istocie do ochrony wspélnego majatku
wyznawcow Allaha. By zabezpieczy¢ faktycznych, niesamodzielnych
spadkobiercéw zmarlych uczestnikéw dzihadu, wladca stworzyt rejestr
nowo narodzonych. Inna rzecz, czy wszystkie te decyzje faktycznie mogly
by¢ wprowadzone w zycie przy niewielkiej administracji paiistwowej,
a rozrastajacych si¢ spolecznosciach muzutmanskich na terenach podbi-
tych¥°. Samo zarzadzanie, za pomocg edyktéw i reskryptéw wydawanych
z kancelarii kalifa, mozna uzna¢, paradoksalnie, za praktyke zaczerpnigtg

book, eds N. Hurvitz, Ch.C. Sahner, U Simonsohn,L. Yarbrough,
Berkeley 2020, 5. 94-100.

»8 Klasyczna wersja reskryptu, w tlumaczeniu na jezyk angielski, dostgpna jest
w: HAAR. Gibb, The Fiscal Rescript of ‘Umar II, Ara 2, 1955, s. 1-16. Autor zauwa-
za w komentarzach pewng nickonsekwencje reskryptu, np. w kontekscie uzytkowania
ziemi obcigzonej podatkami zwigzanymi z wyznaniem. Nie byly one znoszone, mimo
przejscia dzierzawcy na islam. Bez wzgledu na powyzsze zastrzezenia, reskrypt mial
pozytywne skutki w wymiarze traktowania wszystkich muzulmanéw na réwnych za-
sadach, zob.: P. K. Hi t ti, Dzieje Arabow..., s. 186.

9 Ten wizerunek ‘Umara, jako osoby, ktora chciata ulzy¢ innym muzuimanom, a jed-
noczesnie niezgadzajacego si¢ na nieproporcjonalny przepych dworu kalifa, zachowal si¢
w tradycyjnie przekazywanych na jego temat réznego rodzaju legendach i opowiesciach,
jak chociazby ta 0 odmowie przyjecia pewnych elementéw wyposazenia patacu po prze-
jeciu wladzy i oddania ich na potrzeby ummy: Classical Arabic Stories..., s. 77-80. Takze
badania dotyczace rzeczywistego, wysokiego obciazenia podatkowego wystepujacego za
poprzednikéw syna ‘Abd al-Aziza, pozwalaja domniemywac, ze decyzje podejmowane
przez tego ostatniego mogly zostaé bardzo dobrze przyjete: C.E. Robinson, ‘A4bd
al-Malik..., s. 71—72.

»o Wadad al-Qadi, 4 Documentary Report on Umayyad Stipends Registers
(“diwan al-‘ati”) in Abis Zur'a’s “tarikh”, QSA (Nuova Serie) 4, 2009, s. 7—44.



294 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféw...

z cesarstwa bizantynskiego®™. W ten spos6b ‘Umar stawial si¢ ponad
dotychczas stosowanym prawem. Jest to o tyle interesujace, ze nie do konca
zgodne z muzutmanska prakeyka prawna, starajaca si¢ przede wszystkim
podkresla¢ faricuch tradycji zaczerpnietych bezposrednio od Proroka.

Relacje Chronografii, dotyczaca poczynan ‘Umara IT, koniczy wzmian-
ka o liScie napisanym przez niego do cesarza Leona III**, zawierajacym
wyktad podstawowych prawd wiary islamskiej. Kalif miat nadzieje¢ nawré-
ci¢ wladcg Romejéw na islam®”. Zauwazmy, ze Chronograf nie odnosi si¢
tutaj do zagadnienia, czy ta misja ‘Umara zakoriczyta si¢ sukcesem. Jest
to z pewnoscia kolejnych element budowania czarnej legendy Leona I11.
Tak czy inaczej, syn ‘Abd al-Aziza zostal w tym miejscu przedstawiony
jako wladca obeznany z kwestiami teologicznymi, co jest zgodne z muzul-
manskimi wizerunkiem tego kalifa’.

¥ H.AR. Gibb, drab-Byzantine Relations..., s. 22.4.

» Teofanes, AM 6210, s.399. 25-26.

% Autentyczno$é listu, kedrego odpis znajduje si¢ w Historii kalifdw Gewonda, jest
podwazana. By¢ moze jednak sam fake korespondencji mial miejsce, tylko oryginalne
pismo nie dotrwalto do naszych czaséw, a zachowal si¢ falsyfikat. Wiccej na ten temat
zob.: B. C e c o ta, Wybrane zagadnienia z korespondencji muzutmarsko — chrzescijan-
skiej na podstawie ,,Historii kaliféw” Ghewonda, [in:] Per aspera ad astra. Materialy
z XVI Ogélnopolskiego Zjazdu Historykdw Studentéw, t. XIV, Krakoéw 2008, s. 27-44;
K.Ko$cielniak, Polemika muzutmansko-chrzescijariska na podstawie korespondencyi
prypisywanej kalifowi umajjadzkiemu ‘Umarowi II (T 720) i cesarzowi bizantyjskiemu
Leonowi III (1 741), FHC 8, 2002, 5. 97-105. Por. réwniez: ]-M. Gaudel, La corre-
spondance de ‘Umar et Léon (vers goo), [in:] Collection Studi arabo — islamici del PISAI,
Roma 1995, s.3-30;5 i d e m, The Correspondence between Leo and Umar: Umar’s Letter
Re-discovered?, ICh 10,1984, s.109-157; D. Card aillac, Lapolémique antichrétienne
du manuscrit aljamiado N° 4944 de la Bibliothéque Nationale de Madrid, t. I-11, Mont-
pellier 1972; D. S o ur d e 1, Ur pamphlet musulman anonyme d époque abbaside contre
les chrétiens, REL 34,1966, s. 1-33; A. Je f f e r 'y, Ghevond's Text of the Correspondence
between ‘Umar I and Leo III, HTR 37. 4,194 4, 5. 269—332.

#+ Warto doda¢, iz oprécz powszechnie znanej, domniemanej korespondencji
z cesarzem, ‘Umar polemizowal by¢ moze m.in. ze stynnym al-Hasanem al-Basrim
(um. 728), nauczycielem zalozyciela szkoly mu'tazylickiej Wasila ibn Aty. Giéwnymi
tematami dyskusji mialy by¢ kwestie dotyczace poboznosci i ascetyzmu, a takze pre-
destynacji i wolnej woli, zob.: S.A. M o urad, Early Islam between Myth and History.

Al-Hasan al-Basri (d. 110 H/ 728 CE) and the Formation of His Legacy in Classical Islamic
Scholarship, Leiden—Boston 2006, s. 121-139. Wspomnie¢ nalezy o listach przeciwko



Rozdzial ITI. Wizerunek wladcéw muzutmanskich w Chronografii... 295

Ostatnia wzmianka na temat ‘Umara IT w Chronografii jest ta doty-
czaca jego $mierci*. Teofanes wspomnial tam jedynie, ze sprawowat on
wladz¢ nad Arabami przez dwa lata i cztery miesigce.

Jak wiec widzimy, Bizantynczyk przedstawit ‘Umara II jako fanatycz-
nego wyznawce islamu, ktéry podjat nawet prébe nawrdécenia samego
cesarza, a jednoczesnie gorliwego przesladowce chrzescijan. Warto jednak
nadmieni¢, iz w wielu Zrédlach chrzescijaniskiego Wschodu nie odnoto-
wuje si¢ tak negatywnego obrazu umajjadzkiego wladcy**. Jednoczesnie

kadarytom, takze pelnych teologicznych odniesien: H.Q. M u r a d, Sunnah and Hadith
in ‘Umar IT's Epistle against the Qadariyyah, ISt 35. 3, 1996, s. 283—291. Jak napisat kil-
kanascie lat temu Spahic O m e r: Unlike his Umayyad predecessors, Umar allied himself
with the mainstream Muslim intellectuals, consulting them regularly on various matters.
— Theological Conflicts in Early Islamic Era. The Execution of Ghaylan ibn Muslim al-Di-
mashqi al-Qadari, ID 9. 2, 2001, 5. 207. Jego kontakty z intelektualistami nie ograniczaty
si¢ jednak wylacznie do przedstawicieli teologii, jego towarzyszem byl np. Chalid ibn
Safwan, wyksztalcony dworzanin i orator, nazwany przez Jaakko Himeen-Anttila
»dzentelmenem VIII wieku”: Portrait of an Eighth-Century Gentleman Khalid ibn Safwan
in History and Literature, Leiden—Boston 2020, s. 18 (chociaz relacja o ich przyjazni
bywa podwazana). Por. tez: i d e m, Khalid Ibn Safwin: An Orator at the Umayyad and
Abbasid Courts, [in:] In the Presence of Power: Court and Performance in the Pre-Modern
Middle East, eds M.A.Pomerantz, E.Birge Vitz, New York 2017, 5. 100-118.
Dla rozwoju pdzniejszych szkdt prawniczych duze znaczenie mialy mie¢ listy i instruk-
¢je ‘Umara adresowane do jego namiestnikéw: M. T illier, Califes, émirs et cadis:
le droit califal et [ articulation de [ antorité judiciaire 4 [ époque umayyade, BEO 63,
2014, s. 147-190. Do tego rodzaju spuscizny nalezy jednak podchodzi¢ ostroznie, gdyz
wickszos¢ jej zachowata si¢ w pozniejszych odpisach. Problem ten — badajac spuscizne
sckretarza Marwana I1, ‘Abd al-Hamida ibn Jahji — oméwita wicloaspektowo Wad ad
al-Qadi wekscie: Early Islamic State Letters. The Question of Authenticity, [in:] The
Byzantine and Early Islamic Near East. I: Problem in the Literary Source Material,
edsAv.Cameron, LI Conrad,Princeton 1992, s. 215—275.

3% Teofanes, AM 6212, s. 40L.13—14.

%% Mam tu na mysli przede wszystkim nastgpujace przekazy zrédlowe: Gewond
(K.ITatxaubsan),s.29oraz70;Sewer I s. 71-72. U Gewonda mozemy mie¢ do
czynienia z transmisja pewnych przekazéw arabskich, gdyz armeniski historyk wspominat
o0 ‘Umarze jako o jednym z najbardziej szlachetnych sposrédd wszystkich Banu Umajja.
Wardapet podkreslit jednoczesnie pozytywna polityke syna ‘Abd al-Aziza wobec samej
Armenii, np. wyzwolenie armeriskich jericow i zakladnikdéw, uznal tez wrecz, ze kalif
w pewnym momencie (po wymianie korespondencji z Leonem III) stat si¢ zyczliwy
wobec chrzedcijan. Armeniski historyk w ogdle oceniat dziatania tego wladcy jako poko-
jowe, a mial najprawdopodobniej na mysli jego aktywno$¢ wewnetrzng, administracyjna.



296 Islam, Arabowie i wizerunek kalifow...

wizerunek przedstawiony przez Teofanesa, chociaz z jego perspektywy
negatywny, wydaje si¢ do$¢ koherentny z historiografia muzutmanska.
W niekt6rych pézniejszych dzietach, wiernos¢ ‘Umara II wydaje si¢ by¢
nawet osig narracyjna, taczaca panowanie pierwszych kaliféw sprawie-
dliwych z pézniejszymi dziejami islamu. Syn ‘Abd al-Aziza nie jest tam
jedynie piatym prawowiernym, ale wrecz niejako poprawia bledy pierw-
szych czterech (a nie tylko wlasnej, umajjadzkiej dynastii®”), keérych rzady
doprowadzily przeciez do wojen domowych. W osobie ‘Umara dochodzi
do symbolicznego przywrécenia jednosci calej ummey, tak istotnej dla
historykéw jedenastego, dwunastego wieku, trapionych upadkiem auto-
rytetu kalifatu, rozwojem szyityzmu, czy atakami ze strony krzyzowcow?**.

Takze wspomniane wyzej zrodlo koptyjskie w nieke6rych fragmentach docenia kalifa jako
czlowicka dobrego dla innych ludzi (cho¢ nie zapomina podkresli¢, ze byt muzutmani-
nem, co nic bylo wlasciwe przed Bogiem). W pierwszej czgsci autorzy Historii stwierdzaja
wrecz, ze ibn ‘Abd al-Aziz umorzyl chrzescijanom podatki, odbudowywat zniszczone
egipskie oérodki, a wyznawcy Chrystusa zyli pod jego panowaniem w dostatku. Ogdl-
nie jednak charakterystyka “Umara zachowana w tym zrédle ma wydzwick negatywny.
Na t¢ nickoherentno$¢ relacji chrzescijanskich dotyczacych syna ‘Abd al-Aziza zwrécit
uwage Luke Yar b r o u gh, w swoim szczegdlowym opracowaniu przekazéw na temat
wprowadzonych rzekomo przez tego kalifa zakazéw zatrudniania niemuzutmanskich
urzednikéw, zauwazajac jednoczesnie te fragmenty, w ktdrych podkreslano troske wladcy
o zimmich: Did ‘Umar b. Abd al-*Aziz Issue an Edict Concerning Non-Muslim Officials?,
lin:] Christians and Others in the Umayyad State, eds A.Borrut, EM.Donner,
Chicago 2016, 5. 173—206.

%7 Zgodnie z dominujaca w historiografii muzulmanskiej narracja ‘Umar II kryty-
kowat zdecydowanie swoich umajjadzkich przodkéw, szczegdlnie z linii marwanidzkie;.
Jedynym kalifem, co do ktdrego wyrazal raczej pozytywne opinie spoéréd Banu Umajja
(oprécz oczywiscie ‘Usmana, sprawiedliwego) byl Mu‘awija. Nie odnosit si¢ tez zbyt
czesto do innych Sufjanidéw. Trzeba by¢ jednak bardzo ostroznym w przyjmowaniu tych
relacji za w pelni wiarygodne, mogly one w czesci powstaé, by jeszcze mocniej wyrdznié
syna ‘Abd al-Aziza na tle calego rodu, co do ktdrego czarnej legendy nie mamy dzisiaj
watpliwosci, iz byla wytworem propagandy abbasydzkiej i szyickiej itp.. HQ. Murad,
Was ‘Umar I ,a True Umayyad’?, 1St 24. 3, 198s, s. 325-348. Jak stusznie zauwazyl
Hamilton A.R. Gib b, ‘Umar traci tym mocniej na wyjatkowosci im wigcej wiemy na
temat prawdziwych dziejéow Umajjadéw, a nie sugerujemy si¢ legendami na ich temat,
przewaznie o bardzo negatywnym wydzwicku: The Fiscal Rescript..., s. 1.

#8 Wiecej na temat podobnych przekazéw zob.: N. K h al e k, Early Islamic History
Reimagined: The Biography of Umar ibn ‘Abd al-'Aziz in Ibn ‘Asikir's Tirikh madinat
Dimashq, JAOS 134. 3, 2014, S. 431-451.



Rozdzial ITI. Wizerunek wladcéw muzutmanskich w Chronografii... 297

Nie bez znaczenia byly z pewnoscia tez przekazy podkreslajace, ze jego
rzady wypadaly w 100 lat od hidzry (niezbyt wszak dokfadnie), czyniac
go mahdim, a przede wszystkim mudzaddidem, czyli odnowicielem
wiary®. I chociaz sam termin wydaje si¢ pdzniejszy, to odwotania do
jego uczonosci wydaja si¢ by¢ wiarygodne, co wiecej wyrdznia si¢ na
tym tle nie tylko wéréd kaliféw umajjadzkich, ale takze abbasydzkich®+.
W kontekscie wspolezesnych dywagacji na temat dziatalnosci “‘Umara II
wskazuje sie, ze poprzez podkre$lanie swojej wiernosci ideom islamu,
chcial on w istocie sprzymierzy¢ Umajjadéw z jednym z trzech gléwnych
obozéw opozycyjnych wobec wladzy rodu Abu Sufjana — nie mogac
liczy¢ na ulozenie stosunkéw z charydzytami czy szyitami z przyczyn
oczywistych®*, wybrat przymierze z rodzaca si¢ opozycja sunnicka, nie-
zrozumialy dla wielu srodowisk syryjskich, ale coraz silniejsza w innych
czg$ciach panstwa, z Irakiem i Hidzazem na czele’**. W tym sensie nie-
docenienie tego potencjatu przez jego nastepcdw, moglo doprowadzi¢
cala dynasti¢ do klgski. Pamig¢ o ,$wigtosci” syna ‘Abd al-Aziza moze

% A.B o rrut, Entre mémoire et pouvoir. L espace syrien sous les derniers Omeyyades
et les premiers Abbassides (v. 72—193/692-809), Leiden—Boston 2011, 5. 291-297. Podobne
interpretacje pojawiajg si¢ zreszta w dyskursie naukowym. Albrecht N o th zastanawial
si¢ dla przyktadu, czy przypisywane ‘Umarowi IT ograniczenia wzgledem chrzescijan nie
byly po prostu przywrdceniem zarzuconych w okresie sprawowania wladzy przez Umaj-
jadéw zakazéw, wprowadzonych przez wezesniejszych kalifow sprawiedliwych: Problems
of Differentiation between Muslims and Non-Muslims, trans. M. Muehlhaeusler,
lin:] Muslims and Others in Early Islamic Society, ed. R. Hoyland, London 2004,
s. 103-125.

o A.Alajmi, Kh.Keshk, Unayyad Ideology..., s. 13-15.

3# Chociaz pewne dziatania w tym celu byly podejmowane przeciez, jak chociaz-
by zakaz oficjalnego wyklinania Alego, ktdry to zwyczaj rozpoczal jeszcze Mu‘awija:
ibidem, s. 15. ‘Umar mial réwniez spotyka¢ si¢ z przedstawicielami charydzytéw, kedrym
przekazal, ze traktuje swéj kalifat jako przygotowanie do wyboru prawdziwego nastgpcy
Proroka: M.A. K arim, Fighting Against..., s. 3-4. Jego zbyt tolerancyjna polityka
wobec wspomnianych wyzej ruchéw miata zresztg doprowadzi¢ do ich nadmiernego
rozwoju, co stalo si¢ w opinii niektdérych éwezesnych (a takzie wspélezesnych badaczy)
powaznym problemem dla nastepcow syna ‘Abd al-Aziza: ibidem, s. 4.

2 HM.T.Nagel, Some Considerations Concerning the Pre-Islamic and the Ilamic
Foundations of the Authority of the Caliphate, [in:] Studies on the First Century of Isla-
mic Society, ed. G.H.A.Juynb oll, Edwardsville (Illinois) 1982, 5. 196-197.



298 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféow...

wynika¢ m.in. stad, ze jako jedyny z Umajjadéw odwotywat do dziedzic-
twa towarzyszy Proroka’®. Trudno jednak podejrzewaé go o catkowita
bezinteresowno$¢ w podejmowaniu podobnych dziafan.

O Jazydzie II ibn ‘Abd al-Maliku szerzej wspomnialem w rozdziale
drugim, kiedy poruszalem tematyke wizerunku islamskiego ikonoklazmu
zachowanego w Chronografii. W kontekscie niniejszych rozwazan warto
jednak przypomnie¢ okreslenia jakimi zostal potraktowany ten kalif przez
bizantynskiego historyka, jak si¢ wydaje, ze wzgledu na przesladowania.
Nazwany zostal przez Teofanesa ‘bezmyslnym; ‘nierozsagdnym’ czy tez
po prostu ‘glupim’ (6 &véntog). Ma to chyba takze zwiazek z przypisywa-
nym temu kalifowi przywigzaniem do Zydéw*++. Oprécz wspomnienia
zwigzanego z ikonoklazmem, Jazydowi poswigcit Wyznawca jeszcze dwie
wzmianki. Pierwsza z nich dotyczy okolicznosci przejecia wladzy przez
Jazyda po $mierci ‘Umara. Chronograf taczy to wydarzenie z powsta-
niem innego Jazyda, ibn al-Muhallaba, ktéry faktycznie zbuntowat si¢
na przetlomie panowania dw6éch Umajjadéw. Faktem jest, ze jego zatarg
z rodem Mu‘awiji rozpoczat si¢ jeszcze za “Umara I, kedry pozbawit go
wiadzy nad Chorasanem za zte traktowanie podbitych ludéw i uwiezit.
Jazydowi udalo si¢ uciec z wigzienia za zycia syna ‘Abd al-Aziza, jednak
kiedy ten umarl, ibn al-Muhallab wystapit otwarcie przeciwko Umajjadom,
nie uznajac wladzy Jazyda II i ogranizujac opdr w Iraku. Tak jak podat
Teofanes*, cztowiekiem, ktdry sttumit t¢ rebeli¢ byl Maslama ibn ‘Abd
al-Malik, zwyci¢zajac buntownikéw pod Wasit w 720 r.4¢ Tak czy ina-

 G.H.A.Juynboll, On the Origins of Arabic Prose: Reflections on Authenticity,
(in:] Studies on the First Century..., s. 169.

#+ Teofanes, AM 6215,s. 402.3—4. Z drugiej jednak strony sformutowanie uzyte
przez Teofanesa moglo mie¢ na celu zasugerowanie, ze Jazyd byl tylko bezmy$lnym
(czy tez bezwolnym) narzedziem w reku ,zydowskiego maga”. Nalezy tez dodaé, ze
Jazyd II nie cieszyt si¢ szczegdlnym powazaniem takze wérdd chrzescijaniskich kroni-
karzy, pozostajacych na terenach okupowanych przez muzutmanéw. Por: Gewond
(K.ITarxaubsan),s. 7o-710raz Sewer, III,s. 72—73.

# Teofanes, AM 6212, 5. 401.16—17.

#¢ R4d al-Muhallaba przetrwal i odgrywatl dos¢é istotng role we wezesnym okresie pa-
nowania dynastii abbasydzkiej, wezesniej stajac mocno po stronie Abbasydéw w czasie
tzw. rewolucji: G.R. Haw ting, The First Dynasty of Islam..., s. 73-76; M. Hin ds,



Rozdzial ITI. Wizerunek wladcéw muzutmanskich w Chronografii... 299

czej podkreslenie, ze panowanie rozpoczglo si¢ od buntu w Persji mozna
traktowad jako sugestie, iz nickoniecznie bylo ono szczesliwe (narracja
zbudowana jest tu nastgpujaco — smieré ‘Umara — Jazyd wladcg — bunt#).
Bizantynski historyk nie omieszkat zresztg podkresli¢, ze wielu Perséw
dolaczylo do uzurpatora, czyli al-Muhallaba (xai cuvvanijABov adte mol-
Aot Tig ITepatdogi+*). Okreslenie buntownika w ten sposéb (jako topav-
vog) powinno by¢ jednakze wskazdwka, jak Teofanes traktowal samych
Umajjadéw — jako prawowitych wladcéw panstwa muzutmanskiego.
Jazyd nie nalezal zdecydowanie do ulubionych kaliféw Wyznawcy
— az dwukrotnie podkreslit on jego $mier¢. Po raz pierwszy w AM 6215,
informujac, ze wydany przez niego edykt ikonoklastyczny nie rozprze-
strzenit si¢ zbyt daleko z przyczyny jego zgonu. Spotykamy sie tu z dosé
dosadnym stwierdzeniem, gdzie wzmianka o koricu wladcy okraszona
zostata sformulowaniami o fasce Jezusa Chrystusa i wstawiennictwu Matki
Bozej oraz wszystkich $wigtych**, co w domysle mialo doprowadzi¢ do
konica kalifa i niewprowadzeniu tod oatavikod adtod déyuatos. Po raz
wtéry $mier¢ Jazyda zostala wspomniana w kolejnej chronologicznie rela-
cji z AM 6216, wraz z informacja, ze jego panowanie trwato cztery lata®°.

An Early Islamic Family from Oman: al-* Awtabi’s Account of the Muhallabid, Manchester
1991. 8. 53-74; E. Gabrieli, La rivolta dei Muballabiti nel ‘Irag e il nuovo Baladuri,
RANL 14, 1938, 5. 199—236. Nic dziwnego, biorac pod uwage jak byli traktowani przez
Umajjaddéw, chociazby w kontekscie negatywnej propagandy produkowanej na ich
temat na damasceniskim dworze: J. H e 1, Al-Farazdak’s Lieder auf die Muballabiten,
ZDMG 60.1,1906, 5. 1-48; i d e m, Al-Farazdak’s Lieder auf die Muhallabiten, ZLDMG
59.3, 1905, 5. 589—622. Ta umiejetno$¢ dostosowania si¢ do sytuacji, kariery wodza
al-Muhallaba ibn Abi Sufry i pdzniej jego syna Jazyda, ke6ry przeciez za Sulejmana byt
namiestnikiem Iraku, za czaséw Umajjadéw, a nastepnie zdolnos¢ rodu do powrotu
w kregi dworskie nowej dynastii, nic umknely uwagi badaczy: B. Ul ri ¢ h, Arabs in the
Early Islamic Empire. Exploring al-Azd Tribal Identity, Edinburgh 2019, s. 116-168.

# Teofanes, AM 6212, s. g401.13-15: T 8 vt Eret amefio Obuapog, 6 Tav
ApdPwy dunpedong &tn B kel pivag 8, kel dunpete I2i0. TovTe et &v [epaidi topavvog
v8uatt ko adtdg I8 Movaafi-

# Teofanes, AM 6212, s. 401.15-16.

# Teofanes, AM 6215, 5. 402.4-6: dhA& xdpttt Tod Kvpiov Huav Inood Xplotod
weerl Torlg mpeaBelag T ddBSpov wTpds adToD Kl TAVTWY TAVY dylwv.

3 Teofanes, AM 6216, s. 403.24-25.



300 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféw...

2.3. Hiszam i nastgpcy — stagnacja

Nastepnym kalifem, kt6rego charakterystyke przedstawil Teofanes, byt
Hiszam*'. Chronograf nie stworzyl w swoim dziele wyraznego portre-
tu tego wladcy**. Z jednej strony opisat go jako przyjaciela przyszlego
patriarchy antiochenskiego Stefana’’. Podkreslal, iz to whasnie kalif przy-
czynil si¢ do jego wyniesienia®**, a tym samym do przywrécenia najwyzszej
hierarchii w Kosciele antiocheniskim, zmieniajac tym samym wcze$niej
ustanowiony przez Arabdw zakaz wyznaczania patriarchy (xwhvévtwy
Tav Apdfwy yevéabu motpidpyny év adti), ktdremu sam byl wierny przez
kilkanascie lat (o0tog i dyrtdTyy éxichnotoy Tig Avtioyelog émi ' ypévoug
xMpedovoay). Wyznawca wspomnial tez, ze tamtejsi chrzescijanie, ktdrzy
wyznaczyli go na patriarche wierzyli, ze dziatania, ktére doprowadzity
do przywrdcenia patriarchy, staly si¢ faktem z woli Bozej (of 6e88ev

' Za panowania tego kalifa nastapito odrodzenie potegi umajjadzkicj. Przejawiato
si¢ to gtéwnie poprzez aktywnos¢ militarna. Udalo si¢ miedzy innymi pogromi¢ Chaza-
16w w 737 . oraz ujarzmié Turgesz na wschodzie. Jednak wyprawy wojenne kosztowaly,
a rosnace podatki powodowaly niezadowolenie ludnosci. Ostatnie lata panowania
Hiszama to okres walk z buntami, m.in. powstaniem Berberéw. Polityka wewngtrzna
wladcy polegata na utrzymywaniu réwnowagi pomiedzy Kajsytami i Jemenitami. Na
krétka mete byta to polityka dobra, gdyz zapewniata spokdj. Jednak poprzez t¢ prakeyke
przygotowat grunt pod nowa wojn¢ domowa. Tym razem zakonczyta si¢ ona upad-
kiem dynastii. Wiecej na temat Hiszama zob.: KY. Blankinship, The End of the

Jihad State. The Reign of Hisham Ibn ‘Abd al-Malik and the Collapse of the Umayyads,
Albany 1994; G.R. Haw ting, The First Dynasty of Islam...,s. 81-88; H.Kennedy,
The Prophet and the Age..., s. 108—112; D. Mad ey s k a, Historia swiata arabskiego...,
s. 183—186.

»* Réznie jest takze przedstawiany w literaturze. Na przyktad Dariusz Goérski opi-
suje jego panowanie jako czas ucisku finansowego, takze chrzescijan, natomiast Krzysz-
tof Koscielniak podkresla jego tolerancje wobec innych wyznan, por.: D. G 6 rski,
Sytuacja chrzescijanstwa..., s. 80; K. Ko $cielniak, Grecy i Arabowie..., s. 72—73.

3 Teofanes, AM 6231, 5. 415.33—416.1—7.

»+ Te wzmianke mozna jednak rozumieé réwnie dobrze jako zarzut wobec przed-
stawicieli Kosciota antiochenskiego, ktdrzy zgodzili si¢ na jakickolwiek propozycje
Hiszama. O stosunku tej wsp6lnoty wobec kalifa por. uwagi: L.van Rompay,

A Remarkable Note on the Death of Caliph Hishim (743 CE) in Ms. Deir al-Surian, Syr.s,
(in:] Christsein in der islamischen Welt: Festschrift fiir Martin Tamcke zum 60. Geburtstag,
hrsg. SH. Griffith,S.Grebenstein, Wiesbaden 2015, 5. 165-172.



Rozdzial ITI. Wizerunek wladcéw muzutmanskich w Chronografii... 301

ToUT0 vopioavteg yevéabat). Nalezy stwierdzié, ze takie wyznanie byto
do$¢ interesujace, biorac pod uwage, jak duza role w tych wydarzeniach
mial mie¢ wedtug Teofanesa Hiszam. Chronograf nie odnosi si¢ w zaden
sposdb do tych przekonan antiochenskich chrzescijan, niemniej jednak
przytacza je. Warto zwrdcié uwagg, ze jest to konkludujacy fragment
dotyczacy panowania syna ‘Abd al-Malika, bowiem w pierwszym wierszu
tej relacji Wyznawca poinformowal o jego $mierci (tovte t@ Zret Tébvniev
Tody, 6 v ApdPwv dpynyds). Tak jakby uznal, iz warto przypomnie¢
o jakimkolwiek pozytywnym dziataniu wladcy w kontekscie jego korica.
Z drugiej strony, obwinial Hiszama o dokonanie przesladowan i rozkaz
zamordowania bizantynskich jencédw?s, przebywajacych we wielu mia-
stach jego panistwa®‘, aktdrzy to, jak podkreslit, zgineli meczenska $mier-
cia, w domysle — nie wyrzekajac si¢ wiary (tylko w przypadku Eustacjusza
to ostatnie zostato wyrazone explicite’’, ale Wyznawca wspomnial, ze inni
poniesli taka samg $mier¢ jak on**).

W kontekscie przesladowan za czaséw Hiszama z do$¢ interesujaca
wzmianka mamy do czynienia w AM 6218, gdzie pomiedzy opisem kam-
panii Maslamy ibn ‘Abd al-Malika w Kapadocji oraz razzia Mu‘awiji ibn
Hiszama znajduje si¢ enigmatyczne stwierdzenie: kel ai xdunhot 100 Tpw-
ToovpBotlov éxdnony eig Tov dytov Hhlav*. By¢ moze Wyznawca miat tu
na mysli klasztor patriarchy Eliasza w Jerychu**°. Nie to stanowi jednak
oczywiscie clue tej wzmianki. Co do kwestii dziwnego stwierdzenia, ze

3 Teofanes, AM 6232,s. 414.3—9. Relacja ta dotyczy meczenistwa jericéw bizan-
tyniskich, w tym Eustacjusza, keory dostat si¢ do niewoli podczas rajdu Sulejmana, syna
kalifa Hiszama, na Sideron w 739 r., zob.: Te o fan e s, AM 6230, s. 411. 10—12. Wiccej
na ten temat zob.: B. C ¢ c o ta, ,,Klgtwa na Mahometa i jego opowiesci i wszystkich, ktd-
rzy wierzq w nie!” — przesladowania chrzescijan przez Umajjaddéw w Syrii na podstawie
Chronografii Teofanesa Wyznawcy, PNH 8. 1, 20009, s. 143—152. Dokladnie oméwilem
t¢ kwesti¢ w drugim rozdziale niniejszej ksiazki.

¢ Teofanes, AM 6232,5. 414.3—4.

%7 Teofanes, AM 6232,s. 414.5-8.

# Teofanes, AM 6232,s. 414.9—10: kel TOAoL 8¢ Erepot Oidt popTvplov kel alpetog
&v Xpioty étedaidbnoay.

» Teofanes, AM 6218, s. 404.14—15.

s Teofanes (C.Mango,R.Scott),s. 561, przyp. c.



302 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféw...

wielbtady pierwszego radcy, jakby mozna bylo w wolnym ttumaczeniu
odda¢ uzyty tu tytul, a oznaczajacy kalifa, zginely w ogniu, jest ono naj-
prawdopodobniej zwigzane z funkcjonujacg we wschodniej literaturze
chrzedcijanskiej (u takich autoréw jak Anastazjusz z Synaju czy Pseudo-
-Metodiusz) legenda, faczong zreszta z Sulejmanem ibn ‘Abd al-Malikiem,
zgodnie z ktdra jeden z kuzynéw kalifa chcial wprowadzi¢ wielbtady do
kosciota, nie liczac si¢ zupetnie z protestami tamtejszego duchownego
oraz wiernych, jednakze zwierzgta natychmiast padly martwe, co, wraz
z innymi cudami, doprowadzito do nawrécenia muzutmanéw®. Tego
typu historia, z wprowadzaniem zwierzat przez muzutmanéw do $wiatyn
chrzedcijaniskich nie jest niczym wyjatkowym, pojawia si¢ np. w spusciznie
koptyjskiej. Interesujaca mnie tutaj wzmianka wyglada jednak zdecydo-
wanie jak wtracenie, co wigcej niezbyt klarowne. Postanowilem o tym
wspomnie¢, by wskazad, ze takze tego typu fragmenty moga $wiadczy¢
o elementach ksztattowania wizerunku danego muzutmarnskiego wtadcy.
Wszak nawiazanie do zwierzat kalifa jest tutaj wyrazne, chociaz Teo-
fanes (lub jeden z jego wspStpracownikow) catkowicie pomija kontekst
wydarzenia.

Nie jest to zreszta jedyna enigmatyczna wzmianka dotyczaca panowania
Hiszama. W AM 6226 Teofanes wspomniat o losie Teodora, syna Mansura,
obecnie uznawanego za prawdopodobnego brata Sergiusza’®*, ojca Jana
z Damaszku, o ktérych karierach dworskich wspominatem juz w drugim
rozdziale niniejszej pracy. Chronograf stwierdzit, ze zostal on wygnany na
pustynie, chociaz nie uécisla za co konkretnie go ukarano. Teodor znany
jest wylacznie z Chronografii*®. Trudno jednoznacznie stwierdzié, majac
tak mato danych, czy jest to element rodzinnych tradycji Damascenczyka,
niezachowanych w innych zrédlach (Teofanes odwolywal si¢ wszak kilka

1 Wiecej na temat tego toposu: Ch.C. S a h n e r, Christian Martyrs under Islam.

Religious Violence and the Making of the Muslim World, Princeton—Oxford 2018,
s. 106—107.

% Teofanes (C.Mango,R.Scott),s. 569, przyp. 2.

s S.H. Griffith, The Mansiar Family and Saint Jobn of Damascus. Christians
and Muslims in Umayyad Times, [in:] Christians and the Others in the Umayyad State,
edsA.Borrut, EM. D onner, Chicago 2016, 5. 32-33.



Rozdzial ITI. Wizerunek wladcéw muzutmanskich w Chronografii... 303

razy do Jana). Podobnie, nie mozna rozwigzaé kwestii, czy nawigzanie to
dotyczylo jakiejs kary administracyjnej wobec jednego z urzednikéw kalifa,
czy decyzja o wygnaniu miata kontekst religijny i spotkata Teodora jako
przedstawiciela wspdlnoty chrzescijanskiej. Kolejna z zagadkowych relacji
pojawita sic w AM 6232, gdzie Wyznawca wzmiankowat zniszczenia doko-
nane przez Hierakitéw w Damaszku**4, za co zostali oni skazani na kare
powieszenia*®. Hierakici, czy tez Herakici, to prawdopodobnie nawigzanie
do arabskich mieszkaiicow Iraku, w odréznieniu do Isamitéw, zwigzanych
z terenami Syrii, Asz-Szam (podziatu tego dokonat Teofanes w omawia-

3+ Teofanes wymienil w tym fragmencie stowo éyopai, trudno jednak stwierdzi¢, co
dokladnie mial na mysli. Tlumacze na jezyk angielski zgadzaja sie, ze stowo to zostalo
tu podane w kontekscie miejsca handlowego, rynku. Biorac pod uwage wiclofunkeyjnosé
podobnych miejsc w kulturze muzutmanskiej (o roli rynku zob.: K.E. H m o o d, Traditio-
nal Markets in Islamic Architecture. Successfuul Past Experiences, WIT 171, 2017, 5. 263-273),
mozna warunkowo zgodzi¢ si¢ z ta sugestia. Wydaje mi si¢ jednak, ze powinno si¢ moc-
niej zaakcentowad funkcje spotkari, towarzyska takiego miejsca, gdyz te wlasnie mogt
mie¢ na mysli Teofanes. Na pewno nie powinno si¢ tego wykluczaé, chociazby miejsca
takie mialy faktycznie przede wszystkim kupiecki i handlowy charakter po podboju
arabskim: R.M. F o o te, Commerce, Industrial Expansion and Orthogonal Planning.
Mutually Compatible Terms in Settlements of Bilad al-Sham during the Umayyad Period,
MAr 13, 2000, 5. 25—38.

% Teofanes, AM 6232, s. 412.3—4: éxdnoay dyopal &v Aauoaokd vmd Iepaxitév,
el épovpxiobnoay. Niekoniecznie szubienicy — w tym przypadku wydaje sie, ze nalezy
zgodzi¢ sig z ttumaczeniem Harry'ego Turtledovea—Teofanes (H. Turtledove),
s. 103, a nie Cyrila Mango i Rogera Scotta — Teofanes (C. Mango,R.Scott),
s. 572. Jest to o tyle istotne, ze powieszenie nickoniecznie moze oznaczaé kare szubienicy,
katalog mégt by¢ znacznie obszerniejszy, obejmujac m.in. ukrzyzowanie. O tej formie
kary, stosowanej w okresie panowania Umajjadéw zob.: SW. A n th o ny, Crucifixion
and Death as Spectacle. Umayyad Crucifixion in Its Late Antique Context, New Haven
(Connecticut) 2014, 5. 1-5; L. R e i n fa n d t, Bewaffneter Raub und Kreuzigung im frii-
hen Islam [in:)] Strafe und Strafrecht in den antiken Welten unter Beriicksichtigung von
Todesstrafe, Hinrichtung und peinlicher Befragung, eds R.Rollinger, M. Land,
H.Barta, Wiesbaden 2012, 5. 249-259; A. M arsh am, Public Executons in the
Umayyad Period. Early Islamic Punitive Practice in Its Late Antigue Context, JAIS 11,
2011, 8. 101-136; T. Seid ensticker, Responses to Crucifixion in the Islamic World
(1'=7"/7"~13" Centuries), |in:] Public Violence in Islamic Societies. Power, Discipline and
the Construction of the Public Sphere 77—19" Centuries CE,eds Ch.Lan ge,M.Fierro,
Edinburgh 2009, 5. 203-216.



304 Islam, Arabowie i wizerunek kalifow...

nym juz wezesniej w kontekscie panowania Mu‘awiji fragmencie relacji
z AM 6152°¢°). Co do sedna tej relacji, trudno wskaza¢ jednoznacznie
czego ona dotyczy — czy jest to reminiscencja wewnetrznych probleméw
kalifatu w tym okresie (lata 739-740), zwiazanych z rebelig jednego z przy-
wddcéw Alidéw, Zajda ibn Alego ibn Husajna* (zatozyciela zajdytow**),

% Teofanes, AM 6152, 5. 347.30-32—-348.1-2.
7 Podstawowe informacje na temat Zajda: W. Madelung, Zayd b. ‘Ali b. al-
-Husayn, [in:] EI*,eds P.Bearman, Th. Bianquis, CE.Bosworth,E.van

Donzel, W.P. Heinrichs https://referenceworks.brillonline.com/entries/ency-
clopaedia-of-islam-2/zayd-b-ali-b-al-husayn-SIM_81372s.num=2 [dostep: 10.05.2021 .].
Nalezy jednak pamigta¢ uwagi sformulowane juz ponad sto lat temu, przestrzegajace
przed traktowaniem wszelkich wzmianek dotyczacych tej osoby jako wiarygodnych.
Wokot Zajda narosto bowiem wicle legend, co zwiazane jest z waga jaka do tej postaci
przykladali w przeszlosci zaréwno sunnici, jak i szyici: R. S t r o th m a n n, Das Problem
der literarischen Persinlichkeit Zaid ibn *Alz, 113, 1923, s. 1-52.

3% Zajdyci byli jednym z najbardziej umiarkowanych odlaméw szyityzmu, najbliz-
szym sunnitom. Od korica IX w., imamowie i duchowni zwigzani z zajdytami sprawowali
wladze w pdtnocnym Jemenie, nawigzujac niekiedy do idei alternatywnego kalifatu. Ich
paristwo i jego organizacja wzbudzala zainteresowanie w literaturze naukowej, szcze-
golnie w pierwszej potowie XX w.: i d e m, Das Staatsrecht der Zaiditen, Strassburg 1912,
passim, chociaz i wspdlczesnie pojawiaja si¢ prace na ten temat, m.in. w kontekscie poj-
mowania wspélnoty wiernych i obowiazkéw z tym zwigzanych: E. H o v d e n, Competing
Visions of Welfare in the Zaydi Community of Medieval South Arabia, [in:] Meanings
of Community across Medieval Eurasia. Comparative Approaches,eds idem, Ch.Lutter,
W.Pohl Leiden-Boston 2016, s. 338—361. Konteksty wspélczesne: A. L ux, Yemen's
last Zaydi Imam: the shabib al-mu’min, the Malazim, and ‘hizb allah’ in the thought
of Husayn Badr al-Din al-Hithi, CAA 2.3, 2009, 5. 369-434. O poczatkach zajdytéw,
wraz z wstgpem analizujacym okoliczno$ci powstania doktryn szyickich zob.: C.van
Arendonk, Deopkomst van het Zaidietische imamaat in Yemen, Leiden 1919, 5. 1-97
(wersja francuska C. van Arendonk, Les débuts de limamat zaidite an Yemen,
Leiden 1960). Na temat teologii zajdytéw: J. van Ess, Theologic und Gesellschaft im 2.
und 3. Jahrhundert der Hidschra. Eine Geschichte des veligiosen Denkens im frithen Islam,
Berlin 1991, 5. 239—272. Kilka lat temu Hassan Ansari oraz Sabine Schmidtke przygo-
towali obszerne omdwienie ustalert dotyczacych rozwoju zajdytéw w $redniowieczu,
zaréwnow Persji (H. Ansari,S.S chmid tke, Studies in Medieval Ilamic Intellectual
Traditions, Atlanta 2017, 5. 115-138), jak i Jemenie, gdzie szczegélnie godne polecenia jest
kroétkie podsumowanie rozwoju doktryny: H. Ansari,S.Schmidtke,J.Thiele,
Zaydi Theology in Yemen, Third/Ninth through Ninth/Fifteenth Centuries, [in:] Studies

in Medieval Islamic..., s. 263—282.


https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/zayd-b-ali-b-al-husayn-SIM_8137?s.num=2
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/zayd-b-ali-b-al-husayn-SIM_8137?s.num=2

Rozdzial ITI. Wizerunek wladcéw muzutmanskich w Chronografii... 305

ukrzyzowanego po $mierci w Kufie’*?, czy tez jakich$ konfliktéw wewnetrz-
nych pomiedzy réznymi rodami i plemionami, zakonczonych starciem
w stolicy paristwa, a moze niesubordynacji muzutmandéw, w zwiagzku
z przesladowaniami chrze$cijanskich kupcéw — wydaje si¢, ze mozliwosci
jest do$¢ duzo. Niemniej jednak w kontekscie naszych rozwazan nale-
zy zwrdci¢ uwage na meritum tego krétkiego fragmentu — co prawda
w panstwie Hiszama dochodzito do podobnych wybrykéw, jednakze
wykonawcéw spotykala kara.

Wracajac do samego kalifa, Teofanes wspomniat migdzy innymi, iz byt
on wielkim budowniczym: (Hiszam) zostaf kalifem i rozpoczqt budows
patacdw na wsi i w miastach, zaktadal plantacje i ogrody oraz budowal
kanaty”°. By¢ moze ta rozbudowana uwaga dotyczyta przede wszystkim
kompleksu tzw. patacu Hiszama w Chirbat al-Mafdzar, niedaleko od
Jerycha, w ramach ktdrego oprécz samej siedziby wladcy, wybudowano
kilka tazni’”', a takze park z ogrodami i polami uprawnymi, zasilanymi
przez rozwinigty system irygacyjny’”>. Rzecz w tym, ze do dzisiaj trwa

3 Brutalne potraktowanie jego ciala mialo by¢ jednym z elementéw wykorzysty-
wanych propagandowo przeciwko Umajjadom podczas przygotowan do tzw. rewolucji
abbasydzkiej. Po zwyciestwie Abbasydzi mieli zreszta zem$cid si¢ za sprofanowanie
ciala Zajda, w podobny sposéb traktujac odnalezione szczatki Hiszama. O ukrzyzowa-
niu Zajda zob.: SW. A n th o ny, Crucifixion and Death as Spectacle..., s. 40-s0.

7° Teofanes, AM 6216, s. 403.24—27: 6 ToUToV &Oehdde, kel ApEarto wtilery xorrer
YOpay Kol TEMY TerhdTio kel KorTeo ol Tolely kol Topadeioovg kol H8erte ExBaAAery.

7 Y. Kawasaki, Y. Nakamura,A.Yamaguchi,Sh.Okazaki, Study of
the Thermal Bath within Hisham’s Palace by Utilizing a Reconstructed Model and a Sim-
ulation of the Internal Space, [in:] Archi-Cultural Interactions through the Silk Road
4" International Conference, Mukogawa Women's Univ., Nishinomiya, Japan, July 16-18,
2016 Proceedings, Nishinomiya 2016, s. 17—20, https://www.mukogawa-u.ac.jp/~ia-
su2016/pdf/iaSU2016_proceedings_104.pdf [dostep: 10.05.2021 1.].

72 Z ostatnich podsumowan zob. m.in. H. Tah 3, D. W hi t c o m b, The Mosaics
of Khirbet el-Mafjar Hisham’s Palace, Ramallah—Chicago 2014-2015,s. 10-145iid e m,
Khirbat al-Mafjar and its Place in the Archacological Heritage of Palestine, JEMAHS 1. 1,
2013, 8. 54—65; R. Tal gam, The Stylistic Origins of Umayyad Sculpture and Architectural
Decoration. Part I: Text, Wiesbaden 2004, s. 3-8, 52—62, 7888, 101-105 (szczego’lnie
w kontekscie obeych inspiracji — bizantyriskich oraz sasanidzkich); H. T a h a, Reba-
bilitation of Hisham’s Palace in Jericho, in:] Tutela, Conservazione e Valorizzazione
del Patrimonio Culturale della Palestina, a caradi . Maniscalco, Napoli 2005,
s. 179—188. O znaczeniu spoteczno-kulturowym samych tazni wéréd umajjadzkich elit


https://www.mukogawa-u.ac.jp/~iasu2016/pdf/iaSU2016_proceedings_104.pdf
https://www.mukogawa-u.ac.jp/~iasu2016/pdf/iaSU2016_proceedings_104.pdf

306 Islam, Arabowie i wizerunek kalifow...

dyskusja, kto byt faktycznym fundatorem i uzytkownikiem tego zatozenia,
szczegdlnie, ze budowa ta nigdy nie zostata ukoniczona i porzucono ja
po zniszczeniach spowodowanych trzgsieniem ziemi w 746 .7 Czg¢é¢
badaczy taczy kompleks np. z Walidem II'7+. Tak czy inaczej, nie byta to
jedyna rezydencja Hiszama*s, wigc odniesienia do jego zastug na tym polu
wydaja si¢ uzasadnione. Za Olegiem Grabarem”* mozna doda¢ tez, ze we

zob.: L. A r c e, The Umayyad Baths at Amman Citadel and Hammam al-Sarah Analysis
and Interpretation, Sy 92, 2015, 5. 133—168.

73 Podsumowania technicznych aspektéw trudnosci z periodyzacja dokonat
ostatnio Ignacio A r ¢ e: A New Umayyad Mosque ar Khirbet el-Mafjar, and Other
Discoveries: A New Understanding through Architectural Stratigraphy and Landscape

Archaeology, in:] Digging Up Jericho: Past, Present and Future,edsR. Thyrza Sparks,
B.Finlayson,B.Wagemakers, JM.Briffa, Oxford 2020, s. 151-172.

7+ Robert W. Ham ilton uwazal np., ze chociaz patac byl prawdopodobnie
dzietem Hiszama (Khirbat al-Mafjar. An Arabian Mansion in the Jordan Valley, Oxford
1959), to ostateczny charakter calemu kompleksowi, wlacznie z elementami dekoracyjny-
mi nadat Walid II, a niekedre z rozwiazan tam zastosowanych moga nawet poswiadczaé
znane z innych zrédet pewne nietypowe zachowania tego kalifa, ktérego panowanie
uznaje si¢ czasem za jedna z przyczyn upadku calej dynastii (Walid and His Friends: An
Umayyad Tragedy, Oxford 1988). Jednym z powodéw — dla kedrych odrzucano teorig,
aby odnalezione w kompleksic artefakty mogly by¢ zwiazane z Hiszamem - byta jego
legendarna prawowiernos¢, kedra prawdopodobnie nie pozwolitaby mu na uznawanie
dekoracji przeczacych zakazom sporzadzania wizerunkéw: M. Louhivouri, The
Palace of Hisham and 8" Century, C.E. Iconoclasm, in:] Encounters of the Children
of Abraham from Ancient to Modern Times, vol. 1, eds A.Laato,P.Lindqvist,
Leiden 2010, s. 200.

7 Por. chociazby: M. G uss o ne, Resafa — Rusifat Hisham, Syria: New Insights
Regarding the Caliphal Residence of Hisham b. Abd al-Malik and Ghassanid Sedentariza-
tion, [in:] Proceedings of the 10" International Congress on the Archaeology of the Ancient
Near East,vol,edsB.Horejs,Ch.SchwallLV.MiillerM.LucianiM.Ritter,
M.Guidetti, Wiesbaden 2017, 5. 615-628. Problem uzytkowania okreslonych budowli
nie dotyczy zreszta tylko wspomnianego wyzej przyktadu. Kwestie sporne pojawia-
ja sic m.in. w kontekscie innego waznego zabytku tego typu, Kusajr Amra, kojarzo-
nego dotychczas przede wszystkim z Walidem I. Niedawno odkryto jednak inskryp-
cje wskazujace na istotne znaczenie Walida II dla tej budowli, m.in. dwujezyczne
(greckie i arabskie) napisy wymieniajace imie syna Jazyda I1, kiedy byt jeszcze ksieciem,
a nie kalifem: F. Imbert, Le prince al-Walid et son bain: itinéraires épigraphiques
a Qusayr ‘Amra, BEO 64, 2015, 5. 321-363.

7¢ Q. Grabar, Unayyad ,,Palace” and the Abbasid ,Revolution”, SIsl 18, 1963,
s.5—18.



Rozdzial ITI. Wizerunek wladcéw muzutmanskich w Chronografii... 307

wzmiance o Hiszamie Teofanes mégt odniesé sie w ogéle do czestokroé
niedocenianego aspektu dziatalnosci Umajjadéw w Syrii, polegajacego
na utrzymaniu istotnych osrodkéw produkeji na pograniczu terendéw
uprawnych?’, wezeéniej nastawionych na produkeje wina, poprzez ich
nawadnianie systemami kanatéw i tworzenie ogrodéw warzywnych i owo-
cowych?® w poblizu stynnych siedzib, patacéw i zamkéw, okreslanych
dzisiaj ,pustynnymi””, chociaz w VII-VIII w. takowymi po prostu nie
byly***. Dos¢ wspomnie¢ o przedstawionych kilka lat temu wynikach
badan na temat towarzyszacej palacom inwestycji w system zapor i zbior-

nikéw retencyjnych, najwickszych tego typu przedsiewzie¢ przed czasami

77 Role jednego z komplekséw patacowych, w kontekscie otoczenia osadniczego
i gospodarczego oméwil niedawno: M. J e n nin gs, Cities and Palaces: Khirbet el-Mafjar
and the Evolution of Settlements on the Jericho Plain, [in:] Digging Up Jericho: Past,
Present and Future,edsR. Thyrza Sparks,B.Finlayson,B.Wagemakers,
JM.Briffa, Oxford 2020, s. 255—268.

7% O réznego rodzaju zalozeniach ogrodowych (napédeioog) w kulturze Umajjadéw
zob. na przyktadach podanych przez: C. Vib ert-G uigu e, La guestion des paradeisoi
a Lépogue omeyyade en Jordanie a travers le décor des bains de Qusayr Amya et du réservoir
d Ayn Sawda 4 Azraq al-Shishan, [in:] Paradeisos. Genése et métamorphose de la notion
de paradis dans [ Antiquité: Actes du collogue,ed. E.M o r vill ez, Paris 2014, 5. 315-340.

79 Jak napisal juz ¢wieré wicku temu Jere L. Bacharach: many of these desert
palaces were not in the desert and were larger than a palace complex — Marwanid Uma-
yyad Building Activities: Speculations on Patronage, Muq 13, 1996, s. 27. Typowe cechy
takiego zalozenia omdwit ostatnio Ignacio A rce w: Qasfal al-Balgd’ Revisited (1)

— The Qasr During the Unayyad Period: Plan, Vaulting and Phasing, [in:] Proceedings
of the 10" International on the Archeology..., s. s79—600. Podstawowa praca dotyczaca
typologii ,umajjadzkich zamkéw”, keérych struktury obronne wywodza si¢ przede
wszystkim z doswiadczen sasanidzkich zob.: H. S t e r n, Notes sur Larchitecture des
chateaunx omeyyades, Alsl 11/12, 1946, s. 72~97.

o Ekonomiczne wykorzystanie potencjatu ,,pustynnych” siedzib wida¢ dobrze
na przykladzie Kasr al-Hallabat, gdzie badania archeologiczne wykazaly, iz okres um-
ajjadzki w rozwoju zalozenia zwigzany byt wlasnie z tworzeniem systemu nawadniania,
cystern i innych urzadzen stuzacych do rozwoju rolniczego charakteru tego miejsca:
Gh. Bisheh, From Castellum to Palatium: Umayyad Mosaic Pavements from Qasr
al.-Hallabat in Jordan, Muq 10, 1993, s. so. Prace takie nie dotyczyly zreszta wylacznie
ostawionych patacéw: O. Shmu eli, 4n Umayyad-Period Aqueduct for the Irrigation
of Farmland South of Ramla, Ati 70, 2012,5.92—93; A. G orzal czany, The Unayyad

Aqueduct to Ramla and Other Finds near Kibbutz Na'an, Ati 68, 2011, s. 193—200.



308 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféow...

nam wspdlczesnymi**'. Przedstawiajac badania zwigzane z Kasr al-Hajr
al-Szarki, ,zamku” wybudowanego przez Hiszama, Denis Gennequand
zwrécil uwage, ze sposréd odkrytych podczas wykopalisk budynkéw
i zalozen tam si¢ znajdujacych, blisko sze$¢dziesiat procent miato wy-
tacznie funkcje rolnicze’™. Ten gospodarczy charakter patacéw staje si¢
wyrazniej widoczny w poréwnaniu z podobnymi fundacjami abbasydzki-
mi, w keérych podkreslony jest przede wszystkim rekreacyjny aspeke
zalozen. W syryjskich fundacjach Umajjadéw zaobserwowaé mozna raczej
prostotg i cele obronne — brak specjalnych punktéw obserwacyjnych na
znajdujace si¢ tam niegdys$ ogrody, czy majacych w domysle podobna
funkcje okien zewngetrznych®®. Badania, wykorzystujace system informacji
geodezyjnych, pozwolily potwierdzi¢, ze za budowa systemu pustynnych
siedzib stalo co$ wigcej niz sama ekonomia, chociaz na pewno nie chodzito
o romantyczny powrdt na pustynie, czy klimatyczne bazy logistyczne pod
organizacj¢ polowari — twierdze te potozone byly po prostu przy jedynych
dostepnych w danym miejscu zrédtach wody, skutecznie uniemozliwiajac
skorzystanie z nich w przypadku jakiejkolwiek inwazji, przede wszystkim
od strony Hidzazu (do$wiadczenia z antykalifatem z Mekki nie zostaly
zapomniane)*. Tendencja rozwoju podobnych posiadlosci nie dotyczyla
zreszta wylacznie Syrii. Podobne zalozenia rozwijal np. nad Eufratem,
w Iraku, stynny Maslama ibn ‘Abd al-Malik. Na podstawie tej tendencji
Oleg Grabar zaproponowat zreszta, aby nie przeceniaé ,rewolucyjnego”
charakteru przejecia wladzy przez Abbasydéw, wskazujac, ze to sami
Umajjadzi zapoczatkowali proces przesuwania punktu cigzkoéci panstwa,

#* D.G enequand, Barrages d epoque Omeyyade au Proche-Orient, [in:] Regards
croisés d orient et d occident. Les barrages dans [ antiquité tardive: Actes du colloque, 7-8 jan-
vier 2011, Paris, Fondation Simone et Cino del Duca. Organisé dans le cadre du programme

ANR EauMaghreb,edsF.Baratte, Ch.J.Robin, E.Rocca,Paris 2013, 5. 103—124.

#* D. Genequand, Les dtablissements des élites omeyyades en Palmyréne et au
Proche-Orient, Beyrouth 2012, 5. 371.

#® D.Fairchild Ruggles, The Mirador in Abbasid and Hispano-Umayyad
Garden Typology, Muq 7, 1990, s. 80-81L.

# M.B.Alhasanat,Sh.Kabir, W.A.Wan Hussin,E.Addison,Spatial
analysis of a historical phenomenon: using GIS to demonstrate the strategic placement
of Umayyad desert palaces, Geo] 77. 3, 2012, 8. 343-359.



Rozdzial ITI. Wizerunek wladcéw muzutmanskich w Chronografii... 309

przynajmniej w kontekscie ekonomicznym, z Syrii do Iraku*®. By¢ moze
miato to zwiazek z ogélna zmiang koncepcji i idei na funkcjonowanie
panstwa muzulmanskiego, objawiajace si¢ powolnym odchodzeniem
od wzoréw bizantynskich na rzecz sasanidzkich i perskich, jakie mozna
zaobserwowa¢ podczas panowania Hiszama®*.

Wydaje si¢, ze Chronograf nie doceniat osobistych talentéw mili-
tarnych wladcy. We fragmencie otwierajacym panowanie (AM 6216)
podkreslit, ze kalif wyruszyt przeciw rzymskim prowincjom i po utracie
wielu ludzi wrdcit do domu’™ . Kolejne wyprawy na tereny bizantynskie lub
przeciwko Chazarom, opisane w kontekscie jego panowania, Wyznawca
wiaze z poszczegdlnymi wodzami, takimi jak Maslama ibn ‘Abd al-Malik**®
(W AM 6218, 6221, 6222, 6223) czy synowie Hiszama (ajego 0jCOStWO, CO
istotne, cz¢sto podkreslane jest w tych relacjach) — Maslama, Mu‘awija
(AM 6219, 6226, 6228) oraz Sulejman (AM 6227, 6229, 6230, 6231, 6233).
Tak czy inaczej, pierwsze dziatania militarne za panowania ostatniego
z syndéw ‘Abd al-Malika na tronie kalifa nie wrézyly niczego dobrego i by¢
moze Chronografowi zalezato by podkresli¢ te niezbyt pozytywne auspi-
cje, pod jakimi Hiszam zaczynal swoje rzady. Jednoczesnie Wyznawca
przedstawit pafistwo ostatniego syna ‘Abd al-Malika na tronie jako nad
wyraz ekspansywne, o czym $wiadczy powyzej wymieniona liczba réz-
norodnych wypraw zdobywczych, w wickszosci zakoriczonych zresztg
zwyciestwami, zdobyciem okre$lonych miast, czy duzej liczby jencow.

% O.Grabar, Unayyad ,Palace’..., s. s—18.

#¢ H.A.R. Gib b, Arab-Byzantine Relations..., s. 232~233.

#7 Teofanes, AM 6216,s. 403. 27—28: xatl émeatpdrevae [07] Ty Pupaviay, kal
moModg TGV oDV adTd dmoPudiy DméoTpeey.

¥ Szczegdlnie ten pierwszy wlasnie zapisal si¢ w historiografii muzutmanskiej
jako wzor islamskiego bohatera, niemal nowy Aleksander Wielki, a jego heroizacja
zwigzana byla oczywiscie przede wszystkim z oblezeniem Konstantynopola. Przy czym
faktyczna kleska pod bizantynska stolica nie przeszkodzita muzuimanskim historykom
przedstawi¢ tego starcia jako niemal arabskiego zwycigstwa, wlasnie poprzez dodanie
wielu elementdw epickich, tworzac pomnikowsa posta¢ Maslamy. Nic dziwnego, ze
Antoine B o rrut, ktdry zajat si¢ m.in. wlasnie tym tematem w swoim fundamental-
nym studium historiograficznym epoki Umajjadéw, okreslit muzulmanskie narracje
wzgledem tejze postaci (podobnie jak odno$nie ‘Umara II) jako ,fabryke bohateréw”™:
Entre mémoire et pouvoir..., s. 229—282.



310 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféw...

Tymczasem biorac pod uwage ilo$¢ probleméw wewnetrznych w umaj-
jadzkim panstwie doby Hiszama — opozycje szyicka (rebeli¢ Zajda ibn
Alego)*®, problemy w Afryce i Egipcie (bunty berberyjskie oraz powstania
koptyjskie)*°, a takze na wschodzie, w postaci kilkunastoletniej rewolty
religijno-spotecznej w Chorasanie, organizowanej przez al-Harisa ibn
Surajdz¢*”, udane wojny zdobywcze na kaukaskich czy srodkowoazja-
tyckich kresach®* kalifatu wydaja si¢ jednak mniej znaczace. Wyznawca
w ogdle nie odnosi si¢ za$ do probleméw wewnetrznych podczas tego
panowania, chociaz przeciez czynil to che¢tnie w kontekscie innych wiad-
céw umajjadzkich.

W opisach dzialalnosci przeciwko cesarstwu interesujaca relacja jest
AM 6229. Teofanes wspomniat tam o jednej z 7azzia podjgtych przez syna
Hiszama, Sulejmana na Azj¢ Mniejsza, podczas ktorej udato mu si¢ zdoby¢
wielu jericow, wsrdd nich zas cztowieka, ktéry ogtosit sie Tyberiuszem,
synem Justyniana I, Zgodnie z przekazem Wyznawcy, kalif postano-
wil wykorzystaé te sytuacje, tak by podwazy¢ wladze dwezesnego cesa-
rza (Leona III), jak i nada¢ odpowiednie znaczenie sukcesowi swojego
syna***. Wystal bowiem domniemanego Tyberiusza do Jerozolimy, a potem,
z odpowiednimi honorami, straza, choragwiami a takze symbolami
whadzy cesarskiej obwozit go po calej Syrii*s. Nalezy doceni¢ propagan-
dowy wymiar tego dzialania.

Reasumujac, wydaje sig, ze osoba Hiszama jest mimo wszystko jedna
z najbardziej niejednoznacznie zaprezentowanych postaci umajjadzkich

# AM.Khleifat, The Caliphate of Hishim b. Abd al-Malik (105-125/724~743)
with Special Reference to Internal Problems, PhD Thesis, University of London 1973,
s. 78-130.

9 Jhidem, s. 131-173.

» KhY.Blankinship, The Endofthe Jibad State...,s.177-184; AM.Khleifat,
Th Caliphate of Hisham..., s. 193—223.

92 Jbidem,s. 224—308. Tez uzaleznione czasem od niepewnej lojalnosci miejscowych
namiestnikow, jak pozwala domniemywa¢ chociazby przykiad Kutajby ibn Muslima:
H. K ur t, The Decline of a Power in Khurasan and Transoxiana in the Period of Umaiyad
Caliphate, AUIFD 45,2004, s. 193-203.

¥ Teofanes, AM 6229, s. 411.2—4.

¥+ Teofanes, AM 6229,s. 411.4—5.

¥ Teofanes, AM 6229,s. 411.5-8.



Rozdzial ITI. Wizerunek wladcéw muzutmanskich w Chronografii... 311

w Chronografii. Wielki budowniczy, podstepny dyplomata, przyjaciel
czgéci chrzedcijan, z drugiej strony przesladowca, podobnie jak wezesniej
juz wymienieni.

Nastepca Hiszama zostal Walid II ibn Jazyd, cho¢ nie bylo to z pew-
noscig po mysli pierwszego z nich®®, m.in. ze wzgledu na niezbyt moralne
prowadzenie si¢ syna Jazyda. Walid IT mial naduzywaé wina, prowadzi¢
réwniez bujne zycie towarzyskie, oskarzano go o czyny niegodne muzut-
manina, takze w kontekscie dziatan uznanych za bezbozne, czy wrecz
obrazoburcze (picie wina przed Kaabg, strzelanie z tuku do Koranu),
swiadczacych o jego braku wiary. Warto jednak dodad, ze przekazy te
budzily watpliwosci juz w péZznym $redniowieczu®’. Otwierajacy to
panowanie passus Chronografii sugeruje po pierwsze, ze Walid byt

»¢ Hiszam mial przysiac, ze wyznaczy Walida swoim nastepca, kiedy ojciec tego
ostatniego, Jazyd II, oddawat mu wladze. Nie bylo to niczym dziwnym, biorac pod uwage,
iz wéréd Marwanidéw uksztattowala si¢ zasada wali al-‘ahds, dwoch nastepcdw, kedrym
sktadano przysiege wiernosci — bajana — A. M a r s h a m, Rituals of Ilamic Monarchy:

Accession and Succession in the First Muslim Empire, Edinburgh 2009, s. 113-133. Mimo
postepowania zgodnie z tym prawidlem, Hiszam przez dtugi okres swojego panowania
staral sic promowa¢ sukcesje swoich synéw, przede wszystkim Maslamg (chociaz ten
byt bliskim towarzyszem Walida II i nie popieral pomystéw ojca). O tych staraniach
Hiszama zob. np.: ibidem, s. 119—120. Maslama mial prowadzi¢ np. pigtkowe modlitwy,
otrzymal tez funkcje przewodniczacego hadzdzu, gdzie towarzyszyli mu uznani muzul-
mariscy uczeni, niejako legitymizujac jego prawa do przewodniczenia ummie: S.Ju d d,
Religious Scholars and the Umayyads. Piety-minded supporters of the Marwanid Caliphate,
London—New York 2014, s. 55. Jak udowadnia w swojej pracy doktorskiej Ramli O mar,
ostatni syn ‘Abd al-Malika na tronie nie byt wyjatkiem w kontekscie podwazania decyzji
swoich poprzednikédw wzgledem sukcesji. Walid I faworyzowal swojego syna ‘Abd al-

-Aziza, Sulejman z kolei Ajjuba, a Jazyd Il Walida: The Umayyad Succession..., s. 15215 4.

»7 V.Lebedev, Der Kalif al-Walid II. als Held einer arabischen Volkserzihlung,
ZDMG 151. 1, 2001, 5. 63—68. Prébe zmierzenia si¢ z czarng legenda kalifa podjat jako
pierwszy Dieter D erenk: Leben und Dichtung des Omaiyadenkalifen al-Walid
ibn Yazid. Ein quellenkritischer Beitrag, Freiburg 1974, chociaz Francesco Gabrieli
kilkadziesiat lat weze$niej zwracal juz uwage na poziom skomplikowania charakteru
tego czlowieka, by¢ moze po prostu nieprzystajacego do skali zadan stojacych przed
nim jako wladcy: resta pur sempre il fatale coincidere di un momento delicaro, richiedente
avvedutezza ed energia, e comprensione dei problemi politici, militari e sociali urgenti,
con una personalita assolutamente inadeguata al compito, quale fu quella di al-Walid,
gid naturalmente poco incline, in pieno contrastocol predece:sore, a una concezione sevia
e pratica della vita, ma portata da disgraziati eventi a esasperare questa stessa predisposizione,



312 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféw...

synem Hiszama*®. Po drugie za$, nowy kalif przedstawiony zostal
w kontekscie wewnetrznych sporéw w cesarstwie bizantynskim pomig-
dzy Konstantynem V a Artabasdem®?, niemal jako ich rozjemca, gdyz
jak podkreslit Wyznawca, obydwaj wystali do niego postéw, starajac sie
o wsparcie**°. W ten sposob, w kontekscie tego fragmentu Chronografii
mogliby$my uzna¢ Walida za niemal nowego Mu‘awije, ktéry w przekazie
tej kroniki wystgpowal m.in. w charakterze rozjemcy bizantynskich spo-
16w+, W tej samej relacjiz AM 6234 Teofanes rozwial jednak watpliwosci

facendone un vero e proprio programma negativo di governo — Al-Walid ibn Yazid: Il califfo
e il poeta, RSO 15. 11,1934, 5. 2.

¥ Teofanes, AM 6234, s. 416.8—9: ToUte T¢ éret éxpdtnaey Odahis, vidg Iody,
i ApdBwvpyis.

% Na temat buntu Artabasda, zi¢cia Leona IIT przez corke Anne, wspierajacego
jego wysitki w 717 r. i pochodzacego z rodzinnej dla dynastii izauryjskiej Germanicji
zob. m.in.: W.Tr e ad gold, The Missing Year in the Revolt ofArtamsdus,]OB 42,1992,
s. 87-93; L. R o ch o w, Bemerkungen zur Revolte des Artabasdos aufarung bisher nicht
beachteter Quellen, K 68. 1, 1986, s. 191-197; P. S p e c k, Artabasdos, der rechtglinbige
Vorkéimpfer der gottlichen Lebren. Untersuchungen zur Revolte des Artabasdos und ibrer
Darstellung in der byzantinischen Historiographie, Betlin 1981.

40 Teofanes, AM 6234, 5. 416.9—11.

+! Pomimo wskazanych wyzej reinterpretacji panowania Walida IT, dominuje nadal
negatywna ocena wladcy. Jednoczesnie nalezy doda¢, ze kalif jest uznawany za jednego
z najzdolniejszych poetéw swojej epoki: R.J a ¢ o b i, Al-Walid Ibn Yazid, the Last Ghazal
Poet of the Umayyad Period, [in:] Ghazal as World Literature I. Transformations of a Lite-
rary Genre, eds Th. Bauer, A. Neuwirth, Beirut 200s, s. 131-155; Poezja arabska.
Wiek VI-XIII. Wybdr, ttum.]. Bielawski,red.J. Danecki, Wroclaw 1997, 5. 286;
R. Jacobi, Theme and variations in Umayyad ghazal poetry, JAL 23,1993, s. 109-119.
Inna rzecz, ze jego poezja miata jednak pewien zwigzek z przypisywang mu miloscig do
trunkéw: R. Fa r ri n, Abundance from the Desert. Classical Arabic Poetry, Syracuse (New
York) 2011, 5. 130-149; P.E Kenn e dy, The Wine Song in Classical Arabic Poetry. Abi
Nuwas and the Literary Tradition, Oxford 1997, s. 25—28. Co cickawe, obecne analizy
jego spuscizny wskazuja, ze bral udzial w éwezesnych istotnych debatach teologicz-
nych, a takze okolofilozoficznych na temat charakteru wladzy kalifa, prébujac tworzy¢
wlasne koncepcje: S. Ju d d, Reinterpreting al-Walid b. Yazid, JAOS 128.3, s. 439—458.
Nie mozna tez nie wspomnie¢ o jego ambicjach budowlanych, szczegélnie w kontek-
$cie sztuki dekoratywnej, zaréwno w okresie sprawowania wladzy: RW. Ham il-
t o n, Walid and His Friends..., jak i oczekiwaniananig: EImb e r t, Le prince al-Walid
et son bain: itinéraires épigraphiques 4 Qusayr ‘Amra..., s. 321-363. Niektdrzy dopa-
trujg si¢ tu zreszta osobistego udzialu Walida w budowaniu koncepcji tych dekoracij,
niemal wlasnor¢cznego podpisu, nawigzujacego zaréwno do tworzonej przez niego



Rozdzial ITI. Wizerunek wladcéw muzutmanskich w Chronografii... 313

z jakiego rodzaju wladca mieli$émy rzekomo do czynienia, opisujac dzieje
Piotra z Damaszku, ktérego przypadek oméwilem szerzej w rozdziale
drugim. Tutaj nalezy podkresli¢ jedynie, ze Chronograf wyraznie wska-
zal na winnego $mierci meczennika — byt nim Walid, ktéry nakazal, aby
TOV dytdtortov untpomorityy Aauackod obcicto jezyk i wygnano go do
Arabii potudniowej***. Za pewna forme przesladowania ludnosci, cho¢ nie
zostalo to wyrazone explicite, mozemy tez uznaé wieniczacy powyzsza rela-
cje fragment o zaordynowaniu przesiedlen z Cypru do Syrii**. Ostatnig
wzmianka na temat Walida jest ta, w ktdrej Teofanes informuje o jego
$mierci, podajac doktadng jej date, 16 kwietnia, a nawet dzien (czwartek)
oraz powdd — zamordowanie przez Arabéw*°+. Jest to reminiscencja
tragicznych wydarzen, do ktérych doszto w tonie Banu Umajja za pano-
wania Walida, zwigzana z tradycyjna juz rywalizacja pomi¢dzy Kajsytami
i Jemenitami. Syn Jazyda zaczat otacza¢ si¢ tymi pierwszymi, mianujac
ich na eksponowane stanowiska. Uwiezil tez na pewien czas Sulejmana,
syna poprzedniego kalifa Hiszama, jednego z pretendentéw do tronu.
Nie bez znaczenia byt sposéb potraktowania Chalida ibn ‘Abd Allaha
al-Kasriego, bytego namiestnika Iraku, ktéry zreszta chciat poinformo-
waé Walida o szykowanym na jego zycie spisku, za co zostat uwzieziony
i oddany w rece nowego irackiego gubernatora, Jusufa ibn “Umara, ktéry
torturami doprowadzit do jego $mierci. Te nieprzemyslane decyzje przy-
czynily sie do powstania szerokiej koalicji przeciwnej Walidowi, ktérej
udalo si¢ wynies¢ na tron Jazyda III, syna Walida I ibn ‘Abd al-Malika.
Syn Jazyda II skonczyt zycie w jednej ze swoich rezydencji pustynnych,

poezji, jak i szczegdtdw zycia: D.Behrens-Abouseif, The Lion-Gazelle Mosaic
at Khirbat al-Mafjar, Muq 14, 1997, 5. 11-18.

+2 Calo$¢ tej rozbudowanej relacji, obejmujacej réwniez wzmianki o innych
meczennikach, ale bez kontekstu zwigzanego z kalifem zob.: Teofanes, AM 6234,
S. 416.18 — 417.21.

+3 Teofanes, AM 6234,s. 417.21-22.

++ Teofanes, AM 6235, s. 418.16—17: kal &vypéBn Ovalid Omd Tdv Apdfwy
unvi Aphie 1, uépa €', dpkog Etog o'. Jest to zgodne z tradycja syryjska (Eliasz
z Nisibis,s. 81, AH 126), a niemal dokfadnie t¢ samg dat¢, odpowiadajaca 15 kwietnia
(do zabicia al-Walida doszto prawdopodobnie w nocy z 15 na 16 kwietnia, stad w relacjach
pojawia si¢ réwniez $roda jako dziet $mierci), podaje at-Tabari [okolicznosci $mierci:
Tabari XXVI (C.Hillenbrand),s.164 oraz196].



314 Islam, Arabowie i wizerunek kalifow...

al-Bachrze, gdzie zostal zabity przez wojska Sulejmana ibn Hiszama*®.
Mimo lakonicznosci informacji przekazanej przez Wyznawce, bedacego
czesto niedoscignionym mistrzem ujeé syntetycznych, nalezy stwierdzié,
ze musial by¢ zorientowany w podstawowych okolicznos$ciach $mierci
Walida, skoro wspomnial o morderstwie.

W podobnie skrétowej formie Teofanes rozprawit si¢ z panowaniem
dwéch nastgpcéw Walida — Jazyda ITT ibn Walida (pierwszego tego imie-
nia) oraz Ibrahima ibn Walida (réwniez pierwszego), ktdre tez nie trwaly
zbyt dtugo (Jazyd nosil tytul, bo o sprawowaniu wladzy ciezko méwi¢, od
kwietnia do pazdziernika 744 r., Ibrahim od pazdziernika do poczatku
grudnia tego samego roku). W kontekscie pierwszego z wladeéw Chro-
nograf, mimo poswi¢cenia mu dostownie dwéch zdan, przekazat catkiem
duzo informacji. Po pierwsze uzyl wobec niego przydomku 6 Aenyég*,
ktéry mozemy thumaczy¢ jako oznaczajacy co$ wadliwego, nieckomplet-
nego, niepetnego, jakis brak czego$, a jest odpowiednikiem arabskiego
przydomka tego wladcy — a/-nakis. Etymologia tego okreslenia kalifa
zwigzana miata by¢ z polityka oszcz¢dno$ciowa wobec wojskowych. Jazyd
po swojej baja (odebraniu przysiggi) mial obiecaé ograniczyé wydatki
panstwowe, wstrzyma¢ prace budowlane, nie obcigzaé skarbu kosztami
utrzymania swojej rodziny, ograniczy¢ tez polityke rozwijania jednych
prowingji kosztem innych. Tak wigc jego plan nie dotyczyl jedynie spraw
wojskowych, chociaz tutaj takze zapowiedzie¢ miat znaczne ograniczenia

+5 Wspolczesne analizy wskazuja, ze za konfliktem z Walidem II staly znacznie
istotniejsze pobudki niz decyzje personalne, zwiazane z fundamentalnymi zagadnieniami
koncepcji legitymizacji wladzy kalifa, balansu pomigdzy konsensusem wspdlnoty (w tym
przypadku raczej Banu Umajja niz calej ummy), a osobistymi aspiracjami i zastugami
wladcy, w szezegdlnosci w kontekscie ‘ahd u, czyli zobowiazan i uméw jakimi ogranicza-
no wladze danego kalifa. Dobrym przyktadem jest tu przeciez Hiszam ibn ‘Abd al-Malik,
keéry, pomimo ze dysponowal petnia autorytetu jako kalif, nie mdgt zmieni¢ decyzji
podjetych na poczatku panowania, zgodnie z keérymi nastgpcg mial by¢ syn jego brata,
Jazyda, a nie bezposredni potomkowie. Nie mégl nawet oskarzy¢ swojego nominalnego
nastepcy, mogl jedynie starad sig, by ten sam przyznal, ze nie powinien zosta¢ kalifem.
Mozliwe jest, ze Walid II probowal wzmocni¢ autorytet samodzielnej legitymizacji
kalifa i odrzuci¢ znaczenie ‘ahd’u, co przeplacil swoim zyciem: A. Alajm i, Ascribed vs.
Popular Legitimacy: The Case of al-Walid Il and Umayyad ‘ahd, JNES 72.1, 2013, 5. 25-33.

+¢ Teofanes, AM 6235, s. 418.17: kol xpatel Tig dpyiic 108 6 Aenydc.



Rozdzial ITI. Wizerunek wladcéw muzutmanskich w Chronografii... 315

w prowadzonych kampaniach militarnych*7. Wzmianka o przydomku,
niezbyt pochlebnym dodajmy, jest reminiscencja tych decyzji podejmo-
wanych przez Jazyda III na poczatku jego panowania. Interesujace jednak,
ze Teofanes w kolejnych wersach swojej relacji, bezposrednio po wzmiance
o przezwisku Jazyda, napisat m.in., ze nowemu wiladcy udalo si¢ przeja¢
kontrol¢ nad Damaszkiem wiasnie dzigki redystrybucji $rodkéw finan-
sowych, duzym wydatkom*°*. Przystowiowym jednym tchem Wyznawca
wspomnial tez od razu, ze Jazyda uznaly Syria, Persja i Egipt*>. Warto
w tym miejscu przytoczy¢ celng uwage L.I. Conrada, ktéry omawiajac
kwesti¢ uzytego przez Teofanesa przezwiska Jazyda, bedacego bezposred-
nig kalka arabskiego przydomku, stwierdzit, iz trudno spodziewa¢ si¢ by
wiedze t¢ Chronograf zaczerpnat z innego niz arabskie, muzutmanskie
zrédlo, chociazby posrednio, informacja ta bowiem jest zbyt mocno zwig-
zanaz wewngtrznymi zatargami pomigdzy Umajjadami (przydomek byt
propagandowo wykorzystywany prawdopodobnie przez Marwana ibn
Muhammada)*°. Wydaje mi si¢, ze mozna jednak w tej sugestii p6js¢
nieco dalej i zauwazy¢, ze obydwie wersje, dotyczace stosunku Jazyda do
wydatkéw, moga by¢ elementem, jakby$my dzisiaj powiedzieli, wojny
informacyjnej wymierzonej przeciwko temu wladcy. Stad tez caly passus
nie wydaje si¢ by¢ logiczny, gdyz jest zbiorem argumentéw wysuwanych
w réznych okolicznoéciach, by podwazy¢ legitymizacje synéw Walida L.
Problem z uznaniem tejze musiat by¢ za$ znaczny, skoro zachowata sie
(podobnie jak w kontekscie panowania Walida IT) dokumentacja tejze
stworzona w kancelarii samego kalifa, mam tu na mysli oficjalne listy tego

+7 P.Crone,M.Hinds, God’s Caliph. Religious Authority in the First Centuries
of Islam, Cambridge 1986, s. 107. Zapowiedzi te wynikaly m.in. z istotnych probleméw
spolecznych zwiazanych z niesprawiedliwa dystrybucja srodkdw rozpoczeta co najmniej
za panowania Hiszama, a kontynuowang przez Walida IT. Krytyka ta przybierata réwniez
charakter religijny, odnoszacy si¢ do koniecznego powrotu do ,.czystego islamu”. Okazalo
si¢ jednak, ze Jazyd III nie potrafil nalezycie wykorzystal tego potencjatu: J.van Ess,
Les Qadarites et la Gailaniya de Yazid 111, SIsl 31, 1970, 5. 269-286.

+% Teofanes, AM 6235, s. 418.17—18.

+9 Teofanes, AM 623s,s. 418.18—20.

#° LI Conrad, Theophanes and the Arabic Historical Tradition. Some Indications
of Intercultural Transmission, [in:] Arab-Byzantine Relations in Early Islamic Times,
edsM.Bonner, LI Conrad, London-New York 2017, s. 345.



316 Islam, Arabowie i wizerunek kalifow...

wladcy, przeznaczone dla szerokiej publicznosci, zwlaszcza do wygloszenia
w meczetach Iraku i Chorasanu, a zawierajace argumenty potwierdzajace
prawowierno$¢ wyboru ostatnich marwanidzkich przywédcow*".

W kontekscie panowania Jazyda, ostatnia wzmianka jest informacja
o wystapieniu przeciwko niemu Marwana ibn Muhammada i $mierci
kalifa pig¢ miesiecy pézniej*>. W tym samym passusie Teofanes przekazat
réwniez, ze Jazyd pozostawit kalifat swojemu bratu Ibrahimowi*®. Ten
ostatni wymieniony zostal tylko w tym miejscu. Chronograf dat jednak
do zrozumienia, ze nie byla to juz liczaca si¢ posta¢ na muzutmariskiej
scenie politycznej, bowiem ogranicza jego wladze wlasciwie tylko do
Damaszku**. Jest to zgodne z prawda, Ibrahim dos¢ szybko, po niecatych
dwéch miesigcach, oddat wiadze Marwanowi, za co ten odwdzigczyt si¢
pozostawieniem go przy zyciu (Ibrahim zginal dopiero z rak Abbasydéw,
W czasie rewolucji W 750 I.).

2.4. Marwan II — upadek
Ostatnim wladca umajjadzkim, o keérym Chronograf napisat nieco wiece;j,

byt Marwan I1+5. Wydaje sig, iz opis walki o utrzymanie dynastii, znajdujacy
sic w Chronografii, jest do$¢ bogaty w szczegdly (chociaz niekoniecznie

# A.Marsham, Rituals of Islamic Monarchy..., s. 168-180.

2 Teofanes, AM 6235, s. 418.22—23.

3 Teofanes, AM 6235, s. 418.23.

#+ Teofanes, AM 6235, s. 418.23—24: TOV éavTol 40eAPSV, &l TAg Aapackod
Suddoxov.

#5 Marwanowi II, pomimo wielu wysitkéw, nie udalo si¢ uchronié¢ dynastii przed
upadkiem. Nalezy jednak doda¢, iz w pewnym stopniu on takze ponosit odpowiedzial-
nos¢ za kleske. Nigdy bowiem wezesniej, réd Umajjadéw nie byt tak sktécony jak za jego
czaséw. Dodatkowo Marwan opart si¢ na niedocenianych dotad Kajsytach. Jemenici
wzniecili bunt juz na poczatku jego panowania, jednak zostal on wtedy jeszcze usmie-
rzony. Gdyby nie wewnetrzne ktdtnie, by¢ moze udatoby si¢ zachowa¢ Umajjadom
wladze. Powstanie Abbasydéw nie bylo przeciez pierwszym tego typu ruchem w Persji.
Z dzisiejszej perspektywy dziwié nas moze sojusz, jaki zawarl Sulejman ibn Hiszam
z powstanicami. Jednak pretendent planowal przeciez wykorzystanie rewolty do uzy-
skania tronu. Wydaje sie, iz nike nie spodziewal si¢ tak tragicznych skutkéw, zwlaszcza,



Rozdzial ITI. Wizerunek wladcéw muzutmanskich w Chronografii... 317

doktadny). Teofanes wspomnial wigc kilka razy, iz Marwan II dokony-
wal rzezi, czy to na mieszkanicach zdobywanych miast, czy to na swoich
przeciwnikach politycznych. Po przejeciu wladzy rozkazal wymordowaé
wiele istotnych os6b sposréd tych, kedre mialy bra¢ udziat w zabdjstwach
Walida II i jego syndéw*¢. W kolejnym roku doszto do powieszenia stu
dwudziestu czlonkéw plemienia Kalb w Emesie*”. W relacjiz AM 6237
Teofanes wzmiankowal, ze po zdobyciu Emesy, Marwan zarzadzil rzez
krewnych i wyzwolencéw Hiszama*®. Podkreslit tez, ze nowy kalif rozka-
zal zburzy¢ mury takich miast jak Damaszek czy Jerozolima*?, dokonu-
jac tam wielu egzekucji**°. Szczegdlnie duzo miejsca Teofanes poswigcit
doktadnemu opisaniu okolicznosci morderstwa dokonanego na al-‘Ab-
basie ibn Walidzie, uduszonego w do$¢ specyficzny sposéb przez blizej
nieznanego Etiopczyka, stuge Marwana*'. Wydaje si¢, iz Chronograf
w takich wiasnie dziataniach upatrywat jednej z gtéwnych przyczyn kleski
kalifa i oceniat rzagdy Marwana z punktu widzenia destrukgji, jakich jego

iz ziemie perskie pozostawaly w okresie umajjadzkim na uboczu i nie przejmowano sie
nimi zbytnio. Centrami kalifatu byly Syria i Egipt, i dlatego tez wlasnie tam dzialaly
armie Marwana. Wiccej na ten temat — E.-C.Am¢élineau, Les derniers Jours et le
mort du kbalife Meroudn II d aprés [ Histoire des Patriarches d Alexandrie, JA sér. 11/ €. 1V,
1914, 5. 421-449; GR. Haw tin g, The First Dynasty of Islam..., s. 96-119; P. Hit ti,
Dzieje Arabdw..., s. 230-236; H. Kenne dy, The Prophet and the Age..., s. 112-122;
D.Madevyska, Historia swiata arabskiego..., s. 200-209.

#6 Teofanes, AM 6235, s. 419.2—5.

#7 Teofanes, AM 6236, s. 421.25: ¢v Euéoy 8¢ px' XerdBevods édotpxiaev.

¥ Teofanes, AM 6237, s. 422.20—21: dmorafov Epeooy dvarpel mdvteg Todg
ovyyevels kol dmerevBépoug Iody.

0 Teofanes, AM 6237, s. 422.21—22: xeBaupel 8% xal & Telyn Hhovmdhews kol
Aapaoxod xal lepocordpwy. Niszezac tym samym dzieto swoich poprzednikéw. Badania
archeologiczne przeprowadzone w Jerozolimie wykazaly np., ze to najprawdopodobnie;
Hiszam ibn ‘Abd al-Malik przyczynit si¢ do rewitalizacji Swigtego Miasta jako twierdzy,
odnawiajac lub odbudowujac mury tamtejszego osrodka, co pozwolito naukowcom
udowodni¢, ze dziatalnos¢ umajjadzka w miescie nie ograniczata si¢ jedynie do jego
zagospodarowania religijnego czy tez reprezentacyjnego: J. Magness, The Walls
of Jerusalem in the Early Islamic Period, BArch s4. 4,1991, 5. 208-217.

#° Teofanes, AM 6237, s. 422.22—23.

#1 Za pomoca mikstury, ktérej jednym ze sktadnikéw byto prawdopodobnie wapno:
Teofanes, AM 6236, s. 421.27-31.



318 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféow...

armie dokonaly w Syrii. Napisal bowiem w podsumowaniu: zniszczenie

w dniach Marwana trwalo szes¢ lat i wszystkie wazne miasta Syrii stracity

mury oprécz Antiochii, ktdrej planowal uzyd jako schronienia**, podkreslajac

jednoczesnie jak wielu ludzi zginelo z jego reki+*. Marwan zostat wige

przedstawiony jako wiadca nie tylko niedbajgcy o swoje paristwo, ale jako

ten, ktdry sam je wyniszcza. Przyklady takich dzialar ibn Muhammada nie

dotyczyly zresztg wylgeznie wigkszych osrodkdw miejskich, ale dotykaty
takze struktury wlasnosciowej poszczegdlnych gatezi rodu marwanidzkie-
go. Dos¢ wspomnie¢ wydarzenia wokét ‘Andzaru, jednego z ,,pustynnych”
patacéw umajjadzkich, nalezacego do kalifa Ibrahima. Jednym z celéw

walk, jakie si¢ wywiazaly w jego okolicach w 744 r., wlacznie ze stynna

bitwa pomig¢dzy sitami Marwana a Sulejmana ibn Hiszama, bylo nie tyle

militarne pokonanie przeciwnika, ale zniszczenie tej, przynoszacej dotad

dobre dochody, posiadtosci, mogacej stanowié ekonomiczne wsparcie dla

przeciwnikéw ostatniego Umajjady*+.

Warto zwréci¢ jednak uwage, ze Marwan, podobnie jak wczesniej
Mu‘awija, przedstawiony zostal jako woédz wojskowy, osobiscie walcza-
cy w bitwach. Co prawda Teofanes nie dostrzegt jego zaangazowania
na Kaukazie przed podjeciem walki o tron, chociaz Marwan byl prze-
ciez niejako kontynuatorem dziatan jakie prowadzily na tych terenach
Maslama ibn ‘Abd al-Malik*s, przede wszystkim wymierzonych przeciwko

#* Teofanes, AM 6241, s. 426.7-9: éxpdtvoe 8¢ 1) &ml Mapovay dhwaig &ty ', &v
7 maoa wEv al ket Ty Zvplav Tepidavels méhew dmetetyioOnony, drep Avrioxelug, SiéTt
kotaddyLov adTNY Exey Eueléta.

+ Teofanes, AM 6241, 5. 426.10.

#+ M. Chehab, The Unayyad Palace at Anjar, ArsOr s, 1963, s. 20—21. Nalezy
doda¢, ze ‘Andzar nie byt klasycznym patacem umajjadzkim, ale raczej matym osrodkiem
miejskim, chociaz konkretna kategoryzacja tego miejsca wymyka sie z tradycyjnie przyj-
mowanych podzialéw jednostek osadniczych. Nie wynikalo to jednak ze zlego zapla-
nowania ‘Andzaru, ale raczej z ckonomicznych planéw, jakie wigzano z tym miejscem
od samego poczatku jego istnienia: B. L e al, ‘Anjar: An Umayyad image of urbanism
and its afterlife, [in:] Encounters, Excavations and Argosies. Essays for Richard Hodges,
eds eadem,].Mitchell,]J.Moreland, Oxford 2017, s. 172-189.

#5 Jest to z pewnoscia jeden z najbardziej znanych i pamigtanych przedstawicieli
rodu Umajjadéw, nie tylko w kontekscie jego wyprawy na Konstantynopol (dzigki
keérej zostal uhonorowany przede wszystkim w folklorze arabskim, pézniej tureckim),



Rozdzial ITI. Wizerunek wladcéw muzutmanskich w Chronografii... 319

Chazarom. Wnuk Marwana I na kartach Chronografii pojawia si¢ jako
czlowiek, ktéry po prostu reaguje na zle decyzje Jazyda I1I (dxovoag Tadte
xotohappBdvel Ty Meoomotouiay), namiestnik Armenii (Mapovdy, vids
Movdued, thv Apueviay diénwy), wypowiadajacy wojne Ibrahimowi ibn
Walidowi w obronie synéw Walida 11+, m¢zczyzna obeznany z rzemio-
stem wojennym, o czym $wiadczy kleska jaka zadat Sulejmanowi ibn
Hiszamowi nad rzekg Lita*7. Kolejny raz o osobistym dowddztwie
Marwana, Teofanes wspomnial w relacjiz AM 6236 dotyczacej jego star-
cia w regionie Emesy z wojskami Sabita ibn Nuaimy oraz Dahhaka ibn
Kajsa***. W 6237 Chronograf wspomina jego zwycigstwo nad Sulejmanem
ibn Hiszamem** oraz Dahhakiem ibn Kajsem*°, w tym ostatnim przy-

ale wlasnie poprzez jego dzialalno$¢ na Kaukazie, gdzie zostal bohaterem licznych
kaukaskich legend, m.in. gruzinskich: HT. Norris, The Sacred Sword of Maslamah
b.*Abd al-Malik, OM (Nuova Serie) 89. 2, 2009, 5. 389—406. Na temat administracyjnej
dziatalnodci Maslamy podczas jego rzadéw na péinocy, przede wszystkim zarzadzania
prowincjami w warunkach nieustannej wojny pogranicznej i kwestiach zapewnienia fi-
nansowania wlasnych kontyngentéw wojskowych zob. m.in. D.A. Spellberg,
The Umayyad North. Numismatic Evidence for Frontier Administration, ANSMN 33,
1988, 5. 119—127. Roli Maslamy (jak tez Marwana ibn Muhammada) w ksztaltowaniu
administracji Poélnocy poswiecita nieco miejsca Alison Va ¢ ca w pracy: The Umayyad
North, [in:] The Umayyad World..., s. 219-239. Ogdlne informacje na temat zarzadu tg
istotng prowingja, chroniac przed najazdami serce muzulmanskiego imperium w Syrii
i Iraku zob. m.in.: A. Shahinyan, Northern Territories of Sasanian Atropatene and
the Arab Azerbaijan,1Cs 20.2, 2016, s. 191-203 oraz dwa teksty w tomie The Archaeology
of Medieval Islamic Frontiers: From the Mediterranean to the Caspian Sea, ed. A. A'sa
E ger, Boulder (Colorado) 2019: K. Alizad eh, Overlapping Social and Political
Boundaries: Borders of the Sasanian Empire and the Muslim Caliphate in the Caucasus,
s.139-167; T.Vorderstrasse, Buddbism on the Shores of the Black Sea: The North
Caucasus Frontier between the Muslims, Byzantines, and Kbazars, s. 168-194.

#6 Calo$¢ relacji dotyczacej dziatan Marwana w pierwszym etapie wojny domowej:
Teofanes, AM 6235, 5. 418.20-24.

+7 Teofanes wspomnial tam o dwudziestu tysiacach zabitych po stronie popieraja-
cych Ibrahima ibn Walida, dowodzonych przez Sulejmana, co wydaje si¢ liczba znacznie
zawyzona, niemniej jednak Chronograf chcial podkresli¢ rozmiar kleski syna Hiszama,
keéry byl zmuszony ucieka¢ z pola bitwy jedynie z pocztem osobistym: Teofanes,
AM 6235, s. 418.26—29.

8 Teofanes, AM 6236,s. 17-20.

9 Teofanes, AM 6237, s. 422.2—s5.

#° Teofanes, AM 6237, 5. 422.8—11.



320 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféw...

padku wraz ze swoim synem, ‘Abdallahem ibn Marwanem**. W czasie tej
kampanii zdobyt réwniez Emes¢**, Damaszek i Jerozolime*?, a podsumo-
wanie jego dziatari podczas wojny domowej odnajdziemy w AM 6239,
kiedy Teofanes konkluduje: ¢£evixnae Mapovdy, 6 tav ApdBawv dpyiyds, ig
Tpoédny++. Szezgdcie opuscito Marwana dopiero w starciach z Abbasydami,
ale i w tych fragmentach Chronograf pokreslil osobisty udziat kalifa
w starciach, przede wszystkim w bitwie nad Wielkim Zabem*>.
Dodatkowo Teofanes oskarzat kalifa o sprzyjanie heretykom oraz
o pogarniskie prakeyki#¢. Interesujace jest, iz chrzescijanin widzial zto
w nieprzestrzeganiu zasad islamu. Teofanes wspominat takze o przenie-
sieniu stolicy do Harranu*’, co bylo jednym z gléwnych btedéw syna
Muhammada ibn Marwana. Jednoczesnie jednak to wlasnie Marwan II
mial zapewni¢ ochrong i powazanie Teofilaktowi, patriarsze Antiochii,
nakazujac by honorowano jego stanowisko w oficjalnych dekretach
(ko ToUTOV Ypdupact xabohkols Tipdado Tpoottake mopd @V ApdBwv),
doceniajac jego przymioty duchowe, zwlaszcza czystos¢ (apiopaat yop
TVEVUATLIKOLG EKEKSTUTO, Kol udAoTa Tf) cwdpoodvy). Marwan wyste-
powat tutaj jako wladca, ktéry wydaje zgode na prosbe chrzescijan, by
mozliwe bylo wy$wiecenie nowego patriarchy po $mierci wspomnianego
juz wyzej Stefana, przyjaciela kalifa Hiszama (1@ 8 adt¢ &ret mapaxioet
6y XploTiavdv Tig Egag cuvexwpnae yelpotovnBijvon OcodvaxTov)H.
Tym samym kolejny juz wladca muzutmanski zostat przedstawiony jako
decydujaca instancja wzgledem chrzescijaniskiej hierarchii na terenach
podleglych jego wladzy administracyjnej. Syn Muhammada wystepuje
tezw AM 6236, niemal jak msciciel chrzescijan — w kontekscie wzmian-
kowanej juz egzekucji al-‘Abbasa ibn Walida, Chronograf podkreslit
przede wszystkim, ze byt to przesladowca chrzescijan (dodajac jednak

#t Teofanes, AM 6237, 5. 422.6—7.

#* Teofanes, AM 6237,s. 422.7-8.

3 Teofanes, AM 6237, 5. 422.21-22.

#+ Teofanes, AM 6239, s. 424.9—10.

#5 Teofanes, AM 6240,s. 425.4—6.

#¢ Teofanes, AM 6241, s. 426. 11-13.

+#7 Teofanes, AM 6235, s. 419. 5—6.

#% Calo$¢ oméwionego passusu: Te o fanes, AM 6236, s. 421.20—2s.



Rozdzial ITI. Wizerunek wladcéw muzutmanskich w Chronografii... 321

watpliwe twierdzenia o stosowanej przez niego magii*?), dopiero potem
dodat, ze ‘Abbas byt zamieszany w $mier¢ Walida I1.

Takze stosunck Teofanesa do sposobu przejecia wladzy przez kalifa
nie wydaje si¢ by¢ jednoznaczny. Podkreslil, iz Marwan chciat jedynie
pozornie poprzec syndw Walida i sprzeciwié sig Jazydowi*+°, powtarzajac te
informacj¢ w kolejnych wersach tego fragmentu, dotyczacych wymor-
dowania dzieci Walida przez Sulejmana ibn Hiszama*#'. Pézniej wspo-
mniat jednak jeszcze raz, ze Marwan prowadzit t¢ wojng jakby w imieniu
zamordowanego Walida, kiedy opisat zemste jaka ten wywart na zabdjcach
kalifa i jego synéw w Damaszku*+*. Podobnie tez, kiedy opisat okoliczno-
$ci $mierci al-‘Abbasa ibn Walida, podkreslil, ze brat on udzial w spisku
na zycie Walida II, co miato by¢ jedna z przyczyn egzekucji*+.

Chronograf docenial odwage i upér Marwana, podkreslajac, iz uma-
jjadzki kalif walczyt do konca. Napisal bowiem, iz Marwana scigali
Mauroforoi [Abbasydzi — B.C.], ujeli go i zabili po cigzkiej wojnie*++. Chro-
nograf dodat takze w jednej z pézniejszych relacji, iz w Syrii wybuchto
kilka powstan, ktére skoniczyly si¢ wraz z nadejsciem zabalsamowanej
glowy Marwana*+. Teofanes skonstatowat tym samym fake, iz nie wszy-
scy zgadzali si¢ na zmiane dynastii, o czym $wiadcza takze dziatania
samych Abbasydéw++¢. Dziejopis nie wydaje si¢ do konca neutralnym

# Teofanes, AM 6236,s. 421.31-33: paryeloug yip kol Sapbvey Emuchoeot ToAAL
xotdr XploTioavey ko dtextiivorro. 00Tog kel T¢) aluatt OvaMd éxowvdvnoey.

#° Teofanes, AM 6235, s. 418. 21-22: OTeppay@v, TO SokelY, TAV Tékvwy Tod
Ovahid kol évavtiotpevos ¢ 143,

+# Teofanes, AM 623s,s. 418.30—4I19.1.

+# Teofanes, AM 6235, s. 419.2—5.

+ Teofanes, AM 6236,s. 421.32—33.

#+ Teofanes, AM 6241, s. 425. 13—15: ToVTR T@ £Tel kaTadiwketar Mapoviy dmd
76y Mawpoddpwy kel koredndBels v avtdv krelverat, Beputdrov Todéuov kpotndévrog.

5 Teofanes, AM 6242, s. 427. 6—7: E\Bovomg Ot Tijg kedadijc Tob Mapoviyu
ETUVpYLOUEVNG, ETadoayTo ol TAElOUG TGV OTATEWY.

+¢ Dynastia umajjadzka jeszcze dtugo po 750 r. byta bardzo powazana wéréd muzut-
mandw, szczegdlnie w Syrii. Tamtejszy zarzadca as-Salih, poslubit wdowe po Marwa-
nie II, aby stworzy¢ pozory sukcesji, zob. H. K e n n e d 'y, Dwdr kalifw. Powstanie
i upadek najpotginiejszej dynastii swiata muzutmanskiego, tham. JW.Koztowska,
J.Pierzchala, Warszawa 2006, s. s3. Na temat proumajjadzkich resentymentéw
jeszcze w IX w. zob.: J.A. B ellamy, Pro-Umayyad Propaganda in Ninth-Century



322 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféw...

przy opisywaniu tego konfliktu. Zaznacza bowiem, iz Abbasydzi roz-
poczeli swoje rzady od przesladowan polityczno-religijnych+*+. Takze
wzmianka o uchodzacych ostatnich Umajjadach (Teofanes wspomniat
o synach i kuzynach Marwana — oi 6¢ mepiowBévteg viol Te kal cuyyevels
100 Mapovau*+, cho¢ ‘Abd ar-Rahman, zatozyciel kordobanskiej linii
Umajjadéw byl wnukiem Hiszama ibn ‘Abd al-Malika), ktérzy odnalezli
swoje miejsce w Andaluzji po dtugiej peregrynacji przez Afryke, Libie
i morze**, gdzie pozostali wraz ze swoimi krewnymi i wspétwyzawcami
(@renooy péypr Todde ToU Ypdvov°), niesie w sobie zaréwno nute nostalgii*,

Baghdad in the Works of bn Abi ‘l-Dunya, [in:] Prédication et propagande an Moyen Age.
Islam, Byzance, Occident. Session des 20~25 octobre 1980, eds G.Makdisi,D.Sourdel,
J.SourdelThomine, Paris 1983, s. 71-86. Abu ‘Umar az-Zahid, stynny gramatyk
z Bagdadu, ktéry zmart w drugiej polowie X w., miat napisa¢ dziefo wychwalajace cnoty
Mu‘awiji i nie przyjmowat nikogo na nauki dopoki chetny nie zapoznat si¢ z tezami tej
pracy. Prébe rehabilitaci syna Abu Sufjana poprzez propagowanie opowiesci o jego licz-
nych spotkaniach i rozmowach z Ibn ‘Abbasem, odnajdujemy réwniez m.in. w dzietach
tzw. Ahbara al-Dawli al-Abbasiji. Stuzyly one m.in. przedstawieniu religijnych pogladéw
i zastug pierwszego Banu Umajja, jako kontra w stosunku do rozpowszechniajacych si¢
juz éwezesnie (w X w.) coraz mocniej tradycji alidzkich: T. E1-H i b r i, The Redemption
of Umayyad Memory by the ‘Abbasids, JNES 61. 4, 2002, s. 241-265. Byly one tym
grozniejsze im mniej sekciarski charakeer zaczely przybieraé, stajac si¢ alternatywna
propozycja polityczng w postaci fatymidzkiej czy karmackiej. Nie przypadkowo Amira
K.Bennison okreslifa ten czas mianem the Shi'i century — The Grear Caliphs. The
Golden Age of the ‘Abbasid Empire, New Haven—London 2009, s. 39— 43. Resentymenty
proumajjadzkie nie ograniczaly si¢ wytacznie do Syrii, ale rozpowszechnione byly rowniez
w sercu abbasydzkiego paristwa, znalez¢ mozna nawet wzmianki $wiadczace o takowych
w Chorasanie: Ch. Pellat, Le culte de M’ awiya..., s. s6—58.

+7 Teofanes kilka razy wspominat o abbasydzkich represjach w stosunku do chrzeci-
jan. Powodem ich byla, wedtug Chronografa, przede wszystkim polityka. W relacji z roku
AM 6243 Bizantynczyk wspominat o morderstwie dokonanym na grupie chrzescijan,
poniewaz byli zwigzani z poprzednio rzqdzgcymi (s. 427.12—14). Teofanes wyraznie
wskazywal wiec na powiazania chrzescijan z Umajjadami. Wygnanie Teodora, patriar-
chy Antiochii, przez gubernatora Kinnasrinu, miafoby by¢ takze zwiazane z polityka,
zob.: Teofanes, AM 6248, s. 430.2—7.

+#% Teofanes, AM 6241, 5. 426.1.

+ Teofanes, AM 6241,s. 426.1—4.

#° Teofanes, AM 6241,s. 426.4—s5.

#' Trudno podejrzewaé Teofanesa o takie uczucia wzgledem umajjadzkiego kalifatu,
jednak motywy tej peregrynacji na przymusowe wygnanie, straty ojczyzny i pewne-
go rodzaju nostalgii za dawng potega obecne byly na pewno w mysli muzutmanskiej:



Rozdzial ITI. Wizerunek wladcéw muzutmanskich w Chronografii... 323

jak i niewypowiedzianej grozby — mozliwosci powrotu Banu Umajja na
tron kaliféw. Interesujace, ze Chronograf wzmiankowat w tym fragmencie
réwniez blizej nieokreslonych potomkéw Mu‘awiji, ktérzy mieli si¢ juz
wezesniej uda¢ na Pétwysep Iberyjski**. Przypomnijmy, Marwanidzi
nie byli bezpo$rednimi potomkami linii Sufjanidéw. Czyzby dla Teo-
fanesa byt to istotny szczegdl, a przez ten passus podkreslit wspolnote
losu obydwu linii?

Reasumujac, obraz Marwana IT w Chronografii mozna uznad, jak chyba
zadnego innego kalifa, za wszech miar wielowymiarowy i niejednoznacz-
ny, chociaz w ostatecznym rozrachunku, paradoksalnie, pozytywny*>.
Opickun i obrorica chrzescijan, niezbyt pobozny muzulmanin, odwazny
wodz, nie wzdragajacy si¢ przed dokonywaniem rzezi i egzekucji — tak
mozna byloby podsumowac¢ ten wizerunek.

3. Abbasydzi

W przeciwienstwie do Muhammada, kaliféw sprawiedliwych oraz
Umajjadéw, Abbasydzi byli Teofanesowi wspétczesnymi, sprawujacymi
wladze i organizujacymi wyprawy, czy tez nawigzujacymi stosunki dyplo-
matyczne z cesarzami bizantynskimi w czasach przygotowywania Chro-
nografii. Dlatego tez zdecydowalem si¢, by informacje przekazane na ich
temat oméwi¢ w osobnym podrozdziale, traktujac je calo$ciowo i biorac
pod uwage takze te dotyczace oméwionych juz wezeéniej tematéw, jak
np. kwestii militarnych czy opiséw traktowania chrzescijan.

RM.Feener]. Gedacht, Hijra, Hajj and Muslim Mobilities: Considering Coercion
and Asymmetrical Power Dynamics in Histories of Islamic Cosmopolitanism, [in:] Chal-
lenging Cosmapolitanism. Coercion, Mobility and Displacement in Islamic Asia,eds i1d e m,
Edinburgh 2018, s. 1—29.

#* Teofanes, AM 6241, 5. 426.5—7: ExOVTéG TWvag TpoKaToKATEYTRG 0TSO TAY
émd Mawiov Sis mhodg éxpldévtwy dxeloe, cuyyevels adTév vTag Kol TAg et Bpnoxela.

#3 Czego nie mozna powiedzie¢ o jego wizerunku w zachowanych do naszych
czaséw dzielach historiografii muzulmanskiej, wlacznie z przekonaniami powstatymi
w islamskim folklorze: H.von M z ik, Einiges iiber Marwins II. Beinamen: al-Himdr
und al-Ga'di, WZKM 20, 1906, s. 310—313.



324 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféw...

3.1. Powstanie Abbasydoéw i przejecie przez nich wladzy

Relacja Teofanesa na temat tzw. rewolucji abbasydzkiej** rozpoczyna
si¢ od fragmentu w AM 6240. Bizantynski autor przedstawil przede
wszystkim autoréw buntu, kedrych nazwat po pierwsze Chorasanitami/
Chorasariczykami (Xwpooaviton) — nawigzujac do miejsca rozpoczecia
si¢ dziatan zbrojnych zwolennikéw Abbasydéw, czyli wschodniej czgsci
Persji — Chorasanu; po drugie — Maurophoroi (Mavpodépor), czyli nosza-
cymi czern*?, odnotowujac w ten sposéb barwy choragwi, pod ktéry-
mi walczyli powstaricy, na zasadzie przeciwienistwa do bieli Umajjadéw.
Konflike, ktéry zrodzit si¢ wéwezas w kalifacie islamskim i ostatecznie
doprowadzit do zmiany dynastii rzadzacej, przedstawiony zostal przez
Teofanesa jako sp6r pomigdzy klanami, rodzinami o dziedzictwo falszywe-
go, jak podkreslit (Movdyed To0 Yevdompodijrou) ¢, Proroka Muhammada.
Przeciwstawil sobie dwie grupy — potomstwo Umajja z jednej strony
oraz synéw Echima i Alima z drugiej*”. Tych ostatnich, oznaczajacych
Haszymitéw oraz Alidéw, okredlit jako spokrewnionych z Muhammadem,
ale nie uznat ich rodzinnych zwigzkéw z Prorokiem za majace silniejszy
mandat niz te reprezentowane przez Umajjadéw, ktorych przedstawit
zreszty jako bezposrednich nastepcéw zalozyciela nowej religii, podkre-
$lajac, ze przodkowie Marwana I rzadzili od czaséw Muhammada (tod
Mopovip kel méomng T cuyyevelag T mpoapbdvTwy dmd Movdped)*®. Nie
jest to, dodajmy, zgodne z prawda historyczna, oczywidcie ze wzgledu na
kaliféw sprawiedliwych, wsréd kedrych oprécz jednego z cztonkéw rodu
Umajja byl rowniez zalozyciel wspomnianych wyzej Alidéw. Tak czy ina-
czej, polaczenie tych ostatnich z rodem ‘Abbasa wydaje si¢ dos¢ ciekawa

#+ Z podstawowymi informacjami na temat powstania Abbasydéw mozna zapo-
zna¢ si¢ w wielu polskojezycznych opracowaniach: . D an e c ki, Arabowie, Warszawa
2001, 5. 157-161; J. Hau z i f s ki, Burzliwe dzieje kalifatu..., s. 30-48; J. Sourdel,
D.Sourdel, Quilizacjaislamu (VII-XII w.), tum.M.Skuratowicz, W.D emb-
s ki, Warszawa 1980, s. 58—65;

+5 Teofanes, AM 6240,s. 424.13.

#¢ Teofanes, AM 6240, 5. 424.14—15.

+7 Teofanes, AM 6240,s. 424.18.

% Teofanes, AM 6240,s. 424.13—14.



Rozdzial ITI. Wizerunek wladcéw muzutmanskich w Chronografii... 325

interpretacja, zwazywszy na fake, ze potomkowie Alego (a konkretniej

— Husajna) mieli wedlug nicktérych badaczy spore szanse, by w okresie
wojny miedzy Umajjadami a Abbasydami stworzy¢ wlasng propozycije,
bedac niebezpiecznymi dla obydwu dynastii*?, jednakze zaprzepascili je
swoja bierna postawa. Jednoczesnie pojednawcze gesty wobec nowych
wiladcéw muzutmanskiego panstwa, ktére czynit dwezesny, szdsty juz
imam Dzafar as-Sadik, przyczynily si¢ do wytworzenia raczej dobrych
relacji z Abbasydami (chociaz pézniejsze wersje szyickie wskazywaly za-
réwno na niezlomno$¢ swoich przywdédcéw wobec kaliféw irackich, jak
i wspominaly przesladowania, kt6re spotkaty imama ze strony al-Mansura
w Hidzazie)*¢. Wspomnienie przez Teofanesa Alidéw obok Haszymitow
nie musi by¢ przypadkowe. Badania propagandowych wersji narracji
prezentowanych przez nowa dynasti¢ wykazuja bowiem, ze Abbasydzi
odwotywali si¢ réwniez do alidzkiego dziedzictwa, podkreslajac jedynie,
ze to dzigki aktywnosci rodu ‘Abbasa (przy biernosci rodu Alego) kalifat
powrécit do ahl al-bajt — rodziny Proroka*'.

Poza wskazaniem na watpliwosci dotyczace zasadnosci praw legitymi-
zacji Alidéw i Haszymitéw poprzez ich zwiazki rodzinne, warto zwrdci¢
uwage na fake, ze Teofanes przedstawit ich rody jako uciekinieréw, ktd-
rzy musieli si¢ ukrywa¢ przed Umajjadami w tzw. Malej Arabii*®, gdzie

+9 Whszak czeé¢ powstariczych oddzialéw grupowata si¢ pod hastami przywrécenia
wladzy kalifa rodzinie Proroka, podnoszono jednocze$nie koniecznos¢ odbycia nowej
szury: P. Cr o n e, Medieval Islamic Political..., s. 87-98.

+° F. O mar, Some Aspects of the Abbisid-Husaynid Relations during the early

Abbaisid Period 132—193 A.H./750-809 A.D., Ara 22. 2, 1975, s. 170-179.

«t EL.Daniel, The Anonymous ,History of the Abbasid Family” and Its Place
in Islamic Historiography, IMES 14. 4,1982,s. 419—-434.

+ | chociaz z punktu widzenia propagandowego to moglo obréci¢ si¢ przeciwko
nim, jednak w duzszej perspektywie miato swoje, czasem niespodziewane, zalety. Jak
zauwazyt chociazby HM. AI-Nab o o dah: The Abbasid dynasty was established
primarily due to the efforts of its eyes” and informants, at a time when the Abbaisids were
still a small, covert group trying to topple the Umayyads. Theirs was a meticulous and well-

-organized apparatus, which succeeded in uncovering and foiling many plots, civil wars, and
insurgencies, a do$wiadczenie to pozwolito pézniej rozwinaé te stuzby na niespotykana
dotad skale — Sahib al-Khabar. Secret Agents and Spies during the First Century of Islam,
JAsH 39.2, 2005, 5. 176.



326 Islam, Arabowie i wizerunek kalifow...

skupili sic wokdt osoby Abraima*® (Ibrahima al-Imama ibn Muham-
mada ibn Alego ibn ‘Abdallaha, brata bardziej znanych as-Saffaha oraz
al-Mansura, ktdrzy zostali pézniej pierwszymi abbasydzkimi kalifami).
Nawigzanie do poludniowego pogranicza Syrii, gdzie znajdowalo si¢
centrum rodu Abbasydéw, Humajma, to kolejna sugestia, iz Teofanes
nie korzystal ze zrédet przychylnych nowej dynastii, gdyz w jej historio-
grafii raczej ignorowano fakt zwigzkéw rodu ‘Abbasa z tym regionem**+.
Oprécz niepewnej pozycji spolecznej buntownikéw, Chronograf zauwa-
zyt tez, do$¢ znany ogdlnie fake, postuzenia si¢ przez Abbasydéw osoba
Abu Muslima, wyzwolenica, ktéry w Chorasanie mial prosi¢ o pomoc
w wywolaniu zbrojnego powstania przeciwko Marwanowi II14%. Tutaj
w relacji pojawia si¢ kolejna istotna postaé, u Teofanesa wystepujaca pod
imieniem Chaktabana (Kahtab ibn Szabib al-Ta‘i), ktéry wraz z innymi
zwolennikami Abbasydéw doprowadzit do buntu niewolnikéw przeciwko
wlasnym panom, co zakonczylo si¢ wielka rzezia tych ostatnich, grabieza
ich majatkéw (bizantynski historyk wspomina w tym miejscu konie, bron
izloto), dzigki ktdrym ci pozbawieni wezesniej wladzy, stali si¢ nowymi
wiadcami i panami*®. Warto zwrdci¢ uwage na podkreslenie zagadnien
spotecznych, rewolucyjnej zmiany hierarchii wlasnosci i wladzy jaka zaszta
za przyczyna abbasydzkiego buntu. Elementy te, przede wszystkim w kon-
tekicie istotnej roli pozbawionego przez Umajjadéw znaczenia zywiolu
perskiego, podkreslano we wezesniejszej literaturze przedmiotu doty-
czacej powstania Abbasydéw+*. Obecnie, po dokonaniach badawczych

+ Teofanes, AM 6240, s. 424.19—20.

++ PM. C o bb, Community versus Contention: Ibn ‘Asakir and ‘Abbasid Syria,
lin:] Ibn ‘Asikir and Early Islamic History, ed. JE. Lindsays, Princeton 2001,
S. 100—126.

#5 Teofanes, AM 6240,s. 424.20-23.

+¢ Teofanes, AM 6240,s. 424.23-26. Ten negatywny obraz uczestnikéw powsta-
nia, warstw nieposiadajacych, zgodny jest w podstawowym sensie z temperaturg debat
jakie toczono na temat mawali w dwezesnych narracjach muzutmanskich: P.Crone,
Mawali and the Prophet’s Family. An Early Shi'ite View, [in:] e ad e m, From Arabian
Tribers to Islamic Empire. Army, State and Society in the Near East c. 600-850, London
2008, 5. 167-194.

+7 J.Wellhausen, Das arabische Reich und sein Sturz, Berlin 1960, s. 247—
305; G. van Vloten, Zur Abbasidengeschichte, ZDMG 52, 1898, s. 218-226;



Rozdzial ITI. Wizerunek wladcéw muzutmanskich w Chronografii... 327

z lat siedemdziesiatych i osiemdziesiatych ubiegtego wieku, zauwaza sie
raczej wktad plemion arabskich, osiadtych w Chorasanie, co do ktérych
trudno méwié¢ o wykluczeniu*®’. Nie mozna jednak nie zauwazy¢, ze
czes$¢ sit ,rewolucyjnych” stanowili zainteresowani poszerzaniem swo-
ich przywilejéw, pozbawieni ich jeszcze niedawno catkowicie mawali,
klienci, spo$rdd kedrych wickszos¢ nie wywodzita si¢ z plemion arabskich.
Kilkanascie lat temu Saleh Said Agha, positkujac si¢ zaréwno przekazami
historiografii muzutmanskiej, jak i dokumentami w postaci list dotacji
przekazywanych uczestniczacym w wyprawach wojennych, zauwazyt, ze
najprawdopodobniej zywiot arabski przebywajacy w Chorasanie nie mégt
stanowi¢ o powodzeniu rewolucji z przyczyn statystycznych — po prostu
nie mial wystarczajacego potencjatu demograficznego*®. Mimo jednak,
ze nie byt tak liczny, jak si¢ wydawalo pierwszym badaczom zjawiska,
a takze nie znajdowat si¢ na szczycie dwczesnej drabiny spotecznej, to
istotne byly takie aspekty, jak charakteryzujacy niektére z grup egalita-
ryzm plemienny, a takze tradycyjne podwazanie dominacji Kurajszytéw,
np. wéréd Azdytédw. Nie bez znaczenia bylo tez oddalenie od gléw-
nych centréw wladzy w Syrii, wymagajace od lokalnych elit tworzenia
nowych miejscowych uktadéw spolecznych z warstwami podbitymi, nie-
zaleznie od rozkazéw plynacych z Damaszku*°. Nowe badania oazy Merw,

id e m, Recherches sur la domination arabe, le chi’itisme et les croyances messianiques
sous le kalifat des Omayades, Amsterdam 1894, s. 12.

% Zob. m.in. koncepcje zaprezentowane przez: M. S har o n, Black Banners from
the East. The Establishment of the ‘Abbaisid State. Incubation of a Revolt, Jerusalem-—
Leiden 1983;]. Las s n e r, The Shaping of Abbasid Rule, Princeton 1980; M.A.Shaban,
The Abbasid Revolution, Cambridge 1970; F. O mar, The Abbasid Caliphate, 132/750-
170/786, Baghdad 1969. Por. tez oméwienie abbasydzkiej metody pozyskiwania nie-
zadowolonych czlonkéw poszczegdlnych plemion arabskich, czesto wykorzysta-
nych instrumentalnie, a nast¢pnie eliminowanych (co nie znaczy, ze i oni nie chcieli
si¢ jedynie postuzy¢ Abbasydami do osiagnigcia swoich partykularnych intereséw):
KhY.Blankinship, The Tribal Factor in the Abbasid Revolution: The Betrayal of
the Imam Ibrahim B. Mubammad, JAOS 108. 4, s. $89-603.

+9 S.S. A gha, The Arab Population in Hurdsin during the Umayyad Period: Some
Demographic Computations, Ara 46. 2,1999, s. 211-229.

#° H.Mas o n, The Role of the Azdite Muhallabid Family in Marw’s Anti-Umayyad
Power Struggle: An Historical Reevaluation, Ara 14. 2, 1967, s. 191-207.



328 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféow...

wykorzystujace dane ze Zrddet chinskich i bakeryjskich oraz wyniki analiz
archeologicznych pozwolity natomiast oceni¢ potencjal zywnosciowy
tego miejsca, co doprowadzito naukowcédw do wnioskéw, zgodnie z ked-
rymi bez wsp6ipracy pomigdzy arabskimi elitami i perskimi warstwami
nizszymi, trwajacej kilkadziesiat lat przed rewolucja, prowadzacej do
znacznego wymieszania obydwu etnoséw, niemozliwe byto przetrwa-
nie zywiotu arabskiego na tych terenach. Arabowie stuzyli zapewne za
zarzewie abbasydzkiej rewolucji, ale w czasie samych walk mogli liczy¢
na Perséw, gdyz zwiazki z nimi byly duzo silniejsze niz dotad sadzono,
opierajac si¢ na koniecznosci przetrwania w nie zawsze sprzyjajacych
warunkach egzystencjalnych*”. Nowe badania sktaniaja jednoczesnie
do redefinicji dotychczasowych pogladéw dotyczacych umajjadzkich
rzad6w nad Persja. Zwraca si¢ uwage na wnioski pochodzace ze $§wiadectw
materialnych, przede wszystkim numizmatycznych, zgodnie z ktérymi
namiestnicy starali si¢ by przekaz na nich zawarty byl zrozumialy dla
miejscowych. Zaobserwowa¢ mozna réwniez pewng elastyczno$é wobec
wymogow islamu, uzywanie znanych lokalnie wzoréw. Wszystko to skta-
nia niektérych badaczy do postawienia tezy, ze Umajjadzi byli znacznie
bardziej otwarci na kontakty i wspotprace z regionalnymi elitami niz si¢
dotad sadzito*.

Mimo to, obecne w abbasydzkich przekazach nieustanne podkreslanie,
iz rozpoczynajg dawla, czyli nows er¢ prawdziwego islamu*, mogto da¢
asumpt do wyzej przedstawionych obserwacji, gdzie moment przejecia

+* Wyniki badan zob.: E.de la Vaissieére, The ‘Abbisid Revolution in Marw:
New Data, 1 95.1,2018, 5. 110—-146. O arabskiej elicie w oazie Merw, cf. tez: EL. Daniel,
The “Abl al-Tagiadum’ and the Problem of the Constituency of the Abbasid Revolution
in the Merv Qasis, J1S 7. 2, 1996, 5. 150—-179.
+2 T.Darvyaee, Persian Lords and the Umayyads: Cooperation and Coexistence
in a Turbulent Time, [in:] Christians and Others..., s. 73—81.
+7 Jak podkresla Muhammad Qasim Z a m a n, kwestie religijne nie byly oczywi-
$cie gléwnym powodem, dla ktérego wybuchlo abbasydzkie powstanie, ale stanowily
p9dzniej jeden z najwazniejszych argumentdw uzasadniajacych rewolucje. Zagadnienia
religijnej odnowy byly tez wlasciwie jedynymi, keére mogly zjednoczy¢ w dziataniu tak
rézne grupy, uczestniczace w wojnie po stronie rodu ‘Abbasa: The ‘Abbaisid Revolution.
A Study of the Nature and Role of Religious Dynamics, JAsH 21. 2, 1987, 5. 119-149.



Rozdzial ITI. Wizerunek wladcéw muzutmanskich w Chronografii... 329

przez nich wladzy jest zaprezentowany przez Teofanesa jako faktyczna
zmiana*’*. Po rewolucji mozna bylo tez zaobserwowa¢, ze po pewnym
czasie realizowano czgé¢ postulatéw podnoszonych m.in. przez ruch
szu'‘ubijja, jak wickszy dostgp do stanowisk administracyjnych dla oséb
wywodzacych si¢ z Chorasanu, zwlaszcza duzej liczby 7awali (a prakeyka
ta zostata niemal zinstytucjonalizowana juz od czaséw al-Mansura*”), czy
bardziej rownomierny dostgp do podzialu ewentualnych zdobyczy dla
tamtejszych réznorodnych grup etnicznych. Stad tez nie mozna wyklu-
czy¢ gtéwnie spolecznego podloza buntu*¢. Mam nadzieje, ze nawet
tak krétkie powyzsze oméwienie pozwala zrozumied, ze zagadnienie jest
niezwykle skomplikowane, a poniewaz tzw. rewolucja abbasydzka uznawa-
najest do dzisiaj za jedno z przetomowych wydarzen w historii islamu, to
tez zdobyta sobie bardzo pokazna literature*”, szczegdlnie w poréwnaniu
z innymi aspektami dziejéw wezesnego panistwa muzutmandw.
Reasumujac, w pierwszej cz¢éci relacji Bizantyniczyk wyraznie wskazal

na watpliwa legitymizacje Abbasydéw i odwotanie si¢ ich do najnizszych
warstw spotecznych. Nawet jesli otwarcie nie zajat stanowiska, to jed-
nak trudno spodziewac si¢, by byl zwolennikiem tak radykalnego ruchu.

++ O koncepcji nowej ery w abbasydzkiej propagandzie zob.: J. Lassner, The
Abbasid Dawla. An Essay on the Concept of Revolution in Early Islam, |in:] Tradition
and Innovation in Late Antiquity, eds EM. Clover, RS. Humphreys, Madison
1989, 5. 251—255.
5 J.Lassner, The Shaping of ‘Abbasid..., s. 91-115.
+7¢ Na zagadnienia zwigzane z redystrybucja wlasnosci i kwestie podatkowe, a takze
ewentualnie poparcie szyitow, charydzytéw i kadarytéw, co mogto wplynaé naludowy
charakter wystapien, zwrécil uwage m.in. Roberto Marin-Guzman: The ‘Abbasid
Revolution in Central Asia and Khurisan. An Analytical Study of the Role of Taxation,
Conversion and Religious Groups in its Genesis, ISt 33. 2/3 (Special Issue on Central
Asia), s. 227-252.
+77 Tak obszerna, ze stalo si¢ konieczne tworzenie omdwieni gléwnych koncepcji
stworzonych w ostatnich dziesi¢cioleciach. Jak napisat Stephen Hum p hrey s, Islamic
History. A Framework for Inquiry — Revised Edition, Princeton 1991, s. 104: The Abbasid
claimed (...) was no mere change of regime, however dramatic, but rather a decisive turn-
ing point in Islamic history. And so it has been portrayed ever since, by Western as well as
Muslim scholars. For this reason, it has engendered a substantial scholarly literature — one
of the very few topics in Islamic historical studies to do so. Calo$¢ omdwienia nas. 104-127.



330 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféw...

Pamigtajmy, w omawianej relacji Alidzi i Haszymici nie majg wickszych
praw do tronu niz Umajjadzi (kedrzy wedtug Teofanesa byli bezposredni-
mi spadkobiercami Muhammada), gdyz uciekli, ukrywali si¢ i spiskowali,
wykorzystujac tych, ktérzy bezprawnie, gwattem zagrabili dobra nalezace
do tradycyjnych warstw posiadajacych*7. Warto wspomnie(, ze réwniez
historiografia muzutmanska zawiera informacje o niezwyklej przemocy,
ktéra stata sic owocem wystapienn w Chorasanie. Te morderstwa i grabieze
byly powodem antyabbasydzkich wystapien tuz po zwycigstwie, co zostalo
odnotowane przez takich historykdw jak at-Tabari i al-Jakubi*”®. Uzywano
m.in. sprawdzonej przez Umajjadéw metody, czyli krzyzowania — tak zgi-
na¢ mial np. jeden z ostatnich pozostajacych przy zyciu synéw ‘Abd al-Ma-
lika (istotna symbolika, podobnie jak fake, ze rozkaz bezposrednio wydaé
miat sam as-Saffah), blisko siedemdziesi¢cioletni ‘Abdallah**°. Historycy
muzulmaniscy zwracali tez uwage na przypadki nieuzasadnionej przemocy
i okrucienstwa w relacjach panujacych nickiedy pomiedzy poszczegél-
nymi cztonkami rodu ‘Abbasa, juz w czasach nieco pdzniejszych*". We
wspolczesnych analizach wydarzen zwiazanych z rewolucjg abbasydzka

+% Ten watek relacji Teofanesa na dobra sprawe pokrywa si¢ z ustalonym w toku ba-
dan stanem faktycznym o tyle, ze Abbasydzi nie dokonali jakichs gruntownych zmian
spoleczno-gospodarczych w zakresie udziatu w rozwoju i dobrobycie pafistwa szerszych
warstw. Najwigkszym beneficjentem pozostawala nadal do$¢ waska elita, zwiazana
z nowg dynastia panujaca, podobnie jak wczesniej z Umajjadami. Nie zmienily si¢
tez gléwne zrédla dochodéw elit panstwowych: H. Ke nn e dy, Elite Incomes in the
Early Islamic State, |in:] Elites Old and New in the Byzantine and Early Islamic Near
East,eds].Hald on, LI Conrad,Princeton 2004, s. 13-28. Dlatego tez obraz jaki
przedstawia Wyznawca, zgodny niemal z jaka$ wezesna wersja ,,zasady lupdw”, przej-
mowania wszystkich instytucji przez strong zwycieska, wydaje si¢ by¢ prawdopodobny.

+9 Jeden z przywddcdw tych wystapien, skierowanych gléwnie przeciwko Abu Mus-
limowi, uzasadniajac ich sens stwierdzil, ze nie po to stangli po stronie Rodziny Proroka,
aby przelewad krew i postgpowaé niesprawiedliwie — C.E. Robinson, The Violence
of the Abbasid Revolution, [in:] Living Islamic History: Studies in Honour of Professor
Carole Hillenbrand, ed. Y. Suleiman, Edinburgh 2010, 5. 226-251.

#o A Borrut, ‘dbdallah b. Abd al-Malik b. Marwan, [in:] EP, eds K. Fleert,
G.Krimer,D.Matringe,J. Nawas,E.Rowson,Leiden-Boston 2013, s. 13-14.

#t JLA.Naw as, Abbasid State Violence and the Execution of Ibn * L'isha, [in:] Violence
in Islamic Thought from the Qur an to the Mongols,edsR.Gleave,IT.Kristo-Nagy,
Edinburgh 2015, s. 128-139.



Rozdzial ITI. Wizerunek wladcéw muzutmanskich w Chronografii... 331

zauwaza si¢ jednak, ze po pierwsze — nie wszystkich Umajjadéw czekata
$mier¢ z rak Abbasydéw, po drugie — sam przebieg wydarzen nie byt tak
gwattowny, nowa dynastia nie odrzucita catkowicie dziedzictwa swoich
poprzednikéw (bo nie mogta, nie podwazajac jednoczesnie samej idei
kalifatu sprawowanego przede wszystkim jako wiadza polityczna i nie
cheae ustgpowad w zadnym aspekcie Alidom**).

Negatywny obraz abbasydzkiej rewolucji wzmacniaja kolejne frag-
menty Chronografii z tego samego roku AM 6240, gdzie autor zaraz po
zarysowaniu buntu niewolnikéw, ich morderstw i grabiezy, wprowa-
dza informacje na temat rodzacego si¢ w muzutmanskiej spolecznosci
podzialu — na Kaisinoi i Imanites, kedrych mozemy Iaczy¢ z Kajsytami
i Jemenitami*®. Rzecz w tym, ze rozlam ten Teofanes prébuje wigza¢
z Abu Muslimem, kt6ry mial wreez podjudzaé Jemenitdéw przeciwko
Kajsytom**. Faktycznie, rywalizacja pomiedzy dwoma plemionami miata
z pewno$cia znaczenie w kontekscie p6zniejszego ostatecznego podboju
Syrii przez Abbasyddéw, kiedy to Jemenici poparli nowg dynastie, ulatwia-
jac wojskom pod czarnymi sztandarami wkroczenie do Damaszku, po
ucieczce Marwana*%. Nie ulega réwniez watpliwosci, ze ostatni umajjadzki
kalif opart swoje dzialania w latach 748-749 w zachodnim Iranie oraz
Iraku, majace na celu sthumienie abbasydzkiej rebelii — na kajsyckich
wodzach, takich jak Jazyd ibn ‘Umar ibn Hubajra, Nubata ibn Hanzala
Kilab czy ‘Amir ibn Dubara Murrah. Niemniej jednak nalezy pamietal,
ze konflike kajsycko-jemenicki trwat dobre kilkadziesiat lat, praktycznie

#2 Zob. m.in.: A.E 1 ad, Aspects of the Transition from the Umayyad to the ‘Abbasid
Caliphate, JSAI 19, 1995, 5. 89—-128; L. Bligh-A b ram ski, Evolution vs. Revolution:
Umayyad Elements in the ‘Abbasid Regime 133/750-320/932,1 65,1988, 5. 226-243.

# Teofanes, AM 6240, s. 424.26—27: Suupotvtan 8% &g dukég dvo, Kaiowodg
kot Iuoviteg.

#+ Teofanes, AM 6240,s. 424.27-28.

5 Whpdlezesne interpretacje podkreslaja decydujace znaczenie wewnatrzarabskiego
konfliktu, w ktéry zaangazowali si¢ Umajjadzi w kontekscie utraty przez nich wladzy
na rzecz Abbasyddw, ktdrzy sp6jnosé oparta o plemiona zastapili religijng, przekazujac
czgé¢ wplywodw politycznych osobom spoza kregu kultury arabskiej - Y. Bennaji,
The Tribal Conflict, Authority and Fall of the Umayyads: Modern Interpretations and
Gramsci's Theory of Hegemony, JISC 6. 1, 2018, 5. 43—52.



332 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféw...

od lat osiemdziesigtych VII w.#* i wynikal poczatkowo z walki o spusci-
zng po gléwnej linii umajjadzkiej, czyli Sufjanidach*”. W Chronografii
obydwa odtamy arabskie pojawiajg si¢ wylacznie w momencie przejmowa-
nia wladzy przez Abbasydéw. Tymczasem jeszcze niedawno dominujaca

#¢ W kontekscie wyzej poruszanych watkdw nalezy wyjasnié, ze rywalizacja pomie-
dzy obydwoma odtamami, chociaz legitymizowana poprzez liczne odwolania do tradycji
(Jemenici wigzali swoje pochodzenie z poludniowoarabskimi potomkami Kahtana,
natomiast Kajsyci odwotywali si¢ do pétnocnoarabskich potomkéw Adnana), jak i réznic
historycznych (Jemenici jeszcze przed powstaniem islamu zajmowali czgs¢ potudniowej
i centralnej Syrii, wérdd tej grupy plemion mozemy bowiem znalez¢ znanych sojuszni-
kéw cesarzy bizantyniskich i szachéw perskich — Gassanidéw oraz Lachmidéw; Kajsyci
natomiast wywodzili si¢ sposrdd ludéw, kedre na tereny péinocnych Syrii i Mezopo-
tamii przybyly dopiero w okresie pierwszych podbojéw muzuimanskich), to jednak
polegata przede wszystkim na prébie zdominowania przez jedna z frakeji kluczowych
stanowisk w armii i administracji umajjadzkiej. Od $mierci Mu‘awiji, kedry zwigzany byt
z jednym z plemion jemenickich poprzez malzenstwo, praktycznie niemal przez caly
okres panowania nowej galezi umajjadzkiej, czyli Marwaniddw, kalifowie probowali
réwnowazy¢ wplywy obydwu rywalizujacych frakeji, co czasem przemienialo si¢ w okresy
ajjamu, czyli krwawej wrézdy, a nawet koficzylo si¢ morderstwem kalifa (czego dokonali
np. Jemenici, zabijajac Walida IT). Zob. m.in. P. C r o n ¢, Were the Qays and Yemen of the
Umayyad Period Political Parties?, 1 71, 1994, s. 1-57; M. Ho exter, The Role of
the Qays and Yaman Factions in Local Political Divisions. Jabal Nablus Compared
with the Judean Hills in the First Half of the Nineteenth Century, AASt 2. 1, 1972,
s. 277-282; H. Kenn e dy, The origins of the Qays-Yaman dispute in Bilad al-Sham,
(in:] Proceedings of the second symposium on the history of Bilad al-Sham during the early
islamic period up to 40 A.H. / 640 A.D. The fourth international Conference on the
history of Bilad al-Sham, ed. M.A. Bakhit, Amman 1987, s. 168-174.

#7 Symbolicznie poczatkiem nienawisci bylo jedno ze star¢ drugiej f222y pod Mardz
Rahit, do ktérego doszlo w sierpniu 684 r., gdzie stancly naprzeciw siebie armie zdomi-
nowane przez gléwny klan jemenicki — Kalb, popierajacy lini¢ marwanidzka Umajjadéw
z Marwanem I na czele oraz Kajsytéw z Dahhakiem ibn Kajsem al-Fihrim, keory swoje
ustugi ofiarowal mekkanskiemu pretendentowi do godnosci kalifa ‘Abdallahowi ibn
al-Zubajrowi. Zwycigstwo Kalbitéw doprowadzito do ustabilizowaniu sytuacji w Syrii,
w efekeie do okrzepnigcia Marwanidéw i przedtuzenia o kilkadziesiat lat wladztwa
Umajjadéw nad catym kalifatem, niemniej jednak jednoczeénie stato si¢ zarzewiem
krwawej nienawiéci pomiedzy dwoma plemionami (czy tez partiami, stronnictwami
politycznymi, jak zastanawiaja si¢ nicktorzy — P. C r o n e, Were the Qays and Yemen...,
s. 1-57), opartymi o tzw. ajjam, czyli calodniowe, niemal rytualne starcia pomiedzy
poszczegdlnymi przedstawicielami rodéw lub calymi klanami. Na temat samej bitwy
zob.: N.Elisséeff, Mardj Rahit...,s. s44—546.



Rozdzial ITI. Wizerunek wladcéw muzutmanskich w Chronografii... 333

opinia w$réd naukowcdw zajmujacych si¢ powstaniem w Chorasanie bylo
przekonanie o wspétdziataniu obydwu odtaméw, a Abbasydéw przed-
stawiano jako wrecz tych, ktérzy doprowadzili do eliminacji tradycyjnej
miedzyplemiennej wrogosci. Co prawda, dzisiaj podwaza si¢ ten poglad,
wskazujac, ze potomkowie ‘Abbasa wykazywali si¢ bardzo wrogim na-
stawieniem do poszczeg6lnych przedstawicieli Kajsytéw**, niemniej jednak
wrogo$¢ ta nie narodzita si¢ w okresie ich powstania, ale byta tradycyjnym
elementem walk o wplywy w panstwie muzutmanskim takze wezesniej.
Kolejne klgski zadawane przez Abbasydéw, pod dowddztwem Abu
Muslima oraz Kahtaba ibn Szabiba, takim umajjadzkim (w zasadzie
kajsyckim) wodzom jak Amir ibn Dubara czy Jazyd ibn Hubajra, kon-
¢z si¢ ostatecznym zwycigstwem armii czarnego sztandaru nad Zabem,
gdzie naprzeciw niej stanat sam kalif, Marwan II. Warto zwrdci¢ przy
tym uwage na dwa aspekty relacji. Po pierwszej Teofanes stopniuje nie-
jako napigcie, wspominajac coraz wigksze armie stajace naprzeciwko
Abu Muslima i Kahtaba — najpierw stutysi¢czng Amira ibn Dubara
(ko Toherong oV TPrvddpa TapaauBdver petd vixng dmovtog, wg p' Tov
xhddog &vdp@v), nastgpnie dwustutysigezng Jazyda (el E\0ovv &ml tov
TBrvovBenpa atpatonededovta obv yihdot o’ kdxevoy ééhvaey), konczac na
trzystutysiecznej ostatniego z Umajjadéw (ol xoradafBoy tov Mapoviy
elg TOV ZdBoy moTaudy Exovta T ythddag mohepel atov kol AR Bog detpoy
Gvoupel & adTev)*®. Liczby te nie wydaja si¢ przypadkowe, jezeli zwazy-
my na do$¢ symptomatyczne w tym fragmencie, a niespotykane raczej
w innych poswieconych dziejom kalifatu, odwotanie do pism $wigtych,
konkretnie za$ Ksiggi Powtérzonego Prawa. Teofanes przywotuje tu nie-
mal dostownie odwrécony werset tej ksiegi, znany dzi§ pod numerem
32:30: Jak moze jeden odpedzal tysigee, a dwich odpierad dziesigé tysigcy?,
wspominajac, ze po zwycigstwie nad Zabem mozna bylo zobaczy¢ jak
jeden Sciga tysiac, a dwdch prowadzi dziesie¢ tysiecy*°, nawiazujac tym
samym do przewagi liczebnej Umajjadéw w tej bitwie, ktéra wydaje si¢

8 Kh.Y.Blankinship, The Tribal Factor..., s. s89—603.

9 Caloé¢: Teofanes, AM 6240, s. 425.1-6.

#° Teofanes, AM 6240,s. 425.6—7: kol i I8elv xautet TV ypadiy TéTe Evo. Srdrova
ythiovg, kel 8o petaxvoivTeag uwptddug.



334 Islam, Arabowie i wizerunek kalifow...

by¢ dos¢ dobrze udokumentowana*'. Oczywiscie moze to by¢ tylko efek-
towna figura retoryczna, wydaje si¢ jednak, ze nie mozna przej$¢ obojetnie
obok pozostalych wersetéw tego fragmentu Pisma Swigtego: Dlatego, ze
ich sprzedata ich Skata, ze Pan na tup ich wydal. 31 Bo skata ich nie jest
Jjak nasza Skala, Swiadkami tego nasi wrogowie. 32 Bo winny ich szczep ze
szezepu Sodomy lub z pol uprawnych Gomory**; ich grona to grona trujgce,
co gorzkie majg jagody; 33 ich wino jest jadem smokdw, gwaltowng trucizng
Zmijowq. Nawigzania sg oczywiste, przede wszystkim skata, ktéra nie jest
Jjak nasza*”, talszywa religia i falszywy koscidt reprezentowany przez
kaliféw zostal ukarany buntem podwazajacym fad $wiata — w ten sposéb
w opisywanym przez Teofanesa konflikcie na wschodzie nie ma wlasciwej
strony (bo by¢ jej nie moze) — zaréwno Abbasydzi, podwazajacy zastany
tad, znoszac si¢ z niewolnikami i pozwalajac im na morderstwa i grabieze,
jak i Umajjadzi, mimo widocznej przewagi militarnej pozbawieni taski
zwyciestwa — to ludzie skazani na klgske, zaréwno w perspektywie ziem-
skiej, jak i wiecznej. Warto jednoczesnie nadmienié, co zostanie jeszcze
podniesione na kolejnych stronach niniejszego podrozdziatu, korelacje
jaka zachodzi pomig¢dzy pojawiajacymi si¢ w literaturze muzutmanskiej
i chrzescijanskiej oskarzeniami wobec Marwana I o niewiernos¢ sa-
memu islamowi, a wzmiankowanym powyzej fragmentem. W Koranie,

#' Trzy, a moze nawet pigciokrotna, chociaz oczywiscie kwestia ta nadal jest przed-
miotem dos¢ ozywionej dyskusji. Niektorzy sposrod badaczy uznaja, ze Marwan nie byl
w stanie zebra¢ tak wielkiej armii, ze wzgledu na ograniczenia logistyczne — najpraw-
dopodobniej wigkszo$¢ jego wojsk pochodzita z Syrii i al-Dzaziry - H. Kennedy,
The Early Abbasid Caliphate. A Political History, Abingdon-on-Thames 2016, s. 47—48
[reedycja — pierwsze wydanie z 1981 1.).

#* Odwolanie do Sodomy w tym miejscu nie ma zwiazku z najczesciej podnoszonym
znaczeniem, ale dotyczy bezboznosci rozumianej jako wyznawanie przez Izrael innych
bogdéw niz Jeden Prawdziwy i nalezy je taczy¢ z innym fragmentem tej samej ksiegi
Powtdrzonego Prawa — 29, 22-25.

+3 Pwt, 32,30—33. We wskazanej perykopie zostata wspomniana oczywiscie skata
Izraela, ludu wybranego, jednoczesnie za$ Bég, bedacy dla tego ludu skala. Skata, kedra
nie bylaby ,,nasza”, oznacza zaréwno falszywe wybranie ludu, jak i fatszywego Boga, kt6-
rego 6w lud mialby wyznawad. Szerzej na temat znaczenia hebrajskiego czasownika szr
(skata), réwnoznacznego w tym fragmencie w Ksiedze Powtdrzonego Prawaz JHWH

- U.Szwarc, Skala Izraela w swietle wiersza Pwt 32,30, RLKUL 50. 1, 2003, 5. 29—38.



Rozdzial ITI. Wizerunek wladcéw muzutmanskich w Chronografii... 33$

w rozdziale 8 (Al-Anfal — ELupy) znajdujemy powtérzona dwukrotnie
obietnice dang przez Allaha jego wyznawcom — jezeli beda prawowierni,
to pokonaja znacznie liczniejszych wrogéw*+. Byta to za$, z racji na swoj
praktyczny wymiar, jedna z najczesciej przytaczanych sur*s. Zwazywszy
na pojawiajace si¢ w literaturze przedmiotu, a oméwione w pierwszym
rozdziale, teorie na temat korzystania przez Teofanesa z chrzescijaniskich
zrédel prowenienciji syryjskiej, ktdrej autorzy mogli by¢ znacznie lepiej
zaznajomieni z islamem niz bizantyniski Chronograf, warto wzia¢ pod
uwage mozliwos¢ podobnej interpretacji, pamigtajac jednoczesnie, ze
zaréwno chrzescijanie, jak i muzutmanie korzystali z wielu podobnych
kodéw kulturowych, zwigzanych z religia objawiona.

Uzupelnieniem powyzszego opisu jest relacjaz AM 6241, w ktérej Teo-
fanes skupit si¢ na ekstraordynaryjnych wydarzeniach naturalnych zwia-
stujacych kleski muzutmandéw. We fragmencie tym wspomniat bowiem
o poteznych trzesieniach ziemi w Syrii oraz Mezopotamii, czyli centrum
panstwa islamskiego oraz o zwierzetach méwiacych ludzkim glosem
(Aokotv avBpwmivy dwvij), o wygladzie muta — 4vijABe {wov povhikdv*©.
Wiszystkie te znaki mialy zapowiedzie¢ napas¢ jaka miata Arabéw spotkad
ze strony ,,ludu z pustyni” (mpopnviov te E8vovg émpouiy éx TAg épriuov
xote TV ApdBav, & kel yéyovey)*7. Warto w tym miejscu przypomnied to,
co Teofanes napisal w relacji z roku AM 6240 o Alidach i Haszymitach,

#4 Koran 8, 65-66, za thumaczeniem J6zefa Bielawskiego: o5 O proroku!
Pobudzaj wiernych do walki! Jesli wsréd was jest dwudziestu cierpliwych, to zwycigzg
dwustu; ajeslijest stu wsréd was, to oni zwycigzg tysiqc niewiernych, ponicwaz oni sq
ludémi, ktdrzy nie rozumiejg. 66 Teraz ulzyt wam Bdg; On wie, ze jestescie stabi. A wige
Jjesli bedzie wsrdd was stu sprawiedliwych, to oni zwyciezq dwustu; a jesli bedzie was tysigc,
to oni zwycigzq dwa tysigee — za pozwoleniem Boga. Bog jest przeciez z cierpliwymi!

+5 Co nie znaczy, ze byta ona przestrzegana. Jak konkluduje swoje opracowanie na
temat znaczenia tej sury dla zycia spotecznego pierwszych muzutmanskich zdobywcéw
Manuel Enrique Lépez Brenes — El Fraude con los Al-Anfal (Los Botines) de
guerra en los primeros tiempos del Islam, RevE 28, 2018, s. 15: n0 obstante estas condenas
y prohibiciones, muchos lideres militares musulmanes en las mds diversas campasias por
las conquistas en los siglos subsiguientes, encontraron formas para burlar la vigilancia y los
controles y asi logar dejarse fraudulentamente parte de los al-Anfal (los Botines) de guerra.

#¢ Teofanes, AM 6241,s. 426.16—24.

#7 Teofanes, AM 6241,s. 426.25—26.



336 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféw...

kt6rzy mieli przed Umajjadami ukryé¢ si¢ wlasnie w niedostepnych, bez-
ludnych miejscach Malej Arabii. Nalezy réwniez zwrdci¢ uwage na
miejsce, w ktdrym umieszczona zostala relacja dotyczaca muzutmanéw,
w AM 6241 — pomig¢dzy wzmiankami o narodzinach a koronacja Kon-
stantyna V, ktdre to wydarzenia dla Teofanesa nie zwiastowaly niczego
dobrego, biorac pod uwage jego stosunck do catoéci panowania tegoz
cesarza*®,

W relacji Chronografii dotyczacej roku AM 6241 znajduje sig jeszcze
jeden fragment, podsumowujacy niejako (i uzupetniony przez wzmian-
ki w AM 6242 i AM 6243) bunt, keéry doprowadzit do przejecia wha-
dzy przez Abbasyddw. Zaczyna si¢ od opisu losu Marwana, ktory zostat
schwytany i zamordowany w Egipcie. Znajduje si¢ tez tu niepozostawiaja-
cy watpliwosci, co do oceny wladzy Umajjadéw, fragment podsumowu-
jacy panowanie ostatniego kalifa tej dynastii. Wspominalem o nim
w poprzednim podrozdziale, ale by zrozumieé sposéb budowania narra-
cji na temat abbasydzkiej rewolucji, nalezy w tym miejscu wyszczegdlni¢
kilka istotnych elementéw zawartych w tym passusie. Teofanes podkreslit
m.in., ze Marwan przez ostatnie sze$¢ lat swoich rzadéw doprowadzit Syrie
do kompletnej ruiny. Wszystkie znaczgce miasta syryjskie, précz Antiochii,
utracily mury obronne. Ostatni Marwanida wprowadzit wigc kraj przez
siebie zarzadzany w kryzys gospodarczy i militarny, jednakze jego pano-
wanie miato wedtug bizantynskiego chronografa takze negatywny wymiar
religijny. Syna Muhammada ibn Marwana identyfikowal jako przynalez-
nego do sekty epikurejczykéw, zwanych automatystami. Chociaz wspot-
czesne badania, takze literatury patrystycznej, wskazuja na daleko glebsze
zrozumienie idei hédoné niz tylko poszukiwania prostej przyjemnosci,

+% Zmiany te, dotyczace nie tylko ogélnie znanego problemu ikonoklastyczne-
go, ale zwigzane z kluczowymi reformami dogmatycznymi, jak np. wiara w $wietych
obcowanie (jak zauwazyl ostatnio Dirk Krausm iiller, dowodzac, ze w ostatnich
latach panowania cesarza odrzucit on wiare we wstawiennictwo $wictych — Conzextu-
alizing Constantine V's vadical religious policies: the debate about the intercession of the
saints and the ‘sleep of the soul’ in the Chalcedonian and Nestorian churches, BMGS 39. 1,
2015, 5. 25—49) pozwalaly Teofanesowi i innym historykom ikonodulskim uznawaé
Konstantyna V za osob¢ podwazajaca prawdziwa ortodoksje nie tylko w kontekscie czci
oddawanej ikonom, ale w znacznie glebszym znaczeniu teologicznym.



Rozdzial ITI. Wizerunek wladcéw muzutmanskich w Chronografii... 337

uwzgledniajac kwestie umiaru, réwnowagi i spokoju w jej zazywaniu*”,
to jednak powszechne byto pojmowanie epikureizmu jedynie w nega-
tywnym $wietle, na kedry tez nie bez wplywu byly oskarzenia o ateizm
(bledne, bowiem Epikur uznawat istnienie béstw, ale stwierdzat jednocze-
$nie, Ze nie interesuja si¢ one sprawami ludzkimi)s*°. Niezaleznie od tego
co doktadnie miat na mysli Wyznawca, to jak zauwazyt stusznie Olof
Heilo at least it does not seem to imply that the caliph was a pious Muslim>'.
Ten oskarzycielski wydzwick fragmentu Chronografii potwierdza kolej-
ny, gdzie Teofanes zarzucit Marwanowi exp/icite kontakty z poganami
iich bezboznoscia, informujac o zwiazkach kalifa z osrodkiem w Harran,
tzw. harranitami, odwotujacymi si¢ pono¢ do osiagnie¢ wygnanej w s29 r.
Akademii Platoniskiej. Miasto, uczynione przez Marwana II jedng ze
stolic jego wladztwa*>*, stato si¢ miejscem ukrycia czeséci z reprezen-
tantéw Akademii. Kontynuatorzy ich idei identyfikowani byli z grupa
»Sabejczykéw z Harranu” (nie oznacza to, ze byli faktycznie Sabejczykami),
ktérych na islam probowat nawrécid jeszeze abbasydzki al-Ma‘'mun’*.

+9 Waréd tych autordw patrystycznych, ktérzy wykazywali pewna dozg zrozumie-
nia, moze nieprecyzyjnego i znicksztalconego nieco, dla idei epikurejskich, wymieni¢
mozna m.in. Orygenesa, Dionizjusza z Aleksandrii, Hieronima i Augustyna, a takze
Grzegorza z Nyssy czy Grzegorza z Nazjanzu. Wiecej na ten temat: LLE. Ramelli,
The Rejection of the Epicurean Ideal of Pleasure in Late Antique Sources: Not Only Mis-
understandings, Mir 18, 2014, s. 7—21.

5 Jak skomplikowana filozoficznie jest to kwestia udowadniam.in.: D.Obbink,
The Atheism of Epicurus, GRBS 30, 1989, 5. 187—223.

st O.Heilo, Seeing Eye to Eye..., s. 109, przyp. 625.

°* Wezesniej, oprdcz wspomnianej w tekécie gtdwnym szkoty, Harran znany byt
jako istotny umajjadzki osrodek menniczy: W.A.R.A. H e m i myy, 4 rare Umayyad Fals
minted at Harran bearing the image of Caliph Abdel-Malik Ibn Marwan, [in:] Proceed-
ings of The 2" International Conference on Research in Humanities and Social Sciences,
Rome 2019, https://www.dpublication.com/abstract-of-2nd-icrhs/s-a470/ [dostep:
10.05.2021 I.].

5 Do sabejskiego dziedzictwa z Harranu odwolywano si¢ jednak takze ponad
sto lat pdzniej w Bagdadzie: AM. Rob er ts, Being a Sabian ar Court in Tenth-Cen-
tury Baghdad, JAOS 137. 2, 2017, 5. 253—277. O neoplatoriskich korzeniach wspélnoty
z Harranu zob. m.in.: D. Pingree, The Sibians of Harran and the Classical Trads-
tion, IJCT 9, 2002, s. 8—35. Podstawowe poglady dotyczace samego pojecia ,,Sabe;j-
czycy” w spusciznie muzulmanskiej zob.: E d e Blois, Sabians, [in:] Encyclopaedia
of the Qur'an,vol. IV, eds JD.McAuliffe,E.van Donzel, WP.Heinrichs,


https://www.dpublication.com/abstract-of-2nd-icrhs/s-a470/

338 Islam, Arabowie i wizerunek kalifow...

Tym samym ostatni Umajjada oskarzony zostat tu nie tyle o popieranie
religii podwazajacej idee chrzescijanistwa, islamu, ale brak szacunku dla
tejze, oficjalnego wyznania swojego panstwa. Warto zwrdcié na to uwage

—jedna z przyczyn jego niepowodzen wedtug bizantyniskiego chronografa

byto wiec odstepstwo od whasnej religii, cho¢by niezgodnej z doktryna
chrzescijaniska i kwestionowanie w ten sposéb hierarchicznego porzadku
panujacego na $wiecie, nawet jezeli nie byt on zgodny z bizantynskim,
uznajacym cesarza za reprezentanta Boga na ziemi. Relacje poddajace
w watpliwo$¢ prawowierno$¢ Marwana, nawet w islamskim wymiarze
tego stowa, pojawiaja si¢ nie tylko w bizantyriskim kregu cywilizacyjnym,
ale na przyktad w syryjskim. Dla przyktadu Michat Syryjczyk utrzymy-
wal, ze Marwan w ogdle nie wierzyt w Bogas>+. Sugestia, ze kalif odcinat
si¢ od swoich wlasnych korzeni wzmocniona zostala zresztg wzmiankg
o niezliczonych ilosciach Arabéw, kt6rzy zgingli podcezas jego panowania.
Warto w tym kontekscie pamieta¢ ustalenia wspotezesnych badaczy, ktérzy
podkreslaja m.in., ze po stronie ibn Muhammada walczyly jego prywatne
formacje, w czgéci w ogéle niearabskies>.

Ten negatywny wizerunek ostatniego umajjadzkiego kalifa nie wply-
nal jednak w zaden sposéb na budowany przez Teofanesa obraz nowej
dynastii. We fragmencie z AM 6241, ktdry zostal poswiecony przejeciu
wladzy przez Abbasydéw, autor Chronografii podkreslit przede wszystkim,
ze doszlo do podziatdéw. Z opisu mozna wywnioskowaé po pierwsze, ze

»rebelianci” spod czarnych znakéw porozdzielali pomigdzy siebie, niczym
tupy, poszczegdlne krainy zdobyte na Umajjadach>*‘. I tak w Egipcie pa-

G.Lecomte, Leiden-Boston 2004, s. s11—s12; T. Fa h d, S2bi’a, [in:] EI%, vol. VIII,
edsC.E.Bosworth,E.van Donzel, WP.Heinrichs, G.Lecomte, Lei-
den 1995, 5. 675—678.

s+ Michat Syryjczyk, I s. s08.

%5 Na temat tychze, takze stowianskich, cieszacych si¢ pono¢ wyjatkows estyma
Marwana Il zob.: Kh. “ A thamin a, Non-Arab Regiments..., s. 368-373.

¢ Czytajac te fragmenty Teofanesa o niemal rodzinnym podziale wlosci poprzednie-
go rodu panujacego, przypomina si¢ esej piéra Claude’a C a h e n a, w ktdrym podkreslit
kilkukrotnie, ze nigdy nie bylo jego zamiarem sprowadzenie dyskusji o rewolucji abba-
sydzkiej do kwestii rodzinnych, niemniej jednak wydarzenia te mogly by¢ przykladem
sytuacji, w ktérej efeke przekroczyt poczatkowe intencje inspiratoréw (zemste), a to co dla
Abbasydéw bylo jedynie srodkiem do osiagnigcia celu (czyli ambicje Chorasaiiczykéw),



Rozdzial ITI. Wizerunek wladcéw muzutmanskich w Chronografii... 339

nowanie rozpoczal Salim (tov 8¢ adtév Zekip g Alydmrov dpyew), syn
Alima (Salih ibn Ali), czyli ten, ktéry wedtug bizantyniskiego historyka
byt jednym z organizatoréw powstania, dowodzit alidzkimi uciekiniera-
mi przed umajjadzkimi przesladowaniami, wiele lat ukrywat si¢ i to on
wlasnie wystal Abu Muslima do Persji. W Syrii wladca zostal Abdel (xat
Thguev Zuplag otpatnyelv Etabay ABdehdy, Tov vidv Tob Ay kol &deA-
$ov Tod Zarkiy), syn Alima (‘Abdallah ad-Dzafar), natomiast Abdel, brat
Aboulabasa (czyli Abu ‘Abbas as-Saffah) w Mezopotamii (tov ¢ APdehav,
100 ABovAafis adeAdov am’ éxelvou ExovTa TOV KATpoOV Ti &pxs €Ml TTg
Meoomotayuiog Erebev)>”. Warto zwrécié uwage, ze ostatni z wymienionych
wedlug Teofanesa wiasciwie nie zostat wybrany na nowego kalifa, ale
wylosowany przez zgromadzonych w Samarii i Trachonitis (wschodnia
Jordania) przedstawicieli rodu Abbasydéw jako najwyzszy wladca (of 8¢
ool &BpotaBévtes xate Y Zaudpetoy kel Tpaywvitida ydpav kMjpw
Y dpyny drévepoy ¢ ABovkafic)*®. Pewien brak kontynuacji wladzy
Chronograf zauwaza réwniez w kontekscie zagarniecia wszelkich skarbow
Marwana II i przewiezienia ich do Persji, do perskich sojusznikéw as-
Saffaha, gdzie nowy kalif ustanowil swoja siedzibe (év ITepaidi kexdBuikev,
uetotebeiong O adTod Kol TAY TuppaModyTwy [Tepady dmd Aauaaiod Tig
Gy, kel TV TwY T6v auMN$BévTwy Bnonvp@v)*. Faktycznie, abbasydzki
wladca sprawowat wladzg z Iraku, najpierw z Kufy, nast¢pnie z al-Ha-
szimiji w irackim Anbarze®® (Bagdad to dopiero dzieto al-Mansura)s".

stalo si¢ prawdziwg przyczyna sukcesu (i problemem do rozwiazania): Points de vue
sur la «Révolution abbiside», RH 230. 2, 1963, s. 336.

7 Teofanes, AM 6241, s. 425.19—23.

©* Teofanes, AM 6241, s. 425.16-18. Z punktu widzenia Teofanesa moglo si¢
to wydawa¢ calkowitg aberracja, natomiast zgodnie z podnoszonymi przez srodowiska
abbasydzkie zasadami wyboru przywddcy, czyli al-rida min al-Mubammad (wybrany
z rodziny Proroka przez muzulmanéw, w zaden sposéb nienarzucony) oraz al-kitab
wa'l-sunna (zgodnie z Ksiega i Tradycja, wylacznie na podstawic prawa danego przez
Boga), juz nie. Na temat tychze zasad zob.: A. M arsham, Rituals of Islamic Monar-
chy..., s. 183-191.

9 Teofanes, AM 6241, 5. 425.23—26.

s O skomplikowanej relacji pomiedzy Abbasydami a miastem Kufa zob. m.in.:
J.Lassner, The Shaping of ‘Abbasid..., s. 139-162.

st Whréd powoddw decyzji o wybudowaniu nowej stolicy w centrum Iraku wymienia
si¢ najczedciej doskonale potozenie geograficzne. Nie bez znaczenia bylo uniezaleznienie



340 Islam, Arabowie i wizerunek kalifow...

Zasugerowana przez Teofanesa, w kontekscie wyboru nowego osrodka
centralnej wtadzy, zmiana nie byta tak gwattowna, jednakze tu warto nad-
mieni¢, ze podobnie rzecz prezentowana byla w Zrédtach muzutmanskich,
az weryfikacja trzeba byto poczeka¢ do czaséw wspétezesnych i zastoso-
wania nowych metod badawczych. Podkreslanie perskosci wydaje si¢ by¢
elementem szerszej idei Teofanesa, zgodnie z kt6rg wladza przejeta przez
Arabéw wracata w jego czasach z powrotem do Perséw (na wschodzie, co
mogto dawad nadziej¢ na powrdt cesarstwa na ziemie zachodnie muzul-
manskiego imperium), jednakze moze by¢ réwnie dobrze reminiscencja
biezacych obserwacji polityki prowadzonej przez abbasydzkich kaliféw.
Nie od dzi$ toczy si¢ chociazby debata na temat bagdadzkich realizacji
al-Mansura (Miasta Pokoju) i wzorcéw jakie przy$wiecaly tej konstruk-
cji, faczonej z podobnymi przedsiewzigciami budowlanymi w kregu kultury
iranskiej, a nawet spoleczenstw $rodkowoazjatyckichs®. Tu jednak czuje
si¢ zobowiazany przypomnieé, ze wplywy perskie obecne byly rowniez
w architekturze umajjadzkich ,,pustynnych” zamkéw*+. Inna kwestia, to
sama praktyka wladzy. O ile Umajjadéw podejrzewano wielokrotnie

si¢ od irackiego potudnia, ktérego mieszkancy w jakiej$ mierze sprzyjali Alidom. Oczy-
wiscie w narracjach popierajacych Abbasydéw, musialy pojawi¢ si¢ elementy podkresla-
jace szczegdlnie przemyslang decyzje, motywowana osobistym intelektem al-Mansura:
ibidem, s. 163—183.

s Dobrym przykladem s3 tu badania prowadzone nad histori irackich Zydéw,
gdzie na podstawie analizy gaonéw, czyli honorowych przydomkéw rabindw, mozna
bylo podwazy¢ dotychczasowa opini¢ o porzuceniu przez te wspélnoty zajeé rolniczych
w zwiazku z szybka urbanizacjq regionu po zwyciestwie Abbasydéw i przeniesieniu tam
centrum administracyjnego panstwa. Okazuje sie, ze wielu przedstawicieli zydowskiej
diaspory pozostalo przy swoich dotychczasowych zajeciach, a zaangazowanie si¢ w bar-
dziej dochodowe, handel i rzemiosto, nie dotyczylo tak duzej czgsci populacii, jak do tej
porysadzono: Ph.I. A ckerman-Lib e rman, Revisiting Jewish Occupational Choice
and Urbanization in Iraq under the Early Abbasids, JH 29. 2, 2015, s. 113-135.

8 Wiecej: Ch.L. B e ckwith, The Plan of the City of Peace. Central Asian Iranina
Factors in Early “Abbasid Design, AO.ASH 38.1/2, 1984, s. 143-16 4. Tam takze prezen-
tacja gléwnych tez zaangazowanych w dos¢ ostra dyskusje naukows na ten temat.

s+ Oczywistym wydaje sig, ze w pelni uksztaltowana kultura i sztuka abbasydzka
pelna byla odniesien nie tylko do dziedzictwa perskiego, ale takze chrzescijanskiego
czy hellenistycznego: ER. Ho ff man, Beween East and West. The Wall Paintings
of Samarra and the Construction of Abbasid Princely Culture, Muq 25, 2008, s. 107-132.



Rozdzial ITI. Wizerunek wladcéw muzutmanskich w Chronografii... 341

o uleganie wplywom bizantyniskim, to Abbasydéw faktycznie taczy sie
z pewnym odejsciem od koncepcji kalifa jako pierwszego wsréd wiernych
i powrotu do zakorzenionych na wschodzie wzorcéw monarchii per-
skiej. Zmiany, odwotujace si¢ do Sasanidéw, wprowadzajace m.in. pewne
oddzielenie wladcy od reszty ludzi, np. poprzez skomplikowany cere-
monial dworski, przebiegaly jednak w ,,duchu islamu” i religia byta czesto
uzasadnieniem dla takich dziatary®. Nie znaczy to jednak, ze w historio-
grafii muzutmanskiej nie pojawiajg si¢ watki sugerujace, ze przyczyna,
dla keérej Abbasydzi ulegli czarowi monarchii byt przyktad bizantynski.
Cesarskich postéw obwiniano o zty wplyw na pierwszych kaliféw nowej
dynastii, zwlaszcza al-Mansuras'®.

Reasumujac, bizantynski autor po pierwsze przedstawit zwycigstwo
potomkdéw Abbasa jako catkowitg zmiang sposobu sprawowania wta-
dzy, rozcztonkowania kalifatu i rozbicia go na kilka domen. Ten podzial,
pewien rodzaj anarchii przedstawiony przez Teofanesa, moze by¢ remi-
niscencjg rzeczywistego politycznego zamieszania na wschodnich tere-
nach imperium muzutmanskiego w potowie VIII w. Wystapienie Abu
Muslima nie byto wszak jednym w tym okresie, do$¢ wspomnieé weze-
$niejsze powstanie alidzkie, ktérego przywdédca byl ‘Abdallah ibn Mu'a-
wija, bunty charydzyckie’”, czy dekompozycje obozu proabbasydzkiego

s Zagadnienia te omowil szczegétowo: M.R. Figu er o a, Religion y Estado du-
rante la dinastia abasi. El califato de al-Mansur, CEAA 4o0. 1, 200s,s. 57-87.

¢ Relacje dotyczace pierwszych kontaktéw abbasydzko-bizantyriskich i obecne
w historiografii muzulmariskiej sugestie ich rzekomo negatywnego oddziatywania na
kaliféw oméwil m.in. Alexandre M. R o b e r t s w: Al-Mansir and the Critical Ambas-
sador, BEO 60, 2011, s. 145—160.

7 Mimo ze cz¢$¢ badaczy podejrzewa, iz charydzyci w jakiejs liczbie poparli rewo-
lucje abbasydzka, to jednak powstania tych wspélnot wybuchaly takze po przejeciu
wladzy przez dom ‘Abbasa. Zob. zwlaszcza tekst Laury Veccia Vaglieri dotyczacy
dzialari charydzytéw wobec pierwszych Abbasydow: Le vicende del kharigismo in epoca
abbaside, RSO 24, 1949, s. 31-44; oraz krétkie omdwienie znaczenia charydzytéw
w okresie wezesnoabbasydzkim piéra Williama Montgomeryego Watta: The
Significance of Kharijism under the ‘Abbasids, [in:] i d e m, Early Islam. Collected articles,
Edinburgh 1990, 5. 135-139. Ostatnio przegladu zrédel wzgledem udziatu charydzytow
w ruchu abbasydzkim dokonal Yousef B e nnaj1i, zob.: Echoes of the Fall of the Uma-
yyads in Traditional and Modern Sources: A Case Study of the Final Eight Years of the



342 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféw...

praktycznie natychmiast po przejeciu wladzy przez nowg dynasti¢™®. Takze
badania szczegbtowe, dotyczace administracji prowincjonalnej stuzacej
pierwszym Abbasydom, wykazaly, ze wbrew wynikajacemu z wigkszosci
zrédel muzutmanskich przekonaniu o centralizacji wiadzy i pewnym auto-
rytaryzmie pierwszych abbasydzkich kaliféw*, w rzeczywistosci doszlo
do rozluznienia kontroli nad prowincjami. Nowi administratorzy musieli
szuka¢ porozumien z lokalnymi elitami, warunki tychze byly ustalane
w zaleznosci od miejscowej sytuacji. Wplyw na taki rozwéj wypadkow
mial poniekad sam al-Mansur, kt6ry cheac zabezpieczy¢ sukeesje swojemu
synowi, a majac niezbyt pozytywne doswiadczenia w zwiazku aspiracjami
innych cztonkéw swojej rodziny, nie cheial tychze zbyt mocno wzmacnia¢
przekazaniem znaczniejszych prowingji. Stad rol¢ namiestnikéw przej-
mowali czgsto mawali samego kalifa, niemajacy jednak odpowiedniego

Umayyad Empire with Some Reference to Gramsci's Theory of Cultural Hegemony, PhD
Thesis, University of Exeter 2015, 5. 129-136.

% Oprécz wzmianek kronikarskich, dowodem tych podzialéw jest material numi-
zmatyczny, gdyz prakeycznie kazda z tych grup prébowata zaakcentowaé swoja odrebnosé
(réwniez terytorialna?) poprzez wlasne emisje monet: C. Wur tzel, The Coinage of the
Revolutionaries in the Late Umayyad Period, ANSMN 23, 1978, s. 161-199. Warto tez
pamietad, ze $mieré ‘Abdallaha ibn Muawiji (najpierw pokonanego przez wojska Amira
ibn Dubara, wyslane przez Marwana II, nast¢pnie zamordowanego przez Abu Mus-
lima, zwolennika Abbasydéw) nie zakoniczyla ruchu, powstala sekta wierzaca w jego
powr6t, ktérej zwolennicy obecni byli m.in. w Persji: W.E. Tu cker, ‘Abd Allah Ibn
M dwiya and the Janihiyya: Rebels and Ideologues of the Late Umayyad Period, SIsl s1,
1980, 5. 39—57.

9 Wplyw na to mial z pewnoscig system zarzadzania prowincjami centralnymi,
z Bagdadem na czele, zabezpieczonymi licznymi koloniami wojskowymi wokét stolicy.
System ten powstal w zwiazku z do§wiadczeniami al-Mansura wzgledem zagrozenia dla
jego whadzy zaréwno z zachodu, z Syrii, jak i weigz wrzacych réznymi ideami politycz-
nymi i religijnymi Kufy i Basry na potudniu: J. La s s n e r, Provincial Administration
under the Early Abbisids. The Ruling Family and the Amsair of Iraq, SIsl 50,1979, 5. 21-35.
Zapewniajac sobie w ten sposdb kontrole nad prowincjami centralnymi i bezpieczeristwo,
poprzez nadawanie ziem zaufanym ludziom, bedacym blisko dworu, w perspektywie
dlugoterminowej doprowadzono do sytuacji, w ktérej istotne byto samo posiadanie
ziemi dzicki wplywom w rzadzie, a nie umiejetnosci zarzagdzania majatkami, co zaowo-
cowalo ostatecznie upadkiem Zzle prowadzonej gospodarki rolniczej na tych terenach:
M.Campopiano,Stte, Land Tax and Agriculture in Iraq from the Arab Conquest
to the Crisis of the Abbasid Caliphate (Seventh-Tenth Centuries), SIsl 107. 1, 2012, 5. 1-37.



Rozdzial ITI. Wizerunek wladcéw muzutmanskich w Chronografii... 343

zaplecza ani autorytetu do sprawowania silnej wladzy*°. Hugh Kennedy
wykazal np. spore réznice w zasadach zarzadzania takimi prowincjami
jak Mosul, czy Egipt. Zauwazyt, ze dop6ki panistwo nie bylo wstrzasa-
ne dtuzszymi konfliktami o dziedzictwo po zmartym kalifie, wspomniane
powyzej kwestie braku jakiegos standardu w zarzadzaniu prowincjami
nie stanowity problemu. Jednak po $mierci Haruna ar-Raszida i diugiej
wojnie domowej, system ten przestal funkcjonowaé prawidtowo™, na
co wskazal poniekad tez Wyznawca. Wracajac zatem do Chronografii
— drugim wnioskiem Teofanesa wydaje si¢ by¢ konstatacja, zgodnie z ktéra
po rewolugji abbasydzkiej doszto de facto do upadku wladzy arabskiej, t¢
za$ zn6w na czele wschodniego mocarstwa, konkurujacego tradycyjnie
z cesarstwem, zastapili Persowie. Podobne sugestie, podkreslajace perskos¢
nowej dynastii panujacej odnajdziemy réwniez w historiografii syryjskiej,
m.in. w kronice z Zuqnin**. Uzupelnieniem tej konstatacji sa z pewnoscia
wzmianki znajdujace si¢ w kolejnym rocznikowo AM 6242, gdzie Teo-
fanes opisal bunty, jakie wybuchly przeciwko Abbasydom, a zakonczyty
si¢ po przybyciu (i prawdopodobnej prezentacji w gtéwnych osrodkach
syryjskich) zabalsamowanej glowy Marwana®™ (o kedérego $mierci Chro-
nograf napisal jeszcze w AM 6241). Pierwszym buntem bylo powstanie
mieszkancéw Chalkis, wymierzone przeciwko Maurophoroi, ktérych
Teofanes zdecydowanie taczy z Persami, zakonczone wymordowaniem
czterech tysigcy rebeliantéw na terytorium Emesy*+. Drugim walki

2 Doé¢ dobrym przykladem wydaje si¢ by¢ podejécie kalifa do oddawania zarzadu
nad tradycyjnie istotnymi z punktu widzenia religijnego Mekka i Medyna:J. Lassner,
Provincial Administration under the Early Abbisids: Abi Ja'far al-Mansir and the
Governors of the Haramayn, SIsl 49, 1979, s. 39—54. O niemal zinstytucjonalizowaniu
prakeyki postugiwania si¢ klientami w administracji paristwowej, w wyniku czego tracili
przede wszystkim przedstawiciele wptywowych rodéw arabskich, wprowadzonej przez
al-Mansura zob.: i d e m, The Shaping of Abbasid Rule..., s. 91-115.

s H.K e nnedy, Central Government and Provincial Elites in the Early Abbisid
caliphate, BSOAS 44.1,1981, 5. 26-38.

2 Fenomen ten omdwila ostatnio Jessica Sylvan M u t t ¢ r: By the Book: Conversion
and Religious Identity in Early Islamic Bilid al-Shim and al-Jazira, PhD Thesis, The
University of Chicago 2018, s. 66-67.

s Teofanes, AM 6242,5. 427. 6—7.

s+ Teofanes, AM 6242,5. 427.3—s.



344 Islam, Arabowie i wizerunek kalifow...

Kajsytow w Arabii, kedrych spotkat ten sam los®. Wzmianki u Teofanesa
na ten temat s3 widoczng reminiscencja tradycji syryjskichs**. Takie opisy
znalez¢ mozna zaréwno w Chronografii roku 1234°7, jak i u Agapiusza®™.
Podobnie, jak o zakonczeniu powstan po ,,prezentacji” ciata zamordowa-
nego Marwana®. Ciekawe, ze przesladowania antyumajjadzkie dotkne-
ty réwniez chrzedcijan, ktérzy popierali poprzednia dynastig, o czym
Teofanes wspomnial pod AM 6243, opisujac wydarzenia w Antipatris,
gdzie doszto do aresztowania i wymordowania grupy chrzescijanskiej*.
Podobne bunty bedg charakteryzowad praktycznie caly opisany w Chro-
nografii okres panowania Abbasydéw, poczynajac od omdwienia przejecia
wladzy przez al-Mansura, ktéry musial zmaga¢ sie, oprécz rozruchéw
sekciarskich, po prostu z powstaniem Maurophoroi, noszacych czern,
czyli tych, kedrych nalezatoby uznaé za twércéw abbasydzkiego sukcesu
podczas rebelii przeciw Umajjadom. O powstaniu wspomniat m.in. w AM
6252°", a miato do niego dojs¢ w Dabekon, czyli Dabik, na péinoc od
Aleppo, od kalifatu Mu‘awiji tradycyjnym miejscu koncentracji wojsk
arabskich, podejmujacych wyprawy na cesarstwo bizantynskie®.

Opisy probleméw wewngtrznych kalifatu pod wladaniem Abbasydéw
w Chronografii pojawiaja si¢ kilkukrotnie, a na dobra sprawe koricza tez
kronike, znajdujac si¢ w relacjach z AM 6301 oraz AM 6304. Przekaz
rozpoczyna si¢ od wzmianki o $mierci Haruna ar-Raszida, z podkresle-
niem miejsca dokonania zywota — wewnetrznej Persji, zwanej Chorasa-
nem. To do$¢ istotny detal, bowiem juz wcze$niej Teofanes zaznaczal, ze
to wlasnie w tamtym regionie wybuch bunt przeciwko wtadzy Abbasydéw.

% Teofanes, AM 6242,5. 427. 5—6.

26 Qczywiscie réwniez muzulmanskich, z rebeliami Aba al-Ward’a, namiestnika
Kinnasrinu oraz Abu Muhammada al-Sufjaniego, praprawnuka Mu‘awiji na czele:
PM. C o b b, White Banners. Contention in ‘Abbasid Syria, 750-880, Albany (NJ) 2001,
S. 43—66.

27 Kronika do 1234 1., s. 260.16-17.

Agapiusz,s. 530-53L

2 Kronika do 1234 7., s. 259.20—21; A gapiusz,s.s29.

s° Teofanes, AM 6243, . 427.12—14.

st Teofanes, AM 6252, 5. 431.28—3 4.

#* R. D ussaud, Topographie historique de la Syrie antique et médiévale, t. IV,
Paris 1927, 5. 474, https://books.openedition.org/ifpo/370 4#text [dostep: 10.05.2021 1.].


https://books.openedition.org/ifpo/3704#text

Rozdzial ITI. Wizerunek wladcéw muzutmanskich w Chronografii... 345

W AM 6297 Chronograf napisal, ze w Persji zacz¢lo si¢ powstanie,
a Harun ar-Raszid byl zmuszony wyruszy¢ tam, by sttumié rebeli¢®.
Wedtug czesci badaczy Teofanesowy opis wyolbrzymiat problem®+ — kalif
faktycznie musial udad si¢ do Rajj, by wyjasni¢ kwestie przekraczajacego
swoje kompetencje éwezesnego namiestnika Chorasanu Alego ibn Isy
ibn Mahana, ktéry bedac jednoczesnie jednym z lideréw abna al-dawla
(»synowie dynastii”), elitarnej formacji wywodzacej si¢ z Chorasariczykéw,
ktdrzy uczestniczyli w buncie z lat 749-750 i stanowili istotng czesé
warstwy rzadzacej w Bagdadzies, zaczat uciskaé ludzi cigzkimi podat-
kami, korzystajac z pozyskanych sum w prywatnych celach i groma-
dzac w ciagu swoich rzadéw w Persji ogromna fortune. Nie bylo jednak
mowy o otwartej rebelii calego regionu, przynajmniej nie w wickszym
stopniu niz zwykle. Nalezy bowiem zauwazy¢, ze mimo pokutujacego
w powszechnej $wiadomosci przekonania, iz wschodnia prowingja byta
jakim$ szczegdlnym rezerwuarem sit i poparcia dla Abbasydéw, to bada-
nia przeprowadzone na ten temat juz kilkadziesiat lat temu wykazaly, ze

% Teofanes, AM 6297,s. 481.7-8.

»+ Wzmianka o problemach wewnetrznych w kalifacie faktycznie postuzyta
Teofanesowi do przedstawienia éwezesnych sukceséw Bizantyriczykéw w starciach
z muzutmanami. Chronograf explicite wspominal o wykorzystaniu okazji przez Nicefora,
odbudowaniu zniszczonych wezesniej przez Abbasydéw twierdz w Ancyrze w Gala-
¢ji, Tebasy i Andrasos, a takze wystaniu ekspedycji do Syrii, ktéra wszakze w relacji
Bizantynczyka nie odniosta zadnych sukceséw, a jednocze$nie zakoriczyta sie licznymi
stratami wérdd cesarskiej armii. W rzeczywistosci, najprawdopodobniej wyprawa dotarta
jedynie do Cylicji, a nie Syrii, Bizantynczykom udato si¢ spustoszy¢ okolice Mopsuestii
i Anazarbos, a takze wzia¢ jenicow w poblizu Tarsu. Wzmiankuja na ten temat zaréwno
zrédla arabskie (Tabari, II, 273), jak i syryjskie Michatl Syryjczyk, IIL 5. 16).

% Warto pamietaé, ze termin ten znalazl szersze zastosowanie dopiero w czasie
wojny domowej po $mierci Haruna ar-Raszida, kiedy to wickszos¢ cztonkéw formacji
stangla po stronie kalifa al-Amina, przeciwko ostatecznemu zwycigzcy al-Ma‘'muno-
wi (J.P. Turner, The abnd’ al-dawla: The Definition and Legitimation of Identity
in Response to the Fourth Fitna, JAOS 124. 1, 2004, 5. 1-22). Kiedy ten ostatni przejal
wladze, ludzie z abna zostali zastapieni przez jego osobistych stronnikdéw, réwniez
wywodzacych si¢ z Persji. Stad czgsto pojawiajace si¢ terminy ahl Khurasan oraz abna
ahl Khurasan, czyli odpowiednio ,lud Chorasanu” oraz ,,synowie ludu Chorasanu’,
uzywane na okreslenie wszystkich wywodzacych si¢ z Persji stronnikéw Abbasydéw,
kedrzy osiagneli wyzszy status w stolicy kalifatu — P. Cr o ne, The Abbasid Abna’ and
Sasanid Cavalrymen, JRAS 8,1998, s. 1-19.



346 Islam, Arabowie i wizerunek kalifow...

region byl jednym z tych, ktdre stwarzaly najwicksze problemy rzadzacej
dynastii, do$¢ czesto si¢ buntujacym, a nawet zarzadzanym nierzadko we
whasciwie catkowicie autonomiczny sposéb**. Z drugiej jednak strony nale-
zy zauwazy¢, ze wyprawa Haruna do Chorasanu byla czyms wyjatkowym
— pierwszym tego typu przedsiewzigciem kalifa muzutmanéw w ogéle,
na co zwrécit uwage Hugh Kennedy*”. Warto jednocze$nie pamietad, iz
wladca nie reagowal na niezgodna z prawem dziatalno$¢ Alego przez wiele
lat, dopiero kiedy Chorasan zaczety gnebi¢ powstania niezadowolonych
z polityki gubernatora, przede wszystkim charydzytéw, postanowit reago-
wad. Jego pierwsza wyprawa do Rajj, wspomniana prawdopodobnie przez
Teofanesa w cytowanej relacji, nie przyniosta zadnej zmiany — at-Tabari
szeroko opisuje postepowanie Alego, ktory przekupit otoczenie kalifa,
aten przekonany przez nich®® nie tylko nie zwolnit powodujacego proble-
my gubernatora, ale pozwolil mu towarzyszy¢ sobie w podrézy powrotnej,
co bylo uznawane za okazanie taski, rzadko majace miejsce fakeyczne
uhonorowanie danego poddanegos. Do zmiany w zarzadzie prowingji
z woli kalifa doszto dopiero trzy lata pdzniej, kiedy miata miejsce wielka
rebelia (i t¢ mogt mie¢ na mysli Teofanes) pod dowddztwem wnuka ostat-
niego umajjadzkiego gubernatora Chorasanu, Nasra ibn Sajjara, Rafi’ego
ibn al-Lajsy**°, dowddcy garnizonu w Samarkandzie, ktéry zapewniajac

»¢ EL.Daniel, The Political and Social History of Khurasan under Abbasid Rule
747—820, Minneapolis—Chicago 1979, s. 157-187.

7 H. Kennedy, Dwdr kaliféw..., s. 111.

8 Warto pamietad, ze chociaz ojciec Alego, jeden z pierwszych zwolennikéw Abba-
sydéw w goracym okresie powstania 749—750, skoniczyt ostatecznie stracony z rozkazu
Abu Muslima, to jednak sam Ali pelnil przez wiele lat (od panowania al-Mahdiego)
istotne funkcje na abbasydzkim dworze — po pierwsze byt dowddca strazy kalifa haras,
nastgpnie piastowal stanowisko dowddcze w armii (diwan al-dzund), a takze byt odpo-
wiedzialny za skarbiec kalifa al-Hadiego. Po przejeciu wladzy przez Haruna, nadal
odpowiadal za straz kalifa. Byt wi¢c bardzo mocno zwiazany z ar-Raszidem i ten fake,
a nickoniecznie jego podarki, mogly spowodowac takie, a nie inne potraktowanie guber-
natora podczas pierwszej interwencji — P. C r o n e, Slaves on Horses. The Evolution of the
Islamic Polity, Cambridge 1980, 5. 178-179.

Tabari XXX (C.E.Bosworth),s.250-254. Na temat wyprawy Haruna:
H.Kennedy, The Prophet and the Age...,s. 144-14s.

s C.E.Bosworth,Rifi'b.al-Layth b. Nasr b. Sayyar [in:] EI}, vol. VIIIL: Ned—Sam,
edsidem,E.van Donzel, W.P.Heinrichs, G.Lecomte, Leiden 1995, s. 385—386.



Rozdzial ITI. Wizerunek wladcéw muzutmanskich w Chronografii... 347

sobie pomoc turekich Oguzéw i Kartukéw, najechat Chorasan, zdobywa-
jac tam wielu zwolennikéw sposréd zawiedzionych interwencja Haruna,
Arabéw i Perséw. Ten ostatni wybral si¢ do trawionej rebelig prowingji
po raz drugi, tym razem dokonujac zmiany i mianujac na stanowisko
gubernatora Harsamg ibn AYjana’*, doswiadczonego zarzadce (wezedniej
sprawowal podobna funkcje w Egipcie, Ifrikiji, Mosulu i Palestynie). Byla
to jedna z ostatnich decyzji stawnego wladcy, bowiem wkrétce umart
w Tus, 0 czym wzmiankowal Teofanes w AM 6301, podkreslajac, ze kalif
dokoniczyl swoje zycie w Chorasanie®*, jakby sugerujac, ze nie rozwig-
zal ostatecznie probleméw tej prowingji (cho¢ to tylko domniemanie).
W nastepujacej po tej sugestii narracji warto zwr6cié uwage na sposob
w jaki Chronograf ustosunkowuje si¢ do wojny domowej, ktéra wybu-
chta w kalifacie pomiedzy al-Aminem a al-Ma‘munem’#. Po pierwsze
trzeba zauwazy¢, ze Teofanes dokonuje istotnego skrétu sugerujac, iz
konflikt zbrojny wybucht natychmiast po $mierci Haruna, co nie byto
prawda. Po drugie, podkredlil, ze al-Amin (nazywany w Chronografii
Mouamedem) byl nickompetentnym wiadca pod kazdym wzgledem (xai
StedéEorto TiY dpyiy Movdued, 6 vidg adTod, ddung kot TdvTa). Po trzecie,
wlasciwie w tym samym zdaniu Teofanes stwierdzil, ze za al-Ma‘'munem
stanela armia jego ojca, co wyraznie wskazuje na realng legitymizacje
wladzy i nastepstwa tronu. Po czwarte, Chronograf podkreslil miejsce,
w ktdrym zrodzit si¢ bunt przeciwko al-Aminowi — Chorasan (&« t7jg
adTig xwpag Tod Xwpasty) — w domysle to samo miejsce co wezesniej,
w czasie poprzednich buntéw, w tym najistotniejszego, ktéry doprowa-
dzit do zmiany dynastii panujacej. Nast¢pnie Bizantyniczyk przeszed!

s# Jedna z najbardziej niejednoznacznych postaci z otoczenia Haruna, sprawujaca
przez pewien okres funkcje dowddcy jego strazy przybocznej (haras), a za czaséw jego
brata al-Hadi’ego bedaca czlonkiem stronnictwa namawiajacego tego ostatniego do
zamordowania ar-Raszida. Wezesniej jeden ze zwolennikéw Isy ibn Musy, za co zostat
uwi¢ziony przez syna al-Mansura, al-Mahdiego. W czasie wojny domowej o schede po
ar-Raszidzie stanal po stronie al-Ma'muna i dowodzit oble¢zeniem Bagdadu, prébu-
jac jednak poméc uratowaé zycie obleganemu al-Aminowi: Ch. Pellat, Harthama
b. A'yan, [in:] EI*, vol. IIl: H-Iram, eds B. Lewis, VL. M¢énage, Ch.Pellat,
Leiden 1971, 5. 231.

s Teofanes, AM 6301,s. 484.5—7.

s Calo$¢: Teofanes, AM 6301, 5. 484.7-14.



348 Islam, Arabowie i wizerunek kalifow...

do oméwienia charakteru konfliktu, nazywajac go wojna wewnetrzng
(éuduliov ToMépov T4 kot adTodg EBvel yéyovey aitiog) i wskazujac poste-
pujacy wéwczas podzial kalifatu na udzielne panstwa — ksiestwa, w Syrii,
Egipcie i Libii (xdvtetfev of xaré iy Zvploy kol Alyvrrov kel Aoy
elg Sudpdpovg xatatunbévteg dpyers). Historyk nie pozostawil watpliwo-
§ci, ze to co mialo miejsce podczas wojny domowej w kalifacie nalezato-
by oceni¢ zdecydowanie negatywnie — wspomniat o rzeziach, gwaltach
oraz innych wykroczeniach przeciwko sobie nawzajem, do ktérych doszto
pomiedzy muzulmanami (&AMhovs xatéotpelay, adayais kol dpmaryes
Kol v Toleug droming Tpde Te éavtods), a co mialo tez swoje przelozenie na
chrzescijan mieszkajacych w kalifacie (wigcej na ten temat w podrozdziale
pos$wieconym przesladowaniom wyznawcéw Chrystusa pod panowaniem
Abbasydéw). Teofanes caly ten okres nazwal rzezia i podkredlil, ze trwata
pi¢¢ lat, co nie jest prawda, gdyz wojna domowa miata miejsce w latach
811-813. Wigcej szczegdtdw na temat przebiegu walk Chronograf podat
w relacji AM 6304+, Wzmiankowal tu o klgsce oddzialéw al-Amina
w Persji (upBadaw 16 40eAdd adTob ABSed katir Ty évioTépay [epaucipy
ATThOn), co faktycznie mialo miejsce — najpierw w lipcu 811 . w bitwie
w poblizu Rajj, a nastgpnie w roku 812. Chronograf zauwazyl réwniez,
ze starszy syn Haruna musial poszukiwaé schronienia w Bagdadzie (ko
xotaduymy el 70 Bdyda ToiTo xpdtnoey), gdzie faktycznie al-Amin prze-
bywal, obl¢zony, od lipca 812 do wrze$nia 813 r. Bizantynski historyk nie
poinformowat jednak o samym upadku kalifa. Dodal natomiast kilka
informacji o podziatach w prowincjach, wspominajac, ze Damaszek dostal
sic pod wladze uzurpatora (tiv 8¢ Aauaokdy ddhog xatéoye THpavvos),
Egipt i Afryka zostaly podzielone pomig¢dzy dwdch panujacych (xat
v Atyurtov kal Adpucny dbo xatepepionvto), kolejny zas z udzielnych
ksiazat zdewastowat i zniszczyl Palestyne, jakby byl rozbdjnikiem i rabu-
siem (ot Ty TTohewativny Erepog Mjotpika katevépeto), do czego fak-
tycznie doszlo, o czym wspominajg réwniez zrédta syryjskie, podobnie
jak o zniszczeniach w Egipcie i Afryces®. Informacje te zostaly uzupel-
nione w Chronografii w ostatniej relacji, AM 6305°*¢, ktéra omawiam

s#+ Teofanes, AM 6304,s. 497.9-14.
 Michal Syryjczyk, IILs. 21
% Teofanes, AM 6305s,s. 499.17—21.



Rozdzial ITI. Wizerunek wladcéw muzutmanskich w Chronografii... 349

réwniez w podrozdziale dotyczacym przesladowan chrzescijan, gdyz ten
watek zostal w tym fragmencie wzmiankowany niezwykle szczegétowo.
Chronograf nie zapomniat jednak, aby podkresli¢, ze zle traktowanie
wyznawcédw Chrystusa wynikalo z anarchii, przestgpstw i ztych uczyn-
kéw Arabéw, ktére mialy w tym czasie miejsce w Syrii, Egipcie, Afryce,
wlasciwie w catym kalifacie (&vapylog yop xabohiig xoraoyotong Zuploy
Kol Atyvrrov kol Adpueny kel ooy T O adTodg dpy#v), objawiajace sie
przede wszystkim morderstwami, gwattami, cudzoléstwami i wszelkimi
innymi wstretnymi Bogu czynami ($évol te kol dpmaryel kol pouyelat, Goéh-
yetel Te kol oo TpdEelg BeoaTuyElg v kedpaug). Reasumujac, zanalizowane
powyzej trzy relacje, znajdujace si¢ w koricowych partiach Chronografii
przedstawiajg sytuacje w kalifacie zdecydowanie w apokaliptycznym tonie,
aich wydzwick moze sugerowad, ze oto mamy do czynienia z momentem
upadku panstwa muzutmanskiego, ktéry to proces rozpoczat si¢ od rewo-
lucji abbasydzkiej w polowie VIII w. Taka konstrukeja relacji zawartej
u Teofanesa jest w pewnej mierze zgodna z... dzisiejszymi ustaleniami
historykéw. Nie mam tu oczywiscie na mysli wspomnianych wyzej niemal
apokaliptycznych opiséw, ale raczej analizy ukladu sit na bagdadzkim
dworze, o ktorych Wyznawca nie mogt zbyt wiele wiedzie¢ (lub uznat to
za nie do§¢ interesujace), a kedrych badania doprowadzity niektérych do
daleko idacych wnioskéw. Zgodnie z nimi, kryzys dynastii abbasydzkiej,
problem przywédztwa w panstwie muzutmanskim rozpoczat si¢ wia-
$nie od wojny domowej po $mierci Haruna ar-Raszida. Rzecz w tym, ze
mimo zwycigstwa al-Ma‘muna, samo starcie z al-Aminem spowodowalo
powstanie do$¢ mocnej i konsekwentnej opozycji, ktéra podwazala nie
tylko samego kalifa, ale takze jego dziatania zmierzajace do zwickszenia
wladzy urzedu w stosunku do ummy+. Ostatecznie uzyskata ona dos¢

7 Niezaleznie od tego, ze sam kalif wydawat si¢ by¢ do$¢ zdolnym teologiem, zazna-
jomionym zaréwno z Koranem, jak i hadisami, mecenasem i patronem wielu uczonych,
posiadajacym duza wiedze¢ na temat innych kultur, a takze historii, nie tylko znaczenia
kaliféw sprawiedliwych (do ktérych odwotywal si¢ kazdy muzutmanski reformator),
ale takze wladcéw rzadzacych podleglymi mu ziemiami przed islamem — Bizantyriczy-
kéw i Sasanidéw. Tak czy inaczej, jego proby wprowadzenia epoki 7ihny, objawiajacej
si¢ w wielkim skrécie przesladowaniami za brak poparcia dla mutazylizmu, oparte
o autorytet kalifa, doprowadzily do porazki, zaréwno politycznej, jak i religijnej, w kon-
sckwencji rozpadu abbasydzkiego paristwa: M. D e mich elis, Between Mu'tazilism



350 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféw...

znaczne wplywy, kiedy w latach trzydziestych IX w. na tronie bagdadzkim
zasiadl al-Mu'tasim, co doprowadzito do dekompozycji znaczenia samego
tytutu ,ksi¢cia wiernych” wobec poddanych, uzyskujacych coraz wigksza,
regionalng niezaleznos¢, w konsekwenciji stalo si¢ to jedna z gtéwnych
przyczyn upadku wladzy Abbasydéw’+. Pierwsze zapowiedzi takiego
stanu rzeczy faktycznie zwigzane byly z wojng domowa, dos¢ wspomnie¢,
ze konflikt ten pomdgt z pewnoscia wybié si¢ Tahirowi ibn Husajnowi,
ktéry jako namiestnik Chorasanu przestat uznawaé al-Ma‘muna za kalifa
jeszcze w poczatkach lat dwudziestych IX w.3#, zostajac zatozycielem
dynastii tahirydzkiej, tolerowanej kilkadziesiat lat, chcac nie cheac, przez
Abbasydow.

3.2.Abbasydzi w walkach z Bizantynczykami

Teofanes poswigcit do$¢ duzo miejsca konfliktom zbrojnym cesarstwa
z Abbasydami. Pamigtajac oczywiscie o zauwazalnej — wasciwie od czaséw
publikacji w 1958 r. eseju Arab-Byzantine Relations under the Umayyad
Caliphate piéra Hamiltona A.R. Gibba - tendencji do podkreslania, iz
oprécz okreséw star¢ zbrojnych we wzajemnych relacjach arabsko-bizan-
tynskich mozemy zaobserwowa¢ wiele okreséw wspoipracy, handlowe;j

and Syncretism: A Reappraisal of the Bebhavior of the Caliphate of al-Ma’miin, JNES 71.2,
2012, s. 257-274. Hipotez na temat przyczyn, dla kedrych kalif powziat tak drastyczne
srodki jest do$¢ wiele, od zagadnienia podkre$lania wlasnego autorytetu religijnego az po
uleganie wplywom réznych grup religijnych, od mutazylickiej po alidzkie: JA.Nawas,
Al-Ma mun, the Inquisition, and the Quest for Caliphal Authority, Lockwood 2015, 5. 31-82.

s 1d em, All in the Family? Al-Mu'tasim’s Succession to the Caliphate as Denoue-
ment to the Lifelong Feud between al-Ma’'min and his ‘Abbasid Family, Or.PTS 38,
2010, s. 77-88.

49 Warto zastanowi¢ sig, czy zrodel uzyskania niezaleznosci przez Tahirydéw nie
mozna poszukiwa¢ w hastach podnoszonych podczas rewolucji abbasydzkiej. Kolejny
raz dom Abbasa bylby ofiarg wlasnego sukcesu: M. K a a b i, Les origines tahirides dans la
da‘wa ‘abbiside, Ara19 (2),1972,s. 145-16 4. Wkrétce niepodleglosci zaczeli domagad sig
kolejni lokalni zarzadcy, nie tylko na wschodzie imperium: D.Rudnicka-Kassem,
Realizing an Insightful Vision of a Powerful and Independent State. Abmad ibn Tulun
and the Reign of His Dynasty (§68—905), KSM 11. 3, 2014, 5. 11-23.



Rozdzial ITI. Wizerunek wladcéw muzutmanskich w Chronografii... 351

czy naukowej, to jednak warto w tym miejscu przytoczy¢ wyniki badan
Petera von Siversa, ktéry analizujac dzieje abbasydzkich regionéw pogra-
nicznych z cesarstwem zaproponowal pewien podziat chronologiczny

rozwoju wzajemnych ,relacji” na trzy gléwne okresy:

a) podboju (lata 750-842) — czas, kiedy w historii tychze regionéw do-
minuje zainteresowanie zwigkszaniem dochodéw z prowincji, dalsza
ich kolonizacja oraz organizacja wypraw na tereny bizantynskie*°,

b) przejsciowy (842-86s) — gdzie zauwazalny byl wzrost znaczenia
wymiany towarowej (przede wszystkim sprzedaz przypraw, pachnidet
i innych towaréw luksusowych do cesarstwa), a warstwa bogacaca si¢
dzi¢ki niemu zaczgla wyrazaé zainteresowanie zakonczeniem polityki
podbojéw, jako mniej oplacalnej wzgledem rozwijania kontaktow

handlowych*,

c) réwnowagi (878-962) — kiedy to interesy warstw zainteresowanych
rozwojem handlu i podbojami réwnowazyly si¢ wzajemnie, pozostajac
w ciaglym konflikcie, co ostatecznie doprowadzito do uksztattowaniu
si¢ regionalnych centréw decyzyjnych i powrotu do polityki wypraw
wojennych*.

%° Podstawowe informacje na temat kampanii prowadzonych na terenach pogra-
nicznych cesarstwa w okresie sprawowania wladzy przez pierwszych Abbasydéw zob.
m.in.: M. B o nner, Some Observations concerning the Early Development of Jihad on
the Arab-Byzantine Frontier, SIsl 75,1992, 5. s—31; JE Haldon,H. Kennedy, The

Arab-Byzantine Frontier in the Eighth and Ninth Centuries: Military Organization and
Society in the Borderlands, ZRV1 19, 1980, s. 79—116.

st Chociaz istnialy oczywidcie galezie gospodarki, dla ktérych dziatania wojen-
ne realizowane na terenach pogranicznych mialy fundamentalne znaczenie, zob.:
Sz. Wierzbinski, Prospective Gain or Actual Cost? Arab Civilian and Military
Captives in the Light of Byzantine Narrative Sources and Military Manuals from the
10" Century, SCer 8, 2018, s. 253—283. W znaczeniu dlugiego trwania, pojawienie sie
islamu mialo jednak negatywny wplyw na rozwdj tego typu przedsigwzigd w $wiecie
bizantynskim: Th.J. MacMas ter, The Transformative Impact of the Slave Trade on
the Roman World s80-720, PhD Thesis, The University of Edinburgh 2015, 5. 218—263.

** P.von Sivers, Taxes and Trade in the ‘Abbisid Thughir, 750—962/133-351,
JESHO 2. 1, 1982, 5. 71-99. Dzi¢ki wspdlczesnym szczegétowym badaniom wiemy
oczywiscie wiecej o tych miejscach, wykorzystywanych w podobnym zakresie jako drogi



352 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféw...

Abstrahujac od dyskusji na temat wplywu przedstawionych wyzej
zagadnien wewnetrznych na mozliwosci militarne kalifatu wzgledem
cesarstwa i pozostawiajac bez odpowiedzi pytanie o ich znaczenie dla uzy-
skania przez Bizancjum mozliwosci realizacji swoistej rekonkwisty niekté-
rych zajetych przez muzutmanéw ziem w latach pézniejszych, cheiatbym
jedynie podkresli¢, ze relacje Teofanesa dotycza pierwszego z wymie-
nionych okreséw i trudno spodziewac si¢, by konflikt z Abbasydami
nie stanowit dominanty w jego relacjach na temat muzutmanéw w tym
okresie.

Fragmenty dotyczace zmiany wladzy w kalifacie z dynastii umajjadzkie;
na abbasydzka zakoniczone zostaly w Chronografii wzmianka na temat
sukceséw bizantynskich w walkach z Arabami — pod AM 6243 Teofanes
wspomnial o przewagach osiagnietych przez Konstantyna V, ktéremu
udalo si¢ wowczas, w latach 750/751 0dbi¢ tereny armenskie, a takze
pograniczne Teodozjopol oraz Melitene’. W perspektywie dtugoter-
minowej zreszta (jak wigkszo$¢ pozornie udanych dziatan tego cesarza
w opisach bizantynskiego chronografa) zwycigstwo to okazalo si¢ mieé
daleko idace negatywne konsekwencje. W opisie roku AM 6247 znajdzie-
my wzmianke na temat cesarskiej decyzji, zgodnie z kt6ra zamieszkujacy
podbite regiony Armeniczycy i Syryjczycy zostali przeniesieni do Tracji,
co, jak konstatuje mnich — doprowadzito do rozprzestrzenienia si¢ herezji
paulicjan®*. Pozorne zwycigstwo przyczynilo si¢ wiec do umniejszenia
znaczenia i liczebnosci chrzedcijanskiej oikumene podleglej basileusowi,

wiec w efekcie bylo porazka.

wojskowe, co handlowe: K. D urak, Traffic across the Cilician Frontier in the Ninth
and Tenth Centuries: Movement of People between Byzantium and the Islamic Near East
in the Early Middle Ages, [in:] Proceedings of the International Symposium Byzantium
and the Arab World..., s. 141-15 4. Szczegdlowym studium terenéw pogranicznych w Azji
Mniejszej jest praca doktorska obroniona w stynnym chicagowskim Department of Near
Eastern Languages and Civilizations: A. A sa E ger, The Spaces between the Teeth.
Environment, Settlement and Interaction of the Islamic-Byzantine Frontier, PhD Thesis,
The University of Chicago, Chicago 2008, s. 229288 oraz 374-409.

5 Teofanes, AM 6243, s. 427.14—16.

s+ Teofanes, AM 6247,s. 429.19—22. O roli paulicjan w kontekscie wojen arab-
sko-bizantynskich zob.: Ah. N az m i, The Paulicians (Al-Bayiliqa) in Muslim Sources
and Their Role in Wars between Arabs and Byzantines, SAl 9, 2001, 5. 44—60.



Rozdzial ITI. Wizerunek wladcéw muzutmanskich w Chronografii... 353

Nieprzychylny stosunek do wzmiankowanego cesarza, nie prze-
szkodzit jednak Teofanesowi w podkresleniu splendoru imperatorskie-
go jako takiego. W pierwszej relacji dotyczacej abbasydzkich dziatan
zaczepnych wobec Bizancjum za rzadéw nowej dynastii kalitéw, ktérg
umieszcza w AM 6248, historyk wspomniat nieudang wyprawe Salima,
gubernatora Kinnasrinu, Emesy i Damaszku (Salih ibn Ali), w ktérej
zgromadzi¢ mial okoto osiemdziesieciu tysiecy ludzi i dotrzeé az do
Kapadocji (¢neatpdrevoe 8¢ kot Popaviog chvyihidow ' kel 20w eig iy
Kannadoxiav). Weedy jednak arabskiego wodza doszly wiesci o wymarszu
armii bizantyniskiej z samym cesarzem na czele (fjxovoe Kavotavtivoy xat’
avTod 6mh{duevoy). Abbasydzki namiestnik miat si¢ wedtug Teofanesa
wystraszy¢ basileusa i wréci¢ do siebie z pustymi rekoma, nie powodu-
jac jakichkolwiek zniszczen, poza zabraniem ze soba nicokreslonej, acz
niewielkiej liczby Armenczykéw, ktérzy i tak przeszli na muzutmanska
strong (xal dpoPndeig vméaTpevey dmpaxtos undty Aupnvduevos: udvov 8t
Atyovg Apueviovg Tpoopuévtag adtd hafov dréatpeley). Wyraznie widaé
tu, ze zmiana wladzy w kalifacie nie wplyneta w zadnym razie na sposob
przedstawienia konfliktéw arabsko-bizantynskich przez Teofanesa — jak
zwykle podkreslit on niedomagania islamskiego wroga, sugerujac mu
w tym przypadku strach przed Rzymianami. Z nieukrywang satysfakcja
historyk odnotowuje réwniez nieudang abbasydzka wyprawe al-‘Abbasa
ibn Muhammada, brata kalifa®® (choé¢ nasz autor sugeruje, ze dowodzit
sam kalif ) z lat sze$¢dziesigtych VIII w., zakonczong nieudanym oble-
zeniem Kamachon, z armig oceniang przez Chronografa kolejny raz na
osiemdziesiat tysiecy ludzi, po ktérym to, niczego nie osiagajac, Arabowie
mieli odej$¢ w hanbie®”. O zakonczonej kleska arabskiej ekspedycji Teo-
fanes wspomnial réwniez pod AM 6270, kiedy szczegétowo wyliczyt straty,
jakie poniosta ekspedycja Sumamy ibn al-Wallaba al-Kakaala — zgina¢

5 Teofanes, AM 6248, s. 430.9-13.

»¢ Teofanes datuje wyprawe na rok AM 6261, czyli 768-769, jej opisy wystepuja
jednak zaréwno w zrédtach arabskich (Balazuri, 87; Tabari, [, 205), jak syryjskich
(Pseudo-Dionizjusz, 73). Naich podstawie wydaje sie, ze ekspedycja miata
miejsce kilka lat wezesniej — w roku 766 lub 767.

7 Teofanes, AM 6261, s. 444.13—15.



354 Islam, Arabowie i wizerunek kalifow...

mialo pigciu emiréw i dwa tysigce wojownikéws®. Do kolejnej zle prze-
prowadzonej wyprawy abbasydzkiej dojs¢ miato rok pézniej, w 778/779 1.
(relacja z AM 6271)*, kiedy to kalif, jak podkreslil Teofanes — bedac
w stanie emocjonalnego wzburzenia (totte ¢ Zret Bopwdels 6 Ty Apdfwy
pxnyds Madt — zapewne ze wzgledu na porazki roku poprzedniego)
wystal wielka ekspedycje ztozona z wojsk perskich, syryjskich i irackich
pod dowddztwem Hasana ibn Kahtaby (mépmet tov Aoy peté Suvdye-
wg oA Mawpoddpwy Te kal Tov Tig Zvuplag kel Meoomotaulag), ktdra
dotarfa do Dorylaion w Azji Mniejszej (ke xot#iA8ev £wg Tod Aopvhaiov).
We fragmencie tym Chronograf szczegélowo przedstawit bizantynska
taktyke zastosowang z rozkazu cesarza przeciwko tej abbasydzkiej inkursji.
Leon mial rozkaza¢ strategom, by powstrzymali si¢ od otwartej walki, ale
wickszo$¢ swoich wojsk pozostawili w garnizonach gtéwnych twierdz.
Jednoczesnie w kazdej z nich wybrat oddzialy po kilka tysi¢cy ludzi, ktére
mialy podazaé przed gléwnymi sitami arabskimi, chroniac okoliczng
ludno$¢ przed rabunkiem, a jednocze$nie stosujac takeyke spalonej ziemi
— niszczac zapasy i pastwiska. W ten sposdb, kiedy armia abbasydzka dotar-
ta pod Dorylaion, cierpiata bardzo mocno z powodu glodu, pozostawiajac
wielu zmartych pod twierdza. Ostatecznie wycofala sie, oblegajac jeszcze
przez jeden dzien Amorion, nie osiagnawszy jednakze zadnego sukcesu.
Polowicznym zwycigstwem zakoriczyla si¢ ekspedycja podjeta w nastegp-
nym roku, 779/780 (relacjaz AM 6272), w ktérej z Dabekonu, zwycza-
jowego syryjskiego obozu skad wyruszaly corocznie wyprawy przeciwko
cesarstwu, kolejng armi¢ pod dowédzewem swojego syna Haruna (Aarona
w wersji Teofanesowej) wystal osobiscie kalif al-Mahdi**°. Z jednej strony
Harunowi udalo si¢, po dos¢ dtugim oblezeniu, zajaé twierdze Semalouos,
utozsamiang z dzisiejszym Cemele, pomi¢dzy Cezareg a Ancyrg, w temie
Armeniakon*®, z drugiej jednak Michat Lachanodrakon zwyciezyl jedna

z arabskich partii, zabijajac brata istotnego wodza muzulmanskiego,

* Teofanes, AM 6270,s. 451.23—24.
9 Calo$¢: Teofanes, AM 6271, 5. 452.4—17.
s Teofanes, AM 6272,s. 452.20—22.
5 Teofanes, AM 6272,s. 453.20—22.



Rozdzial ITI. Wizerunek wladcéw muzutmanskich w Chronografii... 355

Sumamy ibn al-Wallaba’®*. Wspomniany wyzej bizantyriski dowddca osia-
gnat podobny sukces (tak przynajmniej relacjonuje to at-Tabari, zgodnie
z ktérym Lachanodrakon zatrzymatl Arabéw na przeleczach, a ci bali
si¢ z nim walczy¢) w kolejnym roku, 780/781. Teofanes wspomnial w tym
kontekscie (relacja z AM 62735%) wyprawe ‘Abd al-Kebira (6 68 Madi
améateihe KePnp pete duvduewg moddi), ktdra zatrzymad mialy wojska
wyslane juz przez cesarzowq Ireng, pod dowddztwem sakellariusza Jana,
ktéry oddziatami teméw azjatyckich obsadzit przejécia poprzez gory**+.
Ostatecznie doszlo do bitwy w miejscu zwanym Melon, a Arabowie mieli
zosta¢ pokonani z wielkimi stratami i wycofa¢ si¢ we wstydzie’®. Warto
doda¢, ze opis powyzszego zwycigstwa znalazl si¢ przed wielce symp-
tomatycznym fragmentem Chronografii, w keérym Teofanes wzmian-
kuje zalety przejecia wladzy przez Irene, m.in. mozliwo$¢ swobodnego
wyrazania swoich pogladéw przez ikonoduli, odrodzenie klasztoréw,
a takze, jak to enigmatycznie stwierdzit, wiele innych dobrych rzeczys*‘.
Oczywiscie fragment ten nalezy rozumie¢ jako pochwale cesarzowej, ktéra
zakonczyla pierwszy etap kontrowersji ikonoklastycznej, niemniej jednak
wydaje si¢ interesujacym, ze zostal on umieszczony zaraz po przekazie
dotyczacym zwycigstwa Bizantyficzykéw nad Abbasydami, na dobrg
sprawe niemajacego wickszego znaczenia, gdyz nie koniczylo tej cigzkiej
wojny. Z ostatnig wzmianka o bizantyniskich przewagach w starciach
z Arabami w Chronografii spotykamy sic w AM 6304, gdzie Teofanes
wzmiankowat zwycigstwo Leona, stratega Anatolikonu, nad ekspedy-
cja Sabity ibn Nasra. Podczas otwartej bitwy, Bizantyriczycy mieli zabi¢
dwa tysigce muzutmanéw, zdoby¢ ich konie i brofs®’.

Przewagi w starciach z Arabami osiagal, zgodnie z przekazem Teo-
fanesa, takze niebedacy zdecydowanie jego faworytem cesarz — Kon-
stantyn VI. W interesujacych nas relacjach od AM 6287 do AM 6290,

s> Teofanes, AM 6272,s. 453.22—25.
5% Teofanes, AM 6273, s. 455.5—6.
¢ Teofanes, AM 6273, s. 455.2—5.
% Teofanes, AM 6273, s. 455.7-8.
¢ Teofanes, AM 6273, s. 455.8—17.
57 Teofanes, AM 6304, s. 497.7—9.



356 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféw...

gdzie Chronograf wyluszczyt koleje upadki tego wladcy, watki zwiaza-
ne z walkami przeciwko Arabom pojawiajg si¢ nader czesto, poczyna-
jac od opisu ekspedycji znajdujacej si¢ w pierwszym ze wspomnianych
ustepéw (AM 62875%%), gdzie bizantynski historyk oméwil zwyciestwo
mlodego basileusa w bitwie pod Anousan/Anousa. Po tej wiktorii miat
jednak podja¢ katastrofalng w skutkach decyzje o powtérnym ozenku,
ze swoja kochanka Teodote (ktéra nasz autor przedstawit jako kuzynke
Teodora Studyty, jednego z najgorliwszych przeciwnikéw tego matzen-
stwa), ktéra w efekcie doprowadzita do tzw. schizmy moechianskiej (od
moicheja — cudzolozy¢). W kolejnych fragmentach (AM 6288) naste¢puje
seria wzmianek o nieszczesciach, kedre spadly na Bizancjum w wyniku
dziatania Konstantyna VI: trz¢sieniach ziemi, konflikcie z Butgarami,
a takze wyprawie Arabdw, ktérzy dotarli az do Amorionuw’®. Jednak, jak
podkreslit Chronograf, muzulmanie nie osiagneli zadnych wigkszych
sukcesdw, poza uprowadzeniem jericéw do swojego kraju. W odpowiedzi
na t¢ kampanie, Konstantyn VI zorganizowat wyprawe w roku nastepnym,
w ktérej towarzyszyia mu wymieniana juz tutaj postac, zwiazany z cesa-
rzowa Ireng patrycjusz Stauracjusz (jak podkreslit Teofanes — byli z nim
takze inni przyjaciele jego matki — dormods dihovg Tiig unTpds avtod). To
towarzystwo okazalo si¢ wedtug Chronografa decydujacym dla wynikéw
ekspedycji. Historyk podkreslit zaréwno dos¢ znaczna sile, jak i wyso-
kie morale wojska (a takze samego cesarza — iy mpoBupiay o0 Aetod kol
100 Pacthéws), zauwazyl réwniez, ze widzac to i obawiajac si¢ sukcesu
mtodego wladcy, wspomniane osoby zwigzane z matka zawiazaly spisek
(ko doToyowat Tijg kot adTob Boudic.), a Stauracjusz przekupit cesarskich
zwiadowcow, ktérzy przekazywali Konstantynowi falszywe informacje
o ucieczce przeciwnika (xal dwpodoxioavteg Todg Tijg Biylag Emeloay
avtodg VedonoBal, 611 Epuyov of Zapaxnvol). Opierajac si¢ na tych wiado-
mosciach, cesarz postanowil zawréci¢ do Konstantynopola, nie wydawszy
bitwy przeciwnikowi (6 yoiv Bacthedg modhé hvmnbelg dmpaxtog ig Ty
méhy elofihBev)7°. Warto jednak uzmystowié sobie, ze Teofanes nie opisal

568

Teofanes, AM 6287, s. 470.27—29.
9 Teofanes, AM 6288, s. 470.21-23.
7° Teofanes, AM 6289, s. 471.20-27.



Rozdzial ITI. Wizerunek wladcéw muzutmanskich w Chronografii... 357

probleméw z muzulmanami w najciemniejszych barwach, w kontekscie
grzechu cesarza, dotyczacego cudzotdstwa, oméwienie powyzszej kam-
panii jest utrzymane raczej w tonie neutralnym (chociaz kolejny raz to
niesnaski wewnetrze powoduja brak sukcesu w walce z muzutmanami,
a nie przewagi tych ostatnich). Szczegé6lnie powinno by¢ to zastanawiajace
wobec wymienionych w tym fragmencie (AM 6289) serii bizantyniskich
niepowodzen w innych miejscach: upadek Rzymu, uzurpacja Karola
Wielkiego, za¢mienie storica, wreszcie $mieré Leona, nastgpcy tronu
i o§lepienie panujacego Konstantyna VI, a takze opisanych w AM 6290
dziatan Ireny, podjetych natychmiast po przejeciu wladzy, a mianowicie
prob zawarcia pokoju z ‘Abd al-Malikiem ibn Salihem (mpeafevopévy
mepl elpfivng), ktdrego wojska niszezyly w tym czasie Kapadocje i Galacje
(mpog ABwuéhey Milduevov to uépn Kammadoxlog kot Tuhortiog), kedre to
jednak nie przyniosty zadnego skutku (od yéyove 6¢)7~

Negatywny wydzwick maja natomiast wzmianki Chronografii doty-
czace dziatan Nicefora I przeciwko muzutmanom, bedace niejako uzu-
pelnieniem opiséw bledéw tego cesarza w kontekscie wojny z Butgarami.
W AM 6296 Teofanes wspomniat jego ekspedycje, podczas ktérej doszto
do starcia pod Krasos we Frygii, gdzie wladca zostal pokonany (xata
ApdPwv cuvivtnoey avtols eig Kpaady tijg Dpuylng kel molewoog frraton),
ajego dziatania mozna uzna¢ za pewng zapowiedz przyszlego tragicznego
losu. Chronograf podkreslil, ze Nicefor byt bliski, by trafi¢ do niewoli
i mogto tak sie¢ sta¢, gdyby nie pomoc pewnego odwaznego dowddcey
sredniego szczebla (el ui) Tév dpydvrwv Tiveg dvdpedtatol ToiToY pdhig Tig
Gvdryxng meplacionabat loyvony)s>. Nicostrozne zachowanie cesarza w tej
kampanii potwierdzaja zreszta zrédta arabskie, at-Tabari wspominal, ze
Bizantyniczyk zostal w trakcie bitwy ranny az trzykrotnies™. Rok péznie;j,
mimo ze Teofanes podkreslit bardzo mocno, iz Harun i gtéwne sity arab-

7' Odpowiednio Teofanes, AM 6289, s. 471.8-19, s. 471.28—29 oraz
S. 472.16—18.

s+ Teofanes, AM 6290, s. 473.7—11L.

7 Teofanes, AM 6296, s. 481.1-s.

7+ Tabari, II, 266. Por.: EW. B r o o ks, Byzantines and Arabs in the Time of the
Early Abbasids, EHR 15, 1900, s. 744; M. Canard, La prise d Héraclée et les relations
entre Harin ar-Rashid et [ Empereur Nicéphore Ier, B 32,1962, 5. 355.



358 Islam, Arabowie i wizerunek kalifow...

skie zajete byly buntem w Persjis”s, kolejna wyprawa Nicefora (AM 6297)
nie odnosi jakiegokolwick sukcesu, notujac natomiast straty wielu ludzi*’®.
Seri¢ tych wzmianek koriczy AM 6298 (z interesujagcym uzupelnieniem
w 6303), szeroko komentujac wielka wyprawe Haruna, w ktdrej mialy
wzig¢ udzial kontyngenty muzutmanéw z Persji, Syrii, Palestyny i Libii
(émé e Mavpoddpwy kol Zvplag kot [ahauativyg ket Aping). Teofanes
ocenit sile wyznawcéw islamu na 300 tysiecy zotnierzy (ythddwy '),
podobne szacunki zreszta przedstawit at-Tabari, wspominajac o 135 tysia-
cach wojska regularnego i licznych oddziatach ochotnikéw, zapewne
drugie tyles””. Podczas kampanii, zgodnie z przekazem Chronografa,
kalif zbudowal meczet w zdobytej Tyanie (ki E\0ov eic TVavo Qxoddun-
oev olxov Tijg Pracdnuiag adTod), zajat Herakleg Kibotos (jak podkreslit
bizantynski historyk — bardzo silng twierdz¢ — kel mohopxioog mapéhafe
76 e Hpoxdéwg xdotpov dyvpwrtatov mévy vmdpyov), Tebase, Malakopee,
Sideropalos i Andrasos (xai v @YBacay kot Ty Madaxoméay kol Ty
Zidnpémahov kel Ty Avopacdy). Jeden z jego oddziatéw zwiadowcezych
dotart az do Ancyry (dméoreike 6% xolpoov ythddag &', kel katiiABey Ewg
Ayxipag, kol ioTophoog Tadtyy vméotpeVey). Ta istng litani¢ bizantyriskich
klesk kronikarz podsumowat wzmianka o stanie ducha Nicefora I - cesarz
byt zdjety strachem i popadt w bezradno$é¢ (6 8¢ Baotheds Nixnddpog $Bw
Kol duyoevia), a w akeie ostatecznej desperacji, spowodowanej opisanymi
powyzej nieszcze$ciami, rozpoczat kontrofensywe, kedrej kilka sukceséw
pozwolito mu natychmiast wystaé poselstwo do Haruna, z prosba o pokd;j.
Bizantynskie zwyciestwa nie okazaly si¢ jednakze zbyt przekonywajace,
gdyz po dlugich negocjacjach zawarto bardzo niekorzystny dla cesar-
stwa traktat. Teofanes nie ukrywal, Ze Harun byt niezwykle zadowolo-
ny z warunkéw (& kel debdpevos Aapav 10y), ujmuje to nawet tak, ze
cesarstwo zostalo podporzadkowane kalifowi (&g dmotdéag Ty Popaiwy
Baaikeloy), placac mu wysoki trybut (30 tysiecy nomizm) i zobowigzu-
jac si¢ do powstrzymania odbudowy twierdz nadgranicznych (Nicefor
wkrétce ztamat t¢ obietnicg, co Arabowie skrzgtnie wykorzystali jako

7 Teofanes, AM 6297,s. 481.7-8.
7¢ Teofanes, AM 6297, s. 481.10—12.
7 Tabari, II, 274. Szacunki te wydaja si¢ oczywiscie mocno przesadzone.



Rozdzial ITI. Wizerunek wladcéw muzutmanskich w Chronografii... 359

pretekst do kolejnego najazdu). Swoisty apendyks z AM 6303 to wzmianka
o zasadzce arabskiej, ktéra doprowadzita do przejecia zotdu dla zolnierzy
temu Armeniakons®, co poprzedzato bezposrednio fatalng w skutkach
wyprawe Nicefora na Bulgaréw. Teofanes wspomnial, ze ta kleska w star-
ciu z muzulmanami, wedlug niego oczywiste ostrzezenie (ko 008’ otTwg
ihéyxeto Nunddpog tiig mheovekiog modoaabar), zostata zlekcewazona przez
cesarza z powodu jego chciwosci, poréwnywalnej do tej reprezentowanej
przez tak negatywne figury jak Ahab, czy Midas (¢nt togottolg otv anpelols
6 véog AyasB ui) moudevBelc, 6 Dakdpidog kol Midov amAnotdrepog)s.
Oczywiscie oprécz kampanii, w ktérych Bizantynczycy odnosili mniej-
sze lub wicksze sukcesy, byly tez takie, gdzie ewidentnie ponosili porazke.
Teofanes wspomina o nich, nie przemilcza podobnych sytuacji, ogranicza
sie wtedy przede wszystkim do wymienienia gtéwnych strat, wspominajac
tych, ktdrzy poniesli $mieré w wyniku podobnego najazdu. Taki przy-
padek mamy w AM 6251, gdzie Chronograf napisat o szerzej nieznanej
bitwie nad rzeka Melas*® oraz o $mierci stratega Armeniakonu Pawta
ijego zolnierzy (ol ITadAov oV oTportiydy T@V Apuevidkwy mohewooyTeg
elg TOV Méha dveihov pete mAiBovg otpatod), a takze wzigciu do niewoli
doktadnie czterdziestu dwdch prominentnych 0séb sposréd miejscowych
clit rodowych i wojskowych (ke uf' émavjuovg dvdpeag deapiovg Ayayov
Kol kedahdg moMdig)™. Relacja rozpoczyna si¢ od tradycyjnego, zaréwno
dla okresu umajjadzkiego, jak i abbasydzkiego zdania o arabskim najez-
dzie, podczas ktérego muzutmanie wzieli wielu jencéw (el émeotpdrev-
ooy T Pwpavioy kol fiyuahdtevoay moldods). Z podobnymi zabiegami
spotykamy si¢ m.in. w AM 6262 na temat wyprawy ‘Abd al-Wahhaba**,
oraz w AM 6269 o najezdzie Sumamy ibn al-Wallaba al-Kakaala, gdzie
Teofanes podkreslit przede wszystkim, iz Arabom udalo si¢ wéwczas
powrdci¢ do siebie z duzg liczbg porwanych mieszkancédw cesarstwa’®.

78 Teofanes, AM 6303, s. 489.17—20.

79 Teofanes, AM 6303, s. 489.21—23.

¢ Trudno stwierdzié, co to za miejsce. Zwykle identyfikowane jest z rzeka Halys:
W. R uge, Melas, [in:] RE XV, 1931, 5. 440.

 Teofanes, AM 6251, s. 431.3—6.

> Teofanes, AM 6262,s. 444.28-29.

% Teofanes, AM 6269, s. 451.4—5.



360 Islam, Arabowie i wizerunek kalifow...

Kolejna relacja na temat bizantynskiej kleski, w ktorej znajdziemy tylko
suchy opis starcia, bez proby wyttumaczenia przegranej arabskim pod-
stepem lub warunkami pogodowymi, to AM 6281. Mimo ze bizantyriskim
dowddcom udalo si¢ w pore zareagowaé na arabska rejze, zjednoczy¢ sity
i wyda¢ bitwe muzulmanom, zostali dotkliwie pobici, a wielu zginelos®
— Teofanes wérdd zabitych wymienit tumarche Anatolikonu Diogenesa,
ktérego okredlit jako zdolnego wodzas®.

Z serig relacji opisujacych sukcesy Abbasydéw spotykamy sie we frag-
mentach od AM 6262 do AM 6268. W czgéci z nich (AM 6262% oraz
AM 6263**7) wspomniane zostalo kilka kampanii pod dowoddzewem ‘Abd
al-Wahhaba, bratanka al-Mansura (u Teofanesa wystgpujacego pod imie-
niem Banakasa), ke6re konkluduje bardzo obszerny, jak na Chronografie,
opis jego dziatait w poblizu twierdzy Syke (Safta Kalesi), 15 kilometréw
od Amorionu. Jest to jeden z niewielu przykladéw pewnej atencji wobec
arabskiego wodza ze strony bizantynskiego chronografa. Wyznawca
najpierw zauwaza, ze dzigki kilku manewrom taktycznym strategéw
Anatolikonu — Michala, Armeniakonu — Bardasa oraz Manesa, dowdd-
cy bucellari, Bizantyniczykom udalo si¢ zajaé przelecze gérskie i odcia¢
Arabéw, co przy jednoczesnych dzialaniach floty pod kierownictwem
spatariusza Petronasa grozito catkowitym zniszczeniem sit inwazyjnych.
Zauwazywszy to jednak, ‘Abd al-Wahhab, mimo beznadziejnej sytuacii,
na tyle zmotywowal i pobudzit do dziatania podlegle mu oddzialy (& 62
Bavdxeg i8wv kal dmoyvodg éavtod mapabappivel kal TpoBupomotel Todg
¢outoD), ze udalo si¢ mu rozbi¢ gléwne sily cesarskie — themata (ko gvel-
B mpog o kaPahhapiicd Béparto RAdAake kol Tpémet adTovG, kel doKTElvOL
mohhods) i powrdci¢ do swojego kraju z wielkimi tupami (aiypahwtedoog

%+ Teofanes, AM 6281, s. 463.15—-19.

s Teofanes, AM 6281, s. 463.19—21: meae 8¢ kol Awoyévng, & TV AVATOMKGY
Tovpudpyns tkavés, kel Tod Oixiov dpyovres. Wedlug czedei historykdw ten byl inspiracja
dla znanej literackiej postaci z bizantyniskich eposéw, odnoszacych si¢ do konflikeéw
z muzulmanami — Diogenesa Akritasa - H. Gregoire, Le tombeau de Digénis
Akritas, B 6,1931, 5. 498—499. Por. W. Tread gold, The Byzantine Revival 780842,
Stanford 1988, s. 401.

% Teofanes, AM 6262,5. 444.28—29.

7 Teofanes, AM 6263, 5. 445.16—27.



Rozdzial ITI. Wizerunek wladcéw muzutmanskich w Chronografii... 361

ThvTe To Teplywpe éxelvo IméoTpeVe ueTd okUAwy TOAGY). Z pewnym
zestawieniem kilku zwycigskich kampanii arabskich spotykamy sie w AM
6291, bedacym kontynuacja i niejako wyjasnieniem konsekwencji nieuda-
nej misji pokojowej Doroteusza z klasztoru Chryzopolis oraz Konstantyna,
chartofylaksa Hagia Sofia, wystanych przez cesarzows Iren¢ do ‘Abd
al-Malika ibn Saliha, opisanej w AM 6290. Ten ostatni, rok wczesniej
spustoszywszy Kapadocj¢ i Galacj¢, przeprowadzit wyprawe, ktéra dotarta
w okolice stofeczne — do Malaginy w péinocno-zachodniej Bitynii, gdzie
znajdowaly si¢ cesarskie stajnie (4moatelhag xoUpaov povoldvwy katiAbev
Ew¢ TV Madarylvay. kol éméBdong év Toig otadlols Ztavpaxiov). Dostaly
sic one w rece ‘Abd al-Malika w czasie tej wyprawy (todg inmovg kel THv
Baaihixipy mpopooéiday haPwv dméotpeyey dfraac), keora jednak, jak
wynika z opisu Teofanesa, podzielita si¢ na trzy oddzialy — pierwszy tra-
fit do Malaginy, drugi odni6st zwycigstwa na potudniu, w Lydii (xel of
Dovmrol katiABov Ewg Avdiag kol TOAMY alyuodwaiay EAafBov), trzeci za$
starl si¢ z oddziatami Opsikionu, zaskoczywszy ich (xodpoov 68 avtav
Etepov éxdpapudy kol émmeady Tadley, Tatpuciy kol xéuntt Tod OYikiov)
i dokonawszy masakry Optymatéw (toig émtipdTolg Ty ko €ig
adTodg émoinoev). Mimo okreslenia dziatania muzulmanéw jako rzezi
Bizantynczykow (gwoli $cistosci nalezy dodaé, ze xomiy mozna byloby
tez rozumied jako catkowite rozbicie bizantynskich oddzialéws*), calosé
przytoczonego powyzej fragmentu nie nosi zadnych negatywnych cech,
Chronograf nie podkreslat tu przebieglosci, czy domniemanej sktonnosci
do mordu nasladowcéw Muhammadas®.

Jak wspomnialem, powyzsze przyktady to te, w ktérych bizantyn-
ski autor docenit talent muzutmanskiego wodza i zdaje si¢ pozostawiaé
domystowi czytelnika (a to i tak juz wiele!), ze Arabowie pokonali
Bizantynczykéw dzigki przymiotom swojego charakteru, przede wszyst-
kim odwadze, a nie przekupstwu, warunkom przyrodniczym czy blgdom

% Tak niuansowa¢ wydzwick tej frazy probowal Harry Turtledove, ktory przethu-
maczyl ten fragment: iz caused them many casualties— Teofanes (H. Turtledove),
s. 156. Za uzyciem tlumaczenia jako slaughter opowiedzieli si¢ natomiast Cyril Mango
iRogerScott:Teofanes (C.Mango, R.Scott),s. 651

% Caloé§¢: Teofanes, AM 6291,5. 473.24-31.



362 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféw...

wojsk cesarskich. Podoba wzmianka znajduje si¢ np. w AM 6268, kiedy
to al-‘Abbas ibn Muhammad, brat al-Mansura, dotart podczas letniej
kampanii az do Ancyry, gdzie postuzyt si¢ podstepem przeciwko ukrywa-
jacym si¢ w okolicznych jaskiniach mieszkancom, wyrzucajac ich z tych
miejsc za pomoca ognia, chwytajac nast¢pnie i wywozac do siebies.
W AM 6303 jednym z wydarzen poprzedzajacych tragiczna wyprawe
cesarza Nicefora przeciwko Bulgarom, bylo zwycigstwo muzutmanéw
nad strategiem Armeniakonu, przysztym wtadca, Leonem. Jak podkreslit
Chronograf ten ostatni zostal zaskoczony” przez Saracenéw w Euchaita,
gdzie przebywat z zoldem dla temu, pod dos¢ silng eskorta®*. Zgodnie
ze wzmianka w Kontynuacji Teofanesa® Leon zostal za ten przypadek
ukarany i wygnany, gdyz uznano, ze wpadl w arabska zasadzke skutkiem
wlasnego zaniedbania. Tak czy inaczej w Chronografii Arabowie zostali
przedstawieni jako wykorzystujacy nichonorowe metody rabusie, ktdrzy
najzwyczajniej skradli sumy przeznaczone dla bizantyniskich zotnie-
rzy. Przypadki przekupstwa zostaly opisane w AM 6270, kiedy Teofanes
relacjonuje bizantyriska kontrofensywe zorganizowang przez Leona IV
Chazara. Podczas tej kampanii, kiedy jeden z bizantynskich strategéw,
dowodzacy wojskami temu Trakezjon, Michat Lachanodrakon zagro-
zit Germanicji, organizujacy obrong¢ wuj kalifa Mahdiego, Isa ibn Ali
przekupil Bizantynczyka za pomoc prezentdw (el w Six Sopwv émet-
oe 0V Aayavodpdxovta 6 Tofaoni), dzicki czemu ten odstapit od oble-
zenia. Mimo takich niehonorowych praktyk, wodzowie bizantynscy

° Teofanes, AM 6268, s. £49.9-11.

' Mozemy spotka¢ rézne propozycje thumaczenia frazy t@v wotei@v dmavtndévreg
ol Zapaxyvol eig Edyditay Aéovti. Cyril Mango i Roger Scott widzg tutaj the Saracens
surprised at Euchaita [Teofanes (C.Mango,R.Scott),s. 672] natomiast Harry
Turtledove przettumaczyt fragment jako Leo the general of the Armeniacs met the Saracens
at Eukbaita — Teofanes (H. Turtledove),s. 170. Wynika to oczywiscie z wielo-
znacznoéci sformulowania vmavtnBévteg, kedre mozemy réwniez dobrze rozumieé jako
‘spotkanie’ ‘wyjécie naprzeciw), ale tez ‘nacieranie} ‘atakowanie’

$* Teofanes, AM 6303,s. 489.17—20.

9 Teofanes Kontynuator,II—IZ.Por.C.Mango,I.Sevéenko, Three
Inscriptions of the Reigns of Anastasius I and Constantine V, BZ 6s. 2,1972, 5. 379.



Rozdzial ITI. Wizerunek wladcéw muzutmanskich w Chronografii... 363

zostali sowicie nagrodzeni przez cesarza, a stratedzy mogli odby¢ triumf
w Konstantynopolu (ke odtwg é0pidpBevoay of otpatiyol T& mvixio)+.
Kolejny raz do podstgpu Arabowie uciec mieli si¢ podczas kampanii
Haruna ar-Raszida, opisanej w relacjiz AM 62745, Uzyskawszy przewage
taktyczng dzigki umiejetnym manewrom okrazajacym i wykorzystaniu
gorzystego terenu Bizantyniczycy, wewnetrznie sktéceni (Teofanes wspo-
mina o konflikcie pomiedzy Tatzatesem, strategiem bucellari a wodzem
naczelnym kampanii, logoteta Stauracjuszem) nie wyzyskali jej, a jeden
z wodzdw bizantyniskich rozpoczal negocjacje z Arabami na wiasna reke
(o Sodg adolg Bovhiy, frioavTo eipfvny). Kiedy mialo dojs¢ do oficjal-
nego spotkania pomigdzy Stauracjuszem a arabskim poselstwem, muzut-
manie uwigzili go zdradziecko i wymusili na Bizantynczykach zawarcie
pokoju (¢Pidodnoay duddrepa T wépn Tob Torfjoal eiphvy). Teofanes
jednak wyraznie wskazal, ze wina lezata po stronie Stauracjusza i jego
wspdlpracownikéw — magistra Piotra i domestyka Antoniego, ktdrzy
zapomniawszy z kim maja do czynienia, udali si¢ na rozmowy bez odpo-
wiedniego zabezpieczenia, nie wzigwszy zaktadnikéw od wodzéw arab-
skich (&Ah& doxdmo 25eB6vTeg expatfnony O adtav Kol medndnony).
Wewngtrzne niesnaski wéréd poddanych cesarstwa doprowadzi¢ mialy
réwniez do sukcesu armii muzulmanskich, opisanego w relacji z AM
6285, ktdre opanowaty w tym czasie twierdz¢ Kamachon. Doszto do tego
jednak nie w wyniku obl¢zenia, ale zdrady bizantynskich wojskowych,
ktorzy wydawszy wezesniej wodza buntu zotnierzy temu Armeniakon,
a nie otrzymawszy zadnej nagrody od cesarza, postanowili zemscic¢ sie,
poddajac wspomniang fortec¢ muzutmanoms*©.

Oprécz dziatan stricte militarnych, w keérych Teofanesowi zdarzato si¢
podkresla¢ rzekoma nichonorowos¢ prakeyk muzutmanskich, podobna
konstatacje mozemy znalez¢ w kontekscie sposobu prowadzenia przez
nich polityki dyplomatycznej. Chronograf wzmiankowat np. w relagji
z AM 6274, na temat buntu Elpidiusza na Sycylii, ze kiedy ten uciekt

9+ Caloé¢ relacji: Teofanes, AM 6270, s. 451.12-25.
95 Calo$¢ relacji: Teofanes, AM 6274, s. 456.2—22.
¢ Teofanes, AM 6285, s. 469.15—17.



364 Islam, Arabowie i wizerunek kalifow...

do Afryki, to uzyskal pomoc Arabéw”7, ktérzy zorganizowa¢ mieli dla
niego nawet koronacje cesarska, a takze zainwestowali w wyposazenie go
w atrybuty wladzy — purpurowe buty i diadem cesarski**.

Z do$¢ wyjatkowym fragmentem spotykamy si¢ w relacjiz AM 62825,
Chronograf poswigcit ja opisowi kampanii morskiej u wybrzezy Licji,
niedaleko Myry, gdzie flota bizantyriska przygotowala si¢ na odparcie
ataku okretdw arabskich, ktére zorganizowaly sobie baz¢ wypadowa na
Cyprze (ot8hog 8¢ e£ijAGev Apdfwy émt Kbmpov). W wyniku starcia, ktére
mialo miejsce najprawdopodobniej w okolicach znajdujacej si¢ w poblizu
Myry zatoki Ataleja, do arabskiej niewoli dostat sie, jak to podkreslit Teo-
fanes, energiczny i bardzo zdolny wédz (pwpatéog dvip kot ixavetorog
&v), strateg temu morskiego Kibyrrhaioton — Teofil (@eddihog 8%, 6 Tav
Kivparwtdv otpatnyds). I w tym miejscu natrafiamy na najcickawszg
czg$¢ tej opowiedci. Strateg mial zosta¢ przewieziony przed oblicze kali-
fa Haruna ar-Raszida, gdzie zaproponowano mu wolnos¢ w zamian za
przejécie na strong muzulmanéw. Kiedy Teofil nie zaakceptowat tych
warunkéw i odmowil, zostal ukarany na gardle (tiv Sw Eidoug Tipampioy
dropeivag). Chronograf nazwal go wobec tego doskonatym meczenni-
kiem (udptug dplatog). Mamy tu pierwszy (i ostatni) przyklad, kiedy to
Teofanes zotnierza, osob¢ walczacg z muzutmanami, a ktéra odmoéwita
przejscia na ich strong (nie ma tu explicite mowy o porzuceniu religii,
a jedynie o zdradzie — Beabeic e Tap’ adTOD TpoETPATY TPOOSTYG YEVE-
oBa) okresla mianem zarezerwowanym dla chrzedcijan, ktérzy ponosza
$mier¢ z powodu wiary. Dodajmy, ze Teofil wystepuje w literaturze
hagiograficznej i martyrologicznej. Zgodnie z nig wszystko nie odbylo
si¢ w tak krotkim czasie, jak to zasugerowal Teofanes. Gehenna stratega
w muzulmanskim wi¢zieniu miala trwaé cztery lata i faktycznie skon-
czy¢ si¢ dekapitacja. Teofil zostat zreszta, wedtug tych relacji, zdradzony

600

i opuszczony podczas bitwy przez trzech innych strategéw

»7 Teofanes, AM 6274, s. 455.31-32: émépacey elg Adpikiy kel AafBov Adyov
amabelog Tpooeppln Toig Apayty.

¥ Teofanes, AM 6274, s. 456.1: aTéovteg adTdv el pdny Kol meplBévreg tloy-
yiov kol aTédavov.

9 Calo$¢: Teofanes, AM 6282, 5. 465.12—26.

6o Synaxarium, s. 434; Menologion, 285—288.



Rozdzial ITI. Wizerunek wladcéw muzutmanskich w Chronografii... 365

Z wyjatkowym fragmentem, dotyczacym loséw pojedynczego, zwy-
klego cztowicka, muszacego sobie radzi¢ w trudnych i skomplikowanych
warunkach wojny, mozemy zapozna¢ si¢ we fragmencie relacji AM 6305,
w ktérej Teofanes opisal okoliczno$ci 6wezesnych staré bizantynisko-bul-
garskich, konkretnie oblezenia Mesembrii®'. Organizacja prac inzynieryj-
nych, majacych na celu zdobycie cesarskiej twierdzy, zajmowat si¢ wedtug
Chronografa pewien Arab. Byl to cztowick wykwalifikowany w zakresie
sztuki inzynieryjnej (mdvu gumetpov pnyavikis), ktory w toku swojego
zycia (nie zostalo dopowiedziane, jakie byly przyczyny tej decyzji) przyjat
chrzest (1@ Batiouatt), a nastepnie trafit na stuzbe cesarza Nicefora i osie-
dlit si¢ w Adrianopolu (¢v Adpiavovdhel katéotyoey). Mimo ze podobne
losy mogly sta¢ si¢ udziatem jenica, ktéry dostat si¢ do niewoli bizantyn-
skiej podczas jednego z wezedniejszych star¢, to dalsza czesé tej relacji zdaje
si¢ sugerowa¢, ze wspomniany Arab spodziewal si¢ jakiegos szczeg6lnego
traktowania, by¢ moze wigc z wlasnej woli przeszed! na strong cesarska.
Teofanes wyraznie wskazat, ze Nicefor nie dotrzymat pewnych warunkéw,
blizej nieokreslonej umowy z arabskim fachowcem, nie tylko nie doce-
niajac go wasciwie, ale zmniejszajac wynagrodzenie, co wigcej zas, kiedy
Arab skarzyt si¢ na zmian¢ warunkéw swego, jak mozna domniemywac,
zatrudnienia, zostal dotkliwie pobity (&AL’ # uaddov kel Ty pdya adTod
xohofBoag, ToV 88 yoyyvoavta ETvye adodpac). Bizantynski chronograf
nie kryje w swoim opisie, ze takim traktowaniem cesarz doprowadzit
inzyniera do rozpaczy, ktdry w zwigzku z taka sytuacjg postanowit uciec
do Bulgaréw (&movonfeig 8¢ émt Tod Ty mpooiduye Toig Bovkydporc), gdzie
zaczal petni¢ podobng funkgje, jakg mial zostaé zapewne obdarzony przez
Nicefora, uczac poddanych chana sztuki budowy maszyn oblezniczych
(83(0akev avTodg TaTaY poryyavuchy Téyxvyy). Trudno powiedzied, kim fak-
tycznie byt nawrécony na chrzescijanstwo Arab, niemniej jednak warto
pamictaé, ze w AM 6301 mozna znalez¢ relacj¢ na temat dowddcow, ktorzy
zbiegli po klesce pod Serdyka i prosili Nicefora o nietykalno$¢, ale nie
otrzymali od niego zadnych zapewnien, zostali wigc zmuszeni by przej$¢
na stron¢ wroga. Wsréd nich znajdowat si¢ Emacjusz, ekspert w dziedzi-

¢ Mam na mysli fragment: Te o fanes, AM 6305, 5. 498.7-13.



366 Islam, Arabowie i wizerunek kalifow...

nie budowy machin oblezniczych®*. Warto doda¢ na koniec, ze wedtug
zrédet proweniencji arabskiej*> i syryjskiej*°+ sam Nicefor réwniez byt
z pochodzenia Arabem, tyle ze chrzescijaninem. Teofanes, podobnie jak
i inni bizantynscy kronikarze wspominajacy Nicefora raczej negatywnie,
nie podnosza jednakze tej kwestii bezposrednio®>. Czy wzmianka o spro-
wadzaniu Arab6w, ktérzy ostatecznie przechodzg na strong nieprzyjaciot
cesarstwa, miataby jakiekolwick drugie dno, zwigzane z domniemanym
pochodzeniem Nicefora, powiedzie¢ nie mozna. Warto jednak moim
zdaniem pamigtaé o tej kwestii.

3.3. Abbasydzi a przesladowania chrze$cijan

Pierwsze abbasydzkie przesladowania chrzescijan przedstawione w Chro-
nografii Teofanesa zwigzane byly nie z kwestia samego wyznania, ale
raczej zaangazowania okreslonych grup wierzacych w Chrystusa po jed-
nej ze stron toczacej si¢ w potowie VIII w. wojny domowej w kalifacie.
Mam tu na mysli przede wszystkim relacje znajdujaca si¢ pod data AM
6243 (czyli odpowiadajaca okresowi 750-751 1.), gdzie bizantynski autor
wspomina, iz nowi panowie zabili wigksza cz¢é¢ z chrzedcijan, ktérzy
zostali aresztowani (jak podkresla — w wyniku zdrady) w miejscowosci
Antipatris w Palestynie, poniewaz mieli zwiazki z poprzednia wladza®*.
Skadinagd wzmianke t¢ mozemy taczy¢ z pojawiajaca si¢ w réznorodnych
relacjach syryjskich, mi¢dzy innymi w Kronice do 1234 . oraz w dziele
Agapiusza z Manbidz, informacja o masakrze, jaka w Antipatris urzadzit

¢ Teofanes, AM 6301,s. 485.9-12.

63 Tabari, I 260.

¢+ Michatl Syryjczyk 1L s. 15; Kronika do 813 7., s. 230.

¢s JE. Hald on, ,Citizens of Ancient Lineage..” The Role and Significance of Syr-
ians in the Byzantine Elite in the Seventh and Eight Centuries, |in:] Syriac Polemics.
Studies in Honour of Gerrit Jan Reinink, eds WJ.van Bekkum,JW.Drijvers,
A.C.Klugkist, Leuven—Paris—Dudley 2007, 5. 97.

¢ Teofanes, AM 6243, s. 427.12—14: ToUTw TG ETeL Todg TAelovg TG XpLoTiev@v
(g TUYYEVELG TRV TPOAPEAVTWY GVElAOY of TpoaddTrg KpaTHIUYTEG, 06w TOUTOUG Yelpw-
odpevol elg Avtimarplda Tiig [edouativng.



Rozdzial ITI. Wizerunek wladcéw muzutmanskich w Chronografii... 367

Umajjadom ‘Abdallah ibn Ali, zabijajac tam siedemdziesi¢ciu przedsta-
wicieli bylego rodu panujacego®’.

Podobnie kolejna wzmianka dotyczaca przesladowania chrzescijan
ze strony nowego rodu panujacego nad kalifatem, umieszczona w AM
6248 (lata 755-756) okazuje si¢ by¢, zgodnie z wyjasnieniem zapre-
zentowanym przez Teofanesa, niezwigzana tak naprawde z wyznawana
religia. Bizantyniski historyk rozpoczyna swoja relacje od opisu trzesien
ziemi, ktére mialy nastapi¢ przed przesladowaniami w Syrii oraz Palesty-
nie (ToUte T ETel oelouds Yéyove ke T [edaiotivy kel Zvplay 0d
utkpds unvt Mapti 6'). Nastepnie przechodzi do wygnania Teodora,
patriarchy Antiochii (xal e§wpiofn Oebdwpog, 6 matpidpyng Avtioxeing)
przez Arabdéw ($68ve tev ApdfBwv difindels), wyjasniajac jednoczesnie
okolicznosci jakie do tego doprowadzity, ktérych nie mozemy uzna¢
za religijne. Teodor zostal bowiem oskarzony o czgste przekazywanie
informacji na temat spraw arabskich, poprzez listy wysylane do cesarza
Konstantyna (&1t cuyvas ¢ fooihel Kwvotavtive Snhomotel té tév ApdBwv
St ypoudtwv). Patriarcha trafil zreszta niezbyt daleko, do Moabu, czyli
poludniowej Palestyny, gdzie znajdowat si¢ jego dom rodzinny (eig T3y
Muwofirw ywpav motpide e avtod). Te dziatania, na wskro$ politycznego
charakteru, zapowiadaly jednak wprowadzenie na terenie Syrii zakazu
budowy nowych kosciotéw (u ktileaBou véag éxxinaiog), prezentowania
krzyzy w miejscach publicznych (undt davivou atawpéy) oraz prowadze-
nia jakichkolwiek dysput religijnych pomiedzy chrzescijanami a muzut-
manami, o ile strong inicjujaca podobna rozmowe byliby ci pierwsi (unde
Soypatioat mepl mioTenwg Xpiotiavdy uete ApdfBwv). Dziatania te Teo-
fanes przypisat niejakiemu Salimowi, ktérego mozemy taczy¢ z posta-
cig Saliha ibn Alego. Rzecz w tym, ze Salih w omawianym okresie (do
758 r.) byl gubernatorem Egiptu, wladze¢ nad Kinnasrin (Chalkis), Emesa
i Damaszkiem przejal pdzniej. O sposobie, w jaki potraktowat Teodora
wspominat zresztg at-Tabari, sugerujac, ze wydarzenia te mialy miejsce
w 759 1.°? Trudno wigc stwierdzi¢, keo faktycznie byt autorem powyzszych

7 Kronika do 1234 1.,s.260; Agapiusz,s.s29.
8 Calo$¢: Teofanes, AM 6248, s. 430.2—9.
¢ Tabari,I, 28—44.



368 Islam, Arabowie i wizerunek kalifow...

przesladowan abbasydzkich, niemniej jednak warto zwréci¢ uwage na
fake, ze wigkszo$¢ z nich w poczatkowym okresie miato raczej wymiar
polityczny, w kontekscie zwigzkdw chrzescijan z Umajjadami lub wspét-
praca z wywiadem bizantynskim, co ostatecznie zaowocowalo tymi stricte
wymierzonymi w kult — koscioly, symbole oraz nauczanie. Nalezy jed-
nocze$nie zauwazy¢, ze zakazy te nie byly zawsze respektowane, o czym
informuje sam Teofanes, wspominajagc w AM 6252 o budowie specjalnej
kaplicy dla relikwii Jana Chrzciciela (konkretnie relikwii glowy) w kosciele
pod jego wezwaniem w Emesie®°. By¢ moze chrzescijanie nie mieli w tym
przypadku czynionych probleméw, gdyz czes¢ wspomnianego komplek-
su $wigtynnego zostala przeksztatcona w meczet®. Niekonsekwencje
wida¢ takze w innych poczynaniach abbasydzkich. Nie bez satysfakeji

612

bizantynski chronograf opisat wydarzenia z AM 6251°* (czyli przeto-
mu 758 i 759 r.). Wedlug niego mialo wtedy miejsce wydalenie chrze-
Scijaniskich urzg¢dnikéw z abbasydzkich kancelarii rzadowych (totte ¢
ttel $B6ve Todg XproTivods exdivony Apafeg x TV dnpoainy yapTobe-
olwv). Decyzja byla w mocy tylko przez krétki czas (mpdg 8hiyov ypévov),
poniewaz Abbasydzi nie byli w stanie dalej prowadzi¢ ksiag bez pomocy
wydalonych®s. Wkrétce przywrdcili ich na te same stanowiska, bowiem,
wedlug historyka, nie mogli poradzi¢ sobie z zapisem liczb (2081 dvaryica-
oBévteg dyyepodaty avoig T adTe die T wi) OGvasBou adTodg Ypddery Todg
Vhdovg) . Teofanes mdgt raportowad tu stan faktyczny, skoro w potowie

610

Teofanes, AM 6252, 5. 431.16—21.

¢ G.La Strange, Palestine under the Moslems: A Description of Syria and the
Holy Land from Ad 650 to 1500, London 1890, s. 353.

> Teofanes, AM 6251, 5. 430.32 — 4313.

&5 W swej istocie ironiczny komentarz Teofanesa bylby $wietna odpowiedzia na
podobne oskarzenia wystosowywane w pi§miennictwie abbasydzkim wobec pracujacych
w panstwowych kancelariach urzednikéw chrzedcijaniskich. W anegdotach tych piet-
nuje si¢ rzekoma arogancje i nickompetencje tychze: N. Khalek, Some Notes on the
Representation of Non-Muslim Officials in al- Gvab.vvzydri’s (d. 331/942) Kitib al-Wuzara
wa-l-kuttib, Ara 62, 4, 2015, 5. 503—520.

@4 Chociaz pierwsze zabytki islamskiej jurysprudencji, wskazujace na prébe podnie-
sienia konieczno$ci wprowadzenia zakazu sprawowania funkgji urzedniczych przez
nie-muzulmandw, nawiazuja tradycyjnie do decyzji podjetych jeszeze przez ‘Umara ibn
al-Chattaba, to w rzeczywistosci podobne rozwigzania pojawily si¢ najprawdopodobnie;



Rozdzial ITI. Wizerunek wladcéw muzutmanskich w Chronografii... 369

IX w. mieli$my do czynienia z podobnymi dziataniami al-Mutawakkila®s,

co oznacza, ze ewentualne wezesniejsze proby pozbycia sie chrzescijan
z kancelarii kaliféw spelzly na niczym. Jak podkreslit w swoim znako-
mitym eseju John V. Tolan, w epoce $redniowiecza, tak na Wschodzie,
jak i Zachodzie, pozornie sztywne ograniczenia zwiazane z podziatami
religijnymi nader czesto ustgpowaly przed realizmem i pragmatyzmem
elit, ktére te ograniczenia oficjalnie narzucaty®¢. Warto w tym miejscu
przywolaé jednoczesnie stuszne uwagi Luke’a Yarbrougha, ktdry zajawszy
si¢ edyktami muzuimanskimi wymierzonymi w urz¢gdnikéw paristwowych,
rozpoczal swoja pracg od dokonania poréwnania z podobnymi dziafania-
mi widocznymi w praktyce bizantyniskiej czy sasanidzkiej, dotyczacymi
przedstawicieli innych wyznan pozostajacych na ustugach cesarza lub
szacha®”. W tym kontekscie ewentualne dziafania kaliféw nie wydajq si¢

dopiero w latach dwudziestych lub trzydziestych VIII w., w Kufie, w zwiazku z opozycja
wobec decyzji podejmowanych przez Chalida ibn Kasriego (L. Yar b r o u gh, Upholding
God's Rule: Early Muslim Juristic Opposition to the State Employment of non-Muslims,
ILSo 19.1/2, 2012, 5. 11-85). Kasri oskarzany byl o sprzyjanie chrzedcijanom (aw zwigz-
ku z tym nawet o brak wiary - zindik), nazywano go zlodliwie Ibn Nasranijja (synem
chrzescijanki), nawigzujac do wyznania jego matki, kedrej mial tez wybudowaé kosciol
niedaleko od kufariskiego meczetu: G.R. Haw ting, The First Dynasty of Islam...,
s.81-82; KhY. Blankinship, The End of the Jibad State..., s. 95.

¢ Edyke al-Mutawakkila, wymierzony w urzednikéw niebedacych muzutmanami,
byt w zasadzie pierwszym podobnym aktem, kedrego wiarygodnosci nie sposéb pod-
wazy¢. Inna rzecz, ze trudno na dobra sprawe z cala pewnoscia wskazad na przestanki,
jakie staly za wydaniem tego dokumentu, o ile nie byt on obliczony na taktyczne pozy-
skanie poparcia niektérych $rodowisk tradycjonalistycznych: L. Yar b r o u gh, Friends
of the Emir. Non-Muslim State Officials in Premodern Islamic Thought, Cambridge
2019, s. 88-109.

¢ JV.Tolan, The Legal Status of Religious Minorities in the Medieval Mediterranean
World: a Comparative Study, (in:] Hybride Kulturen im mittelalterlichen Europa: Vor-
trige und Workshops einter internationalen Friihlingsschule/Hybrid Cultures in Medieval
Europe: Papers and Workshops of in International Spring School, ed. M. Borgolte,
Berlin 2010, 5. 141-149.

“7 L.Yarbrough, Friends of the Emir..., s. 40—47. Kwestia otwarta pozostaje
jednak, czy te ograniczenia mogly w pewien sposdb dotkna¢ samych fundamentéw
dziatania podobnych wspélnot mniejszosci, czy tez funkcjonowaly one raczej bez prze-
szkéd: A.Panay o tov, Jewish Communal Officies in Late Roman and Byzantine Law
and Jewish Inscriptions from the Balkans, [in:] Jews in Early Christian Law. Byzantium



370 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféw...

elementem przesladowan, ale raczej prébg uporzadkowania wlasnych
organéw administracyjnych i uwolnienia ich od ewentualnych czynnikéw
nie wykazujacych odpowiedniego poziomu lojalnosci.

Mimo opisanych powyzej doswiadczen, polityka wykluczania chrze-
$cijan kontynuowana byla w kolejnych latach. W AM 6249¢* Abdelas
(czyli drugi w kolejnosci kalif abbasydzki — Abu Dzafar al-Mansur, inaczej
po prostu ‘Abdallah ibn Muhammad) podnidst podatki dla wszystkich
wyznawcéw Chrystusa (totte ¢ ret ABSehdg Ty dopodoylay éméterve
XpioTiovoig), a takze nalozyl nowe na wszystkich mnichéw, pustelnikow
i stylitéw (Gote dmavtog uoveryols Te atl éykAeloTovg kel Kiovitag Todg
¢ B¢ evapeoTolivTag doporoyijont). Dokonal réwniez konfiskaty ma-
jatkow koscielnych (¢odpdyioe 08 kol T TGV ExKANTIOV KelunMapyEia),
a zarzadzanie nimi w celu uplynnienia powierzyt Zydom (fveyxev
‘EBpaiovg mpde 0 mwiijoat adtd). Te dzialania kalifa potwierdzone s
réwniez w tradycjach syryjskich, m.in. w Kronice do 1234 . oraz

620

u Michata Syryjczyka®°. Poczynania kalifa al-Mansura przeciwko chrze-
$cijanom przedstawione zostaly takze w innych fragmentach Chronografii.
I tak w AM 6258 wzmiankowane s3 decyzje na temat usuwania krzy-
zy ze $wiatyn (oTowpods @Y EkkMo1dy dbeilev), wprowadzenia zakazu
nicktdérych nabozenstw (mavyvyevew éxwhvoe), czy nauczania chrzesci-
janskiego (2xpavBdvery té tavtérv ypdppeta)™, natomiast w AM 6261
nakaz ogolenia bréd (tod¢ mwywvag adt@v Evpiobijver) i noszenia nakryé
glowy odpowiedniej wysokosci (yevéoBau kapnhatxio miyeos g Auiav).
We fragmencie z AM 6264 znajduje si¢ natomiast relacja o uroczystosciach
religijnych w Jerozolimie, w ktérych bral udziat al-Mansur®+, przy okazji

and the Latin West 611" Centuries, eds JV. Tolan,N.de Lan ge,L.Foschia,
C.Nemo-Pekelman, Turnhout 2014, 5. 167-177.

¢ Teofanes, AM 6249,s. 430.15—19.

0 Kronika do 1234 1., 5. 265.24—30.

¢ Michal Syryjczyk, I s. 522.

@ Teofanes, AM 6258, s. 439.9-12.

¢ Wprowadzone wtedy ograniczenia Teofanes podsumowuje w tym samym frag-
mencie piszac o wielu ztych rzeczach wyrzadzonych przez nowego kalifa chrzescijanom:
6 8¢ APSehag dunpedwv modhd koxd Toig T TV dpyiv adTob XploTivols dvedelfato.

“ Teofanes, AM 6261, s. 444.12—13.

@+ Teofanes, AM 6264, 5. 446.21-24.



Rozdzial ITI. Wizerunek wladcéw muzutmanskich w Chronografii... 371

wprowadzajac nowe nakazy w stosunku do chrzescijan i Zydéw — noszenie
specjalnych oznaczeri na ramionach (¢métpeVe ypadivar Tovg Xpiatiavodg
ol Todg EPpalovg elg torg elpag). Na temat znakowania przedstawicieli
Ludéw Ksiegi w tym okresie wspominaja réwniez zrédla syryjskie®
i arabskie®**. Oznakowania mogly by¢ nickiedy powodem tragicznych
pomylek, jak w przypadku Eliasza z Damaszku, ktéry zdjawszy takowe
(pas) w pewnej sytuacji, uznany zostal przez muzulmanéw za nawréco-
nego, a pézniej zamordowany przez nich za domniemana apostazjg®”.
Interesujace, ze Wyznawca wzmianki dotyczace nakazu wizualnego
odréznienia chrzeicijan (i Zydéw) od muzutmanéw umiescit w rela-
cjach dotyczacych al-Mansura. Tradycyjnie wickszos¢ badaczy, biorac pod
uwage $wiadectwa pochodzacego z muzutmanskiego kregu cywilizacyj-
nego, faczy reskrypty o podobne;j tresci przede wszystkim z “‘Umarem I1°.
Obecnie podwaza si¢ jednak, jakoby pewnym bylo, iz to syn ‘Abd al-Aziza

wprowadzit zasady tzw. ghijar (arab. rozréznianie)®. Wersja przekazana

625 Pseudo—Dionizjusz, S. 104—105, 108.

¢ Tabari, [, 224.

@7 J.Pahlitzsch, Conversion and Martyrdom in* Abbasid Damascus Anonymous
(second—third/eighth—ninth century), [in:] Conversion to Islam in the Premodern Age:

A Sourcebook,edsN.Hurvitz,Ch.C.Sahner,USimonsohn,L.Yarbrough,
Berkeley 2020, s. 105-108.

8 M. Levy-Rubin, Non-Muslims in the Early Islamic Empire: From Surrender
to Coexistence, Cambridge 2012, 5. 88—97. Por. tez wezesniejsze: L Lichtenstadter,
The Distinctive Dress of Non-Muslims in Islamic Countries, HJu s. 1, 1943, s. 35-52.

¢ Luke Yarbrough wskazuje m.in., ze istniejg Zrodta muzutmanskie taczace
wprowadzenie wyrézniajacych elementdw stroju dla chrzescijan dopiero z kalifem
al-Mutawakkilem (pot. IX w.). Biorac za$ pod uwagg liczne odniesienia do ‘Umara
ibn al-Chattaba jako tego, ktéry pierwszy zadekretowal te zasady, nalezy zastanowié
sig, czy aby pojawienie si¢ jego imiennika w tych narracjach nie jest poklosiem abba-
sydzkiej propagandy, gdzie odwolywano si¢ do pamieci o kalifie prawowiernym, by
legitymizowa¢ wlasne reformy wzgledem chrzescijan: Origins of the ghiyar, JAOS
134. 1, 2014, 8. 113—-121. Kr6tkie oméwienie czym bylo ghijar: M. P e rl m a n n, Ghiyar,
[in:] EI; edsP.Bearman, Th.Bianquis, CE.Bosworth,E.van Donzel,
W.P.Heinrichs, hetps://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-
of-islam-2/ghiyar-SIM_2503 [dostep: 10.05.2021 r.]. Ta tendencja do odwolywania
sic do Ibn al-Chattaba, w kontekscie wprowadzanych w islamskim prawie ograniczen
wzgledem chrzescijan, pochodzita zreszta z fundamentalnej zasady szariatu, zgodnie
z ktdra powinien on wynikaé albo z Koranu, albo z sunny. Poniewaz jednak w tekstach


https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/ghiyar-SIM_2503
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/ghiyar-SIM_2503

372 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféw...

przez Chronografa wydaje si¢ by¢ cickawym przyczynkiem do tej dyskusji,
a nie byla dotad brana pod uwagg®. Wszak Bizantyriczyk mégt mie¢ cat-
kiem dobre informacje na ten temat, zaposredniczone od przedstawicieli
lokalnych wspélnot. Weale nie wykluczaja zreszta udziatu ‘Umara II (cho¢
jak juz wezesniej wspomniano, Teofanesowi zalezalo by przedstawi¢ tego
kalifa jako cztowieka o antychrzescijanskim nastawieniu i gdyby wiedziat
cokolwiek o takim reskrypcie syna ‘Abd al-Aziza, to pewnie dodalby to
do listy swoich zarzutdw), ale moga sugerowad, ze postanowienia kalifa
przestaly by¢ respektowane po jego $mierci (jak wiele innych reform,
ktére probowal wprowadzi¢). Byé¢ moze nieprzypadkowo Chronograf
wspomnial tez, ze al-Mansur podjat decyzje¢ w Jerozolimie. Mimo ze
dysponujemy wieloma przyktadami dziatan kaliféw prawowiernych
i umajjadzkich, ktére zmierzaly do nadania temu miastu islamskiego
charakteru, nie zmienily one jednak demografii osrodka, ktéry pozostawat
w wigkszosci chrzescijaniski. Tendencja taka utrzymywala si¢ prawdopo-
dobnie jeszcze w X w., kiedy znany arabski geograf al-Makdisi, urodzony
w Swigtym Miescie, narzekal, ze dominujg w nim chrzeécijanie. Obecnosé
muzulmandéw ograniczona byta nie tylko liczebnie, ale tez terytorialnie,
prawdopodobnie do dzielnicy powstatej wokét Wzgérza Swigtynnego®.

koranicznych nie mozna byto odnalez¢ odniesien do konkretnych rozwiazan prawnych
zaimplementowanych przez kaliféw, nalezalo odnies¢ si¢ do towarzyszy Proroka i rzeko-
mego wprowadzenia przez nich podobnych prakeyk. ‘Umar ibn al-Chattab wydawat si¢
przy tym najlepszym wyborem, jako jeden z najblizszych Muhammada, a jednoczesnie
kalif, czyli osoba decyzyjna: A. O uld dali, Les conditions de la résidence du dimmi:
Entre régles absolues et relatives, [in:] Religious Minorites in Christian, Jewish and Mus-
lim Law (s"-15" Centuries),edsN.Berend,Y.Masset, C. Nemo-Pekelman,
JV. Tolan, Turnhout 2017, 5. 147-148.

¢° Na przyklad Milka Levy-Rubin powotluje si¢ na Chronografie w kontekscie obro-
ny swojej tezy o wprowadzeniu oznaczania chrzes’cijan przez ‘Umara I, wspominajac
0 jego negatywnym wizerunku przedstawionym przez Wyznawcg, nie odnosi si¢ jednak
do fragmentu, w kt6rym Teofanes jednoznacznie wskazuje, ze nakaz umieszczania
widocznych oznaczen przez chrzescijan byl dzielem al-Mansura, nawiazujac jednocze-
$nie do jego decyzji o zwolnieniu chrzedcijan z kancelarii kalifatu: M. Le vy-Rubin,
‘Umar IT's ghiyar Edict: Between Ideology and Practice, [in:] Christians and Others...,
S. 159—160.

¢t R.Schick, 4 Christian City with a Major Muslim Shrine: Jerusalem in the
Umayyad Period, [in:] Conversion in Late Antiquity: Christianity, Islam, and Beyond.



Rozdzial ITI. Wizerunek wladcéw muzutmanskich w Chronografii... 373

Powstaje pytanie, czy w podobnym miescie, o znacznej przewadze chrze-
Scijan, takie oznaczenie moglo by¢ elementem stygmatyzacji, czy tez raczej
technicznym rozwigzaniem pozwalajagcym muzutlmanom funkcjonowaé
w ramach wlasnej wspélnoty. Jednym zdaniem, kto zostat w ten sposéb
wyrdzniony i czy z pewnoscia bylo to pozytywne dla wyznawcéw Allaha?

Wracajac do relacji z AM 6264, wedlug Teofanesa sytuacja zwigzana
z prze$ladowaniami muzulmanéw byta na tyle trudna, ze wielu chrzescijan
ucicklo wéwczas drogg morska do Bizancjum (ko modhol tév Xpiotiovav
duix Bauhdoans Epuyov el Pwpaviav). Warto zwrdcié¢ uwage na stopniowa-
nie przesladowan w relacji, od tych powodowanych sytuacja politycz-
na, poprzez wymierzone w kult, na finansowych konczac. Ta gradacja
wystepuje rowniez w kontekscie realizatoréw tej polityki, od lokalnych
zarzadcdw, poprzez gubernatordw, az po samego kalifa.

Wiele miejsca Teofanes poswiecit przesladowaniom za czaséw al-Mah-
diego, majacych miejsce w okresie dlugoletniej wojny arabsko-bizan-
tynskiej, kiedy wiadze w Konstantynopolu sprawowali kolejno Leon IV
Chazar i Irena. W relacji z AM 6272%* Chronograf wspomnial, ze kalif
wystal do Syrii niejakiego Mouchesiasa (lub zgodnie z wersjg pochodza-
ca od Anastazjusza Bibliotekarza — Muchthesiasa) Zelote (ol mépmel
Movyeaiay, Znlwtiy Aeyéuevov), identyfikowanego przez badaczy

z Hasanem Ibn Kahtabg®, z misja i pelnomocnictwem do nawracania

Papers from the Andrew W. Mellon Foundation Sawyer Seminar, University of Oxford,
2009—2010,edsA.Papac0nstantinou,N.McLynn,D.L.S chwartz, Surrey-
Burlington 2015, 5. 209—318. Na dlugie trwanie Jerozolimy jako chrzescijariskiego osrodka,
takze pielgrzymkowego, mimo nominalnej wladzy muzulmandéw zwrécit tez uwage
ostatnio Nour Abu A ssab: The Unayyad's Attitude towards the Christian Sacred
Sites in Islamicjerusalem, JIJS 14, 2014, s. 27-76. Wedlug tego badacza $wiadczyloby to
zaréwno o zywotnosci lokalnych chrzescijaniskich wspélnot, jak i o koniecznosci redefi-
nicji twierdzen o ewentualnych wzmozonych przesladowaniach ze strony muzutmanéw,
po przejeciu przez nich wladzy nad Jerozolima, a takze za czaséw Umajjadéw. Jak widzi-
my, z relacji Teofanesa mozna posrednio wyciagna¢ wniosek, ze wzglednym spokojem
jerozolimscy chrzescijanie cieszyli si¢ co najmniej do panowania pierwszych Abbasydéw.

62 Calo$¢: Teofanes, AM 6272,5. 452.23 — 453.4.

% P.Peeters, Glanures martyrologiques, AB 58,1940, s. 104—109. Wzmiankowane
w zrédle imi¢ pochodzi¢ miatoby od syriackiego stowa methasigan (wykapany, czysty) oraz
arabskiego az-tanulu, oznaczajacego weza, jednego z przydomkéw Hasana ibn Kahtaby.



374 Islam, Arabowie i wizerunek kalifow...

niewolnikéw chrzescijan (3(8et avtg éovaioy dmooTately Todg Sovhoug
6 XploTiavédv) i niszezenia ich $wiatyn (2pnuotv tig dylog exdnoteg).
Kiedy Mouchesias dotart do Emesy oglosi¢ mial, ze nikt z chrzescijan
i Zydéw nie jest zobowigzany do przejécia na islam, wylacznie neofi-
ci i niewolnicy (émaryyéhheton ui dvarykdlew el wi) Todg 4md dmioTwy g T
uoyaploo) — jak zauwaza Chronograf liczyt bowiem, ze przedstawiciele
obydwu wyznan sami z siebie podejma taka decyzje (¢wg &v édavepwbnony
ol EPpaior ket Xprotiavol). Wkrotce jednak przystapit do przesladowan,
ktére bizantynski historyk okredlit jako gorsze od tych, jakie spotkaly
chrzescijan za czaséw legendarnych Lizjasza i Agrykolaosa (66 098¢ Avaiag
kel Aypicéhadg mote), przesladowcdw utozsamianych z panowaniem
Dioklecjana i Licyniusza (czasem jednak tez Trajana), niszczac wiele
koscioléw (ke modhods dmwheaev)®+. Doszlo tez do przypadkéw $mierci
meczenskiej. Teofanes wspomnial m.in. zong archidiakona Emesy i inne
nowo ochrzczone kobiety, ktére za odmowe przyjecia islamu zostaty
ukarane biczowaniem i innymi torturami (ytiddog fovvedpwy AafBod-
oot kel GAwy ToMGY kohaaTnplwy), zdobywajac korong zwycigstwa od
Chrystusa (tdv atédavoy Tig vikng maps Xplotod éxoploavto). Dzialania
wspomnianego czlowicka objely caly pétnocng Syrig, az do Damaszku,
a Bizantyniczyk podkredlit, ze niszczac chrzedcijaniskie $wigtynie (mol-
g txxnolag Rpuwoe) nie przejmowal si¢ w ogéle wezesniej danym
przez Arabéw obietnicom nietykalnosci (ui mpooyév t@ So8évti Mye
Toig Xplotiavols dmd 16y Apdfwv). Dodaé wypada, ze relacja Teofanesa
zbiezna jest z czgsto wystepujacymi w spusciznie syryjskiej podobnymi
martyrologami, keérych gléwnych tematem bywa przede wszystkim
odmowa przyjecia islamu, nawet w perspektywie kar cielesnych lub
$mierci®. Dziela te zawieraja szczegélowe (znacznie bardziej niz
u Teofanesa) opisy tortur zadawanych przez Abbasydéw chrzescijanom

%+ Informacje te potwierdzaja badania archeologiczne i epigraficzne syryjskich
zabytkéw koscielnych: H. P o g n o n, Inscriptions semitiques de la Syrie, Paris 1907, . 84.

5 Mam tu na mysli na przyktad obserwacje Jessici Sylvan Mutter dotycza-
ce m.in. Kroniki z Zuqnin — By the Book..., s. 64—81. W tym kontekscie por. tez:
A.M ér cz, Conversion in the Chronicle of Zugnin. Reversed baptism or authentic Shahida,
lin:] Re-defining a Space of Encounter. Islam and Mediterranean: Identity, Alterity and
Interactions: Proceedings of the 28" Congress of the Union Europeenne des Arabisants



Rozdzial ITI. Wizerunek wladcéw muzutmanskich w Chronografii... 375

(biczowanie pretami, miazdzenie gtow, ucinanie rak, piersi, wylupywanie
oczu), aich autorzy takze nawiazuja do dawnych przesladowari rzymskich,
z okresu poprzedzajacego tryumf chrzedcijaristwa jako religii uznane;j
przez cesarzy®‘. Chronograf wpisat si¢ tutaj w tendencje 0gdlna, ktéra
swietnie podsumowat Christian Sahner: such references established a sense
of continuity between martyrs past and present. They reflected the ‘theo-
logy of imitation’ at the heart of many medieval saints’ cults — a tendency
to depict the saints as manifestations of a single bios angelikos® .

Z bardzo pogmatwang relacja dotyczaca domniemanych przesladowan
chrzescijan mamy do czynienia w passusie z AM 6253%%. W pierwszej
czgéci wspomniani zostali do$¢ enigmatyczni Kasiotai, przez cz¢$¢ bada-
czy rozpoznawani jako Kajsyci (przy czym na okreslenie tej arabskiej
grupy Teofanes uzywa zwyczajowo odmiennych okreslen), przez innych
jako chrzescijanie zwigzani z géra Kasios w poblizu Antiochii. W oby-
dwu przypadkach podstawy zrédtowe wydaja si¢ nader watle. Ogélny
wydzwick pierwszej czedci, szczegdlnie podkreslenie faktu przebywania
na co dzien ze sobg Kasiotai i Maurophoroi wskazuje, ze mamy do czy-
nienia z relacja dotyczaca wewngtrznych porachunkéw pomiedzy muzul-
manami. Problem w tym, ze druga cz¢$¢ przekazu opisuje bez watpienia
przesladowania chrzescijan. Rozpoczyna si¢ od opisu buntu Kasiotai,
konkretnie trzech sposrédd nich, ktérzy zamordowali kilku Mawurophoroi,
jak si¢ mozna domysli¢, w obronie swoich zon (tottw ¢ érel éoTacin-
oo ol Kaowton ket 7@v Moawvpoddpwv dié yuvaikag oraz #0éAnoay o
yovaixog adt@v movtioar). Ich czyn zainspirowal innych przedstawicieli
tej grupy do buntu (of 8¢ guvayBévreg dméxtervay kal Todg dormods), kedry
zostal sthumiony przez wojska wystane przez niejakiego Selichosa (utoz-
samianego w literaturze przedmiotu z Salihem ibn Alim, ke6ry wszakze

et Islamisants, Palermo 2016, eds A. Pellitteri, M. Grazia Sciortino,
D.Sicari,N.Elsakaan,Leuven 2019, s. 25-36.

¢ Omowienie znajdujacych sie w kronice z Zuqnin podobnych opiséw zob.:
Ch.C. Sahner, Old Martyrs, New Martyrs and the Coming of Islam. Writing Hagi-
ography after the Conquests, [in:] Cultures in Motion. Studies in the Medieval and Early
Modern Periods,eds A.1zd ebski, D.Jasinski, Krakéw 2014, s. 89—112.

&7 Ibhidem, s 98.

&% Calo$¢: Teofanes, AM 6253, s. 432.2—15.



376 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféw...

przez Teofanesa zwykle okreslany byt imieniem Salim), ktére mialy si¢
postuzy¢ podstgpem (Chronograf nie uscisla na czym mialby on polega¢,
w tym fragmencie rzecz idzie raczej o podkre$lenie, ze Abbasydzi czesto
uciekali si¢ do dziatan nichonorowych), pochwyci¢ trzech braci i dokonaé
pokazowej egzekucji (mdoavteg adTods épolprioay Todg Tpeig ddeAdoS),
a reszt¢ buntownikéw rozbi¢ i pozabijaé (modhovg dméxtervay). W drugiej
czgsci relacji przytoczone zostalo wydarzenie ze $wigt wielkanocnych
(ko 77} £opt] ToD mhoye eloAfev), kiedy to blizej nieznany wédz muzul-
manski (ten sam co wezesniej — Selichos?) naruszyt spokdj chrzescijan
podczas nabozenstw poswigconych pamieci ofiary Chrystusa, wkraczajac
do jednego z gléwnych koscioldw (¢v 17 ayla cvvdEe eig Ty xaBouciv
— najprawdopodobniej w Antiochii, ale nie zostato to wyrazone explicite)
i nie pozwalajac na dokonczenie mszy, wyprowadzil i uwigzit miejsco-
wego metropolite (Tod pnrpomohitov TaploTaEYOL Kol EkwVTRYTOG TS
— nabozenstwo musial dokoriczy¢ inny kaptan, co zostalo tez podkreslo-
ne w relacji — &hhog émhjpwae T dyloy atvabw). Opis ten Chronograf
zakoniczyl do$¢ enigmatycznymi stwierdzeniami, zgodnie z keérymi chrze-
$cijaiskim spoleczno$ciom uczyniono w tym czasie wielkie zlto (xaxdv
uéye &y dretehéady 1] dpa éxetvy) i zrodzit si¢ wirdd nich wielkich strach
(ol yéveto dbfog uéyas), aby przezyé za$ nalezato skromnie i pokornie
zachowywa¢ si¢ wobec wspomnianego muzutmanskiego wodza (ko ei
Ui & WTPOTOAITYG kaTeTPAUVEY adTdV ROKSTYTL Katl TaTrevoig Adyol — nie
zostalo jednak wyjasnione, ktdrego konkretnie mial na mysli Teofanes).
Bardzo ogdlny i przyczynkarski charakeer tej relacji, niemal modelowe
exemplum, pozwala domniemywa¢, ze ma ona wiecej wspodlnego z nastep-
nym passusem umieszczonym pod tg samg datg — AM 6253, a dotyczacym
juz nie kwestii sprawowania wladzy w kalifacie, ale bezposrednio cesar-
stwa bizantynskiego i przesladowan édwczesnego cesarza Konstantyna
wobec mnicha Andrzeja, ktéry podwazat jego autorytet i poréwnywat
do Walensa oraz Juliana Apostaty®’. Reasumujac, wspomnianym wyzej
fragmentom mogto przyswiecaé zastosowanie zabiegu zréwnania sy-

tuacji chrzescijan w obydwu imperiach, co stawialoby w niekorzystnym

% Teofanes, AM 6253, 5. 432.16—21.



Rozdzial ITI. Wizerunek wladcéw muzutmanskich w Chronografii... 377

$wietle nielubianego przez Teofanesa basileusa. Bezposrednio metoda ta
zostata wprowadzona przez Bizantyniczyka w relacji AM 6258%4°, w ktérej
opisal niektore z przesladowar al-Mansura wobec chrzescijan, stwierdzajac
m.in., ze kalif uczynit wiele zta wobec swoich chrzeécijanskich poddanych
(6 08 APOehag dunpedwy ToMA Kotk Tolg OO THY dpyTy cvTod XploTiovoig
&vedeléato), a niegodziwos¢ muzutmanéw wobec koscioléw Bozych byla
ewidentna (&M &xetvey piv ¥ xaxin Tpdg T Tob Beod Exxdnaiog wg dmi-
oTwv Tpodavyg), m.in. poprzez wspomniane juz wezesniej dzialania
polegajace na usuwaniu krzyzy, zabronieniu konkretnych nabozerstw
oraz nauczania. Dodatl jednoczesnie, ze byli oni przeciez niewiernymi,
tym bardziej zatrwazajaca w jego ocenie byla postawa cesarza chrzeécijan
(znowu Konstantyna), ktdry poprzez niewystowiony wyrok Boga (&¢drorg
Beod xpiuaory iowg — Teofanes pordwnat tutaj syna Leona III do Ahaba,
kréla Izraela, thumaczac jego postepowanie szalenstwem zestanym z géry
— d¢ 100 Topanh & poviwdng Ayadf) zachowywal si¢ wobec ikonoduléw
(6pBoddEorg emardmorg kal poveyols kel Aatixols) tak, iz Chronograf uznat
to za znacznie gorsze niz przesladowania podejmowane przez Arabdw,
okreslone przeciez przez niego takze szalefistwem (t@v Apdfwv povio).
Ze wspolczesnej perspektywy za pewien rodzaj przesladowan lokal-
nych spofecznosci uznaliby$my réwniez masowe przesiedlenia. Jednakze
we fragmentach po$wieconych podobnym praktykom przedstawionych
w Chronografii, nie odnajdujemy negatywnych ocen, nie wspomina si¢
nawet o religii przesiedlanych. Mamy z tym do czynienia np. w relagji
z AM 6262, gdzie bizantynski historyk opisat takie praktyki zastoso-
wane wobec mieszkaricdw Germanicji, przeniesionych do Palestyny. Nie
opatrzyt jednak tejze wzmianki zadnym bardziej szczegdélowym komenta-
rzem. O okoliczno$ciach mozemy dowiedzie¢ si¢ ze zrddet syryjskich, od
Michata Syryjczyka, ktéry ttumaczyl, ze mieszkancy Germanicji zostali
wywiezieni w okolice Ramli, poniewaz podejrzewano ich o szpiegowanie
na rzecz Bizantynczykéw*+.

¢+ Interesujacy nas tutaj fragment znajduje si¢ dokladnie pomiedzy wersami:
Teofanes, AM 6258, s. 439.9-19.

¢4 Teofanes, AM 6262,s. 445.1-2: xal petemorr}Oy Feppavixeie eig Tohoaativny.

¢ Michal Syryjczyk,ILs. 526.



378 Islam, Arabowie i wizerunek kalifow...

Abbasydzkie przesladowania nie zawsze spotykaly si¢ z ftagodna reakeja
chrzescijan. Teofanes wspomniat np. Teodora Syryjczyka, pochodzacego
z Libanu (na chrzescijaniska proweniencje tej osoby wskazuje zaréwno
region pochodzenia, jak i imi¢), ktdrego powstanie antymuzulmariskie
zostato opisane w relacji z AM 6252°. Rebelia wybuchia w okolicach
Heliopolis, a powstancy zadali sifom porzadkowym znaczne straty.
W koricu jednak zostali rozgromieni i wielu zgingto, chociaz samemu
Teodorowi udalo sig zbiec.

Przesladowania religijne, opisane w Chronografii, nie dotyczyly jednak
wylacznie poddanych kalifa, ale réwniez mieszkaricédw cesarstwa, ktorzy
mieli nieszczg$cie spotkaé arabskie sily ekspedycyjne, podczas corocz-
nych niemal najazdéw organizowanych z Syrii na Azj¢ Mniejsza, a takze
bizantynskie wyspy na Morzu Srédziemnym. W relacji z AM 6298, we
fragmencie konczacym obszerny opis zmagan arabsko-bizantynskich
w czasach Nicefora I, mozemy zapozna¢ si¢ z passusem dotyczacym ataku
floty muzutmanskiej na Cypr, podczas ktdrego miato dojs¢, oprocz zwy-
czajowych rabunkéw oraz deportacji ludnoéci miejscowej®++, do zniszcze-
nia tamtejszych §wiatyn chrzescijaniskich®s. Z podobnym, ale ze wzgledu
na pewny wymiar personalny cieckawszym opisem spotykamy sic w AM
6300. W relacji tej*+* Teofanes przedstawil wyprawe Humaida ibn Majufa,
namiestnika Syrii, przeciwko Rodos (Aapav, 6 tav Apdfawv dpyiyds, peta
oTéhov katet g Pédou Xovpeid egémepyev)®4”. Sama wzmianka na temat tej
ekspedycji nie odbiega od innych podobnych w Chronografii — historyk
wzmiankuje, ze Arabowie dokonali na wyspie wielu zniszczen (od7og
&Bpdwg katamiedong kot Ty Pédov katadafBov Tody dAwaw érorjonto
&v a017]), chociaz nie udalo im si¢ zaja¢ gléwnej twierdzy (T6 puévror év
adT] $podprov Sieduddy Oy dmdpbnrov). To, co istotne w tym opowiadaniu

¢ Teofanes, AM 6252,s. 431.23-27.

¢4+ Fake deportaciji potwierdzaja Zrodta arabskie (Tabari, II, 276), gdzie wzmian-
kuje si¢ o szesnastu tysigcach Cypryjczykdw przesiedlonych do Ar-Rakki.

¢ Teofanes, AM 6298, s. 482.21-23.

646 Caloé¢: Teofanes, AM 6300, s. 483.4—15.

€47 Jest to jedyne zrddlo, ktdre wspomina takows ekspedycje - W. Tread gold,
The Byzantine Revival..., s. 148.



Rozdzial ITI. Wizerunek wladcéw muzutmanskich w Chronografii... 379

znajdujemy w opisie powrotu Humaidy z wyprawy. Zatrzymawszy si¢
w Licji, w okolicach Myry, zapewne dla uzupelnienia zaopatrzenia floty,
arabski wodz zainteresowat si¢ grobowcem pochowanego w tym mieécie
swigtego Mikolaja (&v 8¢ 1@ émavépyeaBat adtdv davepds katemolewtn
0o To0 dylov kel Bavpatovpyod Nukohdov)®#*. Probowal go rozbi¢, jed-
nakze pomylit gréb z innym, ktéry si¢ tam znajdowal (2\8cv yép eig o
Mipa kal Ty iepay adTod cuvTpiye Tetpafels Adpvaka &AM &yt éxeivng
ooy mapaxewévny katékhaoey). Nastepnie Chronograf opisuje dzia-
tanie sit nadprzyrodzonych, ktére rozbudzily si¢ w wyniku obrazobur-
czych w swej istocie dziatari muzulmanskiego dowddcy, przypominajac
zreszta podobne wydarzenia, ktére mialy mie¢ miejsce w czasie oblezen
Konstantynopola — Teofanes wspomniat tutaj o wzburzonym morzu,
grzmotach i piorunach, ktére doprowadzily do zniszczenia czesci floty
Humaidy (adtica te molhi) dvépmv kel Bedortiny xupdtoy, Bpovtav Te kol
GoTpaay dvwuein T6v otédhov xarédafBev). Ten ostatni, jak podkreslit
Chronograf — uznawszy potege $wigtego, zbiegt przed tym niebezpieczen-
stwem (adT6év Te TOV Beopdyov Xovpeld émryvaven Ty Tob dyiov Shvapy xal
o’ Ekrida TOHV kivduvoy éxduyeiv).

Z interesujacym fragmentem, kt6ry zostat juz wspomniany przy okazji
omoéwienia sposobu prezentacji walk muzutmansko-chrzescijanskich,
spotykamy si¢ w AM 62824, Mam na mysli historie stratega temu mor-
skiego Kibyrrhaioton Teofila, ktéry za swoja postawe okazang w nie-
woli — odmowy jakichkolwiek pertraktacji przejscia na strong kalifa,
zostal $ciety i nazwany przez Chronografa doskonatym meczennikiem
(udpTug &proTog).

W Chronografii mozemy tez znalez¢, co prawda niewyrazone explicite,
wzmianki sugerujace okresy pewnej odwilzy w polityce kaliféw abba-
sydzkich wobec chrzescijan. W AM 6277, opisujac okolicznosci wynie-

48 Qczywiscie Teofanesowy opis jest wypadkowa rozwoju kultu $w. Mikolaja
w cesarstwie — N.P.Seveenko, The Life of Saint Nicholas in Byzantine Art, Turin
1983, 5. 20. Na temat kultu w Myrze: J. Borchardt, Myra. Eine Lykische Metropole,
Berlin 1975, 5. 303.

¢ Teofanes, AM 6282,s. 465.16—26.

e Teofanes, AM 6277,s. 460.31 — 4611,



380 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféow...

sienia Tarazjusza do godnosci patriarchy Konstantynopola, Teofanes
wspomnial, ze oprécz poinformowania o tym fakcie Rzymu, cesarzo-
wa, jak réwniez nowy biskup cesarskiej stolicy wystali specjalne listy do
Antiochii i Aleksandrii (dméhvoe 88 xal év Avtioyely xal év Ade§avopein 1
e Baoihaon kal 6 matpidpyng). Chronograf wyraznie wskazal, ze byto
to mozliwe dzigki utrzymujacemu si¢ w tym okresie traktatowi pokojo-
wemu z Arabami (&xpnv yép 7 mpds Todg Apafoag eiprivy otk iy hbelon).
Korespondencja ta miata jednak znaczenie nie tylko informacyjne, ale
byla réwniez istotna w kontekscie utrzymania dogmatycznej jednosci,
poprzez prosbe o wystanie przedstawicieli obydwu patriarchatéw na synod
do Konstantynopola, do czego mialo ostatecznie doj$¢ (a to oznacza
domyslng zgode¢ wladz abbasydzkich) — z Antiochii na synod pojecha¢
mial Jan, synkellos patriarchy, czlowick $wigty i stawny (tov péyav xal
mepérrov Myw kel Epyw dylwotdvng uetéyovta), natomiast z Aleksandrii
Tomasz, pdzniejszy arcybiskup Tesaloniki, cztowick gorliwy i pobozny
(évdpor InhaTiy Kol edhaeéoTaToy) .

Chronografie konczy jednakze obszerny fragment, ktéry dotyczy prze-
sladowan chrzescijanskich poddanych przez muzutmanéw w Syrii oraz
Palestynie. W relacji z AM 6305%* Teofanes wspomnial o ucieczce wielu
swieckich i mnichéw z wymienionych wyzej krain, ktérzy udali si¢ na
Cypr, probujac chronié si¢ przed wykroczeniami i ztymi dzialaniami
Arabéw (¢ 0° adt® ret modhol v xate ahewotiviy Xplotiavdv pove-
ol kol heixol kol éx Tdong Zvplag Ty Kimpov xarédafBov dedyovteg tiv
duetpov kdxwow v Apdfwv). W Syrii, ale takze Egipcie, Afryce i we
wszystkich prowincjach podlegtych kalifom (avapyicg yop kaBohixi
kataayxodayg Zuplay kel Alyvmtov kot Adpucny kal miaey THv O adTodg
&pyv), w wyniku majacej 6wezesnie miejsce wojny domowej dochodzito
wedtug Chronografa do licznych morderstw, gwattéw i innych czynéw
wstretnych Bogu (ddvol Te kol pmoryal kol potyeiot, doékyeel Te kol maoou
Tpdéelg BeoaTuyeis), a jak mozna zrozumieé, wymierzonych przeciwko
chrzescijanom. Doszto réwniez do profanacji miejsca zmartwychwstania

Jezusa, Golgoty oraz innych istotnych dla chrze$cijanstwa punktéw

st Teofanes, AM 6277,s. 461.1-6.
s Teofanes, AM 6305, 5. 499.15 — 500.2.



Rozdzial ITI. Wizerunek wladcéw muzutmanskich w Chronografii... 381

w Jerozolimie (of e xorre Ty drylery Xpiotot o Be0d Hucy wéhy oeBdaptor
TémoL Tijg &ylag dvaotdoeng). Wedlug bizantyriskiego historyka Arabowie
zniszezyli stawne klasztory, wéréd nich te imienia $wigtego Charytona
i $wietego Saby (épolwg 88 kel al xaté T Epruov dwBénrot hadpat Tod
arylov Xapitwvog kel Tod dylov Zdpe)®. Niekeorzy sposréd chrzescijan
mieli zosta¢ wymordowani przez muzutmanéw, zdobywajac korone
meczenstwa (ol of uév dvypébnoay paptupikdg). Pozostatym udato si¢
zbiec — na wspomniany Cypr, a nastepnie do cesarstwa, do stolicy, gdzie

¢ Nie negujac jednostkowych przykladéw przesladowania klasztoréw, szczegélnie
tych pozostajacych w jakiej$ facznosci z cesarstwem bizantynskim, a takze pamieta-
jac, ze takowe mogly wydarzy( sie podczas dziatan wojennych, powodowane nawet
nie kwestiami religijnymi, ale chociazby logistycznymi (checia zapewnienia wojskom
zaopatrzenia, ktérego mozna bylo si¢ spodziewaé w klasztornych magazynach) nalezy
pamictaé o szczeg6lnej, a czgsto zastanawiajacej rewerencji wladz panstwa muzuiman-
skiego wobec monastycznej formy zycia chrzescijariskiego. Z drugiej strony — takze
w wielu klasztorach przechowywano, majac w szczegdlnej pieczy, dokumenty potwier-
dzajace przywileje nietykalnosci nadane przez kaliféw (a niektére w podobny sposéb
odwotywaly si¢ do samego Proroka Muhammada): B. B o w m a n, Christian Monastic
Life in Early Islam, Edinburgh 2021, 5. 174—215. Inna rzecz to ocena calo$ciowa polityki
muzulmariskiej, zwiazanej tez z réznorodnymi przywilejami dla nawréconych na islam
(lub brakiem przeszkéd w kontekscie planowania swojej kariery), powodujacymi zmiany
strukturalne w demografii wspdlnot chrzescijaniskich, zmniejszenie ich liczebnodci,
co skutkowaé moglo brakiem potrzeby istnienia tak wielu koscioléw i klasztordw na
ziemiach podleglych wladzy kaliféw. Stad tez obserwowany ogromny, okolo pigédzie-
siecioprocentowy, spadek ich liczby w ciagu okoto dwustu pierwszych lat po podboju
arabskim zob. R. S chick, The Christian Communities of Palestine from Byzantine to
Islamic Rule. A Historical and Archeological Study, Princeton 1995, s. 220—-224. Szacunck
dla klasztoréw wsréd muzuimandw nie ostabl, nadal odwiedzali oni np. $wigtych mezéw
tam przebywajacych, zasiggajac rad, a nawet proszac o blogostawieristwo. Trudno si¢
dziwi¢, skoro wickszoé¢ z tych muzulmandéw byla wezeéniej chrzescijanami. Po prostu
kontynuowali te tradycje, ktdre otwarcie nie kidcily si¢ z zasadami nowe;j religii. Rzecz
w tym, ze potencjal demograficzny monastyrow stabl, z istotnych o$rodkdéw zycia spo-
tecznego, stawaly si¢ powoli dowodem na istnienie minionych dziejéw, nieszkodliwg
cickawostka. I tak przetrwaly do dzis. Stad tez domniemania niektérych badaczy, ze
czgé¢ z nominalnie nawrdconych na islam pozostala nadal chrzescijanami, na podstawie
powyzszych prakeyk, wydaje si¢ by¢ zbyt daleko idacg sugestia: E.K. F o wd e n, Rural
Converters Among the Arabs [in:] Conversion in Late Antiquity: Christianity, Islam, and
Beyond. Papers from the Andrew W. Mellon Foundation Sawyer Seminar, University of
Oxford, 2009-z2010,eds A.Papaconstantinou,N.McLynn,D.L.Schwartz,
Surrey—Burlington 2015, s. 175-196.



382 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféw...

zostali przyjeci przez cesarza Michata (obdarzonego tu tytutem pobozne-
go — o Miyaid, 6 edaefng Baothels) oraz patriarche Nicefora (przez Teo-
fanesa nazwanego najswigtszym — Nixnddpog, 6 dyratotog matpidpyns).
Witadca przekazat im jeden z klasztoréw — prawdopodobnie Chore¢®+,
a takze zabezpieczyl pieni¢znie los uchodzcéw, zaréwno mnichéw, jak
i $wieckich, na Cyprze. Z punktu widzenia refleksji historycznej, rewe-
lacje Teofanesa zostaly juz dawno zweryfikowane negatywnie, a jego
opisy przesladowan uznane za przesadzone, podwazone nawet przez
6wezesnych Chronografa — np. poprzez znang nam aktywno$¢ Teodora
Studyty®¢. Z perspektywy niniejszego omdwienia istotne wydaje sie
jednak, ze Chronografia koniczy si¢ takimi do$¢ apokaliptycznymi opi-
sami, niepozostawiajacymi ztudzen co do statusu chrze$cijan w panistwie
muzulmariskim, a jednoczesnie ukazujae cesarza i patriarchg konstanty-
nopolitanskiego jako jedyna ucieczke i ratunek dla wyznawcéw Chrystusa
pozostajacych pod islamskim panowaniem. Warto pamicta¢, ze jedna
z gtéwnych przyczyn przedstawionych powyzej przesladowan, koncza-
cych kronike, byta wedtug Teofanesa przede wszystkim wojna domowa
w kalifacie. Potwierdzit to réwniez we weze$niejszym fragmencie, z relacji
AM 63017, kiedy to wychodzac od opisu anarchii w catym paristwie
muzutmanskim, ktére wedtug niego podzielito si¢ na udzielne wladztwa
(xavTeBey of xore Ty Zvplay kel Atyvrrroy kot AiBiny eig Studdpous karta-
TunBévTes dpyc), wzmiankowal nastepnie zniszczenia, jakich wyznawcy
Allaha dokonali w ko$ciotach w Jerozolimie (#vBev 0% il al weortée Tiv drylory
Xprotod Tod Be0b Audv TAY Exknoint Apuwvtar — Swictym miescie

Chrystusa, naszego Boga, jak podkreslit Chronograf), a takze klaszto-

¢ M.E Auzépy, Dela Palestine & Constantinople (VIIF-IX¢ siécles): Etienne le
Sabaite et Jean Damascéne, TM 12,1994, s. 211, ]. Go uillar d, Un guartier & émigrés
palestiniens a Constantinople au IX° siécle?, RESEE 7, 1969, s. 73—76.

s S.H.Griffith, Greek into Arabic. Life and Letters in the monasteries of Palesti-
ne in the 9" century; the example of the Summa Theologiae Arabica, B 56,1986, s. 117.

¢ M.E. Auzépy, Dela Palestine 4 Constantinople..., s. 192. Skoro Studyta uznal
w8i8r.[Teodor Studyta (G.Fatouros), 277 278] za celowe powiadomienie
wspomnianych wyzej palestyniskich klasztordw o problemach z herezjg ikonoklazmu,
mozna domniemywad, ze wspdlnoty te funkcjonowaly nadal bez przeszkdd i probleméw.

67 Mam tu na mysli fragment znajdujacy si¢ pomiedzy wersami: Teofanes,
AM 6301, 5. 484.10—-18.



Rozdzial ITI. Wizerunek wladcéw muzutmanskich w Chronografii... 383

rach $wietych Charytona, Cyryla, Saby, Eutymiusza i Teodozjusza (tév
dvo peydhwy havp@v, Tob év dylog Xapitwvog kat Kvpiaxod, kat tod &yiov
Zdfot, xal o hormd kowdPia av dyiwy EdBupiov xat @zodociov).

Jak widzimy, wzmianek dotyczacych przesladowan w okresie abba-
sydzkim jest w Chronografii do$¢ duzo. Co cickawe jednak, Teofanes
zwrécit uwage przede wszystkim na zagadnienia doktrynalne i kulto-
we, niewiele miejsca poswiecil podstawowym dzialaniom abbasydzkim
w interesujacym nas okresie, wymierzonym w chrzeécijan, kedre zasadzaty
si¢ na powigkszajacym si¢ ucisku fiskalnym, co odzwierciedlone zostalo

np. w historiografii syryjskiej®*.

3.4. Islam za Abbasydow

We fragmentach Chronografii, poswigconych Abbasydom, informacje
dotyczace stricte islamu pojawiaja si¢ sporadycznie. Niemniej jednak,
podobnie jak we wezesniejszych czesciach dziela Bizantynezyka, s3 to
wzmianki niepochlebne. Dla przyktadu w AM 6246, w relacji dotyczacej
przejecia wladzy przez al-Mansura, Teofanes napisal, ze tenze kandy-
dat do tronu przebywal w momencie $émierci swojego brata, as-Saffa-
ha w Mekkce. Wzmianka, ktéra mogta by mie¢ jedynie prosta wartosé
informacyjna, zostata jednak okraszona opisem wyjasniajacym, iz miasto
to byto miejscem ich (muzulmanéw) bluznierstwa (eig Tov Témov T7¢
Bhaodnuieg adtév 10 Méxye®). W tym samym, obszernym fragmencie
historyk zauwazyt tez nieczyste symbole wiadzy (toig pvonpoic cupBdlog
Tiig &py i adT@v) muzutmanskiego krélestwa — laske i sandaly falszywego
proroka Muhammada (¢nui 6% 77} pefow kol Tolg cavdatios Tob Yevdo-
mpodryTov Movdped)*. Podobnie w AM 6252, w opisie zmagan pomiedzy

8 Ch.C. Sahn er, Mass Conversion of Christians in Northern Mesopotamia Josh-
ua the Stylite of Zugnin (d. mid-second/late eighth century), [in:] Conversion to Islam
in the Premodern Age: A Sourcebook, eds idem,N. Hurvitz, U Simonsohn,
L.Yarbrough, Berkeley 2020, s. 101-104.

¢ Teofanes, AM 6246,s. 428.16—-17.

¢ Teofanes, AM 6246,s. 429.7—9.



384 Islam, Arabowie i wizerunek kalifow...

zwolennikami Abbasydéw a prawdopodobnie wyznawcami jednej z mnie;j
znanych sekt — rawandija, o meczecie nie mowi si¢ inaczej jak dom ich
bledu (tov olxov Thg TAdvng adT@y)*. W AM 6298, opisujac postepy
Haruna ar-Raszida podczas jednej z wypraw w Azji Mniejszej, Teofanes
wzmiankuje, iz kalif zbudowal w Tyanie dom swoich bluznierstw (oixov tig

Bhacdnulag avtod), czyli meczett®

. Reasumujac, wydaje sie, ze Wyznawca
konsekwentnie uzywat stéw wytrychéw o jednoznacznie negatywnym
charakterze na okreslenie poszczegélnych elementéw symbolizujacych
religic muzutmariska. Oprécz wartoéciujacych okreslen wobec okreslo-
nych przedmiotéw-symboli, bizantynski chronograf obdarzat takimi
epitetami rowniez niektdrych sposréd abbasydzkich wodzéw. Taki los
spotkal na przyktad w AM 6300 Humaide ibn Majufa, o ktérego niezbyt
przyjemnych doswiadczeniach z grobowcem $w. Mikotaja wspominatem
juz wyzej, przez Teofanesa okreslonego mianem bezboznego lub dostownie
walczgcego z Bogiem (tdv Bzopdyov Xovpeid) . W AM 6305, koriczacym
Chronaografig, przekletymi przez Boga (1ot Beohéatov ¢8voug)*®, w kontek-
$cie opisu przesladowan chrzeécijan, nazwani zostajg wszyscy muzulmanie.

Inna rzecz, ze tak jak Teofanes (lub jego syryjskie zrédta) dostrzegat
podzialy w fonie islamu w okresie sprawowania wladzy Umajjadéw, na
czele z kwestia odstepstwa ostatniego kalifa — Marwana II, tak nie zmie-
nit sposobu narracji w dzialach poswieconych Abbasydom i podkreslal
wydarzenia, ktére poddawaty w watpliwos¢ jednorodnosé nowej religii
objawionej. W AM 6250°%, dotyczacej m.in. pierwszych lat panowania
al-Mansura, bizantynski historyk przytoczyt opowies¢ o blizej nieznanej
sekcie, ktdra powstata w tonie Maurophoroi i Perséw (Ev avté) 88 16 ypévey
Tveg ek Ty Mavpoddpwy Iepaav — co szczegdlnie istotne, biorac pod
uwage, ze w ten wlasnie sposéb Teofanes nazywat wezesniej stronnikéw
Abbasydéw), jakiegos rodzaju wyznania magéw (tig poyucic dvres Hpn-
oxelog). Okreslenie, jakiego rodzaju religic miat na mysli Chronograf

661

Teofanes, AM 6252, s. 431.31-32.

¢ Teofanes, AM 6298, s. 482.4.

¢ Teofanes, AM 6300, s. 483.13—14.

¢+ Teofanes, AM 630s,s. 499.20—21.

¢ Calo$¢ relacji dotyczacej sekty — Te o fanes, AM 6250, s. 430.23—30.



Rozdzial ITI. Wizerunek wladcéw muzutmanskich w Chronografii... 385

jest oczywiscie trudne®*’, jednakze biorac pod uwage wzmianke o magach
mozemy zastanawiac si¢, czy nie nawigzywat w ten sposéb do pewnego
rodzaju odrodzenia iranskich wierzen tradycyjnych wérdd czesci zwolenni-

667

kéw nowej dynastii, wywodzacych sie z Persji®”. Takich wystapien w okre-

sie panowania al-Mansura wszak nie brakowato®®, do§¢ przypomnieé

666 Na podstawie podobiefistwa przedstawionych tu opowiesci do przekazéw znaj-
dujacych si¢ u Ibn al-‘Adima, kedry wspominal, ze rawandija zamieszkujacy Harran
(warto zwrdci¢ uwagg, ze miasto to jako rozsadnik herezji nie pojawia si¢ w naszym
wywodzie po raz pierwszy, zwigzane tez bylo z domniemanym odstgpstwem Marwa-
na II) oraz Aleppo, gdzie wedlug tej relacji probowali ,lata¢” i czyni¢ si¢ podobnymi
aniolom: Kamal ad-Din, I, 59. O podobnych prakeykach rawandija wspomina
réwniez Tab ari, III, 418. Wzmianki te poréwnal: SW. A nth o ny, The Caliph and
the Heretic..., s. 179—180.

67 Jak stusznie podkresla Sean W. A n th o ny, Chiliastic Ideology and Nativist
Rebellion in the Early ‘Abbasid Period: Sunbadh and Jamasp-nama, JAOS 132.4, 2012,
s. 641: throughout the most successful years of the ‘Abbasid propaganda movement (da‘wa)
in Khurasan, and subsequently during the establishment of* Abbasid dynastic rule (dawla)
throughout the eighth and ninth centuries c.e., Islamic Iran witnessed an explosion of nativ-
ist religious movements and rebellions among the Zoroastrian populace. These nativist
movements — I call them nativist insofar as they often strove for some modicum of religions
andyor political autonomy from their Arab-Muslim overlords — flourished especially in the
half-conquered and oft-contested territories of post-Sisinid Iran. Nic dziwnego, ze zwiazani
z Abu Muslimem, po jego upadku, utworzyli wiele grup i seke, ktdre sprzeciwialy si¢
nowym porzadkom ustanowionym przez Abbasydéw. Katalog tych ruchéw, wraz z ich
szczegdlowym opisem, odnajdzie Czytelnik w fundamentalnej pracy: GH. Sadighi,
Les Monvements Religienx Iraniens au I et an IIF Siécle de L’ Heégire, Paris 1938. Oskar-
zenia o sprzyjanie tradycyjnym wierzeniom irafiskim wykorzystywane bylo réwniez
w biezacej polityce, do¢ wspomnie¢ przypadek ‘Abdallaha ibn al-Mukafty, keéry bedac
wezesniej umajjadzkim urzednikiem, zwiazal si¢ pdzniej z przegrang ostatecznie linig
abbasydzka, reprezentowana przez Is¢ ibn Alego i Sulejmana ibn Alego. Podczas procesu
prowadzonego przez jego zaprzysieglego wroga, Sufjana ibn Muawij¢, podniesiono
m.in. jego perskie pochodzenie i fakt péznego przejécia na islam (zaréwno ibn al-Mu-
kafty, jak i jego ojca): S.A. A rjomand, ‘Abd Allah Ibn al-Mugqaffa’ and the Abbasid
Revolution, IrS 27.1/ 4, 1994, 5. 9—36.

668 Charakteryzujac panowanic al-Mansura, Andrew M a r s h a m (Rituals of Ilamic
Monarchy..., s. 192) zauwazyt m.in., ze: for much of his reign, his authority was far from
secure. Continned upheaval across the caliphate appears to reflect the dislocation caused by
the revolution and its aftermath: there were rebellions in the name of descendants of the
Prophet in Medina and Basra in the autumn of 762, and syncretist revolts, rooted in pre-
-Islamic Iranian religion, broke out in Khurasan (...). The Abbasid army itself was also



386 Islam, Arabowie i wizerunek kalifow...

krotkotrwale rewolty Sunbaza w 755 1. oraz Ustazsisa w 767 1.¢7°, z kolei
w czasie rzadéw al-Mahdiego Abbasydzi mieli problem z dzialalnoscia
mubajjida (noszacy biel) oraz ich przywédey al-Mukanny*. Zgodnie

prone to unruly millenarian and messianic fervor. Uwagi poczynione przez Teofanesa
na temat tego okresu w historii Abbasydéw zdaja si¢ dobrze oddawaé opisany powyzej
stan panstwa.

¢ Sunbaz pochodzit z okolic Niszapuru i byl reprezentantem jednego z zoroastryj-
skich rodéw iraniskich, rodziny Kanarang (lub Karen, jednego z siedmiu wielkich doméw
Iranu), keéra zajmowata wysoka pozycje w okresie péznosasanidzkim. Sam Sunbaz byt
jednym ze wspdlpracownikéw Abu Muslima. W jego imieniu, by¢ moze jeszcze przed
jego $miercig, wszczal rewolte w Rajj. Trwata ona okolo siedemdziesi¢ciu dni i zakonczyta
si¢ rzeziag buntownikow. Wiecej: P. C r o n e, The Nativist Prophets of Early Islamic Iran.
Rural Revolt and Local Zoroastrianism, Cambridge 2012, 5. 31-45; P. Pourshari-
ati, Decline and Fall of the Sasanian Empire..., s. 314—31s.

¢ Lub Ustaz Sis (Ustad Sis), pochodzit prawdopodobnie z Chorasanu (niektérzy
autorzy czynili go nawet jego abbasydzkim namiestnikiem), by¢ moze miat zwiazki
z nowg dynastia (wedtug czesci legend byt ojcem zony Haruna al-Raszida, dziadem
al-Ma‘'muna). W drugiej polowie lat szes¢dziesigtych VIII w. oglosit si¢ prorokiem,
zebral sily w rodzinnym Chorasanie, czgéciowo nalezace do sekty Bihafarida, weze-
$niejszego buntownika z tego regionu, prébujacego stworzy¢ co$ w rodzaju nowej religii,
wykorzystujac elementy zoroastryjskie oraz islamskie (modlitwa siedem razy dziennie
w strong storica, zakaz substancji odurzajacych, a takze ofiar z okre$lonych gatunkéw
zwierzat itp.), straconego jeszcze przez Abu Muslima, choé jego wyznawcy wierzyli
w ponowne przyjscie proroka, co mogl wykorzysta¢ Ustaz Sis. Ten ostatni zostal roz-
bity w 767 r. przez Muhammada ibn ‘Abdallaha, pdzniejszego al-Mahdiego. Buntow-
nik zdotal uciec, schwytano go jednak i przekazano al-Mansurowi, ktéry zarzadzit
egzekucje. Wiecej: P. Cro ne, The Nativist Prophets..., s. 144-159; W.Madelung,
Was the Caliph al-Ma’mun a Grandson of Sectarian Leader Ustadbsis?, [in:] Studies
in Arabic and Islam. Proceedings of the 19" Congress, Union Europeenne des Arabisants et
Islamisants, Halle 1998, eds S.Leder, H. Kilpatrick,B.Martel-Thoumian,
H.Schénig, Leuven—Paris—Sterling (Virginia) 2002, s. 485—490; id e m , Ustadh-
sis, [in:] EI*, vol. X, eds P.Bearman, Th.Bianquis, CE.Bosworth,E.van
Donzel, WP.Heinrichs,Leiden 2000,s.926—927; EL. D aniel, The Political
and Social..., s. 133-137.

71 W wickszosci odnoszacy si¢ pono¢ do perskich wierzen tradycyjnych, chociaz
w historiografii muzulmanskiej nazwg mubajjida okreslano rézne grupy sprzeciwia-
jace si¢ Abbasydom w Chorasanie i Transoksanii, por. O.G.Bolshakov, Central
Asia under the Early ‘Abbasids, [in:] Central Asia under the Umayyads and the Early
‘Abbasids, eds idem, CE.Bosworth,s.36—40, https://en.unesco.org/silkroad/
knowledge-bank/central-asia-under-umayyads-and-early-abbasids [dostep: 10.05.2021 1.].


https://en.unesco.org/silkroad/knowledge-bank/central-asia-under-umayyads-and-early-abbasids
https://en.unesco.org/silkroad/knowledge-bank/central-asia-under-umayyads-and-early-abbasids

Rozdzial ITI. Wizerunek wladcéw muzutmanskich w Chronografii... 387

z Teofanesowg przypowiescia zwiedzeni przez diabta®* (&mdty to0 diar-
Béhov xpatoduevol) wyznawcy sekty sprzedali caly swoj dobytek, facznie
z odzieniem, chodzac nago (mwhjoovteg Ty Uapby adTéw kel yopvol dvek-
B6veg eig T Telyn) i odbywajac co$ w rodzaju rytuatu zawierzenia — skaczac
z murdw, wierzac w jaka$ forme rozumianego dostownie wniebowstapie-
nia (Zppitov éavtote, ote metaaBijvar eig ToV 0Opavdy, i véulov). Teo-
fanes konkludowal, Ze nie mieli udzialu w krélestwie niebieskim, wigc
spadli i pofamali nogi (of 8¢ undtv a&18hoyov T txeloe Khnpovylag Exovreg
mpdg Y7y avButréatpedoy i ek cuvtpiPévreg). Nawigzania do Ewangelii
Mateusza 4, s—7, czyli fragmentu pos$wieconego kuszeniu Jezusa, by
wyprébowat moc Boga i jego anioléw, wydaje si¢ oczywiste. Tym cie-
kawsza jest uwaga autora o czekajacej cztonkéw sekty karze $mierci,
ktéra spotkata ich z rak abbasydzkich zarzadcéw Syrii w Chalkis i Beroia
(&v Todg eEdpyovTag i TAdvng ABSeAds dveike Sid ToD Zakip xorte TV
Bépotay xot Xothxidow 8vteeg 7o 4piBudv ).

Fake, ze pozycja Maurophoroi nie zostala ostatecznie ustalona, a wy-
mienionych powyzej fragment dotyczyl tylko jakiego$ odfamu tej ,grupy”,
potwierdza opis z AM 62527, gdzie Teofanes przedstawil roszgcych
czers jako obrofcéw muzulmanskiej ortodoksji, rozprawiajacych sig
z kolejng sekta (ko eiafifov of Mavpoddpo eig Tov olicov Tijg TAdVNG adT@Y
Kol drékTetvory Todg kheidovyovg dvépate &), kedra okredlit jako ludzi od-
dajacych boska czeé¢ synowi kalifa (&véatnony ¢ Tiveg Ty Mavpoddpwy
&v 19 AaPexd Méyovtes TdV vidY ToD TpwToTURBodlov Bedv dg Tpodén adTHY).
Jak wida¢ Chronograf wskazal jednocze$nie, ze nowa herezja powstata
wérdd samych Maurophoroi. Wzmianka ta jest echem istnienia wéréd

¢ Tym stwierdzeniem Teofanes wpisuje si¢ w tradycje pierwszych chrzedcijariskich
reakcji na islam, gdzie podkreslano niekiedy demoniczny charakeer religii muzulmanéw,
intepretowanej jako kara zeslana przez Boga za grzechy chrzedcijan. Wigcej na temat
podobnych nawiazan: C.B. H o r n, Apocalyptic Ecclesiology in Response to Early Islam,
lin:] Heirs of the Apostles. Studies on Arabic Christianity in Honor of Sidney H. Griffith,
edsD.Bertana, ST.Keating, MMN.Swanson,A.Treiger, Leiden—Boston
2019, s. 135-138. Zauwazmy jednak, ze w tym przypadku odnosi si¢ on do sekty, a nie
ortodoksji islamskie;.

 Teofanes, AM 6252, 5. 431.28-35.



388 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféow...

muzulmandéw grupy nazywanej rawandija, ktérej wyznawcy uwazali
kaliféw za osoby podobne bogom, wywodzac to przekonanie z iran-
skich tradycji przedislamskich, zwigzanych z kultem boskosci krolewskiej
szach6w®*. Jednoczesnie trzeba zauwazy¢, ze dzigki wspomnianym
wyzej relacjom, Teofanes potwierdzit poniekad obserwacje, jakich
dokonali orientalisci na podstawie Zrédet muzutmanskich w kontek-
$cie powstajacych na poczatku dynastii abbasydzkiej réznego rodzaju
ruchéw heterodoksyjnych. Podkreslajac kilkukrotnie, ze narodzity sie
one w lonie noszgcych czers i ze wlasnie oni z nimi walczyli, a takze
wskazujac w ostatnim przypadku na ich nie tylko religijny, a tez polityczny
charakter, Chronograf wykazal zbieznosci z wnioskami badaczy islamu
abbasydzkiego, ktdrzy wskazuja m.in. na fake, ze potomkowie ‘Abbasa
w swoich dziataniach wymierzonych w réznego rodzaju herezje bronili
nie tyle prawowiernosci i czystosci islamu, ile whasnej wizji nowej wladzy
i ksztaltu elit, kt6re beda ja sprawowaé w imieniu dynastii®”. I nie powin-
ni$my zostaé zwiedzeni iloscig odwotan koranicznych, ktére mozna zaob-
serwowa¢ w muzutmaniskich relacjach dotyczacych powstania Abbasydéw,
gdyz byta to powszechna tendencja, takze w kontekscie wezesniejszych
buntéw wymierzonych przeciwko Umajjadom®®. Wrazenie, ze dom
‘Abbasa uzywal ich czgéciej wynika wylacznie z fakeu, iz ruch ten okazat
sie zwycieski, dzieki czemu jego przedstawiciele sami mogli wytworzy¢
sporo materiatéw w odpowiedni sposéb przedstawiajacych ,rewolucjg”
Nie powinno si¢ jednak wyciaga¢ stad wnioskéw o fundamentalnie religij-
nym podtozu powstania. Mozna powiedzie¢, ze Abbasydzi byli ofiarami
whasnego sukcesu. Swietnym przyktadem niech bedzie koncepcja mah-
diego, mesjasza pochodzacego z rodu Proroka. Dopdki idea ta sprzyjata
walce o przejecie panowania nad pafistwem muzulmanskim, korzystali
z niej. Potem jednak stata si¢ klopotliwa, bowiem mozna bylo ja réwnie

7+ O powstaniu rawandija zob. przede wszystkim: Tabari I (JJA.Williams),
s. 37—-44. O samej sekcie: H. K e nn e dy, The Early Abbasid Caliphate...,s 65—66.

s M. Ibrahim, Religious Inquisition as Social Policy. The Persecution of the
Zanadiga in the Early Abbasid Caliphate, ASQ 16.2,1994, s. 53—72.

¢ M.Q. Zaman, Some Considerations on References to the Qur’in during
the ‘Abbisid Movement, ISt 29. 1, 1990, 5. 29—41.



Rozdzial ITI. Wizerunek wladcéw muzutmanskich w Chronografii... 389

dobrze, o ile nie lepiej, odnies¢ do Alidéw. Poniewaz za$ ani as-Saffah,
ani al-Mansur nie byli sktonni uczyni¢ zado$¢ nieraz wymys$lnym aspi-
racjom popierajacych ich srodowisk, koncepcja ta mogta zostaé do$¢
tatwo wykorzystana przeciwko Abbasydom. Stad tez wedtug niektérych
badaczy domniemanie, ze wybér imienia dla nastepcy, Abu ‘Abdallaha
Muhammda ibn ‘Abdallaha al-Mansura, wybranego przez Boga — al-Mah-
di'ego, nie byt potwierdzeniem uznania przez Abbasydéw prawowiernoéci
mesjanistycznych idei, a raczej proba ich ukrécenia, poprzez zamknigcie
w obrebie tytulatury whasnej rodziny®”” i de facto wyzwaniem rzuconym
Alidom®®. Warto zwréci¢ uwagg, ze chociaz lakab trzeciego kalifa kojarzy
sie explicite ze wspomnianymi ideami, to przeciez takze tytul jego ojca
mogliby$my dostownie thumaczy¢ jako ten, ktdry jest wspomagany przez
Boga by odnies¢ zwycigstwo, a nie wylacznie zwycigski lub zwycigzca, co
takze nalezaloby uzna¢ za bezposrednie nawiazanie do idei mesjanistycz-
nych, duzo bardziej zrozumiale dla 6wezesnych niz dzisiaj*?. Podobnie
zreszty jak przydomek as-Saffah, wedtug niekt6rych autoréw oznaczajacy
stusznie prowadzonego przez Boga®™.

Reasumujac, Wyznawca starat sic podkresli¢ we fragmentach po$wie-
conych Abbasydom zagadnienie rodzacych si¢ herezji i powstajacych
w tonie islamu sekt. Warto jednak, by czytajac jego relacje pamigtaé
o wspolczesnych ustaleniach dotyczacych tego zagadnienia, zgodnie
z ktérymi cho¢ mamy oczywiscie do czynienia zaréwno w okresie umaj-
jadzkim, jak i szczego6lnie abbasydzkim z powstawaniem réznego rodzaju

7 1d e m, Routinization of Revolutionary Charisma. Notes on the ‘Abbasid Caliphs
al-Mansir and al-Mahds, 1St 29. 3, 1990, s. 251-275.

% Dowody numizmatyczne pozwalaja nam domniemywa¢, gdzie doktadnie po
raz pierwszy zaczeto uzywaé w stosunku do syna al-Mansura tego tytuly, a nie byly to
centralne prowincje abbasydzkie w Iraku, ale zawsze niepewny Chorasan: JL.Bacha-

rach, Laqab for a Future Caliph: The Case of the Abbasid al-Mahdz, JAOS 113. 2, 1993,
S. 271—-274.

> A.de Jong, The Beginning and the End of the Sahrestiniha i Erasahr, BSOAS
71. 1, 2008, 5. 7.

¢ W.Madelung, al-Mahdi, [in:] EI*, edsP.Bearman, Th. Bianquis,
CE.Bosworth,E.van Donzel, WP.Heinrichs, https://referenceworks.
brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/al-mahdi-COM_o618 [dostep:
10.05.2021 I.].


https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/al-mahdi-COM_0618
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/al-mahdi-COM_0618

390 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféw...

ruchéw odsrodkowych, podwazajacych gtéwne narracje muzutmarnskie,
to jednak do X w. mozemy méwi¢ raczej o dominacji sunnitéw, przy-
najmniej w wymiarze politycznym®®.

3.5. Wizerunek abbasydzkich wladcow

Po lekturze fragmentéw Chronografii poswigconych przejeciu wladzy
przez Abbasydéw, przedstawionych wyzej w pierwszym podrozdziale,
mozna doj$¢ do dwdch kluczowych wnioskéw. Po pierwsze sama legi-
tymizacja nowej dynastii nie byta zbyt pewna, gdyz autor przedstawit
ich jako uciekinieréw, chroniacych si¢ na pustyni (AM 6240) i postu-
gujacych sie innymi w celu osiagniecia swoich celéw, przede wszystkim
Abu Muslimem, nie podejmujac tak naprawde osobistego ryzyka. Druga
konstatacja to dywersyfikacja przywodzewa wérdd przedstawicieli nowej
dynastii, poczynajac od osoby, ktéra zainicjowala powstanie — Ibrahima
al-Imama ibn Muhammada, brata as-Saffaha i al-Mansura, ktdry nie prze-
jat ostatecznie wladzy, po podkreslony bardzo wyraznie przez Teofanesa
pOzniejszy podzial paristwa na niemal niezalezne dzielnice. W relacjiz AM
6241 bizantynski historyk wspomniat bowiem, ze Syri¢ otrzymat Abdel,
syn Alima (‘Abdallah ad-Dzafar), Egipt Salim, syn Alima (Salih ibn Ali),
a Mezopotami¢ Abdel, brat Abulabasa (as-Saffaha). Ten ostatni zostal
wedtug Chronografa najwyzszym wiadca, ustanawiajac swoja siedzibe
w Persji i zagarniajac, co zostalo mocno podkreslone — ze swoimi perskimi
sojusznikami, skarby odebrane Umajjadom. To odwotanie do perskich
koneksji nowego kalifa nabiera znaczenia w kontekscie pézniejszych
wzmianek na temat buntédw arabskich plemion przeciwko Abbasydom,
np.w AM 6242, gdzie powstanie Kajsytéw zostaje sttumione przez perskie
kontyngenty*®. O stabej legitymizacji wladzy as-Saffaha $wiadczylaby

¢t Ch.D. B ak er, Medieval Islamic Sectarianism, Amsterdam 2019, s. 27-36.
¢ Zauwazone przez Teofanesa tendencje do podwazania wladzy Abbasydéw przez
miejscowe arabskie zwigzki plemienne wida¢ wyraznie na przykladzie dziejéw Banu
Amilah, zaangazowanych w okresie bizantyriskim w ochrone granic cesarstwa, poz-

niej stanowiacych jeden z filaréw wladzy Umajjadéw nad Syria, w okresie rewolucji



Rozdzial ITI. Wizerunek wladcéw muzutmanskich w Chronografii... 391

réwniez wzmianka o odbytej w Samarii i Trachonitis naradzie, podczas
ktérej otrzymat on losowo przywédztwo nad reszta. Teofanes dodat
tam réwniez, ze niejako obok niego autorytet do wydawania rozkazéw
w imieniu nowego rodu rzadzacego posiadali wzmiankowany juz wyzej
ad-Dzafar, a takze ich kuzyn, Isa ibn Musa®®. Autor interesujacego nas
dzieta nie poswiecit tez wiele wigcej miejsca pierwszemu z abbasydzkich
kaliféw, skupiajac si¢ w opisach kolejnych lat raczej na sytuacji wewnetrz-
nej w Syrii i nastepujacych tam przesladowaniach, ograniczajac si¢ na
dobra sprawe do wzmianki o $mierci tegoz w relacji AM 62464,

O problemie z uznaniem autorytetu wladcy $wiadcza oczywiscie
opisy pierwszej zmiany na tronie, po przejeciu kontroli nad panstwem
przez Abbasydéw. Kiedy as-Saffah umart, rozpoczeta si¢ walka o schede
po nim wsrdd przedstawicieli rodu, juz wezeéniej sprawujacych wladze
w poszczeg6lnych dzielnicach. Teofanes zauwazyl po pierwsze, ze kolej-
ny raz gléwny pretendent, brat zmarlego kalifa Abu Dzafar al-Mansur
musial zwréci¢ si¢ o pomoc do Abu Muslima, ktérego prosit o to, by
strzegl przeznaczonego mu tronu®®. Uwypuklony zostal rzekomy konflikt
pomiedzy Persami a Syryjczykami, ktérzy poparli innego pretendenta,
‘Abdallaha ibn Alego (évavtiovpevoy 6t toig [Tépoaug kal Tpookeiuevoy
Tolg i Zvplag), ktorego Chronograf nazwal nawet jedynowladca Syrii
(Tv povoatpdtiyov Zvplag)®®. Fakt, ze wladza al-Mansura nie byla zbyt
pewna, poswiadczyl tez przytaczajac jego zachowanie wobec dziatant Abu

pozostajacych w wyraznej opozycji wobec Abbasydéw. Jednym za$ z powodéw takie-
go postepowania mialo by¢ wedlug badaczy historii plemienia, podwazanie przez nowa
dynasti¢ supremacji zywiolu arabskiego: M. Rih an, The Politics and Culture of An
Umayyad Tribe. Conflict and Factionalism in the Early Islamic Period, London—New
York 2014, s. 84—131 oraz 155—158.

% Teofanes, AM 6241, s. 425.18—19: kol pet’ éxelvov T¢) 40ehd@ avtod ABOENZ,
weil petét TodTov 1@ ot IBrvpovat.

¢ Teofanes, AM 6246.5. 428.15—16.

¢ Teofanes, AM 6246,s. 428.17-19: ypddet o0y mpds T&v APovpovalip Svre kati
i Hepoida dpuhdéar adTe TOV TéTOV TS dpYTic, Ketbidg Exchnpib adTd.

¢ Fragment: Teofanes, AM 6246, s. 428.19-24. Zgodnie z nicktérymi inter-
pretacjami dziatait ‘Abdallaha ibn Alego, zamierzal on nie tylko przeja¢ tron, ale by¢
moze powrdci¢ do Syrii i stamtad sprawowac dalej wladze, nawiazujac w ten sposéb
do umajjadzkiego dziedzictwa (co byloby jednak dos¢ ironiczne, zwazywszy na fake,



392 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféw...

Muslima, kiedy ten pokonat juz wspomnianego syna Alego ibn ‘Abdallaha
ibn al-‘Abbasa. W AM 6246 wystepuje bowiem do$¢ obszerny ustep
dotyczacy przesladowan Arabdw syryjskich w Palestynie, Emesie i na
wybrzezu Morza Srédziemnomorskiego (tiy TTeharotivyy kol Epeooy
Kol TN apahiny EAGvTwy), dokonanych przez oddzialy al-Churasaniego.
Ostatecznie, nie otrzymujac wsparcia ze strony gtéwnej linii abbasydzkiej
dla swoich dziatari, Abu Muslim wycofat si¢ do Persji (mpdg tiy 2vSotépay
[epaucny dpunoe obv @ maidet) 7. Teofanes za$ podkreslit w tym miejscu,
ze al-Mansur obawiat si¢ gléwnego przywdédcy abbasydzkiej rewolucii,
postanowil wiec postuzy¢ sie niezbyt honorowym wybiegiem. Powotujac
si¢ na symbole zwigzane z Prorokiem (jego laske i sandaly — dwui 8% 17
pdPdw xal Tolg cavdahiolg Tob Yevdompodritov Movdped) oraz autorytet
rodu (8mwg adte Ty TaTpl Tpémovaay edyaplatiov) wyblagal u chorasan-
skiego przywddcy mozliwo$é spotkania. Gdy za§ Abu Muslim przybyt
w umdwione miejsce (6 08 dmatynBelg mapayiveton abv yhdow inTéwy p'),
mial zamordowa¢ go wlasnorecznie (EvwBeic te 00T xTelveTar O adTOD
xepoly idloug), a stronnikéw przekupié (6 0% dxhot oxedaobévtes adbnuepdy
@yovro prhoTiing otk edaplBuntols édodinabévres). Jak wspomniat Teo-
fanes, w ten wlasnie sposéb al-Mansur zdobyt swoje wladzewo (xai oftw
T8 T dpyic T® ABSeld StevBiveran)*®. Reasumujac wiec, legitymizacja
jego wiadzy zgodnie z wersja, kt6ra odnajdujemy w Chronografii, ograni-
czala si¢ do uzyskania podstgpem zwycigstwa nad innymi pretendentami,
czy to poprzez zwycigstwo militarne, czy to zdradg¢ i oszustwo. To nie
byt zreszta jedyny przypadek podobnego nichonorowego postepowa-
nia, ktdry zostaje przypisany al-Mansurowi w Chronografii. Za pomoca
ktamstwa i trucizny pozbyl si¢ bowiem takze innej istotnej (jak pod-
kredlit Teofanes — trzeciej co do waznosci w kalifacie — 6 tpitog xAfjpog
ToD xpaTelv) postaci, swojego kuzyna Isy ibn Musy. W relacji AM 6256
znajdujemy dos¢ obszerne opowiadanie®® dotyczace okolicznosci wy-

ze byl to jeden z tych, ktdrzy odpowiadali za wymordowanie wigkszosci przedstawicieli
poprzedniej dynastii): A . B o rr ut, Entre mémoire et pouvoir..., s. 354—367.

%7 Teofanes, AM 6246,s. 429.1—6.

688

Calo$¢ opowiadania o podstepic al-Mansura: Te o fan e s, AM 6246,s. 429.6-14.
% Teofanes, AM 6256,s. 435.22—436.8.



Rozdzial ITI. Wizerunek wladcéw muzutmanskich w Chronografii... 393

kluczenia tego ostatniego z dziedziczenia. Kiedy Isa uskarzal si¢ na
béle glowy (kedahokyoduevoy yap fukpavixis adtdv dpav), al-Mansur
zaproponowal mu lekarstwo, przygotowane przez jego nadwornego leka-
rza, Mojzesza, diakona Kosciota antiochenskiego (Mwaei tivt Todvoua,
Slokdve Thg AvTioyéwy éxknaiag), ktdry otrzymawszy sowita zaplate
(8v %0n dwpeais Ay memeLcig SPIUDTATOV KATATKEVATEL — MOWa jest wigc
wlasciwie o przekupstwie), przygotowal silng miksture o narkotycznych wia-
sciwosciach (dpdpuaxov pete Tod kel vapr@des etvor adédpa). Chociaz
Isa, jak podkreslat Teofanes, w obawie przed otruciem przez al-Mansura
(co nie najlepiej $wiadczy przeciez o kondycji moralnej kalifa) nie spozy-
wal w jego towarzystwie positkow (kaimep dodpahiépevos Tob copdayety
a0T® O THY émiPouliyv), dal si¢ namdéwié na przyjecie specyfiku. ,,Lek”
spowodowal stepienie jego zmystéw, Isa przez pewien czas lezal bez czucia
(T@V fyepovikav évepyeidv aTepndels ddwvog mpodketto), chociaz pdznicj
wyzdrowial. Kalif wykorzystal jednak okres, w ktérym konkurent nie
domagal, aby przekonaé reprezentantéw abbasydzkich elit, ze Isa nie na-
daje si¢ na jego nastepce, w wyniku czego uznali oni prawa syna al-Man-
sura, Muhammada ibn ‘Abdallaha, o przydomku al-Mahdi (of 8¢ épo-
dpdvag dpvnoduevor aiToy ekl Edwicay T vig) ToD adTod APderd Movdyued,
¢ ¢mcnBévtt Madi). Teofanes zakonczyl swojg histori¢ podkreslajac,
ze kiedy Isa wyzdrowial, al-Mansur falszywie pocieszat go, udajac, ze nie
mial nic wspdlnego z doprowadzeniem go do ztego stanu fizyczno-psy-
chicznego. Podobna opowie$¢ przytaczat tez at-Tabari, twierdzit jednak,
ze lekarz, Buchtiszu Dzurdzis Abu Dzibrail, byt wyznania nestorianskie-
go®°. Likwidacja zagrozenia ze strony politycznych przeciwnikéw za
pomocy fortelu, przedstawiona m.in. w powyzszej opowiesci, o badz co
badz anegdotycznym charakterze, byla raczej sytuacja wyjatkowa, czgsciej
zdarzalo si¢ doprowadzenie tychze do $mierci — Teofanes nie omiesz-
kal m.in. wspomnie¢ konca konkurenta do tronu kalifa, ‘Abdallaha ibn
Alego®”, o ktérego losie Chronograf informuje niezaleznie w dwéch

6 Tabari, I 188.

61 Kwestia prawidlowosci legitymizacji obydwu konkurentéw nie jest prosta, a za
gléwnego sprawce problemdw nalezaloby za Jacobem Lassn e rem uznaé as-Saffaha,
keéry, jak ironicznie podkreslit wspomniany badacz, do swych licznych dokonan nie



394 Islam, Arabowie i wizerunek kalifow...

miejscach — AM 6246%* oraz AM 6258 — zostal on zamknicty w wiezy,
a jej fundamenty ustawiono na blokach soli, podmywanej przez wode,
co doprowadzito do jej zawalenia si¢ i $mierci kfopotliwego mieszkarica.
O tej do$¢ ekstrawaganckiej egzekucji wspominaja zrédta arabskie®+, Teo-
fanes nie podaje blizszych szczegélédw, napisal jednak zaréwno o wiezy,
ktéra zawalila si¢ na nieszczes$nika, jak i o skrytobdjstwie, dokonanym
w ruinach nieokreslonego zbyt doktadnie budynku. Interesujace, ze
podal obydwie wersje, ta druga za$ wskazywata na niedotrzymanie przez
al-Mansura umowy z ‘Abdallahem, zgodnie z ktéra zostanie potraktowany
odpowiednio do swojej rangi i pochodzenia z tego samego rodu i nie
stanie si¢ mu zadna krzywda®s. Wymyslny sposéb dokonania egzekucji
miat by¢ wybiegiem, ktéry pozwolit omina¢ ustalenia amanu zawarte-
go pomiedzy kalifem a buntownikiem. Tak czy inaczej — Chronograf
zauwaza sam fakt dokonania morderstwa.

Kolejny kalif abbasydzki, al-Mahdi, w Chronografii wyst¢puje najcze-
sciej w kontekscie wysytanych na cesarstwo wypraw wojennych, ktérymi
wszakze nie dowodzit osobiscie (cz¢é¢ z nich prowadzil jego syn, Harun).
WAréd tychze mozemy jednak odnalezé jedno odniesienie do cech cha-
rakterystycznych dla kalifa — w passusic AM 6271 Teofanes wspomnial,
ze al-Mahdi, prawdopodobnie wobec weze$niejszych niepowodzen wysy-
tanych przeciwko Bizancjum wypraw, wpadl w gniew (totte 19 ¢rel

mogt niestety zaliczy¢ przygotowania zasad sukeesji. W ten sposéb, praktycznie u zara-
nia nowej dynastii doszlo do jednego z najwickszych konflikeéw o tron w abbasydzkiej
historii: The Shaping of Abbasid Rule..., s. 19. Stad pdzniejsza, od czaséw al-Mansura,
praktyka przygotowywania dokumentéw ustalajacych zasade dziedziczenia (szarz),
zgodnie z ktérymi wyznaczano nastepee, w ramach tej samej procedury pewne osoby
zrzekaly si¢ jednoczesnie takiej mozliwosci: A. M ar s ham, Rituals of Islamic Mon-
archy..., s. 230-250.

> Teofanes, AM 6246,s. 42828 — 429.1.: 8v Tva. dpovpriong &v oixiokew oabpd
Kol kartopvyBijvon mpoatdbo o Bepéha AdBpa TolToV dmécTevey.

 Teofanes, AM 6258, s. 439.8—9: ToOTw T@ #ret ARSeAdg [Brvadip Té6vnxev,
nTwbévTog ¢ aiTdV Tod ThpYOU, £V § EdpoupeiTo.

%+ Tabari, [, 188.

65 Szczegdlowe omdwienie dotyczace tego porozumienia: A. Marsham,
C.ERobinson, The Safe-Conduct for the Abbasid ‘Abd Allah b. Ali (d. 764), BSOAS

70.2,2007,S. 247—281.



Rozdzial ITI. Wizerunek wladcéw muzutmanskich w Chronografii... 395

Bopwbels 6 v ApdBuwv dpxnyds Madl) i zorganizowal kolejng, wielkg
ckspedycje, ztozona z kontyngentéw perskich, syryjskich i irackich, ktérej
udato si¢ dotrze¢ az do Dorylaion®°. Al-Mahdi opisywany jest takze
w kontekscie jednego z najobszerniejszych fragmentéw Teofanesowego
dziela, poswigconego przesladowaniom chrzedcijan (wspomnianego juz
wyzej — AM 6272), warto jednak zwrdci¢ uwage, ze przedstawiony zostal
nie jako bezposredni wykonawca dziataii wrogich wyznawcom Chrystusa,
tylko czlowiek, ktéry postat do Syrii przesladowce — Mouchesiasa®”.
Nalezy tez zauwazy¢, ze zgodnie z relacja zawarta w Chronografii, cesa-
rzowa Irena kontaktowala si¢ w zakresie porozumien pokojowych nie
z kalifem, ale z jego synem Harunem (AM 6274)%*. Relacjaz AM 6276
wzmiankuje jedynie $mier¢ al-Mahdiego i fakt przejecia wladzy przez
jego syna, Muse al-Hadiego®?. Ten ostatni nie zwrécil wlasciwie w ogéle
uwagi Teofanesa, ktory jedynie w AM 6278 zechcial poinformowaé o jego
$mierci i przej¢ciu wladzy przez brata, Haruna ar-Raszida™°. Warto zwré-
ci¢ uwagge na dwa fakty — po pierwsze Harun wystepowal juz wezesniej
na kartach Chronografii jako przywédca licznych wypraw przeciwko
Bizancjum, wigc w powyzszym passusie zostal obdarzony watpliwym
zaszczytem opisowego apendyksu w kontekscie wasnej osoby, zgodnie
z ktérym odznaczyl si¢ poczynieniem wielu zlych rzeczy chrzescijanom
(modhé xoucer Tolg XproTioavols évedeléato)™. Musa takiego wyrdznienia
nie otrzymat. Co wigcej za$, jedyny fragment wiazacy si¢ w jakikolwiek
spos6b z warunkami panujgcymi we wladztwie Abbasydéw z okresu
jego panowania, odnoszacy si¢ do AM 6277, mozna interpretowa¢ jako
sugestia pewnego unormowania relacji chrzescijansko-muzutmanskich
i poluzowania przesladowan (opis dotyczyt kontaktéw pomiedzy nowym
patriarchg Konstantynopola Tarazjuszem a patriarchatami Antiochii

¢ Caloé¢: Teofanes, AM 6271, s. 452.4—6.

7 Teofanes, AM 6272,s. 452.22—23. Najprawdopodobniej z Jerozolimy, skoro
we fragmencie wspomniane zostalo $wicte miasto, w ktérym przebywal wéwezas kalif:
kel adTOG Do Tpédet eml Ty dryloy T, kel TéuTet Movyeatoy, Znhwtiy heyéuevov.

% Teofanes, AM 6274, s. 456.19-21.
 Teofanes, AM 6276,s. 457.11—13.
7° Teofanes, AM 6278, s. 461.9-10.

7t Teofanes, AM 6278, 461.10-11.



396 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféw...

i Aleksandrii’, zostal juz oméwiony w podrozdziale dotyczacym trakto-
wania chrzeécijan przez Abbasydéw). Wracajac do Haruna, nalezy skon-
statowad, ze na kartach Chronografii pojawit si¢ on niemal wylacznie
w militarnym charakterze, oméwionym w wickszoéci we wezesniejszych
podrozdziatach, praktycznie w ogéle nie ma za$ jakichkolwiek wzmianek
o jego polityce wewngtrznej, poza dotyczacymi thumienia powstania
w Chorasanie (AM 62977 oraz ewentualnie AM 6301, gdzie wspomniana
zostala jego $mier¢ w tej prowingji, ale nie ma bezposrednich odniesien do
kwestii trwajacego tam powstania™*). Co wigcej, nie otrzymujemy réwniez
jakiegokolwiek rysu charakterologicznego wiadcy, poza krétkim podsu-
mowaniem jego kampanii przeciwko Niceforowi I (AM 6298), kiedy to
Teofanes konstatuje, ze Harun byl zadowolony i cieszyl sig (ot debduevog
Acpir o kol fyedhidoato), gdyz udato mu si¢ podporzadkowad sobie
cesarstwo (g dmotdEag Ty Popalny Paothelav). Ar-Raszid jawi si¢
w tych relacjach niemal jak Bicz Bozy na Bizantynczykéw, gdyz jego wypra-
wy zwykle odnosily duze sukcesy, zaréwno wtedy kiedy jeszcze dowodzit
jako syn kalifa (AM 62727°¢ oraz AM 627477, gdy pobieral trybut od
Ireny”®*), a takze samodzielny wladca (ekspedycja opisanaw AM 62987,
zakonczona poddaniem si¢ Nicefora™), Teofanes nie ocenit go jednak
w zaden sposdb, oprécz wspomnianej juz wzmianki o uczynieniu wiele
zlego chrzescijanom. Podobne podsumowanie calego panowania w krét-
kim zdaniu znajdujemy zreszta w opisie przejecia wladzy przez nastepce
Haruna, al-Amina, ktérego Chronograf okredlit jako niekompetentnego
pod kazdym wzgledem (AM 6301 — Movdyed, 6 vidg adTod, ddung katd
mdvto’"), nie uscislajac jednakowoz na czym owa nickompetencja polegata.

7 Teofanes, AM 6277, 5. 460.31—4611.
75 Teofanes, AM 6297,s. 481.7-8.

74+ Teofanes, AM 6301,s. 484.5—7.

75 Teofanes, AM 6298, s. 482.16—17.
76 Teofanes, AM 6272,5. 452.21—22.
77 Teofanes, AM 6274, s. 456.2—s.

78 Teofanes, AM 6274, s. 456.19—21.
7 Teofanes, AM 6298,s. 482.1-3.

7 Teofanes, AM 6298, s. 482.13—15.

7 Teofanes, AM 6301, 5. 484.7-8.



Rozdzial ITI. Wizerunek wladcéw muzutmanskich w Chronografii... 397

Kronikarz zdaje si¢ zreszta stawal po stronie drugiego aspirujacego wéw-
czas do schedy po Harunie, mlodszego z jego synéw, al-Ma‘muna, pod-
kreslajac, ze staneta za nim armia™, wojsko, ktére tyle razy wyruszato
na wyprawy przeciwko Bizancjum pod dowddztwem ar-Raszida. O ile
pod wladza tego ostatniego kalifat, poza problemami w Chorasanie,
jawi sie silnym paﬁstwem, nieustannie nastawionym na ekspansjq, to
wojna domowa, ktéra wybuchta pomigdzy dwoma braémi doprowadzita
wedtug Chronografa do wrecz apokaliptycznej anarchii, skutkujacej, co
istotne dla Teofanesa, licznymi przesladowaniami chrzescijan, mordami,
grabiezami i zniszczeniami klasztoréw oraz catych miast™. Wydaje sig, ze
jedyne podobieristwo jakie mozna bytoby tu przywotaé, to oméwione we
wezesniejszych podrozdziatach opisy rzadéw Marwana II. Interesuja-
ce o tyle, ze zgodne z nicktérymi elementami narracji muzutmanskich,
przedstawiajacych starcie pomiedzy spadkobiercami Haruna réwniez
w takim, niemal eschatologicznym wymiarze”+. Chronograf by¢ moze
zdawal si¢ sugerowad, ze z tego upadku Abbasydéw pod rzadami al-
-Amina i al-Ma'muna nie bedzie innego wyjscia niz kolejna zmiana wladzy.
Mozliwym wydaje sig, biorac pod uwage kilkukrotne podkreslanie roli
Chorasanu/Persji tak w wydarzeniach lat 749750, jak i tych opisywa-
nych w kontekscie wojny domowej, ze dla bizantynskiego kronikarza te
drugie byly po prostu kolejng odstong powstania, szczegélnie ze w AM
6304 pojawilo si¢ wspomnienie o uzurpacji w kontekscie przejecia kon-
troli nad Damaszkiem przez pretendenta (8¢ Aapackdy dhhog xatéoye
Topavvog)’s. Teofanes nie kryt zresztg swojego oburzenia anarchia, aktami
morderstw i gwattéw, do jakich dochodzito podczas wojny domowe;j

7 Teofanes, AM 6301, 5. 484.8—10.

75 Kwestie te podsumowuje najlepiej fragment otwierajacy opis wojny domowej
—Teofanes, AM 6301, s. 484.10—14: x&vTedBev of xard v Zvploy kel Alyvrrroy kel
APBiny eig Seddpovs katatundévreg dpyis Td Te Oudoia mpdypata kel dAMGAoUG karTE-
aTpeVa, adaryals kol apmeryais kel TevTolng dtomiong mpde Te Eautods Kal Todg b1 adTods
XproTiavodg guyke vUévoL.

7+ H. Yt ces oy, Messianic Beliefs and Imperial Politics in Medieval Islam: The
‘Abbisids Caliphate in the Early Ninth Century, Columbia (South Carolina) 2009,
s. 71-80.

7 Teofanes, AM 6304,s. 497.12—13.



398 Islam, Arabowie i wizerunek kalifow...

w kalifacie, okreslajac je jako wstretne Bogu (xal oo mpdéerg Beootv-
Yels &v kwdualg, podsumowanie znajdujace si¢ w ostatniej relacji w Chro-
nografii, pod AM 63057). We fragmencie tym nie wida¢ jakichkolwiek
oznak tryumfalizmu Bizantynczyka, ale raczej zaniepokojenie brakiem
porzadku, co moglo mie¢ (i mialo, jak szeroko opisal Teofanes, o czym
wspomnialem juz wyzej) reperkusje dla chrzescijariskiej ludnosci muzul-

manskiego pafistwa.

76 Teofanes, AM 6305, 5. 499.20.



/akonczenie

Cbronogmﬁa Teofanesa to z pewnoscia jedno z najwazniejszych
zrédet zawierajacych informacje na temat historii poczatkéw panstwo-
wosci muzutmanskiej — kalifatu, pochodzacych z bizantynskiego kregu
kulturowego. Dzieto zawiera wiele istotnych fragmentéw, dotyczacych
zar6wno samej osoby Muhammada, fundatora islamu, muzulmanéw, jak
i poszczegodlnych przedstawicieli kalifatu, z jego wladcami na czele. Biorac
pod uwage prace takich autorek jak Muriel Debié¢ i Maria Conterno,
nie mozna za definitywnie udowodnione uzna¢, ze Wyznawca korzy-
stal po prostu z dzieta Teofila z Edessy i umiescit w swojej Chronografii
informacje pochodzace bezposrednio od tego autora. Jednak nie pod-
waza to tez sformulowanych juz ponad sto lat temu, m.in. przez Ernesta
Waltera Brooksa, zgodnie z ktérymi Teofanes musiat korzystaé ze Zrodet
wschodnich podczas budowania swoich narracji. Co wigcej, analiza
tekstéw dotyczacych wizerunku poszczeg6lnych kaliféw, szczegdlnie
za$ Mu‘awiji i ‘Abd al-Malika, pozwala na sugestig, iz tezy Lawrence
I. Conrada o arabskich, muzutmanskich zrédtach Chronografii, chocby
zaczerpnigtych posrednio poprzez krag kultury syryjskiej, moga w toku
dalszych badan doprowadzi¢ nas do interesujacych, a co istotne — wresz-
cie wigzacych wnioskdw.

W kontekscie informacji przekazanych przez Teofanesa na temat
Proroka staralem si¢ skonfrontowa¢ je ze wspoiczesnymi badaniami doty-
czacymi poczatkdw islamu. Dzigki temu mozna spojrzeé na t¢ narracje



400 Zakonczenie

z nieco szerszej perspektywy, nie ograniczajac si¢ jedynie do wymie-
nienia oczywistych zarzutéw formutowanych wzgledem Muhammada
przez bizantynskiego kronikarza. Poréwnanie np. zaprezentowanej
w Chronografii narracji dotyczacej kobiet, jako przyjmujacych pierw-
sze islam, z dzisiejszymi debatami na ten temat, zaréwno toczonymi
przez akademikéw, jak i wewnatrz islamskich spotecznosci, pozwolito
zauwazy¢, ze na dobra sprawe Chronograf oddat w pewien sposéb stan
faktyczny, nawet jezeli za tymi stwierdzeniami staly jakie$ negatywne
intencje bizantynskiego historyka. Podobnie tez staralem si¢ zinter-
pretowaé oczywiste dla chrzescijanskiej apologetyki wzmianki doty-
czace relacji Muhammada z Zydami, ktére znajdziemy w Chronografii.
Nierozwigzanym pozostaje zagadnienie przypisywanej przez Teofanesa
Wystannikowi Allaha epilepsji. Konkretnie, istotng wydaje si¢ od-
powiedz na pytanie, czemu Chronograf w tak zawoalowany sposéb dat
w tym fragmencie do zrozumienia, ze w gruncie rzeczy islam nalezaloby
uzna¢ za religie ,diaboliczng”? Zastanawia to tym bardziej, ze w wielu
fragmentach Wyznawca nie omieszkal podkresla¢, iz wlasnie w taki
sposdb rozumie wiar¢ muzulmansks. O samych wyznawcach Allaha
nie wypowiadat si¢ ze zbyt wielka estyma, co mam nadziej¢ udato mi si¢
wyszczegolni¢ w drugim rozdziale. Interpretacje Teofanesa wydaja si¢ by¢
spdjne wzgledem calej narracji jego dzieta, tzn. raz podane wyjasnienia
powtarzane s zaréwno w kontekscie pierwszych podbojéw, jak i epoki
wspolczesnej dla kronikarza, zwiazanej z Abbasydami. Wystepuja te
same kalki narracyjne, wskazujace na to, ze muzutmanie byli w zasadzie
tchérzliwi, postugiwali si¢ podstgpem, oszustwem, przekupstwem itp.

W rozdziale drugim postanowilem réwniez oméwié kilka watkéw,
w ktérych wyznawcey Allaha postuzyli wielokrotnie Teofanesowi jako
punkt odniesienia do opisania wewngtrznych dziejow cesarstwa bizan-
tynskiego. Mam tu na mysli przede wszystkim zagadnienie ikonoklazmu,
gdzie wida¢ wyraznie, ze przykiad Jazyda I i jego tragicznego konca
mial postuzy¢ Chronografowi jako moralitet wzgledem postgpowania
Leona III i Konstantyna V. Staratem si¢ zrozumie¢, jak watki zwigzane
z panowaniem Umajjady zostaly wplecione w narracje wewnatrzbizan-
tyniska. Podobnie tez, przeanalizowalem w osobnym podrozdziale jesz-
cze raz w kontekscie pierwszych najazdéw zagadnienie monofizyckiej,



Zakonczenie 401

syryjskiej lub koptyjskiej, rzekomej pomocy muzutmanom. Uwazam, ze
pewne fragmenty dzieta Teofanesa pozwalaja nam odnie$¢ si¢ do tego
zagadnienia bez kolejnych zmudnych interpretacji zrédet wschodnich,
obarczonych czy to péZnym okresem powstania, czy tez wielokrotnym
tlumaczeniem i redakcja tekstu pierwotnego (jak w przypadku Jana
z Nikiu). W Chronografii znajduja si¢ bowiem wzmianki, ktére moglyby
sugerowaé, ze monofizyci wspolpracowali z muzutmanami. Jednakze
w tych samych niemal fragmentach odnajdziemy wskazéwki pozwalajace
nam domniema¢, ze podobne relacje nawigzali z wyznawcami islamu
miejscowi ortodoksi. W tym kontekscie, paradoksalnie, dzieto bizantyn-
skiego kronikarza pozwala nam spojrze¢ na to zagadnienie w bardziej
wywazony i obiektywny sposéb, a nawet zakonczy¢ ten, w swej istocie,
do$¢ jalowy spor.

Kolejnym interesujacym zagadnieniem, w ktérym lektura Chronografii
pozwala nam uzyska¢ cickawg perspektywe, jest kwestia muzutman-
skich przesladowan chrze$cijan. Mimo wielokrotnie uzytego przez
Teofanesa do$¢ apokaliptycznego tonu (szczegdlnie w ostatnich passu-
sach dziela, opisujacych wojng domowa w domenie Abbasydéw), nalezy
zauwazy¢, ze wzmianek $wiadczacych o fizycznych przesladowaniach
i mordowaniu WYzZnawcow Chrystusa jest najzwyczajniej niewiele,
szczegdlnie wzgledem okresu pierwszych podbojéw i rzadéw dynastii
umajjadzkiej. W podrozdziale tym staralem si¢ réwniez oméwié pod-
noszong w literaturze (cho¢ nieprzeanalizowang dotychczas) mozliwos¢
zaistnienia w Syrii rodzimego ruchu meczennikéw, podobnego do tego
powstatego w Kordobie w pierwszej potowie IX w. Uzupetnieniem po-
wyzszych dywagacji jest ostatni podrozdzial w tej czesci ksiazki, poru-
szajacy do$¢ aktualny obecnie problem narracji dotyczacych epidemii
i innych klesk zywiolowych. Postanowilem przeanalizowaé podobne
opisy Teofanesa, a dzigki temu moglem, mam nadzieje, wykazad, ze nie
mozna w nich odnalez¢ jakiego$ wyrazonego explicite przestania o ewen-
tualnej Bozej karze zsylanej na muzutmanéw w kontekscie tych zjawisk,
jak to mozna zaobserwowad w opisach niektérych staré militarnych,
oblezen Konstantynopola (zwlaszcza w latach 717-718), czy Nicei w 727 .

W rozdziale trzecim podjalem temat ksztattowania przez Teofanesa
wizerunku poszczegdlnych kaliféw. Materiat podzielitem zgodnie



402 Zakonczenie

z przyjeta obecnie chronologia, chociaz odnotowatem réwniez elementy
zauwazalne w Chronografii, a niepasujace do tego powszechnego sche-
matu. Najistotniejsze tutaj wydaje si¢ potraktowanie przez Wyznawce
postaci Alego, ktéra po lekturze dzieta bizantynskiego kronikarza moze
wydac¢ sie do$¢ marginalna. Biorac pod uwagg, jak istotna byla osoba
syna Abu Taliba dla ksztaltowania si¢ wyobrazeri muzutmanskich po
dzi$ dzien, wydaje si¢ to wazna konstatacja. Analizujac zachowane nar-
racje na temat poszczegdlnych kaliféw sprawiedliwych, skupitem si¢
m.in. na kluczowym wedlug mnie fragmencie teofanesowej relacji, gdzie
autor zasugerowat bezposrednio przekazanie cz¢dci wladzy nad nowym
panstwem Mu‘awiji przez uznawanego za jednego z najwazniejszych
prawodawcdéw, w niektdrych tradycjach poréwnywanego z samym
Muhammadem, ‘Umara ibn al-Chattaba. Jest to wedtug mnie fragment,
z ktdrego mozemy wnioskowaé istotny wplyw umajjadzkich wyobrazen
historycznych na narracj¢ Chronografii. Do podobnych konstatacji moze
nas doprowadzi¢ analiza zachowanych w dziele informacji na temat pano-
wania dwo6ch fundatoréw umajjadzkiej potegi — wspomnianego juz syna
Abu Sufjana oraz ‘Abd al-Malika ibn Marwana. Zastanawia w gruncie
rzeczy pozytywny wizerunek obydwu wladcéw, kedry znajdujemy w dzie-
le Wyznawcy. Nie mozna tego powiedzie¢ o kolejnych kalifach z Banu
Umajja — wyraznie negatywny obraz panowan Walida I, “‘Umara II oraz
Jazyda II, a takze do$¢ niejednoznaczny wzgledem Hiszama ibn ‘Abd
al-Malika oraz ostatniego Umajjady na tronie w Damaszku — Marwana II
ibn Muhammada. Analiza tegoz zostala przeze mnie potraktowana jako
wstep do konkludujacego niniejsze rozwazania omdéwienia wizerun-
ku Abbasydéw. Za kluczowy w tym kontekscie uznaé nalezy niezbyt
pochlebny obraz tej dynastii, wytaniajacy si¢ z narracji dotyczacych
tzw. rewolucji. Teofanes, podkreslajac ludowy charakter wystapien,
uznajac je za lata grabiezy i morderstw, a jednocze$nie podnoszac watki
$wiadczace o watlej legitymizacji nowych wladcédw, nie opowiedziat
si¢ jednocze$nie po stronie Umajjadéw, wskazujac na liczne przewi-
ny wspomnianego wyzej ibn Muhammada, ktérego oskarzal wrecz
o odstepstwo od islamu. To interesujaca obserwacja, odstepstwo od
religii, chociazby z perspektywy Chronografa nieprawdziwej, skutkuje
jednak w jego narracji utratg wtadzy i anarchia. Swoiste memento dla



Zakonczenie 403

rodzimych, bizantynskich cesarzy. Staralem si¢ jednocze$nie wykazaé,
ze dla Teofanesa okres rewolucji w latach 749-750 byt jedynie wstepem

do opisu wewnetrznych probleméw panistwa muzulmanskiego, ktére

nie zakoniczyly si¢ na dobra sprawe az do korica tekstu Chronografii, z nie-
zwykle emocjonalnym opisem wydarzen zwiazanych z wojng domowa
o sukcesj¢ po Harunie ar-Raszidzie, kt6ry nosi znamiona wrecz zapowie-
dzi konca kalifatu, powszechnej anarchii, morderstw i niemal apokalipsy.
W rozdziale tym oméwilem réwniez wzmianki dotyczace Abbasydéw
w kontekscie ich star¢ z Bizantyniczykami, instytucjonalnych przesla-
dowan chrzeécijan, stosunku do tworzacych si¢ w tonie muzutmanskiej

ummy sekt, konkludujac oméwieniem niewielu wzmianek, ktdre mozemy
uzna¢ za bezposrednio odnoszace si¢ do poszczegdlnych abbasydzkich

kaliféw. Obraz, jaki wylania si¢ z tychze analiz, nie wydaje si¢ zbyt pozy-
tywny, w przeciwienstwie do Umajjadéw trudno byloby tu znalez¢ wladce,
z samym Harunem ar-Raszidem na czele, ktérego wizerunek nie nositby
w sobie negatywnego przestania. Interesujacym zagadnieniem, jakie

poruszylem w tej czgéci swojej pracy, jest tez zastosowany przez Teofanesa
zabieg narracyjny, zgodnie z ktérym nowa dynastia miata wicksze zwiazki
z Persja niz z Arabami. Tym samym Chronograf zdawal si¢ sugerowac¢, ze

wladza nad Wschodem powrécita znéw w rece znanego przeciwnika. By¢
moze éwcze$ni mogli w zwigzku z tym zywi¢ nadziejg, ze nowe paristwo

muzulmariskie wkrétce upadnie (opisy wojny domowej w kalifacie mogly
tylko rozpala¢ takq wiare), a jego zachodnie kraje, z Syria i Egiptem
na czele, znajda si¢ z powrotem w domenie cesarskiej. Co ciekawe, wspot-
czesne analizy panowania al-Ma‘muna pozwalaja nam domniemywa¢, ze

teofanesowe sugestie okazaly si¢ w gruncie rzeczy zgodne z prawda — to
od tego panowania, opisanego jeszcze czegsciowo przez Chronografa,
rozpoczat si¢ powolny upadek abbasydzkiego imperium.

Reasumujac, chcialbym podkresli¢, ze zaprezentowane w niniejszej
ksigzce uwagi nalezy potraktowaé jako ledwie wstep do dalszych badan.
Mam jednak nadziej¢, ze udowodnilem, jak bogatym zrédlem wzgle-
dem kwestii muzulmanskich jest Chronografia Teofanesa Wyznawcy
i jak wiele watkéw tam znalezionych wymaga nadal dogtebnych analiz,
a czgsto rowniez reinterpretacji w odniesieniu do osiagnie¢ wspdtezesnej
nauki, reprezentowanej zaréwno przez arabistéw, jak i bizantynologéw.






SUMMARY

Islam, the Arabs, and the image
of the Caliphs in the accounts of the
Chronography of Theophanes

the Confessor

Thc Chronography of Theophanes is certainly one of the most impor-
tant Byzantine sources containing information on the history of the
beginnings of Muslim statechood, the Caliphate, in the Byzantine cul-
tural sphere. The work contains many important passages concerning
both the very person of Muhammad, the founder of Islam, the Muslims,
and the individual representatives of the Caliphate, with its rulers at the
forefront. Taking into account the works of authors such as Muriel
Debié and Maria Conterno, it cannot be considered definitively proven
that the Confessor simply used the work of Theophilus of Edessa and
included in his Chronography information coming directly from this
author. However, this does not undermine the theses developed more
than a century ago, among others by Ernest Walter Brooks, according to
which Theophanes must have used Eastern sources in constructing his
narratives. Moreover, the analysis of texts concerning the image of indi-
vidual Caliphs, especially Mu‘awiya and ‘Abd al-Malik, allows us to assume
that the theses of Lawrence I. Conrad’s theses about the Arabic, Muslim



406 Summary

sources of Chronography, even if indirectly drawn from the Syriac culture
circle, may, in the course of further research, lead us to interesting and
finally binding conclusions.

In the context of the information provided by Theophanes about
the Prophet, I have tried to confront it with contemporary research on the
origins of Islam. In such a way, it is possible to look at this narrative from
asomewhat broader perspective, without limiting oneself to merely listing
the obvious accusations formulated against Muhammad by the Byzantine
chronicler. By comparing, for example, the narrative presented in the
Chronography regarding women as first adopters of Islam with modern
debates on the subject, both by academics and within Islamic communities,
it has transpired that, for all intents and purposes, the Chronographer has
somehow reflected the facts, even if there were some negative intentions
behind these statements of the Byzantine historian. Similarly, I have
tried to interpret, the obvious for Christian apologetics, references to
Muhammad’s relations with the Jews that we find in the Chronography.
The question of the epilepsy attributed by Theophanes to the Messenger
of Allah remains unresolved. Specifically, it seems important to answer the
question why the Chronographer made it clear in this passage, and in such
aveiled way, that in fact Islam should be considered a ‘diabolic’ religion?
This is all the more puzzling because in many passages the Confessor does
not hesitate to emphasise that this is precisely how he understands the
Muslim religion. He did not speak of the followers of Allah themselves
with much respect, as I hope I have been able to detail in the second chap-
ter. The interpretations of Theophanes seem to be consistent throughout
the narrative of his work, i.e. once given the explanations are repeated
both in the context of the first conquests and the era contemporary to
the chronicler, connected with the Abbasids. The same narrative clichés
occur, indicating that the Muslims were basically cowardly, using trickery,
deception, bribery, etc.

In the second chapter, I also decided to discuss several themes in which
the followers of Allah repeatedly served Theophanes as a reference point
for describing the internal history of the Byzantine Empire. I am referring
in particular to the issue of iconoclasm, where it is clear that the example



Summary 407

of Yazid II and his tragic end was intended by the Chronographer to
serve as a moral against the conduct of Leo III and Constantine V. I have
also aimed to understand how the themes related to the Umayyad’s reign
were woven into the intra-Byzantine narrative. Likewise, I have examined
in a separate chapter once again the issue of alleged Monophysite, Syriac or
Coptic assistance to Muslims in the context of the first invasions. I believe
that certain passages of Theophanes allow us to address this issue without
further painstaking interpretations of Eastern sources, burdened either
by their late period of composition or by multiple translations and edits
of the original text (as is in case of John of Nikiu). Indeed, there are refer-
ences in the Chronography that might suggest that the Monophysites may
have collaborated with the Muslims. However, in almost the same pas-
sages we find indications that allow us to assume that the local orthodox
Christians had a similar relationship with the followers of Islam. In this
context, paradoxically, the work of the Byzantine chronicler allows us to
look at this issue in a more balanced and objective way, and it can even
put an end to this, in truth, rather fruitless dispute. Another interesting
issue on which the reading of the Chronography gives us an interest-
ing perspective is the question of Muslim persecution of Christians.
Despite Theophanes’ repeated use of a fairly apocalyptic tone (especially
in the context of the final passages of the work, describing the civil war in
the Abbasid domain), it should be noted that there are very few references
to the physical persecution and murder of Christ’s followers, especially
in relation to the period of the first conquests and the rule of the Umayyad
dynasty. In this subsection I have also addressed the possibility, suggest-
ed in the literature (though not yet analysed), of an indigenous martyr
movement in Syria, similar to that which arose in Cordoba in the first
half of the ninth century. Complementing the above discussion is the
final subsection in this part of the book, which addresses the now quite
relevant problem of narratives concerning epidemics and other natural
disasters. I have decided to analyze these descriptions of Theophanes,
and in doing so I hope I have been able to show that it is not possible
to find in them any explicitly expressed message about potential divine
punishment sent down on Muslims in the context of these phenomena,



408 Summary

as can be observed in the descriptions of certain military clashes, the siege
of Constantinople (especially in 717-718), or Nicea in 727.

In the third chapter I have taken up the subject of Theophanes’ portray-
al of individual Caliphs. I have divided the material according to the cur-
rently accepted chronology, however I have also noted elements noticeable
in the Chronography, but not fitting in with this common scheme. The
most significant element here seems to be the Confessor’s treatment of
the figure of Ali, who, after reading the work of the Byzantine chronicler,
may seem quite marginal. Given how important the person of Abu Talib’s
son was for the formation of Muslim ideas even to this day, this is an
important observation. In analysing the surviving narratives about the var-
ious righteous Caliphs, I focused, among other things, on what I consider
to be a key passage in the Theophanes account, where the author directly
suggested the transfer of some of the power over the new state to Muawiya
by ‘Umar ibn al-Khattab, who is considered one of the most important law-
givers, in some traditions compared to Muhammad himself. This is, in my
view, a passage from which we can infer a significant influence of Umayyad
historical perceptions on the narrative of the Chronography. An analysis
of the information preserved in the work about the reigns of two found-
ers of Umayyad power — the already mentioned son of Abu Sufjan and
‘Abd al-Malik ibn Marwan — may lead us to similar conclusions. What is
puzzling is the essentially positive image of both rulers that we find in the
work of the Confessor. This cannot be said about the subsequent Umay-
yad Caliphs — a clearly negative image of the reigns of Walid I, ‘Umar Il and
Yazid II, as well as a rather ambiguous one concerning Hisham ibn ‘Abd
al-Malik and the last Umayyad on the throne in Damascus — Marwan I
ibn Muhammad. The analysis of the last reign has been treated by me
as a prelude to the concluding discussion of the image of the Abbasids.
The unflattering image of this dynasty emerging from narratives concern-
ing the so-called revolution should be considered crucial in this context.
Theophanes, while emphasising the popular character of the uprisings,
considering them to be years of plundering and murder, and at the same
time bringing up issues that prove the weak legitimacy of the new rulers,



Summary 409

did not take the side of the Umayyads, pointing to numerous faults of
the aforementioned ibn Muhammad, whom he even accused of deviating
from Islam. This is an interesting observation; deviation from the reli-
gion, even if it is false from the perspective of the Chronographer, results

in loss of power and anarchy in his narrative. A sort of memento for his

own Byzantine emperors. At the same time, I have tried to show that for
Theophanes the revolutionary period of 749—750 was only a prelude to

the description of the internal problems of the Muslim state, which did

not end for good until the end of the narrative, with an exceptionally
emotional description of the events related to the civil war for the suc-
cession after Harun ar-Rashid, which bears the hallmarks of an outright
foreshadowing of the end of the Caliphate, widespread anarchy, murders

and a near apocalypse. In this subsection I have also discussed referenc-
es to the Abbasids in the context of their clashes with the Byzantines,
their institutional persecution of Christians, and their attitude to the

sects forming within the Muslim Ummah, concluding with a discussion

of the few references that we can consider as directly referring to indi-
vidual Abbasid Caliphs. The picture that emerges from these analyses

does not seem to be very positive; in contrast to the Umayyads, it was

difficult to find a ruler here, with Harun ar-Rashid himself at the head,
whose image would not carry a negative undertone. Another interesting
issue I have touched upon in this part of my work is the narrative device

used by Theophanes according to which the new dynasty had closer ties

with Persia than with the Arabs. Thus the Chronographer seemed to

suggest that power over the East had once again returned to the hands

of a known adversary. Perhaps the contemporaries may have thus hoped

that the new Muslim state would soon collapse (descriptions of civil war in

the Caliphate could only have kindled such a belief)) and that its western

possessions, with Syria and Egypt at the forefront, would fall back into the

imperial domain. Interestingly, modern analyses of al-Ma'mun’s reign allow
us to surmise that Theophanes suggestions turned out to be essentially
true — it was with this reign, described in part by the Chronographer, that

the slow decline of the Abbasid empire began.






AASt
AB
ABSA
ACr
ADR

ADSVY

AEsM
AHA
AHMe

AHR
AIM
AION
Alsl
AJAME
AJN
AJSLL
AKg
AMHA
Anab
ANQE

Wykaz skrotow

Arts and Archaeology of the Islamic World
Asian and African Studies

Analecta Bollandiana

The Annual of the British School at Athens
Analecta Cracoviensia

ADR. Arbitraz i Mediacja. Kwartalnik Polskiego Stowarzysze-
nia Sadownictwa Polubownego

AHTHYHAS APEBHOCTB H CPEAHHE BeKa

Aevum. Rassegna di Scienze storiche linguistiche e filologiche
El Anuario de Estudios Medievales

Acta historica et archacologica mediacevalia

Acta historiac medicinae, stomatologiae, pharmaciae, medicinae
veterinariae

The American Historical Review

Artikel Ilmiah Mahasiswa

Annali dell'Universita degli Studi di Napoli “L’Orientale”
Ars islamica

Annals of the Japan Association for Middle East Studies
American Journal of Numismatics

American Journal of Semitic Languages and Literature
Archiv fir Kulturgeschichte

Acta medico-historica Adriatica

Anabasis. Studia Classica et Orientalia

Anaquel de Estudios Arabes



412 Wykaz skrétow

ANSMN American Numismatic Society, Museum Notes

AO.ASH Acta Orientalia Academiae Scientiarum Hungaricae

AQ Al-Qantara. Revista de Estudios Arabes

Ara Arabica

ARAM ARAM. Society for Syro-Mesopotamian Studies

Arch Archacology

ARdF Alfinge. Revista de filologia

ArsOr Ars Orientalis

ArtB The Art Bulletin: a quarterly published by the College Art
Association of America

ArtFJ The Arts Faculty Journal

ASQ Arab Studies Quarterly

ASSR Archives de Sciences Sociales des Religions

Ati ‘Atiqot. Journal of the Israel Department of Antiquities, Jeru-
salem

AUIFD Ankara Universitesi [lahiyat Fakiiltesi Dergisi

B Byzantion. Revue internationale des études byzantines

BArch The Biblical Archacologist

BaT Buletin Al-Turas

BEO Bulletin détudes orientales; Institut frangais de Damas / Insti-
tut francais du Proche-Orient

BF Byzantinische Forschungen. Internationale Zeitschrift fiir By-
zantinistik

BHG Bibliotheca Hagiographica Graeca

BiQ Bi-Quarterly Scientific of the Qur’an and Orientalists

BJRULM Bulletin of the John Rylands University Library of Manchester

BMGS Byzantine and Modern Greek Studies

BN]J Byzantinisch-Neugriechische Jahrbiicher

BP Balcanica Posnaniensia. Acta et studia

BRACC Boletin de la Real Academia de Cérdoba de Ciencias, Bellas
Letras y Nobles Artes

Bsa Bibliotheca Sacra

Bsl Byzantinoslavica. Revue internationale des études byzantines

Bslov Byzantinoslovaca

BSOAS Bulletin of the School of Oriental and African Studies

BST Biclariskie Studia Teologiczne



Wykaz skrétow 413

BSym
BuN
BVe
BZ
CAA
CaA
CAs
CC
CCM
CCO
CEAA
ChH
ChHR
CHR
CIsla
CMCS
cQ
CRAIBL

CRS
CT
CTO
Cv
DOP
EBiz

EcoA
EHR
EIl
EI2
EI3
EJARS
EJSS
Elp

EMR

Bulavtve Zoppeta

Biuletyn Numizmatyczny
Borocaosckuit Becruuk

Byzantinische Zeitschrift
Contemporary Arab Affairs
Canonicity and Authority

Cahiers d’Asie Centrale

Classica Cracoviensia

Cahiers de civilisation médiévale, Xe—XII¢ si¢cles
Collectanea Christiana Orientalia
Estudios de Asia y Africa

Church History

Church History and Religious Culture
Catholic Historical Review
Comparative Islamic Studies
Cambrian Medieval Celtic Studies
Connections. The Quarterly Journal

Comptes rendus des séances de 'Académice des Inscriptions et
Belles-Lettres de Paris

Cultural and Religious Studies

Collectanea Theologica

Colloquia Theologica Ottoniana

Xpucruanckun Bocrok

Dumbarton Oaks Papers

Estudios Bizantinos. Revista de la Sociedad Espanola de Bizan-
tinistica

Economic Affairs

English Historical Review

Encyclopaedia of Islam (Leiden—London, 1913-1934)
Encyclopaedia of Islam (Leiden—London, 1960-)

The Encyclopaedia of Islam, Three

Egyptian Journal of Archacological and Restoration Studies
European Journal of Social Sciences

Elpis. Czasopismo Teologiczne Katedry Teologii Prawostaw-
nej Uniwersytetu w Bialymstoku

Early Medieval Europe



414 Wykaz skrétow

EO Echos d’Orient

Er Eriu

Era Eranos. Acta Philologica Suecana

ERev The Ecumenical Review

ES Eurasian Studies

EW East and West

FHC Folia Historica Cracoviensia

FJPPS Factum: Jurnal Pendidik dan Peneliti Sejarah

FO Folia Orientalia

GAKS Gesammelte Aufsitze zur Kulturgeschichte Spaniens

Geo] GeoJournal

GRBS Greek, Roman, and Byzantine Studies

H Hermes. Zeitschrift fur klassische Philologie

Harp The Harp. A Review of Syriac and Oriental Ecumenical Studies

Hbs Habis

HCom History Compass

HICC The History of Islamic Culture and Civilization. A Quarterly
Research Journal

HiS Historia i Swiat

HJSS Hugoye: Journal of Syriac Studies

HJu Historia Judaica

HP Historia i Polityka

HR History of Religions

Hsa Hispania Sacra

HTR The Harvard Theological Review

HUCA Hebrew Union College Annual

HUS Harvard Ukrainian Studies

I Der Islam. Journal of the History and Culture of the Middle
East

IC Islamic Culture

ICh Islamochristiana

ICMR Islam and Christian-Muslim Relations

ICR Islam and Civilisational Renewal

ICs Iran and the Caucasus

ID

Intellectual Discourse



Wykaz skrétow 415

IE]
IIED
IJAHS
IJCIET
IJCT
IJFUS
IJISEF
IJMES
IJSSH
Ikti
Ilah
ILSo
IMEMS

IMJM
1Q
Iq

IR

IrS
IstS
ISt
ITMA
ITu
JA
JaA
JAAR
JaD
JAIS
JAL
JAOS
JaT
JAsH
JCoS
JCR
JCRe

Isracl Exploration Journal

Islam Ilimleri Enstitiisii Dergisi

The International Journal of African Historical Studies
International Journal of Civil Engineering and Technology
International Journal of the Classical Tradition
International Journal of Figh and Usul Al-Figh Studies
International Journal of Islamic Economics and Finance Scudies
International Journal of Middle East Studies

International Journal of Social Science and Humanity
Al-Tktisab. Journal of Islamic Economic Law

Ilahiyat Studies. A Journal on Islamic and Religious Studies
Islamic Law and Society

Mathal Journal of Islamic and Middle Eastern Multidiscipli-
nary Studies

International Medical Journal Malaysia
The Islamic Quarterly

Iraq. British Institute for the Study of Iraq
The Innes Review

Iranian Studies

Israeli Studies

Islamic Studies

Imago Temporis. Medium Aeveum
Insight Turkey

Journal asiatique

Jurnal Al-‘Adl

Journal of American Academy of Religion
Jurnal Al-Dustur

Journal of Arabic and Islamic Studies
Journal of Arabic Literature

Journal of the American Oriental Society
Journal of Al-Tamaddun

Journal of Asian History

Journal of Coptic Studies

Journal of Critical Reviews

The Journal of Conflict Resolution



416

Wykaz skrétéow

JCSSS
JECS
JEH
JEMAHS

JESHO
JH
JHS
J

JIA
Js
JIS
JISC
JIS.SU
JML
JMRS
JMSS
JNAS
JNES
JOAS
JoIMS
JOB
JOBG
JQ
JQR
JRAS
JRCE
JRISS
JSAI
JSIS

JSJ

JSS
JSSR
JWCI

Journal of the Canadian Society for Syriac Studies
Journal of Early Christian Studies
Journal of Ecclesiastical History

The Journal of Eastern Mediterranean Archaeology and Heri-
tage Studies

Journal of the Economic and Social History of the Orient
Jewish History

Journal of Hellenic Studies

Jihat al-Islam

Journal of Islam in Asia

Journal of Islamic Jerusalem Studies

Journal of Islamic Studies

Journal of Islamic Studies and Culture

Journal of Islamic Studies. Prince of Songkla University
Journal of Medieval Latin

Journal of Medieval and Renaissance Studies

Journal of Military and Strategic Studies

The Journal of North African Studies

Journal of Near Eastern Studies

Journal of Oriental and African Studies

Journal of Islamic and Muslim Studies

Jahrbuch der Osterreichischen Byzantinistik

Jahrbuch der Osterreichischen Byzantinischen Gesellschaft
The Jerusalem Quarterly

The Jewish Quarterly Review

Journal of the Royal Asiatic Society

Journal of Research on Christian Education

The Journal of Rotterdam Islamic and Social Sciences
Jerusalem Studies in Arabic and Islam

Journal of Shi‘a Islamic Studies

Journal for the Study of Judaism in the Persian, Hellenistic
and Roman Period

Journal of Semitic Studies
The Journal of Social Sciences Research

Journal of the Warburg and Courtauld Institutes



Wykaz skrétow 417

JWH

Kom
KSM
LAn

MAr

MChr
MCMW
ME

Nua

0oCC

Journal of World History

Klio. Beitrige zur alten Geschichte
Kom. Casopis za religijske nauke
Krakowskie Studia Mi¢edzynarodowe
Liber Annus

Mediterranean Archacology. Australian and New Zealand
Journal for the Archaeology of the Mediterranean World

Al-Masagq. Journal of the Medieval Mediterranean
Medieval Chronicle
Journal of Material Cultures in the Muslim World

Medieval Encounters. Jewish, Christian and Muslim Culture
in Confluence and Dialogue

Middle Eastern Studies

Medieval Worlds

The Medieval Globe

Monumenta Germaniae historica, Auctores antiquissimi
Miscellanea Hadriatica et Mediterranea

Museum International

MIDEO. Mélanges de I'Tnstitut dominicain d’études orientales
MIQOT. Jurnal Ilmu-ilmu Keislaman

Mirabilia

Mediterranean Journal of Humanities

Millati. Journal of Islamic Studies and Humanities
Millah. Jurnal Studi Agama

Le Muséon

Les Mélanges de I'Université Saint-Joseph, Beirut

Mugqarnas: An Annual on the Visual Cultures of the Islamic

World

The Muslim World

Medieval Warfare

The Numismatic Chronicle. The Journal of the Royal Society
Near Eastern Archaelogy

Name-ye Iran-¢ Bastan. International Journal of Ancient Ira-
nian Studies

Nuansa. Jurnal Penelitian Ilmu Sosial dan Keagamaan Islam

Orientialia Christiana Cracoviensia”



418

Wykaz skrétéow

Och

ocCp

OL

oM
Op.RCHS
Or.PTS

PAM.MS
PazNT

PB
PBE

Phoe
PG

PJMAI
PL

PM
PMZ

PNH
PO
POC
POr
PP
Psa
PST
PZH
Qd
QSA
Qur
RANL

Oriens Christianus. Hefte fiir die Kunde des christlichen Orients
Orientalia Christiana Periodica

Orientalistische Literaturzeitung

Oriente Moderno

Opcidn. Revista de Ciencias Humanas y Sociales

Oriens. Journal of Philosophy, Theology and Science in Isla-

mic Societies
Polish Archacology in the Mediterranean. Monograph Series

Pazhohesh Namey-e Tarikh. Scientific Journal of History Re-
search

Poikila Byzantina

Prosopography of the Byzantine Empire I; 641-867, ed.
JR.Martindale, Ashgate 2001

Phoenix. Journal of the Classical Association of Canada / Revue
de la Société canadienne des études classiques

Patrologiae cursus completus, Series graeca, ed. J.-P. Migne,
Paris 1857-1866

Peritia. Journal of the Medieval Academy of Ireland

Patrologiac cursus completus, Series latina, ed. J.-P. Migne,
Paris 1844-1880

Patristica et Mediaevalia

Prosopographie der mittelbyzantinischen Zeit, hrsg. R.-J. Lilie
et al,, Berlin 1999-

Przeglad Nauk Historycznych

Patrologia orientalis

Proche-Orient chrétien

Parole de 'Orient

Past and Present: A Journal of Historical Studies
Polonia Sacra

Poznaniskie Studia Teologiczne

Piotrkowskie Zeszyty Historyczne

Qedem

Quaderni di Studi Arabi

Quranica. International Journal of Quranic Research

Rendiconti della Reale Accademia dei Lincei, Classe di scienze
morali, storiche e filologiche



Wykaz skrétow 419

RBén
RBPH

Rel
Ren
RESEE
RevE

RHA
RHR
RMMus
RMR

RO
RoMES
Rsa

RSIM
RSN
RSO
RSRe
RT.KUL

SAI
SCer

SCH
SChr
Se

Revue bénédictine
Revue belge de philologie et d’histoire

Paulys Real-Encyclopidie der classischen Altertumswissen-
schaft, eds G. Wissowa, W. Kroll, Stuttgart 1894-1978

Revue des études byzantines

Revue des études islamiques

Revue des études juives

Religion

Renaissance: Monthly Islamic Journal
Revue des études sud-est européennes
Revista Estudios. Universidad de Costa Rica
Revue historique

Revista Historia Auténoma

Revue de I'histoire des religions

Revue des mondes musulmans et de la Méditerranée
Reti Medievali Rivista

Revue numismatique

Rocznik Orientalistyczny

The Review of Middle East Studies

Resovia Sacra. Studia Teologiczno-Filozoficzne Diecezji Rze-
szowskicej

Rivista di Studi Indo-Mediterranei
Revue suisse de numismatique
Rivista degli studi orientali
Recherches de science religicuse

Roczniki Teologiczne Towarzystwa Naukowego Katolickiego
Uniwersytetu Lubelskiego

Speculum. A Journal of Medieval Studies
Studia Arabistyczne i Islamistyczne

Studia Ceranea. Journal of the Waldemar Ceran Research Center
for the History and Culture of the Mediterranean Area and
South-Eastern Europe

Studies in Church History
Saeculum Christianum

Securitologia



420 Wykaz skrétow

SEIb Studia Elblaskie

Sem Seminare. Poszukiwania Naukowe

SII Studies in Islam

SIsl Studia Islamica

SLA Studies in Late Antiquity

SNoRe Sudan Notes and Records

SOec Studia Oecumenica

N Y Studia Patristica

SRol Sex Roles: A Journal of Research is a global, multidisciplinary,
scholarly, social and behavioral science journal with a feminist
perspective

SSH Stupskie Studia Historyczne

STheo Scripta Theologica [Pamplona]

STHSO Studia Teologiczno-Historyczne Slaska Opolskiego

Sy Syria. Archéologie, art et histoire

SVD Nurt SVD

SVIQ St. Vladimir’s Theological Quarterly

SZU]J Studenckie Zeszyty Historyczne UJ

TCK Teologia i Czowick. Kwartalnik Wydziatu Teologicznego UMK

TGE Tpyast Tocyaapctennoro Epmuraska

TheSP Theoria. A Journal of Social and Politial Theory

™ Travaux et mémoires du Centre de recherches d’histoire et
civilisation byzantines

TPAPA Transactions and Proceedings of the American Philological
Association

TS Theological Studies

\% Viator: Journal of Medieval and Renaissance Studies

vC Vigiliae christianae: A Review of Early Christian Life and Lan-
guage

ViO BaacTp 1 ob1ectBo: HCTOPUSA, TEOPHS, IIPAKTUKA

VP Vox Patrum. Antyk Chrze$cijariski

\A% BusanTuiicknii BpeMeHHUK

WIT WIT. Transactions on the Built Environment

WJIHC World Journal of Islamic History and Civilization

WO Die Welt des Orients. Wissenschaftliche Beitrige zur Kunde

des Morgenlandes



Wykaz skrétow 421

WSTeo
WZKM
ZDADL
ZDMG
ZRP
ZRVI

Warszawskie Studia Teologiczne

Wiener Zeitschrift fur die Kunde des Morgenlandes
Zeitschrift fiir deutsches Altertum und deutsche Literatur
Zcitschrift der Deutschen Morgenlindischen Gesellschaft
Zcitschrift fiir Romanische Philologie

360puuk Paposa Busanrosomkor Mucruryra






Bibliografia

Abi Talib
Ali ibn Abi Talib, Aforyzmy, tham.]. D an e c ki, Warszawa 1990.
Ali Ibn Abi Talib, Nahdz al-Balagha, tdum. szejk A. Miern ik, Al-Mahdi

Institute (UK) 20r12.

Abu Ra’ita al-Takriti
Die Schriften Des Jacobiten Habib Ibn Hidma Abu Ra’ita, ed. G. G r af, Louvain 1951.

Adamnan

Adamnani De locis sanctis libri tres, trans. D. Meehan,ed. L. Bieler, [in:] Adam-
nan’s De locis sanctis, ed. D. M e e h an, Dublin 1958, s. 36—120.

Adamnan z Hy, Omiejscach swigtych, ttam. P.Iwaszkiewicz, [in:] Do Ziemi
Swigtej: najstarsze opisy pielgrzymek do Ziemi Swigtej IV-VIII w., wybér, wstep,
wprowadzenie i oprac. i d e m, Krakdw 2010, 5. 237-273.

Adomnano di Tona. I luoghi santi: introduzione, traduzione ¢ comment, trad.
M.Guagnano,Bari2008.

Itinera Hierosolymimna Saecvli IIIT-VTII, rec. et comm. P. G e yer, Pragae—Vindo—
bonae-Lipsiac 1898.

The Pilgrimage of Arculfus in the Holy Land about the Year A.D. 670, transl.
JR.MacPherson, London 189s.



424 Bibliografia

Agapiusz
Agapius (Mahboub) de Menbidj, Kitab al- Unvan. Histoire universelle,
ed.ettrad. A. Vasiliev, Seconde Partie I, PO 8, Paris 1912.

Akta Soboru Nicejskiego II

Sacrorum Conciliorum Nova et Amplissima Collectio, ed. G.D. Man s i, vol. XIII,
Firenze 1767.

The Seventh General Council. The Second of Nicea Held A.D. 787 in which the Worship
of Images was Established with Copious Notes from the ‘Caroline Books' Compiled
by Order of Charlemagne for its Confutation, transl. ]. Men d ham, London 18s0.

Ammar al-Basri

Ammar al-Basri, Apologie et controverses, transl. and ed. M. Hay e k, Beirut 1977.

Apokryfy syryjskie
Apokryfy syryjskie. Historia i przystowia Achikara. Grota skarbéw. Apokalipsa Psendo
-Metodego, thum. A. Tronina, oprac. A. Tronina, M. Starowieyski,

Krakdéw 2011.

Al-Balazuri
Al-Balazuri, Kitab Futih al-Buldin,ed. MJ.d e Goeje, Leiden 1866.

Bartlomiej z Edessy

Bartholomaecus Edessenus, Elenchus et confutatio Agareni, [in:] PG 104,
kol. 1383-1448.

Bartholomaios von Edessa, Confutatio Agareni, kommentierte grie-
chisch-deutsche Textausgabe von K.-P. To d t, Wiirzburg 1988.

Biblia Tysigclecia
Biblia Tysigclecia. Pismo Swigte Starego i Nowego Testamentu w przekladzie z jezykdw
oryginalnych, wyd. 3, Poznan 2002.

Breviarium fidei
Breviarium fidei. Wybor doktrynalnych wypowiedzi Kosciota, red.S.Gtowa, 1. Bieda,

Poznan 1998.



Bibliografia 425

Al-Buchari
Sahih Bukhari, heeps://www.sahih-bukhari.com/ [dostep: 10.05.2021 1.].

Chalifa ibn Chajjat

Khalifa ibn Khayyat's History on the Umayyad Dynasty (660—750), transl. and ed.
C.Wurtzel, foreword by R. Hoyland, Liverpool 201s.

Tirikh Khalijfah bin Khiyat, Ar-Riyad 198s.

Chronica minora
Chronica minora saec. IV, V, VI, VII, ed. Th. Mom msen, MGH.AA, t. XI.2,
Berlin 1894.

Classical Arabic Stories
Classical Arabic Stories. An Anthology, ed. S.Kh.Jayy usi, New York 2010.

Doctrina Jacobi
Doctrina Jacobi nuper Baptizati, trad. et ed. V. D ér o c hee, [in:] Juifs et chrétiens dans
! Orient du VII siécle,eds V.D éroche,G.Dagron, TM 11,1991, 5. 17-248.

Eliasz z Nisibis
Eliae Metropolitae Nisben i, Opus Chronologicum, p.1,inte. EW.Brooks,

Romae—Parisiis—Lipsiae 1910.

Epifaniusz
Epifaniusz z Salaminy, Pisma przeciw obrazom, ttam. MMM. Dylewska,

VP 42/43, 2002, s. 551—565.

Eulogiusz z Kordoby

Eulogius Cordubensis, Liber apologeticus martyrum, [in:] Corpus Scriptorum
Muzarabicorum, vol. 11, ed. J.E. G il, Madrid 1973, s. 475—495.

Eulogius Cordubensis, Memoriale sanctorum sive libri I1I de martyribus
Cordubensibus, [in:] Corpus Scriptorum Muzarabicorum, vol. 11, ed. JE. G i1, Madrid
1973, 8. 363—459.

The Eulogius Corpus, transl. and ed. K.B. Wo I f, Liverpool 2019.


https://www.sahih-bukhari.com/

426 Bibliografia

Euzebiusz z Cezarei
Euzebiusz z Cezarei, Historia koscielna. Tekst grecki i polski, ttum. A. Caba

na podstawie tlumaczenia A. Lisieckiego, oprac. H.Pietras, Krakédw 2013.

Filokalia

The Philokalia. The Complete text compiled by St Nikodimos of the Holy Mountain
and St Makarios of Corinth, transl. and eds GEH.Palmer, Ph.Sherrard,
K. Ware, London 1984.

Gewond

Ghevond, Patmutyun,ed. A. Ter-Ghevondyani, Erevan 1982.

Ghewond's History, transl. R. Be d ro sian, Long Branch (NJ) 2006, https://www.
tertullian.org/fathers/ghewond_oo_intro.htm [dostep: 10.05.2021 1.].

Hemopus xarugpos sapdanema Iesonda, nucamers VIII 6, nep. K. ITaTrxkanp s H,
Canxr-ITerep6ypr 1862.

Hemopus Tesonda Beauxozo, apmsncxozo eapdanema, npea. u npum. K. 9 r st 1, Cankr-

-ITerep6ypr 1887.

Grzegorz Bar Hebreus

Gregorius Barhebraeus, Chronicon Syriacum, ed. P. B ¢ d j a n, Paris 1890.

Gregory Barhebracus, Mukbrasar ta'rikh al-duwal, ed. A. Salihani,
Beyrouth 1890.

The Chronography of Gregory Abi’[-Faraj, ed. E.A. Wallis Budge, vol. I-11,
London 1932.

Ibn Iszak
Muhammed Ibn Ishak (bearbaitetvon Abd el-Malik ibn Hisham),
Kitib Sivar Rasil Allah, hrsg. E.-Wiistenfeld, Bd I, Gottingen 1858.

Jakubi

Tirikb al-Ya'qibi, vol. I1, Beirut 1960.

The Works of Ibn Widibh al-Ya'qibi. An English Translation, eds M.S. Gordon,
CFERobinson,EK.Rowson, M.Fishbein, Leiden—-Boston 2018.


https://www.tertullian.org/fathers/ghewond_00_intro.htm
https://www.tertullian.org/fathers/ghewond_00_intro.htm

Bibliografia 427

Jan z Nikiu
The Chronicle of John, Bishop of Nikiu translated from Zotenberg's Ethiopic Text,
trans. RH.Charles,D.Litt, London—Oxford 1916.

Jan z Damaszku

loannis Damasceni, Iz tractatum Contra Jacobitas, Admonitio, [in:] PG 94,
kol. 1436-1501.

loannis Damasceni, Libellus de recta sentential, [in:] PG 94, kol. 1421-1432.

Jawzi
Ibn alJawzi, Al-Muntazam fi tarikh al-muluk wa’'l-umam, . V,ed. M. Abd al-
-Qadir Ata, Bayrat199s.

Jerzy Mnich
Georgios Monachos, Chronicon,ed. C.deB o o r,vol. II, Lipsiac 1904 [= PG 110,
kol. 41-1285].

Jerzy Synkellos
The Chronography of George Synkellos. A Byzantine Chronicle of Universal History
from the Creation, transl., eds W. Adler, P. Tuffin, Oxford—New York 2002.

Kamal ad-Din
Kamial ad-Din ‘Umar ibn Ahmad Ibn al-* Adim, Zubdat al-halab min
tarikh halab, ed.S. D a h a n, Dimashq 1951.

Kasir
Isma‘il ibn ‘Umar Ibn Kathir A/-Bidayah wa-al-nihayah, t. V, Dawlah
Qatar 2015.

Kedrenos
Georgius Cedrenus Ioannis Scylitzae Ope, t. 1, suppl. et emen. I. Bekkero, Bon-
nae 1838.



428 Bibliografia

Kindi

Apology of Al Kindy Written at the Court of Al Mamun in Defence of Christianity
against Islam, transl. and ed. W. M u i r, London 1882.

The early Christian-Muslim dialogue. A collection of documents from the first three
Islamic centuries (632—900 A.D.), transl. N.A. N e w m a n, Hatfield (Pa.) 1993.

A-Kindi, Apologia del cristianesimo, trad. L. B o t tin i, Milano 1998.

Koran

Koran, tham.]. Bielaw s ki, Warszawa 1986.

Kronika do 813 r.
Chronicon ad Annum 813 —A Syriac Fragment,ed. and trans L EW. Bro o ks,
ZDGM 54,1900, s. 195—230.

Kronika do 1234 7.
Chronicon Anonymi Auctoris ad Annum Christi 1234 Pertinens, eds LA.Barsoum,

J-B.Chabot, Louvain 1920

Kroniki syryjskie
The Seventh Century in the West-Syrian chronicles (Translated texts for historians 1s),
transl. and ed. A.Palm er, Liverpool 1993.

Ksigga tysigca i jednej nocy
A Hundred and One Nights, transl. B.Fud ge,edsR. Irwin, PhK. Kennedy,

M.Pomerantz, New York 2017.

Ksigga Zorobabela
L’apocalypse de Zorobabel et le roi de Perse Siroés, trad. 1. L év i, RE]J 68, 1914,

S. I131—14.4.

Leon Diakon

Leonis Diaconi caloensis Historiae Libri Decem, rec. C.B. H a s e, Bonnae 1828.



Bibliografia 429

Ma‘mar ibn Raszid
Ma‘mar ibn Rashid, The Expeditions. An Early Biography of Mubhammad,
transl. SW. Anth o ny, New York 2015.

Mena z Nikiu
Mena of Nikiou, The Life of Isaac of Alexandria and the Martyrdom of Saint

Macrobius, transl., ed. D. B e 1], Piscataway 2009.

Menologion
De Menologio Basilii Imperatoris, [in:] PG 117, kol. 9—612.

Michat Syryjczyk
Chronique de Michel le Syrien, trad. et ed. J-B. Chab o t, vol. I-IV, Paris, 1899—1910.

Nicefor Patriarcha

Antirrhetici tres adversus Constantinum Copronymum, [in:] PG 100, kol. 206-533.

Pasja Piotra z Kapitolias

Three Christian Martyrdoms from Early Islamic Palestine: Passion of Peter of Capitolias,
Passion of the Twenty Martyrs of Mar Saba, Passion of Romanos the Neo-Martyr.
Parallel Georgian-English and Greck-English texts, transl., ed. SJ. Shoemaker,
Provo (Utah) 2016.

2Kumue Ilempa Hosozo, myvenuxa Kanumoauniickozo, nep. K. Kexeaupse, CV 4,

1915, S. I—-71.

Pawel Alwar

Paulus Alvarus, Liber epistolarum, [in:] Corpus Scriptorum Mozarabicorum,
vol. I, ed.J. G il, Madrid 1973, 5. 144—270.

Paulus Alvarus, Vita Eulogii, [in:] PL 115, kol. 705-720.

Poezja arabska
Poezja arabska. Wiek VI-XIII. Wybdr, thum. J. Bielawski, red.J. Danecki,
Wroctaw 1997.



430 Bibliografia

Psecudo-Dionizjusz
Incerti Auctoris Chronicon Psendo Dionysianum Vilgo Dictum II, trans. R. Hespel,

Louvain 1989.

Samson z Kordoby
Samsonis apologeticum contra perfidos (Liber apologeticus fidei), [in:] Corpus Scriptorum
Muzarabicorum, vol. 11, ed. J. G il, Madrid 1973, s. 505—558.

Sebeos

Sebéos’ history, transl. R.Be d rosian, New York 198s.

The Armenian History attributed to Sebeos, transl. R°-W. T h o m s o n, Liverpool 1999.
Hemopus umnepamopa Hpaxaa. Couunenne enucxona Cebeoca, nucamenrs VII sexa,

nep. K. ITarkaub sy, CaHKT—HeTepGypr 1862.

Sewer

Severus AI’Ashmunein (Hermopolis), History of the Patriarchs of
the Coptic church of Alexandyia, part 11: Peter I-Benjamin I (661 AD), PO 1,1904.

Severus AI’Ashmunein (Hermopolis), History of the Patriarchs
of the Coptic Church of Alexandria. Part III: Agathon—Michael I (766 AD),
transl, ed. B.Evetts, PO s, 1910.

Sozomen
Sozomenus, Kirchengeschichte, hrsg. . Bid e z, G.Ch. Han s e n, Berlin 1995s.
Hermiasz Sozomen, Historia Kosciola, thum. S. Kazikowski, wstgp

Z.Zielinski, Warszawa 1989.

Sujuti
Jalaluddin as-Suyuti, The History of the Khalifahs Who Took the Right Way,
transl. A. Clarke, London 1995.

Synaxarium
Synaxarium Ecclesiae Constantinopolitanae, oper. et stud.

H.Declehaye, Bruxellis 1902.



Bibliografia 431

Tabari

Tabari, Annales,eds M.J.de Goeje etal,vol. I- XV, Leiden 1879-1901.

Tabari I, The Early Abbasid Empire, vol. 1. The Reign of Amu Ja'far Al-Mansur
AD. 754-775, transl. JA. William s, Cambridge 1988.

Tabari XII: The History of al-Tabari, vol. XII: The Battle of al-Qadisiyyah and
the Conquest of Syria and Palestine, transl., ed. Y. Fie d ma n n, Albany 2007.

Tabari XI11: The History of al-Tabari, vol. X1I1: The Conquest of Iraq, Southwestern
Persia, and Egypt: The Middle Years of Umar's Caliphate, A.D. 636—-642/A.H. 15-21,
transl,, ed. GH.A.Juyn b oll, Albany-New York 1989.

Tabari XIV: The History of al-Tabari, vol. XIV: The Conquest of Iran A.D.
641-643/A.H. 21-23, transl., ed. G. Rex Smith, New York 1994.

Tabari X V: The History of al-Tabari, vol. XV: The Crisis of the Early Caliphate:
The Reign of “Uthmin, A.D. 644—0656/A.H. 24-35, transl. RS. Humphreys,
New York 1990.

Tabari XXVI: The History of al-Tabari, vol. XXV1: The Waning of the Uma-
yyad Caliphate. Prelude to Revolution A.D. 738-745/A.H. 121-127, transl. C. Hil-
lenbrand, New York 1989.

Tabari XX X: The History of al-Tabari, vol. XXX: The ‘Abbaisid Caliphate in Equi-
librium: The Caliphates of Miisa al-Hadi and Harin al-Rashid, A.D. 785—809/
AH.169-192, transl. CE.Boswor th, Albany—New York 1989.

Teodor Abu Kurra

Theodorus Abucara, Opuscula ascetica [vel] Contra haereticos, Indaeos et Sara-
cenos varia opuscula, PG 97, kol. 1461-1601.

Theodore Abu Qurrah. English translation of nearly the complete corpus of Theo-
dore Abu Qurrah’s works, with extensive notes on the Arabic and Greck texts,

transl., ed. .C.Lam o reaux, Provo (Utah) 2006.

Teodor Bar Koni
Theodorus Bar Koni Liber Scholiorum, ed. A. S c h e r, Paris 1910.

Teodor Studyta
Theodori Studitae epistulae, ed. G.Fatouros, Berlin-New York 1992.
Theodorus Studita, Laudatio Plationis, PG 99, kol. 803-8s0.



432 Bibliografia

Teofanes

Theophanis Chronographia, ed. C.G.de B o or, Lipsiac 1883.

The Chronicle of Theophanes Confessor. Byzantine and Near Eastern history
A.D. 284-813, transl., eds C. Mango, R. Scott with the assistance of
G.Greatrex, Oxford 1997.

The Chronicle of Theophanes. An English translation of Anni Mundi 6095—6305
(A.D. 602-813), with introduction and notes, transl., ed. H. Turtledove,
Philadelphia 1982.

Teofanes Kontynuator

Theophanes Continuatus,rec. . Bekker, Bonnae 1838.

Teofil z Aleksandrii
Une homelie de Theophile d’ Alexandrie en I'honneur de St. Pierre et de St. Paul,
ed.ettrad. H. Fleisch, ROC 30,1935/1946, 5. 371-420.

Teofil z Edessy

Astrological works of Theophilus of Edessa. Labors Concerning Military Inceptions — On
Cosmic Inceptions — Apotelesmatz’cs — On Various Inceptions — The Arabic passages,
transl. E.J. Gramaglia, ed. with an introduction B.N. D ykes, Minnea-
polis 2017.

Hovyland R., Theophilus of Edessa’s Chronicle and the Circulation of Historical
Knowledge in Late Antiquity and Early Islam, Liverpool 2011.

Teofilakt Symokatta
Theophylacti Simocattae, Historiae,ed. C.de Boor, Lipsiac 1887.

Wakidi

Mohammed in Medina. Das ist Vakidi's Kitab al-Maghazi in verkiirzter deutscher
Wiedergabe, hrsg. ]. Wellhaus e n, Berlin 1882.

Muhammad Waqidi, The Islamic Conquest of Syria. A translation of Futihushim.
The Inspiring History of the Sahibal’s Conquest of Syria as Narrated by the Great
Historian of Islam, transl. M.S. al-Kin d 1, Ta-Ha Publishers 1423 [2002].



Bibliografia 433

Zahabi

Muhammad ibn Ahmad Zahabi, Zirikh al-Islam wa Wafayar al-Mashihir
wa al-A’lim, t. 111, eds BA. Ma‘ruf; Sh. Arna’ut; S. Mahdi‘Abbas,
Bayrat 1990.

Zonaras

loannis Zonarae Epitome Historiarum, vol. 111, ed. L A. D in d o r f, Lipsiac 1870.

Zywot Sw. Leona z Katanii
Vita Leonis Catanensis (BHG 981b), [in:] B.B. A a1 b1 m e B, Heusdanmnwie 2pewecxue

azuozpaguueckue mexcmot, CaHKT—HeTepGypr, 1914, s. 12—28.

Zywot Stefana Sabaity
Vita Stephanos Sabaites (BHG 1670)

Opracowania

Abdul Aziz N.A,, Khalifah Mu'awiyah bin Abu Sufyan: Peletak Dasar Pemerintahan
Islam Monarki 661-680, FJPPS 9.1, 2020, s. 75—84.

Abbas H., The Propher’s Heir. The Life of Ali Ibn Abi Talib, New Haven 202.1.

Abboctt N, The Ta'rikh al-Khulafa’ of Ibn Ishaq. The Assasination of ‘Umar I and the
Appointment of the Elective Council, [in:] N. Abb o tt, Studies in Arabic Literary
Papyri. I: Historical Texts, Chicago 1957, s. 80—99.

Abbott N, Women and the State on the Eve of Islam, AJSLL s8. 3, 1941, 5. 259—284.

Abbott N, Women and the State in Early Islam, INES 1. 1, s. 106-126.

Abbou Hershkovits K., Women Converts and Familial Loyalty in the Tine of the
Prophet Mubammad b. Sa'd, | in:] Conversion to Islam in the Premodern Age: A Source-
book,eds N.Hurvitz, Ch.C.Sahner, U Simonsohn,L.Yarbrough,
Berkeley 2020, 5. 54-57.

Abdal-Janabi SK.,al-Hilali AJ]J., The Historical Starting Points for the State-
hood of Umayyad Caliphate, Op.RCHS 23 (35), 2019, 5. 1130-1139.

Abdullah A, The Islamic Monetary Standard: The Dinar and Dirham, IJISEF 1,

2020, S. I—29.



434 Bibliografia

Abu Assab N, The Unayyad's Attitude towards the Christian Sacred Sites in Islamic-
Jjerusalem, JIJS 14, 2014, 5. 27-76.

Abu-Munshar MY., A4 Historical Study of Muslim Treatment of Christians in Islamic
Jerusalem at the Time of *Umar ibn Al-Kbattib and Salih al-Din with Special
Reference to Islamic Value of Justice, PhD Thesis, University Abertay Dundee 2003.

Ackerman-Liberman PhlL, Revisiting Jewish Occupational Choice and Urban-
ization in Iraq under the Early Abbasids, JH 29. 2, 2015, 5. 113-135.

Adang C., Muslim writers on Judaism and the Hebrew Bible: from Ibn Rabban to Ibn
Hazm, Leiden 1996.

Adinugraha HH., The Economic of Umar bin Khattab Policy in Modern Economic
Policy, [in:] The First International Conférence on Law, Businees and Governance
2013. Proceedings, Lampung 2013, s. 83-89.

Afinogenov D, Thesource of Theophanes Chronography and Nikephoros’ Breviar-
ium for the years 685—717, CV 4,2002, s. 11-22.

Afsaruddin O.A. ‘Uthmain ibn ‘Affan, [in:] The Oxford Encyclopedia of the Islamic
World, ed. JL.Esp osito, Oxford 2009, http://www.oxfordislamicstudies.com/
article/opr/t236/e1089 [dostep: 10.05.2021 1.].

Agha SS., The Avab Population in Hurdsin during the Umayyad Period: Some Demo-
graphic Computations, Ara 46.2,1999, s. 211-229.

Agha SS., 4 Viewpoint of the Murji'a in the Umayyad Period. Evolution through Appli-
cation, J1S 8.1,1997, 5. 1—42.

Ahmed A.Q., The Religious Elite of the Early Islamic Hijaz. Five Prosopographical
Case Studies, Oxford 2011

Ahmed L., Women and Gender in Islam. Historical Roots of a Modern Debate, New
Haven 1992.

Aisyah S,Ismail N, The Distribution of Zakat at the Time of Caliph Umar ibn
Khattab, 1kti 3. 2, 2019, 5. 71-78.

Akhmetova E., Women in Islamic Civilisation. Their Rights and Contributions,
ICR 7. 4, 2016, 5. 474—491.

Akhmetova E., Women’s Rights. The Qur’anic Ideals and Contemporary Issues,
ICR 6.1, 2015, 5. 58—75.

Akpinar M., Narrative Representantions of Abu Bakr (D. 13/634) in the Second/Eighth
Century, PhD Thesis, The University of Chicago 2016.


http://www.oxfordislamicstudies.com/article/opr/t236/e1089
http://www.oxfordislamicstudies.com/article/opr/t236/e1089

Bibliografia 435

Akram AL, The Muslim Conquest of Persia, ed. AB. al-Mehri, Birming-
ham b.d.w.

Akram AL, Yarmuk, [in:] AL Ak ram, The Sword of Allah. Kalid bin al-Waleed,
s. 1-17, http://www.grandestrategy.com/2007/12/sword-of-allah-chapter-35-yarmuk.
heml. [dostep: 10.05.20211.].

Al-AbdulJader AS., The Origin of Key Shi‘ite Thought Patterns in Islamic Histo-
7y, [in:] Living Islamic History: Studies in Honour of Professor Carole Hillenbrand,
ed. Y. Suleiman, Edinburgh 2010, 5. 1-13.

Alajmi A., Ascribed vs. Popular Legitimacy: The Case of al-Walid II and Uma-
yyad ‘abd, JNES 72.1, 2013, 5. 25-33.

Alajmi A, Keshk Kh., Unayyad Ideology and the Recurrence of the Past (Ideologia
omeya y el recurso al pasado), ANQE 24, 2013, 5. 7-21.

Albarrdn J., La cruz en la media luna. Los cristianos en al-Andalus: realidades
y percepciones (siglos VIII-XIII). Estado de la cuestion y perspectivas de investigacion,
Murcia 2013.

Aldana Garcia MJ., Expresién de los sistemas de antitesis que oponen el Cristianismo
al Islam en la obra de S. Eulogio, Hbs 31, 2000, s. 417-426.

Aldana Garcia MJ., La polémica teoldgica Cristianismo-Islam en el ‘Memoriale
sanctorum’ de San Eulogio y su posible influencia oriental, ARdF 8, 1995, s. 11-22.

Alexander PJ., The Byzantine Apocalyptic Tradition, Berkeley—Los Angeles 198s.

Alexander PJ, The Patriarch Nicephorus of Constantinople: Ecclesiastical Policy and
Image in the Byzantine Empire, Oxford 1958.

AlharthiJ, The Body in Arabic Love Poetry: The Udhri Tradition, Edinburgh 2021.

Alhasanat M.B,Kabir Sh, Wan Hussin W.A, Addison E., Spatial
analysis of a bistorical phenomenon: using GIS to demonstrate the strategic placement
of Umayyad desert palaces, Geo] 77. 3, 2012, 5. 343-359.

Ali N., The Royal Veil. Early Islamic Figural Art and the Bilderverbot reconsidered,
Rel 47. 3, 2017, 5. 425—444.

Ali N., Unayyad Palace Iconography. On the Practical Aspects of Artistic Creation,
[in:] Power, Patronage and Memory in Early Islam. Perspectives on Umayyad Elites,
edsA.George, A.Marsham, Oxford 2018, s. 175-254.

‘Ali Nadwi SR, Bin ‘Ali al-Saqqaf HH.H., Emir Mu'awiyah and Medieval
Chroniclers and Traditionalists, transl. Kh. Qasim, S.A.AD.Husayn i, Divaan
E Ishq 2020.


http://www.grandestrategy.com/2007/12/sword-of-allah-chapter-35-yarmuk.html
http://www.grandestrategy.com/2007/12/sword-of-allah-chapter-35-yarmuk.html

436 Bibliografia

Alizadeh K., Overlapping Social and Political Boundaries: Borders of the Sasanian
Empire and the Muslim Caliphate in the Caucasus, [in:] The Archaeology of Medieval
Lslamic Frontiers: From the Mediterranean to the Caspian Sea, ed. A. Asa Eger,
Boulder (Colorado) 2019, s. 139-167.

Alkhateeb F, Lost Ilamic History. Reclaiming Muslim Civilisation from the Past,
London 2014.

Allen T., Aniconism and Figural Representation in Islamic Art, [in:] Five Essays
on Islamic Art, Sebastopol 1988, s. 17-37.

Al-Naboodah HM., Sahib al-Khabar. Secret Agents and Spies during the First
Century of Islam, JAsH 39. 2, 2005, 5. 158-176.

Alroey G, Mesopotamia — The Promised Land. The Jewish Territorial Organization
Project in the Bilid Al-Rafidayn and the Question of Palestine, 1899—1917, MES so0.
6, 2014, S. 911—935.

Al-Tel OI,Mohd Nor M.R., Unar ibn al-Khattab's Visits to Bayt al-Maqdis.
A Study on its Reasons and Objectives, JaI 12. 1, 2017, 5. 79—91.

Amélineau E-C., Lesderniers jours et le mort du kbalife Merouin 11 & aprés [ Histoire
des Patriarches d Alexandrie, JA sér. 11 / .1V, 1914, s. 421-449.

Amiran DHK,Arich E, Turcotte T, Earthquakes in Israel and adjacent
areas: macroseismic observations since 100 B.C.E., IE] 44,1994, s. 260—305.

Anastasos MV, Studies in Byzantine Intellectual History, London 1979.

Andres Sanz M.A., Sanson de Cordoba, |in:] La Hispania Visigotiva y Mozarbe.
Dos epocas en su literatura, ed. C. C o d o n e r, Salamanca 2010, 5. 288-290.

Ansari H,Schmidtke S., Studies in Medieval Islamic Intellectual Traditions,
Atlanta 2017.

Anthony SW., Chiliastic Ideology and Nativist Rebellion in the Early ‘Abbasid
Period: Sunbidh and Jamasp-nama, JAOS 132.4, 2012, 5. 641-655.

Anthony SW., Crucifixion and Death as Spectacle. Umayyad Crucifixion in Its Late
Antigue Context, New Haven (Connecticut) 2014.

Anthony SW. Ma‘'mar b. Rashid, [in:] EP, eds K. Fleet, G. Krimer,
D.Matringe,J. Nawas, E. Rowson, https://referenceworks.brillonline.
com/entries/encyclopaedia-of-islam-3/mamar-b-rashid-COM_36131 [dostep:
10.05.2021 I.].

Anthony SW., Mubammad and the Empires of Faith. The Making of the Prophet
of Islam, Berkley 2020.


https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-3/mamar-b-rashid-COM_36131
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-3/mamar-b-rashid-COM_36131

Bibliografia 437

Anthony SW., Mubammad, the Keys to Paradise and the Doctrina lacobi. A Late
Antique Puzzle, 1 91. 2, 2014, s. 243-265.

Anthony SW., Prophetic Dominion, Umayyad Kingship. Varieties of mulk in the
Early Islamic Period, [in:] The Umayyad World,ed. A.Marsham, London 2020,
S.39—64.

Anthony SW., The Caliph and the Heretic. Ibn Saba’ and the Origins of Shi'ism,
Leiden—Boston 2012.

Anthony SW., The Conversion of Khadija bt. Khuwaylid Muhammad b. Ishig
(d. 150/767), |in:] Conversion to Islam in the Premodern Age: A Sourcebook,
edsN.Hurvitz,Ch.C.Sahner,U Simonsohn,L Yarbrough, Berke-
ley 2020, 5. 46—50.

Anthony SW., The Meccan Prison of Abdallih b. al-Zubayr and the Imprisonment
of Muhammad b. al-Hanafiyya, |in:] The Heritage of Arabo-Islamic Learning. Stud-
ies Presented to Wadad Kadi, eds M\ A.Pomerantz, A.AA.Shahin, Leiden-
Boston 2016, s. 3—27.

Anthony SW., The Prophecy and Passion of al-Harit b. Sa'id al-Kaddab: Narrating
a Religious Movement from the Caliphate of *Abd al-Malik b. Marwain, Ara s7. 1,
2010, 8. 1-29.

Anthony SW., The Syriac Account of Dionysius of Tell Mahré concerning the Assassi-
nation of Umar b. Al-Kbhattab, JNES 69. 2, 2010, 5. 209-224.

Arafat WIN,, New Light on the Story of Banii Qurayza and the Jews of Medina, JRAS
2,1976,S. 100—107.

Arce L, A New Unayyad Mosque at Khirbet el-Mafjar, and Other Discoveries: A New
Understanding through Architectural Stratigraphy and Landscape Archaeology,
lin:] Digging Up Jericho: Past, Present and Future, eds R. Thyrza Sparks,
B.Finlayson,B.Wagemakers, JM.Briffa, Oxford 2020, s. 151-172.

Arce L, Qastal al-Balga’ Revisited (I) — The Qasr During the Umayyad Period: Plan,
Vaulting and Phasing, [in:] Proceedings of the 10” International Congress on the Archae-
ology of the Ancient Near East,vol.I,edsB.Horejs,Ch.Schwall,V.Miiller,
M.Luciani, M.Ritter, M. Guidetti, Wiesbaden 2017, 5. 579-600.

Arce L, The Unayyad Baths at Amman Citadel and Hammam al-Sarah Analysis and
Interpretation, Sy 92, 2015, 5. 133-168.

Arce L, Unayyad Building Technigques And The Merging Of Roman-Byzantine And
Partho-Sassanian Traditions: Continuity And Change, [in:] Technology in Transistion
A.D.300—650,edsL.Lavan,E.Zanini,A.Sarantis, Leiden2008,s. 491—537.



438 Bibliografia

Arendonk van C., Les débuts de limamat zaidite au Yemen, Leiden 1960.

Arendonk van C. Deopkomst van het Zaidietische imamaat in Yemen, Leiden 1919.

Arjomand S.A., Abd Allah Ibn al-Muqafji’ and the ‘Abbasid Revolution, IrS 27.
1/4,1994,s. 9—36.

Armstrong K., Jerozolima. Miasto trzech religii, tham. B. Cendrowska, Warsza-
Wa 2000.

Arnold TW, Painting in Islam, New York 196s.

Arzoumanian Z., Studies in Armenian Historiography. Bishop Sebéos, Lewond the
Priest, Kirakos of Gandzak, Philadelphia 1981.

Asa Eger A., The Spaces between the Teeth. Environment, Settlement and Interac-
tion of the Islamic-Byzantine Frontier, PhD Thesis, The University of Chicago,
Chicago 2008.

Asani AS., ‘Alib. Abi Talib, [in:] Encycklopaedia of the Qur'an,ed.JD.McAuliffe,
Leiden—Boston-Koéln 2001, 5. 62—63.

As-Sallaabee AMM.,, The Biography of Abu Bakr As-Siddeeq, transl. E Shafeeq,
London-Houston-New York b.d.w.

Sallabi AM,, ‘Ali ibn Abi Tilib,vol. I-11, transl. N. K h a t t a b, International Islam-
ic Publishing House 2011.

As-Sallabi AM., The Biography of *Uthman Ibn ‘Affin. Dbhun-Noorayn, transl.
N.Khattab, Darussalam 2007.

As-Sallabi AM., ‘Umar ibn al-Khattab. His Life and Times, vol. 11, transl.
N.Khattab, International Islamic Publishing House 2007.

‘Athamina Kh., The Pre-Islamic Roots of the Early Muslim Caliphate: The Emergence
of Abii Bakr,176.1,1999, s. 1-32.

Atiya A.S., Historia Kosciotéw Wichodnich, tham. S.Jakobielski, E.Balicka,
M.Marciniak,M.Jakimowicz A.Kowalska-Soni, B.Rostkow-
s k a, Warszawa 1978.

Atkinson J., Leo Il and Iconoclasm, TheSP 41,1973, 5. s1-62.

Auzépy ME, De la Palestine & Constantinople (VIII~IX* siécles): Etienne le Sabaite
et Jean Damascéne, TM 12,1994, s. 183—218.

Avni G, The Byzantine-Islamic transition in Palestine. An archaeological approach,
Oxford 2014.

Avni G, From Hagia Polis to Al-Quds: The Byzantine-Islamic Transition in Jerusalem,
lin:] Unearthing Jerusalem: 150 Years of Archaeological Research in the Holy City,
eds G.Avni, K. Galo r, Philadelphia 2011, 5. 387-398.



Bibliografia 439

Avni G, ,From Polis to Madina” Revisited — Urban Change in Byzantine and early
Islamic Palestine, JRAS 21. 3, 2011, 5. 301-329.

Awad N.G, Orthodoxy in Arabic Terms. A Study of Theodore Abu Qurrah’s Theology
in Its Islamic Context, Boston—Berlin 2015.

Ayoub MM., The Crisis of Muslim History. Religion and Politics in Early Islam,
Oxford 2003.

A’yun Q., Peranan Muawiyah bin Abu Sufyan dalam perkembangan peradaban
Islam, MA Thesis, Universitas Islam Negeri Raen Fatah Palembang 2015.

Avyyad E.A., The ‘House of the Prophet’ or the ‘Mosque of the Propher’ ?, JIS 24. 3,
2013, 5. 273-33 4.

Aziz M.A., The Biography Of Muawiyah Ibn Sufiyan His successor son Yazid and
the Martyrdom of Husayn ibn Ali, Darussalam 2012.

Bacharach JL, Lagab for a Future Caliph: The Case of the Abbasid al-Mahds,
JAOS 113. 2, 1993, 5. 271-274.

Bacharach JL., Marwanid Umayyad Building Activities: Speculations on Patronage,
Muq 13, 1996, 5. 27-4 4.

Bacharach J.L, Signs of Sovereignty. The Shahada, Quy’ anic Verses, and the Coinage
of “Abd al-Malik, Muq 27, 2010, 5. 1-30.

Bahramian A, Lahouti H, ‘4bd Allah b. al-Zubayr, [in:] EI Online,
edsW.Madelung, EDaftary,https://referenceworks.brillonline.com/entries/
encyclopaedia-islamica/abd-allah-b-al-zubayr-SIM_oo49 [dostep: 10.05.2021 1.].

Baker Ch.D., Medieval Islamic Sectarianism, Amsterdam 2019.

Bakhou A, The Christian Legend of Monk Babird. The Syriac Manuscript of Mar-
dain 259/2: Study and English Translation, June 2006, http://www.baylorist.org/
wp-content/uploads/bahkou_monk.pdf [dostep: 10.05.2021 £.].

Bakhou A., The Monk Encounters the Prophet — the Story of the Encounter between
Monk Bahiri and Mubammad as it is recorded in the Syriac Manuscript of Mardin
259/2, CRS 3. 6, 2015, 5. 349—357.

Baldwin B., Theophanes on the Iconoclasm of Leo III, B 60,1990, s. 426-428.

Balogh L., Notes on the Western Turks in the Work of Theophanes Confessor, AO.ASH
58.2,2005,s. 187—195.

Barb¢ H., Taxel I, Habonim-Kafr Lam: A Ribat of the Levantine Coastal Defensive
System in the First Centuries of Islam, [in:] The Art. Of Siege Warfare and Mili-
tary Architecture from the Classical World to the Middle Ages,eds M.Eisenberg,
R.Khamisy,D.Pringle, W.Eck, A.Boas, Oxford 2021,5. 153-164.


https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-islamica/abd-allah-b-al-zubayr-SIM_0049
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-islamica/abd-allah-b-al-zubayr-SIM_0049
http://www.baylorisr.org/wp-content/uploads/bahkou_monk.pdf
http://www.baylorisr.org/wp-content/uploads/bahkou_monk.pdf

440 Bibliografia

Barnard LW, Byzantium and Islam. The Interaction of Two Worlds in the Iconoclastic
Era, Bsl 36,1975, 5. 25—37.

Barnard LW, The Graeco-Roman and Oriental background of the Iconoclastic con-
troversy, Leiden 1974.

Barnard LW, The Origins and Emergence of the Church in Edessa during the First
Two Centuries A.D.,VC 22.3,1968, s. 161-175.

Barthold WW., The Caliph ‘Umar Il and the Conflicting Reports about his Person-
ality, transl. JW. Weryh o,1Q 15, 1971, 5. 69.

Barzegar A., Adbering to the Community” (Luziim al-Jama'a) Continuities between
lat Umayyad Political Discourse and ,,Proto-Sunni” Identity, RoOMES 49. 2, 2015,
S. 140—158.

Bashear S. On the Origins and Development of the Meaning of zakat in Early Islam,
Ara 40.1,1993, s. 84—113.

Bates M.L., Byzantine Coinage and Its Imitations, Arab Coinage and Its Imitations:
Arab-Byzantine Coinage, ARAM 6.1/2,1994, 5. 381-403.

Bates M.L., History, Geography, and Numismatics in the First Century of Islamic
Coinage, RSN 65,1986, 5. 231-62.

Bates M.L., The Coinage of Syria Under the Umayyads, 692—750 A.D., [in:] The Artic-
ulation of Early Islamic State Structures. The Formation of the Classical Islamic World,
edsLIL.Conrad,EM.Donner London 2016, s. 195—228.

Bates M.L., The Coinage of Syria Under the Umayyads, 692—750 A.D., [in:] The
Fourth International Conference on the History of Bildd al-Sham during the Uma-
yyad Period: Proceedings of the third symposium, eds M'A.Bakhit, R.Schick,
Amman 1989, s. 195—228.

Baugh C., Revolting Women? Early Kharijite Women in Islamic Sources, JoIMS 2. 1,
2017, S. 36—55.

Baum W., Edessa in der Auseinandersetzung zwischen Byzanz und der syrischen Kirche
(6.~12. Jabrhundert), [in:] Edessa in hellenistisch-romischer Zeit. Religion, Kultur
und Politik zwischen Ost und West. Beitrige des internationalen Edessa-Symposiums
in Halle and der Saale, 14.-17. Juli 2005, hrsg. L. Greisiger, C.Rammelrg,
J.Tubach,D.Hass, Beirut 2009, s. 11-30.

Baum W, Winkler DW., The Church of the East. A Concise History, London—
New York 2003.



Bibliografia 441

Baumstark A., Geschichte der syrischen Literatur mit Ausschluss der christlich-
-paldstinischen Texte, Bonn 1922.

Baynes N.H., The Restoration of the Cross at Jerusalem, EHR 27, 1912, s. 287-299.

Bcheiry L, An Early Christian Reaction to Islam Isiiyahb III and the Muslim Arabs,
Piscataway 2019.

Bechmann U, Genesis 12 and the Abraham-Paradigm Concerning the Promised Land,
ERev 68. 1, 2016, s. 62—8o0.

Beck H.G., Kirche und theologische Literatur im byzantinischen Reich, Miin-
chen 1959.

Beckwith Ch.L, The Plan of the City of Peace. Central Asian Iranina Factors in Early
‘Abbaisid Design, AO.ASH 38.1/2,1984, 5. 143-164.

Bednarkiewicz M., The History of the Adhin. A View from the Hadith Lit-
erature, [in:] Modern Hadith Studies. Continuing Debates and New Approaches,
edsB.Abu-Alabbas,M.Dann,Ch.Melchert Edinburgh 2020, s.27-438.

Beeston AEL,Conrad LL, On Some Unayyad Poetry in the History of al-Tabari,
JRAS 3. 2,1993, 5. 191-206.

Beg M.A., The Reign of Muawiyya: A Critical Survey, 1C 51,1977, 5. 83—107.

Behrens-Abouseif D., The Lion-Gazelle Mosaic at Khirbat al-Mafjar, Muq 14,
1997, s. 11—18.

Bekkum van W, Jewish Messianic Expectations in the Age of Heraclius, [in:] The
Reign of Heraclius (610—041). Crisis and Confrontation, eds GJ. Reinink,
B.H.Stolte, Leuven—Dudley 2002, 5. 95—112.

Bellamy J.A., Pro-Umayyad Propaganda in Ninth-Century Baghdad in the Works
of Ibn Abi ‘I-Dunya, [in:] Prédication et propagande au Moyen Age. Islam, Byz-
ance, Occident. Session des 20—25 octobre 1980, eds G. Makdisi,D.Sourdel,
J.Sourdel-Thomine, Paris 1983, s. 71-86.

Ben-Ami D, Tchekhanovets Y., The Southeastern Hill of Jerusalem during
the Early Islamic Period — Concluding Remarks, [in:] Jerusalem, Excavations in the
Tyropoeon Valley (Givati Parking Lot), vol. 11: The Byzantine and Early Islam-
ic Periods: Part 2: Strata IV-1: The Early Islamic Period, eds D. Ben-Ami,
Y. Tchekhanovets,Jerusalem 2020, s. 703—708.

Ben-Dov M., In the Shadow of the Temple. The Discovery of Ancient Jerusalem,
New York 198s.



442 Bibliografia

Bennaji Y, Echoes of the Fall of the Umayyads in Traditional and Modern Sources:
A Case Study of the Final Eight Years of the Umayyad Empire with Some Reference
to Gramsci's Theory of Cultural Hegemony, PhD Thesis, University of Exeter 201s.

Bennaji Y., The Tribal Conflict, Authority and Fall of the Umayyads: Modern Inter-
pretations and Gramsci’s Theory of Hegemony, JISC 6. 1, 2018, 5. 43-52.

Bennison AK., The Great Caliphs. The Golden Age of the ‘Abbasid Empire,
New Haven-London 2009.

Bewley A.A., Mu'awiya. Restorer of the Muslim Faith, London 2002.

Bieberstein K., Die Bauten auf dem Haram — Der biblische Tempelberg in seiner
muslimischen Rezeption, [in:] M. Kt ¢ hl e r, Jerusalem. Ein Handbuch und Studi-
enveisefiibrer zur Heiligen Stadt, Gottingen 2014, s. 175—213.

Bielawski J., Klasyczna literatura arabska. Zarys, Warszawa 199s.

Bin Adama E, The Concept of Khilafah according to selected Sunni and Shi'i Quranic
Commentaries, PhD Thesis, The University of Leeds 2001

Biographies of the Rightly-Guided Calips. Prepared from the Works of Ibn Katheer,
At-Tabari, As-Syooti and Other Historians, prepared and transl. T.Abu As-Suood
Muhammad,NK.Ed-Din Abu AlYazid, revisedandedsM.Ibrahim
Kamara,]J. M cEwan, Dar Al-Manarah 2001

Bisheh G., From Castellum to Palatinm: Umayyad Mosaic Pavements from Qasr
al.-Hallabat in Jordan, Muq 10, 1993, s. 49—56.

Blake R.P, La littérature grecque en Palestine au VIII siecle, Mu 78, 1965, s. 367—380.

Blanchard M.J, The Georgian version of the Martyrdom of Saint Michael, monk
of Mar Sabas Monastery, ARAM 6,1994, 5. 149-163.

Blankinship KhY., The End of the Jibad State. The Reign of Hisham Ibn ‘Abd
al-Malik and the Collapse of the Umayyads, Albany 1994.

Blankinship KhY., The Tribal Factor in the Abbasid Revolution: The Betrayal of
the Imam Ibrahim B. Mubammad, JAOS 108. 4, s. 589—-603.

Blau J., 4 Grammar of Christian Arabic, 1, Louvain 1966.

Bligh-Abramski L, Evolution vs. Revolution: Umayyad Elements in the ‘Abbasid
Regime 133/750-320/932,1 65,1988, 5. 226-243.

Blockley R.C., Subsidies and Diplomacy: Rome and Persia in Late Antiquity, Phoe
39,1985, 5. 62—74.

Blois de E, Sabians, [in:] Encyclopaedia of the Qur‘an. Volume Four, eds J.D. M ¢
Auliffe,E.van Donzel,WP.Heinrichs,G.Lecomte, Leiden-Boston

2004, S. SII—SI2.



Bibliografia 443

Bloom J., The Qubbat Al-Khadra and the Iconography of Height in Early Islamic
Avrchitecture, ArsOr 23.1993, s. 135141

Bodley RV.C., The Messenger. The Life of Mohammed, New York 1946.

Boeckhoff van der Voort N.A., Unayyad Court, [in:] Mubammad in Histo-
7y, Thought and Culture. An Encyclopedia of the Prophet of God, eds A. Walker,
C.Fitzpatrick, Santa Barbara 2014, s. 660-663.

Bolshakov O.G, Central Asia under the Early ‘Abbasids, [in:] Central Asia under
the Umayyads and the Early ‘Abbasids, eds O.G.Bolshakov,CE.Bosworth,
s.36—40, https://en.unesco.org/silkroad/knowledge-bank/central-asia-under-uma-
yyads-and-early-abbasids [dostep: 10.05.2021 1.].

Bonarek J., Romajowie i obcy w kronice Jana Skylitzesa. Identyfikacja etniczna Bizan-
tyrezykdw i ich stosunck do obcych w swietle kroniki Jana Skylitzesa, Toruh 2003.
Bonner M., Some Observations concerning the Early Development of Jihad on the

Arab-Byzantine Frontier, Slsl 75,1992, 5. s—31.

Bonner MR, The Last Empire of Iran, Piscataway 2020.

Boojamra J.L., Christianity in Greater Syria after Islam, SVTQ 35.2/3, 1991,
s. 223-239.

Boojamra J.L, Christianity in Greater Syria: Surrender and Survival, B 67, 1997,
s. 148-178.

Boor de C., Zur Chronographie des Theophanes, H 25, 1890, 5. 301-307.

Booth Ph., The Muslim Conquest of Egypt Reconsidered, TM 17, 2013, 5. 639—670.

Boras L., A Prophet has appearred coming with the Saracens. The Non-Islamic Tes-
timonies on the Prophet and the Islamic Conquest of Egypt in the 778" centuries,
MA Thesis, Radboud University, Nijmegen 2017.

Borchardt J, Myra. Eine Lykische Metropole, Berlin 1975.

Borrut A, ‘Abdallih b.  Abd al-Malik b. Marwin, [in:] EP,eds K. Fleet, G. K r -
mer,D.Matringe,J.Nawas,E.Rowson, Leiden—Boston 2013, 5. 13—14.

Borrut A., Court Astrologers and Historical Writing in Early ‘Abbasid Baghdid.
An Appraisal, [in:] The Place to Go: Contexts of Learning in Baghdad, 7501000 C.E.,
eds].Scheiner,D.Janos, Princeton 2014, 5. 455—502.

Borrut A, Entre mémoire et pouvoir. L’espafe syrien sous les derniers Omeyyﬂd@s et
les premiers Abbassides (v. 72—193/692—809), Leiden—Boston 2011.

Borrut A, Entre tradition et histoire: genése et diffusion de [image de *Umar II,
MUSJ 58, 2005, s. 329-378.


https://en.unesco.org/silkroad/knowledge-bank/central-asia-under-umayyads-and-early-abbasids
https://en.unesco.org/silkroad/knowledge-bank/central-asia-under-umayyads-and-early-abbasids

444 Bibliografia

Bosworth CE. Mu'awiya II, [in:] EI*, eds P.Bearman, Th. Bianquis,
CE.Bosworth,E.van Donzel, WP.Heinrichs, hteps://referenceworks.
brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/muawiya-ii-SIM_s280 [dostep:
10.05.2021 I.].

Bosworth CE,Rdfi'b. al-Layth b. Nasr b. Sayyar, [in:] ET, vol. VIIL: Ned-Sam,
eds CE.Bosworth,E.van Donzel, WP.Heinrichs,G.Lecomte,
Leiden 1995, s. 385—386.

Bosworth CE., Sa'idb. al-As, [in:] EI, vol. VIII: Ned—-Sam,eds CE.Bosworth,
E.van Donzel, WP.Heinrichs, G.Lecomte, Leiden 1995, s. 853.

Bosworth CE., The Conceptof Dhimma in Early Islam, [in:] Christian and Jews in the
Ottoman Empire. The Functioning of a Plural Society, eds B.Braude,B.Lewis,
New York-London 1982, s. 37—51.

Bosworth C.E. The “Protected Peoples” (Christians and Jews) in Medieval Egypt
and Syria, BIRULM 62,1979, 5. 11-36.

Bosworth CE., Yazid b. Abi Sufyin, [in:] EF,edsP.Bearman, Th.Bianquis,
CE.Bosworth,E.van Donzel, WP.Heinrichs, hteps://referenceworks.
brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2 /yazid-b-abi-sufyan-SIM_8004
[dostep: 10.05.2021 1.].

Bowersock GW., Die Wiege des Islam. Mohammed, der Koran und die antiken
Kulturen, Miinchen 2019.

Bowersock GW., Mosaics as History. The Near East from Late Antiquity to Islam,
Cambridge (MA) 2006.

Bowman B., Christian Monastic Life in Early Islam, Edinburgh 2021.

Bozkaya K., Bizans Tarih Yaziciligr (Baslangictan X1 Yiizyila Kadar), Tez Danig-
mant, Trakya Universitesini, Edirne 2017.

Brandes W., Apokalyptisches in Pergamon, Bsl 48,1987, s. 1-11.

Brandes W., Der frithe Islam in der byzantinischen Historiographie, [in:] Jenseits der
Grenzen. Beitrige zur spitantiken und friihmittelalterlichen Geschichrsschreibung,
hrsg. A.Goltz,H. Leppin,H.Schlange-Schoningen, Berlin—-New
York 2009, 5. 313-34 4.

Bray R.S., Armies of Pestilence. The Impact of Disease on History, Cambridge 1996.

Bremmer J.H., lonoclast, Iconoclastic and Iconoclasm. Notes towards a Genealogy,
ChHR 88.1,2008, 5. 1-17.


https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/muawiya-ii-SIM_5280
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/muawiya-ii-SIM_5280
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/yazid-b-abi-sufyan-SIM_8004
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/yazid-b-abi-sufyan-SIM_8004

Bibliografia 445

Breydy M., Das Chronicon des Maroniten Theophilus ibn Tuma, JOAS 2, 1990,
S. 34—46.

Breydy M., Geschichte der syro-arabischen Literatur der Maroniten vom VII. bis
XVTI. Jabrhundert, Opladen 198s.

Brock S., A half century of Syriac Studies, BMGS 4o0. 1, 2016, 5. 38—438.

Brock S., An Introduction to Syriac Studies, Piscataway 2006.

Brock S., Syriac Sources for Seventh-Century History, BMGS 2, 1976, s. 17-36.

Brodka D., Johannes Epiphancia — Klassizismus und literarische Tradition in der
spatantiken Geschichtsschreibung, CC 16, 2013, 5. 19—28.

Brooks EW., Byzantines and Arabs in the Time of the Early Abbasids, EHR 1s,
1900, S. 728—747.

Brooks EW., The Chronology of Theophanes 607-775, BZ 8,1899, s. 82—97.

Brooks EW.,, The Sicilian Expedition of Constantine IV, BZ 17,1908, s. 455—459.

Brooks EN., The Sources of Theophanes and the Syriac Chronicles, BZ 15, 1906,
s.578—587.

Brown P, A Dark Age Crisis. Aspects of the Iconoclastic Controversy, EHR 88, 1973,
S. I-33.

Brubaker L., Inventing Byzantine Iconoclasm, Bristol 2012.

Brubaker L,Haldon J, Byzantium in the Iconoclast Era c. 680—8s50. A History,
Cambridge 2011.

Brubaker L,Haldon J,Ousterhout R.G., Byzantium in the Iconoclast Era
c. 680-8s50. The Sources. An Annotaded Survey, Aldershot 2001

Brzozowska Z.A., Boginie przedmuzulmarskiej Arabii (Al-Lat, Al-Uzza, Manat),
(in:] Bizancjum i Arabowie. Spotkanie cywilizacji VI-VIII wick,red. T. Woliiska,
P.Filipczak, Warszawa 2015, s. 64—89.

Brzozowska Z.A,, Jeden z herezjarchéw? Przedstawienia ikonograficzne Maho-
meta w rekopisie RNB, FIV.151 w kontekscie staroruskich narracji na jego temat,
VP 38,2018, s. 449-469.

Brzozowska Z.A,Wolitiska T, Sophronius of Jerusalem. Synodical Letter,
[in:]ZA.Brzozowska, MJ. Leszka, T. Wo litska, Mubammad and the
Origin of Islam in the Byzantine-Slavic Literary Context. A Bibliographical History,
L6dz-Krakéw 2020, 5. 59-65.

Budzanowska D., Z historii preikonoklazmu. Euzebiusz z Cezarei i jego List do

Konstancji (na tle epoki), WSTeo 26.1, 2013, 5. 63—83.



446 Bibliografia

Buhl E, Mu'ta, [in:]) EI*, edsP.Bearman, Th. Bianquis, CE.Bosworth,
E.van Donzel, WP.Heinrichs, hetps://referenceworks.brillonline.com/
entries/encyclopacedia-of-islam-2/muta-SIM_5637 [dostep: 10.05.2021 1.].

Bukhari S.A.Gh., Role of Women in the Development of Islamic Civilization, J1s. 2,
2012, s. 7—18.

Bulliet RW., Conversion to Islam in the Medieval Period, Cambridge 1979.

Bulliet RW., Conversion to Islam in the Medieval Period. An Essay in Quantitative
History, Harvard 2013.

Bulliet RW,, Cotton, Climate, and Camels in Early Islamic Iran. A Moment in World
History, New York 2009.

Bullough VL., The Roman Empire vs. Persia, 363—502: A Study of Successful Deter-
rence, JCRe 7, 1963, s. 55—638.

Bundy D.D, Timotheos I, [in:] Gorgias Encyclopedic Dictionary of the Syriac Heritage:
Electronic Edition,eds SP.Brock, AM.Butts,G.A.Kiraz,L.van Rompay,
hteps://gedsh.bethmardutho.org/Timotheos-I [dostep: 10.05.2021 1.].

Butts AM., Theodoros bar Koni, [in:] The Gorgias Encyclopedic Dictionary of the
Syriac Heritage, edsSP.Brock, AM.Butts, GA.Kiraz,L.van Rom pay
Piscataway (New Jersey) 2011, s. 405—406.

Busse H., ‘Omar b. al-Hattib in Jerusalem, JSAI s, 1984, s. 73—119.

Cactani L, Annali dell Islam. Compilat. 13.—17. A.H., vol. III, Milano 1910.

Cahen C., Points de vue sur la «Révolution abbiside», RH 230, 1963, 5. 295—338.

Calmard J., Mohammad b. al-Hanafiyya dans la religion populaire, le folklore,
les légendes dans le monde turco-persan et indo-persan, CAs 5/6,1998, s. 201-220.

Calofonos GT., Dream narratives in historical writing: making sense of Theo-
phanes’ Chronography, [in:] History as literature in Byzantium: papers from the

Jortieth Spring Symposium of Byzantine studies, University of Birmingham, April
2007,ed. R.-Macrides, Farnham-Burlington (Vermont) 2010, 5. 133-14 4.

Cambell M.B., The Witness and the Other World. Exotic European Travel Writing
400—10600, Ithaca 1988.

Cameron A, Byzantines and Jews. Some Recent Work on Early Byzantiunm, BMGS
20,1996, S. 249—274.

Cameron A, Circus Factions: Blues and Greens at Rome and Byzantium, Oxford 1976.

Campopiano M,State, Land Tax and Agriculture in Iraq from the Arab Conquest to
the Crisis of the Abbasid Caliphate (Seventh—Tenth Centuries), SIsl 107. 1, 2012, 5. 1-37.


https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/muta-SIM_5637
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/muta-SIM_5637
https://gedsh.bethmardutho.org/Timotheos-I

Bibliografia 447

Canard M,, l_)_jﬂrdg_jima, [in:] EI*, vol. II: C-G, eds B. Lewis, Ch. Pellat,
J.Schacht, Leiden 1965, s. 457.

Canard M., Les expéditions des Arabes contre Constantinople dans [ histoire et dans
la legende, JA 208,1926, 5. 61-121.

Canard M., La prise d Héraclée et les relations entre Harin ar-Rashid et [ Empereur
Nicéphore Ier, B 32,1962, 5. 345-379.

Canard M, Les relations politiques et sociales entre Byzance et les Arabes, DOP 18,
1964, S. 35—56.

Carballeira Debasa AM, The Use of Charity as a Means of Political Legitimation
in Umayyad al-Andalus, JESHO 6o0. 3, 2017, 5. 233—262.

Cardaillac D., La polémique antichrétienne du manuscrit aljamiado N° 4944 de
la Bibliothéque Nationale de Madyid, t. 1-11, Montpellier 1972.

Cassin M,Perrin M.-Y., Debié M, Traina G., La question des éditions de
! Histoire ecclésiastique et le livre X, |in:] Eusébe de Césarée, Histoire ecclésiastique:
commentaire,eds S. Morlet,L.Perron e, Paris—Brescia 2012, s. 185—206.

Caswell EM., The Slave Girls of Baghdad. The Qiyan in the Early Abbasid Fra,
London—New York 2011.

Cecota B, Arab Expansion on Byzantine Territory (632—718), [in:] Byzantium and
the Arabs. The Encounter of Civilizations from the Sixth to Mid-Eighth Century,
edsT.Woliniska P.Filipczak,£6dz 2015, s. 223-269.

Cecota B, Arabskie oblezenia Konstantynopola w VII-VIII wickn. Rzeczywistos¢
i mit, £.6dz 2015.

Cecota B, rec: Arsen K. Shaginyan, Armenija i strany Juzhnogo Kavkaza v uslovijakh
vizantijsko-iranskoj i avabskoj vlasti, Sankt-Peterburg 2011, SCer 4, 2014,5.295-299.

Cecota B., Bulgarzy wobec arabskiego oblgzenia Konstantynopola w latach 717-718,
BP 18, 2011, 5. 11-22.

Cecota B., Edykt ikonoklastyczny Jazyda Il w swietle ,,Chronografii® (AM 6215) Teo-

fanesa Wyznawcy, Bslov 3, 2010, 5. 37-46.

Cecota B, Ekspansia arabska na tereny bizantyriskie (632—718) oraz poczqtki orga-
nizacji kalifatu, [in:] Bizancjum i Arabowie. Spotkanie cywilizacji VI-VIII wiek,
red. T.Wolinska,P.Filipczak, Warszawa 2015, 5. 2983 4s.

Cecota B, Islam, the Arabs and Umayyad Rulers according to Theophanes the Con-

fessor’s Chronography, SCer 2, 2012, 5. 97—111L

Cecota B, Jan z Nikiu wobec najazdu Arabéw na Egipt, PZH 19. 2, 2018, 5. 9—31L.



448 Bibliografia

Cecota B, ,Klgtwa na Mahometa i jego opowiesci i wszystkich, ktdrzy wierzq w niel”
— przesladowania chrzescijan przez Umajjadéw w Syrii na podstawie Chronografii
Teofanesa Wyznawcy, PNH 8.1, 20009, s. 143-152.

Cecota B., The Meaning of “God's Interventions” in Christian Accounts about the
Arab Sieges of Constantinople, [in:] Proceedings of the International Symposium
Byzantium and the Arab World. Encounter of Civilizations, eds A. Kralides,
A.Gkoutzioukostas, Thessaloniki 2013, s. 117-130.

Cecota B, Nietylko Grecy. Obcy we wezesnobizantyiskim Konstantynopolu, [in:] Z ba-
dan nad wezesnobizantyhskim Konstantynopolem, red. M.J. Leszka, K. Mari-
now,A. Kompa,L6dZ 2011, 5. 31-55.

Cecota B, Plagi na muzutmandéw? Kwestia epidemii w Chronografii Teofanesa
Whznawcy w relacjach dotyczqcych kalifatu i jego poddanych, PZH 22.2,2021,5.29—4s.

Cecota B, Teofanes Wyznawca o monofizytach w dobie najazdéw arabskich, SZU]
17, 2013, 5. 31-37.

Cecota B, Stosunki kalifatu umajjadzkiego z Chazarami oraz dynastiq Tang a oblg-
zenie Konstantynopola w latach 717718, [in:] Nie tylko Srodziemnomorze. Problemy
polityczne i spoteczne swiata islamu, red. M. Wo zniak, £E6dz 2012, 5. 19-26.

Cecota B, Wizerunek Arabéw w Historii Leona Diakona, [in:] Zachdd a swiat islamu
- zrozumiel innego,red. L Koficzak, M. Wozniak, £6dz 2012, 5. 124-131.

Cecota B, Wybrane zagadnienia z korespondencji muzutmarisko — chrzescijanskiej
na podstawie ,Historii kalifow” Ghewonda, (in:] Per aspera ad astra. Materialy
z XVI Ogdlnopolskiego Zjazdu Historykéw Studentéw, t. XIV, Krakéw 2008, 5. 27-4 4.

Chab ot J.-B, Littérature syriaque, Paris 193 4.

Chaillot Ch., The Coptic Orthodox Church. A Brief Introduction to its Life and
Spirituality, Paris 200s.

Chapira DJB. Legendes bibliques attributes 4 Ka'b al-Abbir I, RE] 69,1919, 5. 86-107.

Chapira DJB., Legendes bibliques attributes 4 Ka'b al-Abbir II, RE] 70, 1920,
5. 37—43.

Charanis P, Ethnic Changes in the Byzantine Empire in the Seventh Century, DOP
13,1959, . 23-4 4.

Charanis P, The Armenians in the Byzantine Empire, Bsl 22,1961, 5. 196—240.

Charanis P, The Armenians in the Byzantine Empire, London 1972.

Chehab HK,, On the Identification of Anjar (‘Ayn al-Jarr) as an Umayyad Founda-
tion, Muq 10, 1993, 5. 42—48.



Bibliografia 449

Chehab M., The Unayyad Palace at “Anjar, ArsOr s, 1963, s. 17-25.

Chowdry Sh.R., Al-Hajjaj ibn Yisuf. An Examination of His Works and Personality,
PhD Thesis, University of Delhi 1972.

Christensen P, The Decline of Iranshabr: Irrigation and Environments in the
History of the Middle East, 500 B.C. to A.D. 1500, Copenhagen 1993.

Christian-Muslim Relations. A Bibliographical History, vol. 1 (600-900), eds D. T h o-
mas,B.Roggema, Leiden—Boston 2009.

Christides V., Sudanese at the Time of the Arab Conquest of Egypt, BZ 75, 1982,
s. 6-13.

Christys A., Christians in Al-Andalus 711-1000, Richmond 2002.

Christys A, St-Germain des-Prés, St Vincent and the martyrs of Cordoba, EMR 7.
2,1998, 5. 199—216.

Chudzikowska-Wotoszyn M, Poczgtki spordw ikonoklastycznych w Bizancium,
SEIb 7, 2006, s. 79-89.

Classical Islam. A Sourcebook of Religions Literature, trans. N. Calder,]. Mojad-
dedi, A.Rippin, Abingdon-New York 2003.

Coakley J.E, Mushe bar Kipho, |in:] Gorgias Encyclopedic Dictionary of the Syriac
Heritage: Electronic Edition, eds SP.Brock, AM.Butts, GA.Kiraz,L.van
Rompay (Gorgias Press, 2011; online ed. Beth Mardutho, 2018) hetps://gedsh.
bethmardutho.org/Mushe-bar-Kipho [dostep: 10.05.2021 1.].

Coakley J.E, When were the five Greck vowel-signs introduced into Syriac writing?
JSS 56, 2011, 5. 307-325.

Cobb PM., Community versus Contention: Ibn ‘Asikir and *Abbisid Syria, [in:] Ibn
‘Asakir and Early Islamic History, eds JE.Lind says, Princeton 2001, s. 100-126.

Cobb PM., ‘Unar Il b. ‘Abd al-‘Aziz, [in:] EI}, vol. X, eds P.J. Bearman,
Th.Bianquis, CE.Bosworth,E.van Donzel, WP.Heinrichs,
Leiden 2000, 5. 821—-822.

Cobb PM., White Banners. Contention in ‘Abbasid Syria, 750~880, Albany (NJ) 2001.

Cohen M, Islam and the Jews: Myth, Counter-Myth, History,]JQ 38,1986, s. 125-137.

Colbert E.P., The Martyrs of Cordoba (8s0—8s59). A Study of the Sources, Washing-
ton 1962.

Compareti M., The Last Sasanians in China, ES 2,2003, 5. 197-213.

Congourdeau M.-H,Melhaoui M, La perception de la peste en pays chrétien

byzantin et musulman, REB 59, 2001, 5. 99-105.


https://gedsh.bethmardutho.org/Mushe-bar-Kipho
https://gedsh.bethmardutho.org/Mushe-bar-Kipho

450 Bibliografia

Conrad LL, Syriacperspectives on Bilad al-Sham during the ‘Abbisid Period, [in:] Pro-
ceedings of the fifth international conference on Bilid al-Sham during the ‘Abbasid
period (132—451/750~1059),edsM.al-Bakhit,R.S chick, Amman1991,s. 1-4 4.

Conrad L.L, The Arabs and the Colossus, JRAS 6,1996, s. 165-187.

Conrad LI, The Conquest of Arwid. A Source-Critical Study in the Historiography
of the Early Medieval Near East, [in:] The Byzantine and Early Islamic Near East.
Problems in the Literary Sources Material,eds L. Conrad, A.Camero n, Princ-
€ton 1992, . 317—40L.

Conrad LI, The Plague in the Early Medieval Near East, Princeton 1981.

Conrad LI, Theophanes and the Arabic Historical Tradition. Some Indications
of Intercultural Transmission, |in:] Arab-Byzantine Relations in Early Islamic Times,
edsM.Bonner, LI Conrad, London-New York 2017, s. 317-360.

Conrad LL, 'Unarat Sargh: The Evolution of an Umayyad Tradition on Flight from
the Plague, [in:] Story-Telling in the Framework of Non-Fictional Arabic Literature,
ed.S.Leder, Wiesbaden 1998, s. 488—528.

Conrad LI, Zeno, the Epileptic Emperor: Historiography and Polemics as Source
of Realia, BMGS 24,2000, 5. 61-81.

Constatelos D., The Moslem Conquest of the Near East as Revealed in the Greek
Sources of the Seventh and the Eighth Centuries, B 42,1972,s.325-357.

Conte R, rec:: Three Christian Martyrdoms from Early Islamic Palestine: Passion of
Peter of Capitolias, Passion of the Twenty Martyrs of Mar Saba, Passion of Romanos
the Neo-Martyr. Parallel Georgian-English and Greek-English texts ed. and transl. by
St.J. Shoemaker (Eastern Christian texts, 6), Provo-UTAH, Brigham Young University
Pr., 2016, RSIM 7, 2017, s. 1-10.

Conterno M, La descrizione dei tempi” all alba dell espansione islamica. Un’inda-
gine sulla storiografia greca, siriaca e araba fra VII e VIII secolo, Boston—Berlin 2014.

Conterno M, Palestina, Siria, Costantinopoli: la “Cronografia” di Teofane Confessore
e la mezzaluna fertile della storiografia nei “Secoli bui” di Bisanzio, PhD Thesis, Istituto
italiano di scienze umane, Firenze 2011.

Conterno M, “Storytelling” and “History writing” in Seventh-Century Near East,
FMSH-WP-2014-80, September 2014, https://halshs.archives-ouvertes.fr/
halshs-01063730/document [dostep: 10.05.2021 .].

Conticello V, Jean Damascene, [in:] Dictionnaire des philosophes antiques I1I,

ed. R.Goulet, Paris 2000, 5. 989-1003.


https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-01063730/document
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-01063730/document

Bibliografia 451

Cook D., Women fighting in Jibad?, [in:] Female, Terrorism and Militancy, Agency,
Utility and Organisation, ed. D. C 0 o k, New York 2008, 5. 375-384.

Cook M., Mahomet, tlum. BR.Z a g 6 r sk i, Warszawa 1999.

Coope JA., The Martyrs of Cérdoba. Community and Family Conflict in an Age
of Mass Conversion, Lincoln 199s.

Coope J.A, Religions and Cultural Conversion to Islam in Ninth-Century Umayyad
Cordoba, JWH 4,1993,s. 47—68.

Creswell K.A.C., Early Muslim Architecture, vol. I, Oxford 1969.

Crone P, The ‘Abbisid Abna’ and Sisanid Cavalrymen, JRAS 8,1998, s. 1-19.

Crone P, Islam, Judeo-Christianity and Byzantine Iconoclasm, JSAI 2, 1980,
5.59-95.

Crone P, Mawali and the Prophet's Family. An Early Shi‘ite View, [in:] P.Crone,
From Arabian Tribers to Islamic Empire. Army, State and Society in the Near East
c. 600—8s0, London 2008, 5. 167-194.

Crone P, Meccan Trade and the Rise of Islam, Princeton 1987.

Crone P, Medieval Islamic Political Thought, Edinburgh 200s.

Crone P, Ninth-Century Muslim Anarchists, PP 167, 2000, s. 3-28.

Crone P, Quraysh and the Roman Army Making Sense of the Meccan Leather Trade,
BSOAS 70.1,2007,s. 63-89.

Crone P, Slaves on Horses. The Evolution of the Islamic Polity, Cambridge 1980.

Crone P, ,Shard” as an Elective Institution, QSA 19, 2001, s. 3-39.

Crone P, The Kharijites and the caliphal title, [in:] Studies in Islamic and Middle
Eastern Texts and Traditions: in memory of Norman Calder, eds G.Hawting,
JA.Mojaddedi, A.Samely, Oxford 2000, s. 85-91.

Crone P, The Nativist Prophets of Early Islamic Iran. Rural Revolt and Local Zoro-
astrianism, Cambridge 2012.

Crone P, The Significance of Wooden Weapons in al-Mukbtar's Revolt and the ‘Abbasid
Revolution, [in:] Studies in Honour of Clifford Edmund Bosworth I: Hunter of the
East, Avabic and Semitic Studies, ed. LR. N e t t o n, Leiden 2012, 5. 174-187.

Crone P, Were the Qays and Yemen of the Umayyad Period Political Parties?, 1 71,
1994, 5. 1-57.

Crone P, Cook M., Hagarism: The Making of the Islamic World, Cambridge 1977.

Crone P,Hinds M., God’s Caliph. Religious Authority in the First Centuries of Islam,
Cambridge 1986.



452 Bibliografia

Cucarella DS, Schadler, Peter, John of Damascus and Islam: Christian Heresiology
and the Intellectual Background to Earliest Christian-Muslim Relations [review],
MIDEO 34, 2019, 5. 390-394.

Cutler A, The Ninth Century Spanish Martyrs Movement and the Origins of Western
Christian Missions to the Muslims, MWo ss. 4, 1965, 5. 321—339.

Cvetkovié¢ M., The Settlement oft he Mardaites and Their Military-Administrative
Position in the Themata oft he West: A Chronology, ZRVI 54, 2017, 5. 65-8s.

Cyrek O, Teologiczne argumenty przeciwnikdéw i zwolennikdw kultu ikon na podstawie
niektdrych pism Epifaniusza z Salaminy i ,Mowy” Jana Damasceriskiego dotyczqcej
kultu obrazéw, Rsa 16,2009, 5. 103-114.

Dadovyan SB., The Armenians in the Medieval Ilamic World. Paradigms of Interaction
Seventh to Fourteenth Centuries. Volume One: The Arab Period in Arminiyah Seventh
to Eleventh Centuries, New Brunswick—London 2011.

Dagron G., Emperor and Priest. The Imperial Office in Byzantium, Cambridge 2003.

Dagron G, lkonoklazm i ustanowienie ortodoksji (726-847), in:] Historia chrzescijar-
stwa. Biskupi, mnisi i cesarze 610-1054,eds G.Dagron,P.Riché¢ A.Vauchez,
tlum. M. Zurowska etal, Warszawa 1999, s. 86—118.

Dagron G, Déroche V., Juifs et chrétiens dans [ Orient du VIF siécle, TM 11,
1991, 5. 17-273.

Danecki J., Arabowie, Warszawa 2001

Danecki |, Kultura i sztuka islamu, Warszawa 2003.

Danecki J., Podstawowe wiadomosci o islamie, t. 1, Warszawa 2002.

Daniel EL., The Abl al-Taqadum’ and the Problem of the Constituency of the Abbasid
Revolution in the Merv Qasis, JIS 7. 2, 1996, 5. 150-179.

Daniel E.L., The Anonymous ,History of the Abbasid Family” and Its Place in Islamic
Historiography, IMES 14. 4, 1982, 5. 419-434.

Daniel E.L, The Political and Social History of Khurasan under Abbasid Rule 7.47-820,
Minneapolis—Chicago 1979.

Daniel N, Ilam and the West. The Making of an Image, Edinburgh 1966.

Daniel N, Spanish Christian Sources of Information about Islam (Ninth-Thirteenth
Centuries), Msq 15,1994, 5. 365—384.

Daniel N, The Arabs and Medieval Europe, London-Beirut 1975.

Daryace T., The Collapse of the Sasanian Power in Firs/Persis, NIB 2. 1, 2002,
s. 3—18.



Bibliografia 453

Daryaece T, Persian Lovds and the Umayyads: Cooperation and Coexistence in a Tur-
bulent Time, in:] Christians and Others in the Umayyad State, eds A.Borrut,
FM.Donner, Chicago 2016, s. 73—81.

D ebié M., Christians in the Service of the Caliph: Through the Looking Glass of Com-
munal Identities, [in:] Christians and Others in the Unayyad State,eds A.Borrut,
EM.D onner, Chicago 2016, s. 53—71.

Debié M., Theophanes ‘Oriental Source. What can we learn from Syriac Historio-
graphy?, [in:] Studies in Theopanes, eds M. Jankowiak, E Montinaro,
Paris 2015 [=TM 19], 5. 365—382.

Déclais J.-L., Ezékiel: La vallée des morts et la peste d Emmaiis, MIDEO 30, 2014,
s. 185—212.

D écobert Ch., L’Autorité religieuse aux premiers siécles de lislam, ASSR 125. 1,
2004, S. 23—44.

Décobert Ch., Lemendiant et le combattant. L institution de lislam, Paris 1991.

De Epalza M, Félix de Urgel — influencias isldmicas encubiertas de judaismo y los
mozdrabes del siglo VIII, AHA 22, 2001, 5. 31-66.

De Epalza M., Influences islamiques dans la théologie chrétienne médiévale: I adop-
tianisme espagnol (VI siécle), ICh 18, 1992, 5. s55—72.

De Epalza M., Les mozarabes. Etat de la question, RMMus 63/64,1992, 5. 39—50.

Delehaye H., Passio Sanctorum Sexaginta Martyrum, AB 23,1904, s. 289—307.

Delierneux N, Arculfe, sanctus episcopus gente Gallus: une existence historique
discutable, RBPH 75. 4,1997, 5. 911—941.

Demichelis M., Between Mu'tazilism and Syncretism: A Reappraisal of the Bebavior
of the Caliphate of al-Ma’miin, JNES 71. 2, 2012, 5. 257-274.

D erenk D., Leben und Dichtung des Omaiyadenkalifen al-Walid ibn Yazid. Ein quel-
lenkritischer Beitrag, Freiburg 1974.

D éroche V., Polémique anti-judaique et émergence de ['Islam (7-§ siécles), REB 57,
1999, S. 141—161.

DeShazo AS.,Bates M.L, The Unayyad Governors of al-'Iraq and the Changing
Annulet Patterns on their Dirhams, NC 14, 1974, s. 110—118.

Detlef C,Miller G, Severos, [in:] Biographisch Bibliographisches Kirchenlexikon,
http://www.bautz.de/bbkl/s/s2/severos_i_a_m.shtml [tekst przethumaczony na jezyk
angielski przez Rogera Pearse’a znajduje si¢ na stronie: http://www.ccel.org/p/pearse/

morefathers/severus_hermopolis_hist_alex_patr_oo_ eintro.htm [dostep: 10.05.20211.].


http://www.bautz.de/bbkl/s/s2/severos_i_a_m.shtml
http://www.ccel.org/p/pearse/morefathers/severus_hermopolis_hist_alex_patr_00_ eintro.htm
http://www.ccel.org/p/pearse/morefathers/severus_hermopolis_hist_alex_patr_00_ eintro.htm

454 Bibliografia

Diectrich A, Al-Dahhak ibn Kays al-Fibri, [in:] EI, vol. II: C-G, eds B. Le wis,
Ch.Pellat,].Schachrt, Leiden 1965, s. 89-90.

Dietrich A, al-Hadjdjadj b. Yisuf, [in:] EI*, vol. IIl: H-Iram, eds B. Le wis,
VIL.Ménage Ch.Pellat,].Schacht, Leiden 1971, 5. 39-43.

Dietz M., Wandering Monks, Virgins and Pilgrims. Ascetic Travel in the Mediterranean
World A.D. 300—800, Philadelphia 200s.

Dick L, Ur continuateur avabe de saint Jean Damascéne, Théodore Abuqurra, évéque
melchite de Harran. La personne et son milieu, p. 1: Les études antérienres sur Abuqurra,
POC 12,1962, 5. 209—223.

Dick L, Un continuateur arabe de saint Jean Damascéne, Théodore Abuqurra, évéque
melchite de Harran. La personne et son milien, p. 2: Analyse des sources, POC 12,1962,
$.209-223, 319-332.

Dick L, Ur continuateur arabe de saint Jean Damascéne, Théodore Abuqurra, évéque
melchite de Harran. La personne et son milieu, p. 3: Essai dune esquisse hz‘storique,
POC 13,1963, s. 114—129.

Dick L, Deux écrits inédits de Théodore Abuqurra, Mu 72,1959, s. 53-67.

Dick L, La discussion d Abis Qurra avec les ulémas musulmans devant le calife
al-Ma’miin, POr 16,1990/1991, 5. 107-113.

Dick L, La passion Arabie de S. Antoine Ruwah, néo-martyre de Damas 1 25 dec. 799,
Mu 74, 1961, s. 109—-133.

Dimitra N, Rebellion of Saborios the Persian, 667, Eyxvichomaider Metlovog EXwi-
ouod, M. Acie, 2008, http://asiaminor.chw.gr/forms/fLemma.aspx 2lemmald=10025
[dostep: 10.05.2021 1.].

Di Segni L.Greck Inscriptions in Transition from the Byzantine to the Early Islamic
Period, [in:] From Hellenism to Islam. Cultural and Linguistic Change in the Roman
Near East,edsH.Cotton,R.Hoyland,J.Price,D. Wasserstein, Cam-
bridge 2009, 5. 352-373.

Ditten H., Ethnische Verschiebungen zwischen der Balkanhalbinsel und Kleinasien
vom Ende des 6. bis zur zweiten Hilfte des 9. Jahrbunderts, Berlin 1993.

Dixon A.A. The Unayyad Caliphate 65-86/684-705. A Political Study, PhD Thesis,
University of London 1969.

Doherty B.GE, The Montanist Miliew. History and Historiography in the Study
of Montanism, PhD Thesis, Macquarie University, Sydney 2011.

Dols MW, Plague in Early Islamic History, JAOS 94,1974, 5. 371-382.


http://asiaminor.ehw.gr/forms/fLemma.aspx?lemmaId=10025

Bibliografia 455

Donner EM,, Centralized Authority and Military Autonomy in the Early Islamic
Congquests, [in:] The Byzantine and Early Islamic Near East, vol. 111: States, Resources
and Armies, Studies in Late Antiquity and Early Islam 1,ed. Av.Camer o n, Princ-
eton 1995, s. 337—360.

Donner EM,, The Early Islamic Conguests, Princeton 1981.

D onner EM., The Formation of the Islamic State, JAOS 106. 2, 1986, s. 283-296.

Donner EM., Mubammad and the Believers. At the Origins of Islam, Cambridge
(MA) 2010.

Donner EM, ‘Uthman and the Rishidin Caliphs in Ibn ‘Asakir’s Ta ’rikh madinat
Dimashq: a Study in Strategies of Compilation, [in:] Ibn ‘Asikir and Early Islamic
History, ed. J.E.Lindsay, Princeton 2001, 5. 44—61.

Donner EM., La question du messianisme dans lislam primitif, RMMus 91/94,
2000, s. 17—28.

Donner EM., Was Marwan ibn al-Hakam the First Real Muslim, [in:] Genealogy
and Knowledge in Muslim Societies. Understanding the Past, eds S.B. Savant,
H.de Felipe, Edinburgh 2014, 5. 105-114.

Dosp¢l Williams E., A Taste for Textiles: Designing Umayyad and ‘Abbaisid Inte-
riors, DOP 73, 2019, 5. 409—432.

Downes M., Iran’s Unresolved Revolution, Aldershot 2002.

Drees ClJ., Sainthood and suicide, the motives of the martyrs of Cérdoba, A.D. 850-3s9,
JMRS 20, 1990, s. 59-89.

Drijvers HJW., The Gospel of the Twelve Apostles: A Syriac Apocalypse from the
Eraly Islamic Period, [in:] The Byzantine and Early Islamic Near East. Problems in
the Literary Source Material,eds A.Cameron,L.I. Conrad, Princeton 1992,
s. 189—213.

Dudek ], Chazarowie. Polityka — kultura — religia VII-XI wick, Warszawa 2016.

Duggan T.M.P, Some Reasons for the Currency Reform of A.H. 77/696-7 A.D.: The
Figure on the Obverse, ‘the Caliph, the Prophet, or an Image of an Idol of Solid Ham-
mer-Beaten Metal?, MJH 4. 2, 2014, s. 89—112.

Dugque A., Claiming Martyrdom in the Episode of the Martyrs of Cérdoba, CCO 8,
2011, S. 23—48.

D urak K., Traffic across the Cilician Frontier in the Ninth and Tenth Centuries: Move-
ment of People between Byzantium and the Islamic Near East in the Early Middle

Ages, in:] Proceedings of the International Symposium Byzantinm and the Arab



456 Bibliografia

World. Encounter of Civilizations, eds A. Kralides,A.Gkoutzioukostas,
Thessaloniki 2013, s. 141-154.

D ussaud R., Topographie historique de la Syrie antique et médiévale, t. IV, Paris 1927,
https://books.openedition.org/ifpo/3704#text [dostep: 10.05.2021 1.].

Dziekan M., Hadiga, zona Proroka Muhammada w Usd al-giba fi marifat as-sahaba
‘Izz ad-Dina al-Atira i innych klasycznych rédiach arabskich, [in:] Kobiety Bliskiego
Wischodu,red. M.Dziekan, . Konczak, £6dz 2005, s. 11-23.

Eickelman D.E, Musaylima: An Approach to the Social Anthropology of Seventh
Century Arabia, JESHO 10. 1,1967, 5. 17-52.

Eisener R., Zwischen Faktum und Fiktion. Eine Studie zum Umayyadenkalifen
Sulaiman b. Abdalmalik und seinem Bild in den Quellen, Wiesbaden 1987.

El‘ad A., Aspects of the Transition from the Umayyad to the ‘Abbasid Caliphate, JSAI
19, 1995, s. 89—128.

El-Awaisi AM., The Significane of Jerusalem in Islam an Islamic Reference, JIJS 1/2,
1998, s. 47—71.

El-Awaisi AM., Umar's Assurance of Aman to the People of Aelia (Bayt al-Maqdis
— Islamicjerusalem). A Critical Analytical Study of Al-Tabari’s Version, JaT 13. 2,
2018, 5. 65—80.

El-Awaisi AM., Unar's Assurance of Aman to the People of Aelia (Islamicjerusalem).
A Critical Analytical Study of the Greek Orthodox Patriarchate’s Version, WJIHC 2.
3, 2012, S. 128—136.

El-Awaisi AM., Unar's Assurance of Safety to the People of Aelia (Jerusalem). A Crit-
ical Analytical Study of the Historical Sources, JIJS 3. 2, 2000, 5. 47—89.

El-Azhari T, Queens, Eunuchs and Concubines in Islamic History 661-1257, Edin-
burgh 2019.

El Cheikh N.M., Women, Islam and Abbasid Identity, Cambridge (MA) 201s.

El-Hibri T., Parable and Politics in Early Islamic History. The Rashidun Caliphs,
New York 2010.

El-Hibri T., The Redemption of Umayyad Memory by the ‘Abbisids, JNES 61. 4,
2002, S. 241-265.

El-Hibri T, Reinterpreting Islamic Historiography: Héariin al-Rashid and the Nar-
ratives of the ‘Abbisid Caliphate, Cambridge 1999.

El-Hibri T., ‘Unar b. al-Khattib and the Abbasids, JAOS 136. 4, 2016,
s. 763—783.


https://books.openedition.org/ifpo/3704#text

Bibliografia 457

Elisséeff N, Mardj Rabit, [in:] EI*, vol. VI: Mahk—Mid, eds CE.Bosworth,
E.van Donzel, Ch.Pellat, Leiden 1991, 5. 544—546.

Elius M., Ilamic View of Women Leadership as Head of the State. A Critical Analysis,
ArtF] 4,2010/2011, 5. 195-205.

Elsner J., Iconoclasm as Discourse. From Am‘iquz'ty to Byzantium, ArtB 94. 3, 2012,
s.368-394.

Eltantawi S., Mysterious Legislation: ‘Umar ibn al-Khattab’s Role in the Legalization
of the Stoning Punishment in the Sunni Islamic Tradition, |in:] Islamic Interpretive
Tradition and Gender Justice: Processes of Canonization Subversion and Change,
edsN.Reda, Y. Amin, Montreal-Kingston 2020, s. 288-313.

El Tantawy A., Abu Bakr As-Siddig, Dar Al-Manara, Gudda 1986.

Ess van J., Hasan b. Mubammad b. al-Hanafiyya, in:] EI, Supplement. Fascicules 56,
edsCE.Bosworth,E.van Donzel,B.Lewis, Ch.Pellat, Leiden 1982,
$.357-358.

Ess van J., La peste & Emmaiis. Théologie et histoire du salut aux prémices de [ Islam,
CRAIBL 144. 1, 2000, 5. 325-337.

Ess van ], Les Qadarites et a Gﬂildniya de Yazid II1, SIsl 31, 1970, 5. 269—286.

Ess van J., Theologie und Gesellschaft im 2. und 3. Jabrbundert der Hidschra. Eine
Geschichte des religiosen Denkens im friihen Islam, Berlin 1991.

Fahd T, Sibia, [in:] EI*, vol. VIII, eds C.E.Bosworth,E.van Donzel,
W.P.Heinrichs,G.Lecomte, Leiden 1995, s. 675—678.

Fairchild Ruggles D., The Mirador in Abbasid and Hispano-Umayyad Garden
Typology, Muq 7, 1990, s. 73—82.

Fares B., Philosophie et jurisprudence illustrees par les Arabes. La querelle des images
en islam, |in:] Melanges Louis Massignon, vol. I, Damas 1977, s. 77-109.

Fariq K.A., The Story of an Arab Diplomat, SI1 3. 2, 1966, s. 53-80.

Fariq K.A., The Story of an Arab Diplomat, SI1 3. 3,1966, s. 119-142.

Fariq K.A., The Story of an Avab Diplomat, SI1 3. 4,1966, 5. 227-241.

Fariq K.A., The Story of an Arab Diplomat, SII 4. 1,1967, 5. s0—59.

Farooq M.O., Ibn Khaldin's Defense of Mu'awiya: The Dynamics of ‘Asabiyya,
Mulk and the Counter-Revolution According to the Mugaddima, JoIMS 4. 1, 2019,
s. 87-106.

Farrin R., Abundance from the Desert. Classical Arabic Poetry, Syracuse (New
York) 2011.



458 Bibliografia

Feder E, The Bashmurite Revolts in the Delta and the ,Bashmuric Dialect”, [in:] Chris-
tianity and Monasticism in Northern Egypt. Beni Suef, Giza, Cairo and the Nile Delta,
eds G.Gabra, HN. Takla, Cairo 2017, 5. 33-36.

Feener RM., Gedacht ], Hijra, Hajj and Muslim Mobilities: Considering Coer-
cion and Asymmetrical Power Dynamics in Histories of Islamic Cosmopolitanism,
lin:] Challenging Cosmopolitanism. Coercion, Mobility and Displacement in Islamic
Asia,edsRM.Feener,].Gedacht, Edinburgh 2018, s. 1-29.

Feliga P, Obrona kultu obrazéw w ,, Trzech mowach apologetycznych przeciwko tym,
ktdrzy odrzucajg swigte obrazy” sw. Jana Damascerskiego, CT 87. 3, 2017, 5. 25-66.

Ferber ], Theophanes Account of the Reign of Heraclius, in:] Byzantine Papers: Pro-
ceedings of the First Australian Byzantine Studies Conference, Canberra, 17—19 May
1978,edsE.Jeffreys,M.Jeffreys, A.Moffatt, Canberra1981,s. 32—42.

Ferizhandi P.Gh, Lagonvernance dans la pensée du calife Ali ibn Abi Tilib (600-661
EC) dans sa Lettre 53 au gonverneur Malik al-Ashtar al-Nakha'i (m. 658 EC) et sa
réception jusqu’d nos jours, MA Thesis, Université de Montréal 2007.

Ferndndez D.A, Las reliquias de los santos martires de Cérdoba: Revision y comen-
tarios, BRACC 146, 2004, s. 215—230.

Ferndndez Félix A, Fierro M., Cristianos y conversos al Islam en al-Andalus
bajo los Omeyas: Una aproximacion al proceso de islamizacion a través de una fuente
legal andalusi del s. ITI/I, [in:] Visigodos y omeyas: un debate entre la Antigiiedad tardia
yla Alta Edad Media,edsL.Caballero,P.Mateos, Madrid 2000, s. 415—428.

Fierro M., La heterodoxia en al-Andalus durante el periodo Omeya, Madrid 1987.

Figueroa MR, Religion y Estado durante la dinastia abasi. El califato de al-Mansur,
CEAA 40.1,2005,s.57-87.

Figlalt ER., The ,Problem” of Abd-Allah Ibn-Saba, IIED s, 1982, s. 379—390.

Fishbein M., The Life of Al-Mukhtar B. Abi *Ubayd in Some Early Arabic Historians
(Iraq), PhD Thesis, University of California, Los Angeles 1988.

Fisher G., Between Empires. Arabs, Romans and Sasanians in Late Antiquity,
Oxford 2011

Fischer M.M.], Iran. From Religious Dispute to Revolution, Harvard 1980.

Flood EB., The Grear Mosque of Damascus. Studies on the Makings of an Umayyad
Visual Culture, Boston 2001.

Flood EB., Umnayyad Survivals and Mamluk Revivals: Qalawunid Architecture and
the Great Mosque of Damascus, Muq 14,1997, s. 57-79.



Bibliografia 459

Flori J., Lislam et la fin des Temps. L’interprétation prophétique des invasions musul-
manes dans la chrétienté médiévale, Paris 2007.

Flusin B., Lesplanade du temple a Larrive ‘e des Arabes, d apre’ s deux re 'cits byzantins,
lin:] Bayt al-Maqdis: ‘Abd al-Malik’s Jerusalem, eds J. Raby, J. Jo hn's, Oxford
1992, 5. 17—31.

Foote RM., Commerce, Industrial Expansion and Orthogonal Planning. Mutually
Compatible Terms in Settlements of Bilad al-Sham during the Umayyad Period, MAr
13, 2000, S. 25—38.

Forrest S, Theophanes Byzantine source for the late Seventh and Early Eighth Centu-
ries c. AD 668-716, [in:] Studies in Theophanes,edsM.Jankowiak, FEMonti-
nar o, Paris 2015 [=TM 19], 5. 417-444.

Foss C., Arab-Byzantine Coins. An Introduction with a Catalogue of the Dumbarton
Oaks Collection, Washington 2008.

Foss C., 4 Syrian Coinage of Mu'awiya?, RN 158, 2002, 5. 353—365.

Fowden EXK., Rural Converters Among the Arabs, [in:] Conversion in Late Antiquity:
Christianity, Islam, and Beyond. Papers from the Andrew W. Mellon Foundation
Sawyer Seminar, University of Oxford, 2009—2010,eds A.Papaconstantinou,
N.McLynn,DL.Schwar tz, Surrey-Burlington 2015, 5. 175-196.

Fowden G., Qusayr ‘Amra: Art and the Umayyad Elite in Late Antique Syria,
Berkeley 2004.

Franke ER., Die freiwilligen Mirtyrer von Cordova und das Verhiltnis der Moz-
araber zum Islam nach den Schriften Speraindeo, Enlogius und Alvar, GAKS 13, 1958,
s. 1-176.

Frend W.H.C., The Rise of the Monophysite Movement: Chapters in the History of
the Church in the Fifth and Sixth Centuries, Cambridge 1972.

Frolow A., IC XC NIKA, Bsl 17, 1956, s. 106—108.

Gabra G., The Revolts of the Bashmuric Copts in the Eighth and Ninth Centuries,
lin:] Die koptische Kirche in den ersten dyei islamischen Jabrbunderten,ed. W.B el t z,
Halle-Wittenberg 2003, s. 111-119.

Gabrieli F, Larivolta dei Muballabiti nel ‘Iraq e il nuovo Baliduri, RANL 14,1938,
5. 199—236.

Gabrieli E, AF-Walid ibn Yazid: Il califfo e il poeta, RSO 15. 1,193 4, 5. 1-6 4.

Gaiser A, Whatdo we learn about the early Kharijites and Ibadiyya from their coins?,
JAOS 130, 2010, 5. 167-187.



460 Bibliografia

Galor K, Bloedhorn H., The Archacology of Jerusalem. From the Origins to the
Ottomans, New Haven 2013.

Garcia Moreno LA, Literatura antimusulmana de tradicion bizantina entre los
mozdrabes, Hsa 57, 2005, s. 7—-45.

Garitte G, La Version georgienne de la vie de S. Cyriaque par Cyrille de Scythopolis,
Mu 75, 1962, 5. 399—4 40.

Garsoian N.G., The Problem of Armenian Integration into the Byzantine Empire,
(in:] Szudies on the Internal Diaspora of the Byzantine Empire,eds H.Ahrweiler,
AE.Laiou, Washington 1997, 5. s3-124.

Gatier P-L., L'Ariane et le chamelier de Qusayr ‘Amra. Iconographie omeyyade
et mosaiques byzantines, BEO 66,2017 5. 59—96.

Gaudefroy-Demombynes M., Narodziny islamu, ttam. H. O l ¢ d zk a, War-
szawa 1988.

Gaudel J-M,, La correspondance de ‘Umar et Léon (vers 9oo), [in:] Collection Studi
arabo — islamici del PISAI, Roma 1995, s. 3—30.

Gaudel J-M., The Correspondence between Leo and Umar: Umar’s Letter Re-dis-
covered?, ICh 10, 1984, 5. 109-157.

Gibe S., Schwaches Weib und starker Schrei. Schrifistellerisches Selbstverstindnis und
Exordialtopik bei lateinischen Autorinnen des friihen Mittelalters, AKg 8s, 2003,
S. 437-469.

Gelovani N, Arab-Byzantine Relations under the Umayyad Caliphate and South
Caucasus, IJSSH 3. 1, 2013, 5. 26—29.

Genequand D., Barrages d epoque Omeyyade au Proche-Orient, |in:] Regards
croisés d orient et d occident. Les barrages dans [ antiquité tardive: Actes du collogue,
7—8 janvier 2011, Paris, Fondation Simone et Cino del Duca. Organisé dans le cadre
du programme ANR EauMaghreb, eds F.Baratte, ChJ. Robin, E.Rocca,
Paris 2013, 5. 103—124.

Genequand D, Les érablissements des élites omeyyades en Palmyréne et an Proche-
-Orient, Beyrouth 2012.

Genequand D, Two Possible Caliphal Representations from Qasr al-Hayr al-Sharqi
and Their Implication for the History of the Site, [in:] Power, Patronage and Memory
in Early Islam. Perspectives on Umayyad Elites,eds A.George, A.Marsham,
Oxford 2018, s. 147-174.



Bibliografia 461

George A, Paradise or Empire? On a Paradox of Umayyad Art, [in:] Power, Patron-
age and Memory in Early Islam. Perspectives on Umayyad Elites,eds A. George,
A.Marsham, Oxford 2018, 5. 39-68.

Gero S., Byzantine Iconoclasm during the Reign of Leo III with Particular Attention
to the Oriental Sources, Louvain 1973.

Gero S., Notes on Byzantine Iconoclasm in the Eighth Century, B 44, 1974,
S. 23—42.

Ghanei A,Moradi E, Review of the Article of Ali Ibn Abi Talib (AS) from Leiden
Encyclopedia of the Quran, BiQ 15 (29), 2021, 5. 175—-202.

Ghayem B, Sediq M., The Reasons for and Stages of Correcting and Arabicizing
the Islamic Coins with an Emphasis on the Abd al-Malik ibn Marwan’s Era, HICC
9 (33), 2019, 5. 63-88.

Gibb H.AR., ‘4bd Allah ibn al-Zubayr, [in:] ET*, vol I: A-B, eds HAR. Gibb,
JH.Kramers,E.Lévi-Provencal,]J.Schacht,B.Lewis, Ch.Pellat,
Leiden 1960, s. 54-55.

Gibb H.AR., Abi Ubayda al-Djarrib, [in:] EI*, vol. I: 4-B, eds HA.R. Gibb,
JH.Kramers,E.Lévi-Provencal,].Schacht, Leiden 1986, s. 158-159.

Gibb H.A.R., Amir al-Mu’minin, [in:] EI*, vol. I: A-B, eds H.A.R. Gibb,
JH.Kramers,E.Lévi-Provencgal,]J.Schacht,B.Lewis, Ch.Pellat,
Leiden 1960, s. 44s.

Gibb H.AR., Arab-Byzantine Relations under the Umayyad Caliphate, DOP 1, 1958,
S. 219-233.

Gibb H.AR., The Fiscal Rescript of ‘Umar II, Ara 2, 1955, s. 1-16.

Gil M., 4 History of Palestine 634—1099, transl. E. Br o i d o, Cambridge 1997.

Ginkel van J.,, Maronite Chronicle of 663/4, |in:] Encyclopedia of the Medieval
Chronicle,eds G.Dunphy, C.Bratu, Leiden 2016, https://referenceworks.
brillonline.com/entries/encyclopedia-of-the-medieval-chronicle/*-SIM_o1787

[dostep: 10.05.2021 1.].

Glei R,Khoury A, Johannaes Damaskenos und Theodor Abu Qurra. Schriften
zum Islam, Wirzburg 199s.

Glubb J.B., The Grear Arab conquests, New Jersey 196 4.

Glynias ], Prayerful Iconoclasts. Psalm Seals and Elite Formation in the First Icono-
clast Era (726—750), DOP 71, 2017, 5. 65—94.


https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopedia-of-the-medieval-chronicle/*-SIM_01787
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopedia-of-the-medieval-chronicle/*-SIM_01787

462 Bibliografia

Goldman B.G., drabic-Speaking Jews in Crusader Syria. Conquest, Continuity and
Adaptation in the Medieval Mediterranean, PhD Thesis, Johns Hopkins University,
Baltimore 2018.

Gonzales V., Aporiain Unayyad Art or the Degree Zero of the Visual Forms' Meaning
in Early Islam, MCMW 1.1/2,2020,5. 6-33.

Gonzdlez-Munoz F, En torno a la orientacién de la polémica antimusulmana en
los textos latinos de los mozdrabes del siglo IX, (in:] ;Existe una identidad mozdrabe?:
historia lengua y cultura de los cristianos de al-Andalus (siglos IX-XII),eds C. Aillert,
M.Penelas,Ph.Roisse Madrid 2008, s. 9—32.

Goodwin T, An Introduction to Arab-Byzantine Coinage, [in:] Arab Byzantine coins
[from the Irbid hoard: including a new introduction to the series and a study of the
Pseudo-Damascus mint, eds T. Goodwin,R. Gyselen, London 2015, s. 1-60.

Gorzalczany A, The Unayyad Aqueduct to Ramla and Other Finds near Kibbutz
Na'an, Ati 68, 2011, 5. 193—200.

Gorzalczany A,Salamon A, Archaeological Evidence of a Powerful Earthquake
in Ramla, Israel, during the Early Islamic Period, |in:] Proceedings of the 10" Interna-
tional Congress on the Archaceology of the Ancient Near East,vol.I,edsB.Horejs,
Ch.Schwall,V.Miller,M.Luciani,M.Ritter, M. Guidetti, Wies-
baden 2017, 5. 601-614.

Gouillard J., Ur guartier d émigrés palestiniens 4 Constantinople au IX* siécle?,
RESEE 7, 1969, 5. 73—76.

Gorke A,Motzki H,Schoeler G, First-Century Sources for the Life of Mubam-
mad? A Debate, 1 89. 2, 2012, 5. 2—59.

Gérak-Sosnowska K., Wimig dobra wspdlnego. Maslaha w muzutmariskim pra-
wie i polityce, HP 19 (26), 2017, 5. 9—23.

G érski D, Symacja chrzescijanstwa na terenach Pétnocnej Afryki od podbojéw muzut-
manskich do XII wieku, Krakéw 2004.

Grabar O., Early Islamic Art 650-1100. Constructing the Study of Islamic Art,
vol. I, Aldershot—Burlington 200s.

Grabar O., The Formation of Islamic Art, New Haven-London 1987.

Grabar O, From the Icon to Aniconism. Islam and the mage, M ss. 2, 2003, 5. 46—53.

Grabar O., Islam and Iconoclasm, |in:] Iconoclasm. Papers givent ar the Ninth Spring
Symposium of Byzantine Studies, eds A. Bryer,J. Herrin, Birmingham 1977,
S. 45—52.



Bibliografia 463

Grabar O, Ilamic Art and Byzantium, DOP 18, 1964, s. 69—88.

Grabar O., Unayyad Art. Late Antiquie or Early Islamic?, [in:] Residences, Castles,
Settlements. Transformation Processes from Late Antiquity to Early Islam in Bilad
al-Sham Proceedings of the International Conference held at Damascus, s—9 November
2006,eds K. Bartl, AR. Mo az, Rahden 2009, s. 1-11.

Grabar O, Unayyad “Palace” and the ‘Abbasid “Revolution”, SIsl 18, 1963, s. 5—18.

Grabar O. Unayyad Palaces Reconsidered, ArsOr 23,1993, s. 93-108.

Grafman R,Rosen-Ayalon M., The Two Great Syrian Umayyad Mosques:
Jerusalem and Damascus, Muq 16,1999, s. 1-15.

Gratton D.D., The Arabs in the Ecclesiastical Historians of the 4”/5" Centuries. Effects
on Contemporary Christian-Muslim Relations, TS 64. 1,2008, 5. 177-192.

Gregoratii L., The Role of the Decapolis Region in Connecting Inland Syria with
the Mediterranean Coast, ARAM 23, 2011, 5. 509—525.

Greisiger L., Messias — Endkaiser — Antichrist: Politische Apokalyptik unter Juden und
Christen des Nahen Ostens am Vorabend der arabischen Eroberung, Wiesbaden 2014.

Gregoire H., Letombean de Digénis Akritas, B 6,1931, . 481-508.

Grierson Ph., Byzantine Coinage, Washington 1999.

Grierson Ph., The Monetary Reforms of “Abd al-Malik: Their Metrological Basis
and Their Financial Repercussions, JESHO 3.3,1060, 5. 241-264.

Griffith S.H., Ammar al-Basri’s Kitab al-Burban: Christian Kalam in the First
Abbasid Century, Mu 96, 1983, 5. 145-181.

Griffith SH., Anthony David of Baghdad, scribe and monk of Mar Sabas: Arabic
in the monasteries of Palestine, ChH 58, 1989, s. 7-19.

Griffith SH., Chapter Ten of the Scholion: Theodore Bar Koni's Apology for Chris-
tianity, OCP 47,1981, 5. 158—188.

Griffith S.H., Christianity in Edessa and the Syriac-Speaking World. Mani,
Bar Daysan and Ephraem, the Struggle for Allegiance on the Aramean Frontier,
JCSSS 2, 2002, 5. 5—20.

Griffith S.H., Christians, Muslims and Neo-Martyrs: Saints Lives and Holy Land
History, |in:] Sharing the Sacred: Religions Contacts and Conflicts in the Holy
Land: First-Fifteenth Centuries CE, eds A. Kofsky, G.Stroumsa, Jerusa-
lem 1998, 5. 163—207.

Griffith SH., Greek into Arabic. Life and Letters in the monasteries of Palestine in the

9" century; the example of the Summa Theologiae Arabica, B 56,1986, s. 117-138.



464 Bibliografia

Griffith SH. Habib ibn Hidmah Abu Ra'itah, a Christian mutakallim of the First
Abbasid Century, Och 64,1980, s. 161-201.

Griffith S.H., Jews and Muslims in Christian Syriac and Arabic Texts of the Ninth
Century, JH 3.1,1988, 5. 65-94.

Griffith SH., Mubammad and the Monk Babiri: Reflections on a Syriac and Arabic
Text from Early Abbasid Times, Och 79,1995, s. 146-174.

Griffitch S.H., Muslims and Church Councils. The Apology of Theodore Abiz Qurrah,
SP 25,1993, 5. 270-299.

Griffith SH., Reflections on the Biography of Theodore Abu Qurrah, POr 18, 1993,
S. 143—170.

Griffith SH., Some Unpublished Arabic Sayings Attributed to Theodore Abu Qurrah,
Mu 92,1979, 5. 29-35.

Griffich SH., Stephen of Ramlah and the Christian kerygma in Arabic in 9" century
Palestine, JEH 36, 1985, s. 23—45.

Grifficth SH., The Arabic account of *Abd al-Masih an-Nagrini al-Ghassini, Mu
98,1986, 5. 331-374.

Grifficth SH., The Church in the Shadow of the Mosque. Christians and Muslims
in the World of Islam, Princeton 2008.

Griffith S.H., The Gospel in Arabic. An Inquiry into Its Appearance in the First
‘Abbasid Century, Och 69, 198s, 5. 126-197.

Griffith SH. The Mansiar Family and Saint Jobn of Damascus. Christians and
Muslims in Umayyad Times, [in:] Christians and the Others in the Umayyad State,
edsA.Borrut, EM. D onner, Chicago 2016, s. 29-52.

Griffith SH., Themonks of Palestine and the growth of Christian literature in Arabic,
MWo 78,1988, s. 1—28.

Griffith S.H., The Prophet Mubammad, his Scripture and his Message, accord-
ing to the Christian apologies in Arabic and Syriac from th first Abbasid century,
lin:] SH. Griffith, Arabic Christianity in the Monsteries of Ninth-Century Pal-
estine, Aldershot 2003, 5. 99-146.

Griffith S.H., Theview of Islam from the monasteries of Palestine in the early Abbasid
period: Theodore Abi Qurrah and the Summa Theologiae Arabica, ICMR 7, 1996,
s. 9—28.

Griffith SH., Theodore Abu Qurrak’s Avabic Tract on the Christian Practice of Ven-
evating Images, JAOS 105, 1985, 5. 53-73.



Bibliografia 465

Grifficth S.H., Theodore Abu Qurrah. The Intelectual Profile of an Arab Christian
Writer of the First Abbasid Century, Tel Aviv 1992.

Grodzki M., Panteon sceptykdw. Przeglad wspdtczesnych teorii naukowych poswigconych
genezie islamu, Warszawa 2017.

Grodzki M., Yehuda D. Nevo — A Comprehensive Skeptical Theory on the Genesis
of Islam, RO 71.1, 2018, 5. 55-95.

Gross A, Spirituality and Law. Courting Martyrdom in Christianity and Judaism,
Lanham-Boulder—New York-Toronto-Oxford 200s.

Grumel V., L’ Annexion de [ lllyricum Oriental, de la Sicile et de la Calabre an Patriarcar
de Constantinople, RSRe 40, 1952, s. 191—200.

Grunebaum von GE., Byzantine Iconoclasm and the Influence of the Islamic En-
vironment, HR 2. 1, 1962, s. 1-10.

Grunebaum von G.E., Parallelism, Convergence and Influence in the Relations
of Arab and Byzantine Philosophy, Literature and Piety, DOP 18,1964, s. 91-111.

Guiance A., Eulogio de Cérdoba y las reliquias de los martires, RHA 11, 2017,
$.279-297.

Guidetti M., The Contiguity between Churches and Mosques in Early Islamic Bilad
al-Sham, BSOAS 76. 2, 2013, 5. 229-258.

Guidi M., Origine dei Yezidi e storia religiosa dell Islam e del dualismo, RSO 13, 1932,
s.266—300.

Guillaume A., The Traditions of Islam — An Introduction to the Study of Hadith
Literature, Beirut 1966.

Gussone M., Resafa — Rusifar Hisham, Syria: New Insights Regarding the Caliphal
Residence of Hisham b. Abd al-Malik and Ghassanid Sedentarization, [in:] Proceed-
ings of the 10" International Congress on the Archaeology of the Ancient Near East,
vol.I,edsB.Horejs,Ch.Schwall,V.Muller,M.Luciani M.Ritter,
M.Guidetti, Wiesbaden 2017, 5. 615—628.

Gutas D., Greek thought, Arabic culture, London—New York 1998.

Gutierrez EL., Los mdrtires de Cérdoba y la politica anticristiana contemporinea
en Oriente, AQ 15. 2, 1994, S. 453—464.

Giuterbock C., Der Islam im Lichte der Byzantinischen Polemik, Berlin 1912.

Hackenburg C., An Arabic-to-English Translation of the Religious Debate between
the Nestorian Patriarch Timothy I and the ‘Abbasid Caliph al-Mahdi, MA Thesis,
The Ohio State University 2009.



466 Bibliografia

Hagemann H.-L., History and Memory. Kharijism in Early Islamic Historiography,
PhD Thesis, The University of Edinburgh 2014.

Hagler AM., The Echoes of Fitna. Developing Historiographical Interpretations of
the Battle of Siffin, PhD Thesis, Unversity of Pennsylvania 2011.

Hagler AM., Repurposed Narratives: The Battle of Siffin and the Historical Memory
of the Umayyad Dynasty, IMEMS 3.1, 2013, 5. 1-27.

Hagler AM., Sapping the Narrative. Ibn Kathir's Account of the Shira of “Uthman
in Kitab Al-Bidaya Wa-I-Nihaya, JMES 47. 2, 2015, 5. 303-321.

Haider NI, al-Mukbtir b. Abi ‘Ubayd, [in:] E}, eds K. Fleet, G. Krimer,
D.Matringe,J.Nawas, E.R o ws o n; https://referenceworks.brillonline.com/
entries/encyclopaedia-of-islam-3/al-mukhtar-b-abi-ubayd-COM_ 40538 [dostep:
10.05.2021 I.].

Haider N, The Rebel and the Imam in Early Islam. Explorations in Muslim Histo-
riography, Cambridge 2019.

Haines CR., Christianity and Islam in Spain A.D. 756-1031, London 1889.

Hakiem A.DM., A4 Critical and Comparative Study of Early Arabian Coins on the
Basis of Arabic Textual Evidence and Actual Finds, PhD Thesis, The University
of Leeds 1977.

Hakim A., Muhammad's Authority and Leadership Reestablished: The Prophet and
‘Umar b. al-Khattib, RHR 226. 2, 20009, s. 181-200.

Hakim A, ‘Umar b. al-Hattib: L’ autorité religieuse et morale, Ara ss. 1, 2008,
S. 1-34.

Hakim A, ‘Umarb. al-Hattib, calife par la grice de Dien, Ara s 4. 3,2007,s.317-361.

Haldon J.E, ,Citizens of Ancient Lineage..” The Role and Significance of Syrians
in the Byzantine Elite in the Seventh and Eight Centuries, [in:) Syriac Polemics.
Studies in Honour of Gerrit Jan Reinink, eds WJ.van Bekkum,JW.Drijvers,
A.C.Klugkist, Leuven—Paris—Dudley 2007, 5. 91-102.

Haldon J.E, Some Remarks on the Background to the Iconoclast Controversy, Bsl 38,
1977, S. 161—184.

Haldon JE,Kennedy H. The Arab-Byzantine Frontier in the Eighth and Ninth
Centuries: Military Organization and Society in the Borderlands, ZRVI 19, 1980,
S. 79—116.

Halperin DJ,Newby G.D., Two Castrated Bulls: A Study in the Haggadah of
Ka'B Al-Ahbar, JAOS 102. 4, 1982, 5. 631-638.


https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-3/al-mukhtar-b-abi-ubayd-COM_40538
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-3/al-mukhtar-b-abi-ubayd-COM_40538

Bibliografia 467

Hamid Sh., An Islamic Alternative? Equality, Redistributive Justice, and the Welfare
State in the Caliphate of Umar (rta), Ren 13. 8, 2003, http://www.monthly-renais-
sance.com/issue/content.aspx ?id=3ss [dostep: 10.05.2021 ..

Hamilton RW., Carved Plaster in Umayyad Architecture, 1q 15. 1, 1953, 5. 43-5s.

Hamilton RW., Khirbat al-Mafjar. An Arabian Mansion in the Jordan Valley,
Oxford 1959.

Hamilton RW. Walid and His Friends: An Umayyad Tragedy, Oxford 1988.

Hanc¢abay H.L, Was Abi Dharr al-Ghifiri “Exiled” to al-Rabadha? A Review on the
Relations between Caliph * Uthman and Abii Dbarr al-Ghifari, llah s. 1, 2014, 5. 37-58.

Harmakaputra HA., Muslim-Christian Debates in the Early * Abbasid Period. The
Cases of Timothy I and Theodore Abu Qurra, MIQOT 38, 2014, 5. 435—445.

Harris J., Purely persecutions? An examination of Muslims and the Christian Dhimmi
in the Near East, MPhil. Thesis, Cardiff University 2012.

Harrison A. Andalusi Christianity. The Survival of Indigenous Christian Commu-
nities, vol. I, PhD Thesis, University of Exeter 2009.

Harrison A., Behind the Curve. Bulliet and Conversion to Islam in al-Andalus Revis-
ited, Msq 24. 1, 2012, 5. 3551

Harrison T.P, The Early Unayyad Settlement at Tabariyah: A Case of Yet Another
Misr?, JNES s1. 1, 1992, s. s1—59.

Hasan Y.E, The Unayyad Generalogy of the Funj, SNoRe 46,1965, 5. 27-32.

Hassan HM., O axypioniaviouds twv ApdBwv xar o sbiodapmands twv Bolavriviy:
7 exdva Tov «dAdov> aTis apafoBulavrivés Tyyéc Tov 7ov xat 100V awdve, [in:] Byz-
antium and the Arab World: Encounter of Civilizations, eds A. Kralides,
A.Gkoutzioukostas, Thessaloniki 2013, s. 167-194.

Haub R., Hugeburc (8. Jahrbundert). Benediktinerin in Heidenheim, [in:] Zwolf Frau-
engestalten aus dem Bistum Eichstitt vom 8. bis zum 20. Jahrhundert,edsB.Bago -
ski,L.Brandl, Regiomontii 2008, 5. 33-39.

Haug R., The Gifts of Mibragin: Muslim Governers and Gift Giving during Non-Muslim
Holidays, [in:] What Difference Does Time Make? Papers from the Ancient and Islamic
Middle East and China in Honor of the 100" Anniversary of the Midwest Branch of the
American Oriental Society, eds J. Scurlo ck, RH. Beal, Oxford 2019, 5. 31—43.

Hauzinski J., Burzliwe dzieje kalifatu bagdadzkiego, Warszawa—Krakéw 1993.

Havel B, Jeruzalem u ranoislamskoj tradiciji/Jeruslame in Early Islamic Tradition,
MHM s, 2018, s. 113—179.


http://www.monthly-renaissance.com/issue/content.aspx?id=355
http://www.monthly-renaissance.com/issue/content.aspx?id=355

468 Bibliografia

Hawting G.R.al-Mukbtir b. Abi ‘Ubayd, [in:] EL, vol. VII: Mif~Naz, eds C.E.B o s-
worth, E.van Donzel, WP.Heinrichs, Ch. Pellat, Leiden 1993,
5. 521—524.

Hawting G.R., The First Dynasty of Islam. The Umayyad Caliphate AD 661-750,
London—New York 2000.

Hawting GR., The Significance of the Slogan La Hukm Illa Lillah and the References
to the Hudid in the Traditions about the Fitna and the Murder of Uthmain, BSOAS
41,1978,'s. 453—463.

Hawting GR., The Unayyads and the Hijiz, [in:] Proceedings of the Fifth Seminar
Jfor Arabian Studies: A Symposium Held at the Oriental Institute, Oxford, 22" and
23" September, 1971, vol. 11, Oxford 1972, 5. 39—46.

Hawting G.R., ‘Umar I and the Treatment of the Mawaili Ahmad b. Yahyi
b. Jabir al-Baliadburi (d. 279/892), Muhammad b. Jarir al-Tabari (d. 310/923), and
Abit Muhammad ‘Abd Allih b. “Abd al-Hakam (d. 214/829), [in:] Conversion to
Islam in the Premodern Age: A Sourcebook, eds N. Hurvitz, Ch.C.Sahner,
USimonsohn,L.Yarbrough,Berkeley 2020, s. 94-100.

Himeen-Anttila ], Khalid Ibn Safwin: An Orator at the Umayyad and Abbasid
Courts, [in:] In the Presence of Power: Court and Performance in the Pre-Modern
Middle East,eds M.A.Pomerantz,E.Birge Vitz,New York 2017, 5. 100-118.

Himeen-Anttila J., Portrait of an Eighth-Century Gentleman Kbailid ibn Safwin
in History and Literature, Leiden—-Boston 2020.

Heidemann S, Settlement Patterns, Economic Development and Archaeological Coin
Finds in Bilad al-Sham: the Case of the Diyar Mudar — The Process of Transformation

Sfrom the 6" to the 10" Century A.D., [in:] Residences, Castles, Settlements. Transfor-
mation Processes from Late Antiquity to Early Islam in Bilad al-Sham Proceedings
of the International Conference held at Damascus, s—9 November 2006,edsK. Bartl,
A.R.M o az, Rahden 2009, s. 493—516.

Heilo O, Secing Eye ro Eye: Islamic Universalism in the Roman and Byzantine Worlds,
7" to 10" Centuries, PhD Thesis, Die Universitit Wien 2010.

Hell J., Al-Farazdak’s Lieder auf die Muballabiten, LDMG s9. 3,190s, s. 589—622.

Hell ], Al-Farazdak’s Lieder auf die Muballabiten, LDMG 6o. 1,1906, s. 1-48.

Hemimy W.A.R.A., A rare Unayyad Fals minted at Harran bearing the image of Caliph
Abdel-Malik Ibn Marwan, [in:] Proceedings of The 2" International Conference on
Research in Humanities and Social Sciences, Rome 2019, https://www.dpublication.

com/abstract-of-2nd-icrhs/s-a470/ [dostep: 10.05.2021 L.].


https://www.dpublication.com/abstract-of-2nd-icrhs/s-a470/
https://www.dpublication.com/abstract-of-2nd-icrhs/s-a470/

Bibliografia 469

Henriet P, Sainteté martyriale et communanté de salut: une lecture du dossier des
martyrs de Cordoue (milien IX* siécle), [in:] Guerriers et moines. Conversion et sainteté
aristocratiques dans [ Occident médiéval, ed. M. Lauw e rs, Nicea 2002, 5. 93-139.

The Heritage of Armenian Literature. From the Sixth to the Eighteenth Century,
edsAJ.Hacikyan,G.Basmajian, ES.Franchuk,N.Ouzounian,
Detroit 2002.

Herrin J., Byzantium. The Surprising Life of a Medieval Empire, Princeton 2007.

Herrin J., Margins and Metropolis. Authority across the Byzantine Empire, Prince-
ton 2013.

Herrin J., Ravenna. Capital of Empire. Crucible of Eurape, Princeton 2020.

Hilkens A, Syriac llioupersides. The Fall of Troy in Syriac historiography, Mu 126,
2013, S. 285—317.

Hillenbrand R, Idamic Architecture. Form, Function and Meaning, New York 1994.

Hinds M., Arn Early Islamic Family from Oman: al-Awtabi’'s Account of the Mubal-
labid, Manchester 1991.

Hinds M., Kafan Political Alignments and Their Background in the Mid-Seventh
Century A.D., ]JMES 2. 4, 1971, 5. 346—-367.

Hinds M., Mu'awiyalb. Abi Sufyin, [in:] EI*, vol. VII: Mif~Naz,edsCE.Bosworth,
E.van Donzel, WP.Heinrichs,Ch.Pellat, Leiden 1993, s. 263-264.
Hinds M., The Murder of the Caliph ‘Uthman, |in:] Studies in Early Islamic His-
tory. With and Introduction by G. R. Hawting, eds M. Hinds,J.Bacharach,

LILConrad,P.Crone, Berlin 2021,s. 29-55.

Hinds M., The Murder of the Caliph Uthman, JMES 3. 4,1972, s. 450—469.

Hinds M., The Siffin Arbitration Agreeement, ]SS 17,1972, s. 93—129.

Hitti PK, Dzieje Arabsw, ttum. W.Dembski, M.Skuratowicz, E.Szy-
man s ki, Warszawa 1969.

Hjalm ML, The Four Kingdom Schema and the Seventy Weeks in the Arabic Recep-
tion of Daniel, [in:) Four Kingdom Motifs before and beyond the Book of Daniel,
edsAB.Perrin,LT.Stuckenbruck, Sh.Bennett, M. Ham a, Leiden—
Boston 2021, 5. 251-274.

H m o o d K.E, Traditional Markets in Islamic Architecture. Successful Past Experiences,
WIT 171, 2017, 5. 263—273.

Hodgkin Th., The Chronology of Theophanes in the Eighth Century. The Date of the
Death of Leo the Isaurian and the Length of the Reign of Artavasdus, EHR 13, 1898,
s.283—289.



470 Bibliografia

Hoexter M., The Role of the Qays and Yaman Factions in Local Political Divisions.
Jabal Nablus Compared with the Judean Hills in the First Half of the Nineteenth
Century, AASt 2.1,1972,5. 249-311.

Hoffman ER., Beween East and West. The Wall Paintings of Samarra and the Con-
struction of Abbasid Princely Culture, Muq 25, 2008, s. 107-132.

Holland T, In the Shadow of the Sword. The Battle for Global Empire and the End
of the Ancient World, Boston 2012.

Honigmann E. Pierre [lberian et les ecrits du Pseudo-Denys [ Aréopagite, Brux-
elles 1952.

Horn CB., Asceticism And Christological Controversy in Fifth-century Palestine: The
Career of Peter The Iberian, Oxford 2006.

Horn C.B., dpocalyptic Ecclesiology in Response to Early Islam, [in:] Heirs of the Apos-
tles. Studies on Arabic Christianity in Honor of Sidney H. Griffith,edsD.Bertana,
ST.Keating, MN.Swanson,A. Treiger, Leiden-Boston 2019, s. 115-156.

Hovden E. Competing Visions of Welfare in the Zaydi Community of Medieval South
Arabia, |in:) Meanings of Community across Medieval Eurasia. Comparative Approaches,
edsE.Hovden,Ch.Lutter, W.Pohl, Leiden—Boston 2016, s. 338—361.

Howard-Johnston ], The Mardaites, [in:] Arab-Byzantine Coins and History,
ed. T. G 0 o d win, Washington 2012, 5. 27-38.

Howard-Johnston J., Witnesses to a World Crisis: Historians and Histories of
the Middle East in the Seventh Century, Oxford 2010.

Hoyland R., dgapius, Theophilus and Muslim sources, (in:] Studies in Theophanes,
edsM.Jankowiak,EMontinaro,Paris 2015 [= TM 19] 5. 355-364.

Hoyland R., Arabic, Syriac and Greek Historiography in the First Abbasid Century.
An Inquiry into Inter-Cultural Traffic, ARAM 3.1/2, 1991, 5. 211-233.

Hoyland R., The Earliest Christian Writings on Mubammad. An Appraisal, [in:] Mu-
hammad. The Issue of the Sources, ed. H. M o t zk i, Leiden-Boston-Kdln 2000,
S.276-297.

Hovyland R, Jacob and Early Islamic Edessa, [in:] Jacob of Edessa and the Syriac
Culture of His Day,ed. BT H.R om e ny, Leiden 2008, 5. 11-24.

Hoyland R, Seeing Ilam as other saw it. A survey and evaluation of Christian, Jewish
and Zoroastrian Writings on Early Islam, Princeton-New Jersey 1997.

Hoyland R, Waidler S., Adomnin’s De Locis Sanctis and the Seventh-Century
Near East, EHR 129 (539), 2014, 5. 787-807.



Bibliografia 471

Hud a EN., Menajemen pemerintaban Khalifah Abu Bakar As Shiddiq dalam pengem-
bangan dakwah Islam, Skripsi Sarjana Sosial, Institut Agama Islam Negeri, Pur-
wokerto 2018.

Humphreys S, Ilamic History. A Framework for Inquiry — Revised Edition, Princ-
eton 1991

Humphreys S, Mu'awiya Ibn Abi Sufyan. From Arabia to Empire, London 2006.

Hunger H., Die Hochsprachliche profane Literatur der Byzantiner, vol. 1, Miin-
chen 1978.

Hurst TR, Letter 40 of the Nestorian Patriarch Timothy I (727-823). A Edition and
Translation, MA Thesis, The Catholic University of America, Washington 1981.

Husayn N.A., The Memory of " Ali b. Abi Talib in Early Sunni Thought, PhD Thesis,
Princeton University 2016.

Hussain J., Biography of Imam Ali Ibn Abi Talib, transl. ST.Bil grami, Qom 2007.

Hussecini S.L., Early Christian Explanations of the Trinity in Arabic in the Context
of Muslim Theology, Birmingham 2011.

Huxley G, The Sixty Martyrs of Jerusalem, GRBS 18,1977, 5. 369-374.

Ladanza M., I/ vescovo Willibald e la monaca Hugeburc. La scrittura a quattro mani
di un’esperienza odeporica dell VIII secolo, [in:] Vie e mete dei pellegrini nel Medioevo
Euromediterraneo. Atto del Convegno, ed. B. B o r gh i, Bologna 2007, s. 121-140.

Ibrahim M., Religious Inquisition as Social Policy. The Persecution of the Zanadiga
in the Early Abbasid Caliphate, ASQ 16. 2, 1994, s. 53-72.

Lhnat K., The Martyrs of Cérdoba. Debates around a Curious Case of Medieval Mar-
tyrdom, HCom 18, 2020, 5. 1-15.

Lkhsan M, Politik Islam: telaah historic monarchisme Mu‘awiwah dan konflikt yang
mmgit/,zrinya,]aA 6.2,2013, 8. 96—109.

Ilhan MM., ‘Abd Allah Ibn Al-Zubayr and His Career as Caliph, JRISS 9. 1, 2018,
S. 119—1I53.

Lski K., Jazdagird I ,opickunem” Teodozjusza I, [in:] Byzantina Europaea. Ksigga

Jjubileuszowa ofiarowana Profesorowi Waldemarowi Ceranowi,red. M.Kokoszko,
M.J.Leszka, £6dz 2007, 5. 175-185.

Imbert F, Le prince al-Walid et son bain: itinéraires épigraphiques 4 Qusayr “Amra,
BEO 64, 2015, 5. 321-363.

Inloes A., Mukbtar al-Thagafi: Character versus Controversy, JSIS 2. 2, 20009,
s. 181—-193.



472 Bibliografia

Ishkevari HY,Nejad S, 4bi Lu'ly), [in:] EI Online, eds W.Madelung,
EDafrtary, Leiden 2008, https://referenceworks.brillonline.com/entries/ency-
clopaedia-islamica/*-SIM_o169 [dostep: 10.05.2021 L.].

Isichei E.A., 4 History of Christianity in Africa: From Antiquity to the Prestent,
Grand Rapids-Lawrenceville 1995s.

Ismail R, Saudi Clerics and Shi'a Islam, Oxford 2016.

I-Wen Su, The Early Shi'i Kufan Traditionists’ Perspective on the Rightly Guided Caliphs,
JAOS 141. 1, 2021, 5. 27—47.

Jabbar al-Shamiri HIA. Unars Caliphate: An Optimal Model of Good
Government Throughout Islamic History, IJFUS 1. 1, 2017, 5. 56-76.

Jacob A., Edessa and the Syriac Language, Harp 18, 2005, s. 331-336.

Jacobi R., Al-Walid Ibn Yazid, the Last Ghazal Poet of the Umayyad Period, [in:] Ghazal
as World Literature 1. Transformations of a Literary Genre, eds Th. Bauer,
A.Neuwirth, Beirut 2005, 5. 131-155.

Jacobi R., Theme and variations in Umayyad ghazal poetry, JAL 23, 1993,
$. 109—119.

Jacobs J,Seligsohn M., Wahbibn Munabbib (Abu* Abd Allah al-Sana’ ani al-Dhi-
mari), https://www.jewishencyclopedia.com/articles/14748-wahb-ibn-munabbih-
abu-abd-allah-al-sana-ani-al-dhimari [dostgp: 10.05.2021 1.].

Jakubowski FA., Zycie codzienne w Kordobie w drugiej potowie X w.i XI w. w swietle
arabskich Zrédel narracyjnych, Poznati 2014 (rozprawa dokcorska).

Jankowiak M., Travelling across borders: a church historian’s perspective on contacts
between Byzantium and Syria in the second half of the seventh century, [in:) Arab-Byz-
antine coins and history: papers presented at the seventh century Syrian numismatic
round table held at Corpus Christi College Oxford on 10" and 11" September 2011,
ed. T.Goodwin, London, 2012, 5. 13—-25.

Janos D., Al-Ma’min’s Patronage of Astrology: Some Biographical and Institutional
Considerations, [in:] The Place to Go: Contexts of Learning in Baghdad, 750-1000
CE.,eds].Scheiner,D.Janos, Princeton 2014, 5. 389—454.

Janosik D.J., John of Damascus. First Apologist to the Muslims. The Trinity and Chris-
tian Apologetics in the Early Islamic Period, Eugene 2016.

Jansen JJ.G., Podwdjna natura fundamentalizmu islamskiego, ttam. A. E o j e k-
-Mag dziarz, Warszawa 200s.

Jarry J., Hérésies et factions dans [ Empire byzantin du IV an VII siécle, Le Caire 1968.


https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-islamica/*-SIM_0169
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-islamica/*-SIM_0169
https://www.jewishencyclopedia.com/articles/14748-wahb-ibn-munabbih-abu-abd-allah-al-sana-ani-al-dhimari
https://www.jewishencyclopedia.com/articles/14748-wahb-ibn-munabbih-abu-abd-allah-al-sana-ani-al-dhimari

Bibliografia 473

Jeffery A, Ghevond's Text of the Correspondence between ‘Umar Il and Leo III HTR
37 4, 1944, 8. 269-332.

Jeffreys E., The Image of the Arabs in Byzantine Literature, | in:] The 17* International
Byzantine Congress at Dumbarton Oaks, Major Papers, New York 1986, s. 305—323.

Jeffreys E. Notes towards a Discussion of the Depiction of the Umayyads in Byzantine
Literature, |in:] Elites Old and New in the Byzantine and Early Islamic Near East,
eds].Haldon,L.. Conrad,Princeton 2004, s. 133-147.

Jenkins C., Christian Pilgrimages A.D. s00-800, [in:] Travel and Travellers of the
Middle Ages, ed. A.N e w t o n, London-New York 1996, s. 60-66.

Jennings M., Cities and Palaces: Khirbet el-Mafjar and the Evolution of Settlements on
the Jericho Plain, [in:] Digging Up Jericho: Past, Present and Future,edsR. Thyrza
Sparks,B.Finlayson, B.Wagemakers, JM. Briffa, Oxford 2020,
s. 255—268.

Johns J., Archaeology and the History of Early Islam: The First Seventy Years, JESHO
46. 4,2003, 8. 411—436.

Jong de A., The Beginning and the End of the Sabrestiniha i Erisabr, BSOAS 71 1,
2008, s. 53—58.

Jones L., Between Islam and Byzantium. Aght amar and the Visual Construction
of Medieval Armenian Rulership, London 2016.

Judd S., The Jurisdictional Limits of ,Qids” Courts during the Umayyad Period, BEO
63,2014, S. 43—56.

Judd S., Reinterpreting al-Walid b. Yazid, JAOS 128. 3, 5. 439—458.

Judd S., Religious Scholars and the Umayyads. Piety-minded supporters of the Marwainid
Caliphate, London-New York 2014.

Jurasz L, Latheologie de T'image entre les musulmans et les chretiens syriaques — melkites,
monophysites et nestoriens, SVD 1, 2016, 5. 260-298.

Jurewicz O., Historia literatury bizantynskiej, Wroctaw 1984.

Juynboll GH.A., On the Origins of Arabic Prose: Reflections on Authenticity,
[in:] Studies on the First Century of Islamic Society, ed. GH.A.Juyn b o 11, Edwards-
ville (Illinois) 1982, s. 161-175.

Juynboll GH.A., The Qur'an Reciter of the Battlefield and Concomitant Issues,
ZDMG 125, 1975, 8. 11—27.

Juynboll GH.A,, The Qurrd in Early Islamic History, JESHO 16, 1973, 5. 113-129.

Kaabi M., Les origines tihirides dans la da‘wa ‘abbaiside, Ara 19. 2, 1972, 5. 145-164.



474 Bibliografia

Kaegi W.E., Byzantium and the Early Islamic Conquests, Cambridge 199:2.

Kaegi W.E., Byzantine Military Unrest 471-843. An Interpretation, Amster-
dam 1981.

Kaegi W.E., Heraclius. Emperor of Byzantium, Cambridge 2003.

Kaegi W.E,, Initial Byzantine Reactions to the Arab Conguest, ChH 38. 2, 1969,
$. 139—149.

Kahane H,Kahane R, Die Margariten, ZRP 76,1960, s. 185—204.

Kahle P, Die arabischen Bibelubersetzungen, Leipzig 1904.

Kaiser W.C. Jr., The Promised Land. A Biblical-Historical View, Bsa 138, 1981,
5. 302-312.

Kaldellis A., The Military Use of the Icon of the Theotokos and Its Moral Logic in the
Historians of the Ninth-Twelfth Centuries, EBiz 1, 2013, 5. 56-75.

Kamaruzaman AFE,Noh N.Ch,Sidik R.,Jamsari E.A., The Purification
of Historical Facts in the Novel: Umar al-Khattab: Reformis Dunia Islam, IJJCIET
8. 11, 2017, 5. 758—770.

Kaplony A, Konstantinopel und Damaskus. Gesandtschaften und Vertrige zwischen
Kaisern und Kalifen 639-750. Untersuchungen zum Gewobnbeits — Vilkerrecht und
zur interkulturellen Diplomatie, Berlin 1996.

Kaplony A., The Haram of Jerusalem 324-1099: Temple, Ridan Mosque, Area of
Spiritual Power, Stuttgart 2002.

Kara S, In Search of Ali Ibn Abi Talib’s Codex. History and Traditions of the Earliest
Copy of the Qur’ in, Berlin 2018.

Kara S., The Suppression of ‘Ali ibn Abi Talib’s Codex: Study of the Traditions on the
Earliest Copy of the Qur'an, JNES 75. 2, 2016, 5. 267-289.

Karahan A, Byzantine Iconoclasm. Ideology and Quest for Power, |in:] Icono-
clasm from Antiquity to Modernity,eds K. Kolrud, M. Prusac, Farnham 2014,
5. 75-94.

Karczewski L., Dialog Teodora Abu Kurra ze swiatem islamu — zarys problematyki,
Sem 33, 2013, 5. 277-292.

Karczewski L., Ilam wrozdziale ro0/1or De Haeresibus Jana z Damaszku. Analiza
Zrédloznawcza — wybrane zagadnienia, VP 75,2020, s. 229-266.

Karczewski L., Meczernstwo za wiare garnizonu z Gazy w okresie wezesnych podbojéw
muzutmanskich w swietle Opisu meczenstwa szesédziesieciu meczennikéw z Gazy,

SChr 2.4, 2017, 5. 28—38.



Bibliografia 475

Karim M.A., Fighting Against Corruption (A Political Biography of *Umar Ibn *Abd
al-*Aziz), MJSA 7.1, 2007, 5. 1-12.

Kashchuk O, Idea pentarchii jako rekojmia jednosci kosciota w dobie ikonoklazmu.
Stanowisko Teodora Studyty, VP 32, 2012, s. 201-220.

Kassim H., The Coinage Reforms of ‘Abd al-Malik bin Marwan and Its Impact on
Zakat in Islam, [in:] 8" International Conference on Language, Innovation, Culture,
and Education, London 2017, s. 61-73.

Kawasaki Y,Nakamura Y, Yamaguchi A, Okazaki Sh., Study of the
Thermal Bath within Hisham’s Palace by Utilizing a Reconstructed Model and a Sim-
ulation of the Internal Space, [in:] Archi-Cultural Interactions through the Silk Road
4" International Conference, Mukogawa Women’s Univ., Nishinomiya, Japan, July
10-18, 2016 Proceedings, Nishinomiya 2016, s. 17-20, https://www.mukogawa-u.
ac.jp/~iasu2016/pdf/iaSU2016_proceedings_r1o4.pdf [dostep: 10.05.2021 £.].

Kazhdan AP, Gero S, Kosmas of Jerusalem: a more critical approach to his biog-
raphy, BZ 82,1989, s. 122-132.

Keall EJ., Forerunners of Umayyad Art: Sculptural Stone from the Hadramawst,
Muq 12, 1995, 5. 11-23.

Keaney HN., Confronting the Caliph: ‘Uthmén b.  Affin in three ‘ Abbasid Chronicles,
SIsl (Nouvelle édition/new series) 1, 2011, 5. 37-65.

Keaney H.N. Medieval Islamic Historiography: Remembering Rebellion, New
York-Abingdon 2013.

Keaney HN,, ‘Uthman ibn ‘Affan: Legend or Liability?, London 2021.

Keating ST, Defending the People of Truth’ in the Early Ilamic Period. The Christian
Apologies of Abiz RiZ'itah, Leiden-Boston 2006.

Keating ST, Revisting the Charge of Tabrif- The Question of Supersessionism in Early
Islam and the Quy’an, [in:] Nicholas of Cusa and Islam. Polemic and Dialogue in the
Late Middle Ages, eds .Ch.Levy,R.George-Tvrtkovi¢, D.Duclow,
Leiden—Boston 2014, s. 202—217.

Kedar B.Z., Latin in Ninth-Century Mar Sabas?, B 65,1995, s. 252—254.

Kennedy H., AFWalid (1), [in:] EI, vol. XI: W-Z,edsPJ.Bearman, Th.Bian-
quis, CE.Bosworth,E.van Donzel, W.P. Heinrichs, Leiden 2002,
s. 127—128.

Kennedy H., Central Government and Provincial Elites in the Early ‘Abbaisid caliphate,
BSOAS 44.1,1981,s. 26—38.


https://www.mukogawa-u.ac.jp/~iasu2016/pdf/iaSU2016_proceedings_104.pdf
https://www.mukogawa-u.ac.jp/~iasu2016/pdf/iaSU2016_proceedings_104.pdf

476 Bibliografia

Kennedy H., Dwdr kalifw. Powstanie i upadek najpotgzniejszej dynastii swiata mu-
zutmariskiego, ttum. JW.Koztowska,].Pierzchata, Warszawa 2006.

Kennedy H., Elite Incomes in the Early Islamic State, [in:] Elites Old and New in the
Byzantine and Early Islamic Near East,eds].Haldon, C.L. Lawren ce, Princ-
eton 2004, s. 13—28.

Kennedy H., The Early Abbasid Caliphate. A Political History, Abingdon-on-
Thames 2016.

Kennedy H., The Melkite church from the Islamic Conquest to the Crusades. Continuity
and Adaptation in the Byzantine Legacy, [in:] H. Kenn e dy, The Byzantine and
Early Islamic Near East, Aldershot-Burlington 2006, s. 325-343.

Kennedy H., Theorigins of the Qays-Yaman dispute in Bilad al-Sham, [in:] Proceed-
ings of the second symposium on the history of Bilad al-Sham during the early islamic
period up to 40 A.H. / 640 A.D. The fourth international Conference on the history
of Bilad al-Sham, ed. M.A.Bakhit, Amman 1987, s. 168-174.

Kennedy H., The Prophet and the Age of the Caliphates. The Islamic Near East
from the Sixth to the Eleventh Century, London—-New York 1986.

Kennedy H., Wiclkie arabskie podboje. Jak ekspansja islamu zmienita swiat,
thum. M. W ilk, Warszawa 2011.

Kennedy PE, The Wine Songin Classical Arabic Poetry. Abi Nuwas and the Literary
Tradition, Oxford 1997.

Keshk Kh., The Historians Mu'awiya: The Depiction of Mu'awiya in the Early Ilamic
Sources, Saarbriicken 2008.

Keshk Kh., When did Mu'dwiya become Caliph?, INES 69. 1, 2010, 5. 31-42.

Kessler Ch., ‘4bd Al-Malik’s Inscription in the Dome of the Rock: A Reconsideration,
JRAS 1,1970, 5. 2~14.

Khalek N., Early Islamic History Reimagined: The Biography of *Umar ibn ‘Abd
al-"Aziz in Ibn ‘Asikir’s Tarikh madinat Dimashq, JAOS 134. 3, 2014, 5. 431-451.

Khalek N., Some Notes on the Representation of Non-Muslim Officials in al-Gabsiyiri’s
(d. 331/942) Kitib al-Wuzard’ wa-l-kuttib, Ara 62. 4, 2015, s. 503—520.

Khleifat AM., Th Caliphate of Hishim b. ' Abd al-Malik (105-125/724~743) with
Special Reference to Internal Problems, PhD Thesis, University of London 1973.

Khouri Al Odetallah R.A., Apafecxar Bulavrivol: To mpdflyue v asyuedireay
moléuov, Oeaorhovixn 1983.

Khoury A-Th., Les théologiens byzantins et [ Islam, t. I: Textes et auteurs (VIII-XIII

siécle), Louvain—Paris 1969.



Bibliografia 477

Khoury N.N.N,, The Dome of the Rock, the Ka'ba, and Ghumdan: Arab Myths and
Umayyad Monuments, Muq 10, 1993, 5. 57-65.

Kieling M., Koscidl wobec idolatrii na podstawie Dokumentéw Synodéw w latach
50—381, VP 30 (55), 2010, 5. 275—292.

King G.R.D., Islam, Iconoclasm and the Declaration of Doctrine, BSOAS 48. 2, 198s,
s. 267—-277.

Kister MJ., The Massacre of the Banii Qurayza: A Re-Examination of a Tradition,
JSAI 8, 1986, s. 61-96.

Kister M.J., Notes on an Account of the Shura appointed by ‘Umar b. al-Khattab,
JSS 9.2,1964, s.320-326.

Kister M.J., The Struggle against Musaylima and the Conquest of Yamima, JSAI 27,
2002, 8. 1-56.

Kitzinger E. The Cult of Images in the Age before Iconoclasm, DOP 8,1954,s. 83—150.

Kochler B., Female Entreprenenrship in Early Islam, EcoA 31. 2, 2011, 5. 93-95.

Ko fskyA., Peter the Iberian: pilgrimage, monasticism and ecclesiastical politics in Byz-
antine Palestine, LAn 47,1997, 5. 209—222.

Kompa A, Gnesioi filoi. The Search for George Syncellus and Theophanes the Confessor’s
Own Words and the Authorship of Their Oenvre, SCer s, 2015, s. 155—230.

Kompa A. In search of Syncellus’ and Theophanes’ own words: the authorship of
the Chronographia revisited, |in:] Studies in Theophanes, eds M. Jankowiak,
FEMontinaro,Paris 2015 [= TM 19], 5. 73-92.

Kompa A, Polityka wewngtrzna Justyniana Il w swietle ,Krdtkiej historii” patriarchy
Nicefora i ,,Chronografii” Teofanesa Wyznawcy, [in:] Cesarstwo Bizantyriskie. Dzieje
— religia — kultura. Studia ofiarowane Profesorowi Waldemarowi Ceranowi przez
ucznidw na yo-lecie Jego urodzin, red. P. Xrupczynski M.J. Leszka, Eask—
L6dZ 2006, s. 113-138.

Kompa A, Zbieznost loséw a zbieznosé narracji. O strukturze i autorstwie ,,Chronografii”
Teofanesa, [in:] Sredniowieczna wizja swiata. Jednosé czy réinorodnosé (idee i teksty)
— IIT Kongres Mediewistéw Polskich, Polska i Europa w Sredniowieczu. Przemiany
strukturalne. £.0d% 22—24 wrzesnia 2008, red. M.J.Leszka, T.Wolinska,£6dz
20009, S. 141—161.

Koningsveld van PS, The Apology of Al-Kindi, [in:] Religious Polemics in Context.
Papers presented to the Second International Conference of the Leiden Institute for the
Study of Religions (LISOR) Held at Leiden, 27-28 April 2000, eds T. Hettema,
Ch.Koo0i, Assen 2004, 5. 69—92.



478 Bibliografia

Konstam A., Byzantine Warship vs Arab Warship: 7711 centuries, Oxford 201s.

Kosinskik., Biblioteka w klasztorze na Ionie w VII wicku na podstawie dziet Opata
Adamnana, SSH 20, 2014, 5. 9—21.

Kos$cielniak K., dkulturacja muzutmariska i arabizacja chrzescijan. Kultura i religia
na Bliskim Wschodzie w pierwszych wiekach islamu wedtug Ibn Haldina (1332-14006),
ACr 32,2000, 5. 289-306.

Koscielniak K., Arabic Culture of the Melchite Church in the Early Middle Ages
(7"—11" Centuries), OCC 3, 2011, s. 55—66.

Koscielniak K., Dynamizm akulturacji muzutmasisko-chrzescijarskiej w pierwszych
wiekach islamu na Bliskim Wischodzie, SChr 8, 2001, s. 5—20.

Kos$cielniak K., Grecy i Arabowie. Historia Kosciota melkickiego (katolickiego) na
ziemiach zdobytych przez muzutmandéw (634-1516), Krakdw 2004.

Koscielniak K, Polemika muzutmasisko-chrzescijarnska na podstawie korespondenci
praypisywanej kalifowi umajjadzkiemu  Umarowi 11 (T 720) i cesarzowi bizantyjskiemu
Leonowi III (1 741), FHC 8, 2002, 5. 97—-105.

Koscielniak K., Swiadomos ograniczen kulturowych wérdd muzutmandw jako 2rédto
akulturacji muzulmarisko-chrzescijariskiej, (in:] Dialog i akulturacja. Judaizm, chrze-
Scijarstwo i islam, red. A.Pankowicz, S.Bielanski, Krakéw 2007, 5. 75-88.

Krausmiller D., Contextualizing Constantine V's radical religious policies: the debate
about the intercession of the saints and the ‘sleep of the soul in the Chalcedonian and
Nestorian churches, BMGS 39. 1, 2015, 5. 25—49.

Kroes R., In essence, it was a simple tribal conflict — Karbala. A Bartle Revisited,
MWr 6. 2, 5. 33—38.

Krumbacher K., Geschichte der byzantinischen Litteratur von Justinian bis zum
Ende des ostromischen Reiches, Miinchen 1891.

Kubro ADJ,Nyarminingsih,Faizah L, Questioning the Islam of Abu Talib.
Critical Study of the Sunni’s Hadith and the Shiite es Hadith, M.JISH 4. 2, 2019,
s. 137-152..

Kurkjian WM., 4 History of Armenia, New York 1958.

Kurt H., The Decline of a Power in Khurisin and Transoxiana in the Period of
Umaiyad Caliphate, AUIFD 45,2004, 5.193-203.

Laga C., Judaism and Jews in Maximus Confessor’s Works Theoretical Controversy
and Practical Attitude, Bsl 51,1990, s. 177-188.

Lammens H., A propos dun collogue entre le Patriarche Jacobite Jean I et “Amr Ibn
al - “Asi, JA sér. 11 / . X111, 1919, s. 97—110.



Bibliografia 479

Lammens H., Califat de Yezid I, Beyrouth 1921.

Lammens H., Etudes sur le siécle des Omayyades, Beyrouth 1930.

Lammens H., L' Attitude de ' Islam primitif en face des arts figurés, JA 6, 1915,
5. 239-279.

Lammens H,Pellat Ch, Mus'ab b. al-Zubayr, [in:] EI*, eds P.Bearman,
Th.Bianquis, CE.Bosworth,E.van Donzel, WP.Heinrichs,
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2 /musab-
b-al-zubayr-SIM_s567 [dostep: 10.05.2021 1.].

Lamorecaux J.C, Early Eastern Christian Responses to Ilam, [in:] Medieval Christian
Perceptions of Islam, ed. JV. To l a n, London-New York 2000, s. 3-32.

Lamoreaux J.C, The Biography of Theodore Abu Qurrah Revisited, DOP 56, 2002,
S. 25—40.

Lamoreaux J.C, Theodore Abu Qurrah and John the Deacon, GRBS 42, 2001,
s.361—386.

Lang D.M,, Iran, Armenia and Georgia, in:] The Cambridge History of Iran, vol. I11:
The Seleucid, Parthian and Sasanid Periods, Part 1, ed. E. Yarshater, Cam-
bridge 1983, 5. 505-536.

LangD.M., Lives and Legends of the Georgian Saints, London 1956.

L angD.M,, Peter the Iberian and His Biographers, JEH 2, 1951, 5. 156-168.

Lara Olmo J.C. La polémica de Albaro de Cérdoba con Bodén/Eleazar, [in:] La
controversia judeocristiana en Esparia desde los origenes hasta el siglo XIII, eds C. D el
Valle Rodriquez, A.Barcala Mun oz Madrid 1998, s. 131-159.

Lassner J., The ‘Abbasid Dawla. An Essay on the Concept of Revolution in Early Islam,
lin:] Tradition and Innovation in Late Antiquity, eds EM. Clover, R.S. Hum-
phreys, Madison 1989, s. 251-255.

Lassner J., Medieval Jerusalem. Forging an Islamic City in Spaces Sacred to Christians
and Jews, Ann Arbor 2017.

Lassner ], Provincial Administration under the Early ‘Abbisids. Abii Ja'far al-Mansir
and the Governors of the Haramayn, SIsl 49,1979, s.39—54.

Lassner ], Provincial Administration under the Early ‘Abbasids: The Ruling Family
and the Amsar of Irag, SIsl 50, 1979, s. 21-35.

Lassner J., The Shaping of “Abbasid Rule, Princeton 198o0.

Laurent B.St, Awwad L, Archacology & Preservation of Early Islamic Jerusalem:
Revealing the 7" Century Mosque on the Haram Al-Sharif, [in:] Proceedings of the
9" International Congress on the Archaeology of the Ancient Near East: June 9-13,


https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/musab-b-al-zubayr-SIM_5567
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/musab-b-al-zubayr-SIM_5567

480 Bibliografia

2014, University of Basel, vol. 11: Egypt and Ancient Near East — Perceptions of Alter-
ity, Ancient Near Eastern Traditions vs. Hellenization/Romanization, Reconstructing
Ancient Eco-Systems, Islamic Session,eds H-P.Mathys, O.Kaelin,R.AA.Stucky,
Wiesbaden 2016, s. 441-454.

Laurent BSt,Awwad L, Capitalizing Jerusalem and Beyond. A Preliminary Note
on Mu'‘awiya’s Urban and Imperial Vision 635680, |in:] Proceedings of the 10" Inter-
national Congress on the Archaeology of the Ancient Near East,vol.1,edsB.Horejs,
Ch.Schwall,V.Miller,M.Luciani,M.Ritter, M. Guidetti, Wies-
baden 2017, 5. 653-666.

Laurent B.St, Awwad L, The Marwani Musalla in Jerusalem. New Findings,
JQ 54,2013, 5. 7—30.

Lauzi E., Bizantini versus Saraceni. Un’accusa d’idolatria, Ae 88. 2, 2014,
s. 283—3009.

Law D., Radical Islam and the Revival of Medieval Theology, Cambridge 2012.

Leal B, ‘Anjar: An Umayyad image of urbanism and its afterlife, [in:] Encounters,
Excavations and Argosies. Essays for Richard Hodges, eds B.Leal,]J. Mitchell,
J.Moreland, Oxford 2017, s. 172-189.

Lebeau Ch., Histoire du Bas-Empire, t. XII, Paris 1831.

Lebedev V., Der Kalif al-Walid II. als Held einer arabischen Volkserzihlung, ZDMG
ISI. I, 2001, S. 63—68.

Lebovits N, Constructing God's Community. Umayyad Religious Monumentation
in Bilad al-Sham 640-743 CE, Senior Honors Thesis, Vanderbilt University, Nash-
ville 2020.

Leder S., The Attitude of the Population, especially the Jews, towards the Arab-Islamic
Conquest of Bilad al-Sham and the Question of their Role therein, WO 18, 1987,
S. 64—71.

Lee J.L., The New Year's Festivals and the Shrine of “Ali ibn Abi Talib at Mazar-i Sharif,
Afghanistan, PhD Thesis, The University of Leeds 1998.

Lent van J., Réactions coptes an défi de [ Islam: L’ Homélie de Théophile d Alexandrie
en Phonneur de Saint Pierre e de Saint Paul, [in:] Etudes coptes XII. Quatorziéme

Jjournée d études (Rome, 11-13 juin 2009), eds A.Boud hors, C.Louis, Paris
2013, . 133—148.

Lenzen C,Knauff E.A., Beit Ras/Capitolias: a preliminary evaluation of the

archaeological and textual evidence, Sy 64,1987, s. 21-46.



Bibliografia 481

Lenzen C., From public to private space: changes in the urban plan of Bayt Ras/Capi-
tolias, [in:] Studies in the History and Archaeology of Jordan V,edsF. Zayadine,
A.Khairieh,M.Zaghloul, Amman 1995, s. 235-239.

Leon ED., Alvaro de Cérdoba y la polémica contra el Islam: el Indiculus luminosus,
Cordoba 1996.

Leszka MJ., Leon Vi chan Krum w swietle fragmentu Chronografii (AM 6305) Teo-

ﬁznexa Wyznawcy, PNH 6, 2007, s. 109—-117.

Leszka M.J., Wizerunek wltadcow pierwszego parstwa bulgarskiego w bizantysiskich
grédiach pisanych (VIII - pierwsza potowa XII wicku), £.6d% 2003.

Le Strange G., Palestine under the Moslems: A Description of Syria and the Holy
Land from Ad 650 to 1500, London 1890.

L ev Y., The Administration of Justice in Medieval Egypt: From the 7 to the 12" Century,
Edinburgh 20:20.

Levi Della Vida G, Kharidjites, [in:] EP,eds P.Bearman, Th.Bianquis,
CE.Bosworth,E.van Donzel, W.P.Heinrichs, hteps://referenceworks.
brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/kharidjites- COM_o497 [dostep:
10.05.2021 I.].

Levi Della Vida G, Khoury R.G,, ‘Uthmain b. ‘Affan, [in:] EI*, vol. X,
edsPJ.Bearman, Th.Bianquis, CE.Bosworth,E.van Donzel,
W.P.Heinrichs, Leiden 2000, 5. 946-949.

Levy-Rubin M., Non-Muslims in the Early Islamic Empire: From Surrender to
Coexistence, Cambridge 2012.

Levy-Rubin M., ‘UmarI's ghiyir Edict: Between Ideology and Practice, [in:] Chris-
tians and Others in the Umayyad State,eds A.Borrut, EM. D onner, Chicago
2016, S. 157—172.

Levy-Rubin M., Why was the Dome of the Rock built? A new perspective on a long-
-discussed question, BSOAS 80. 3, 2017, 5. 441-464.

Levy-Rubin M, Kedar B.Z., 4 Spanish Source on Mid-Ninth-Century Mar Saba
and a Neglected Sabaite Martyr, [in:] The Sabaite Heritage in the Orthodox Church

from the Fifth Century to the Present,ed.J. Patrich, Leuven 2001, s. 63-72.

Lewandowski J., Osoba Jezusa Chrystusa w Koranie, Rsa 3,1996, s. 39—58.

Lewicki T, La répartition géographique des groupements ibadites dans [ Afrique du
Nord an moyen-dge, RO 21,1957, 5. 301-343.

Lewicki T, Les ibadites dans [ Arabie du Sud au moyen dge, FO 1,1959, s. 3-17.


https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/kharidjites-COM_0497
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/kharidjites-COM_0497

482 Bibliografia

Lewis B., Jews of Islam, Westport (Connecticut) 2002.

Lewisohn L., ‘Ali ibn Abi Talib’s Ethics of Mercy in the Mirror of the Persian Sufi
Tradition, [in:] The Sacred Foundations of Justice in Islam: The Teachings of* Ali Ibn
Abi Tilib,ed. M. Ali Lakhan i, Bloomington 2006, s. 109-146.

Lichtenstadter L, The Distinctive Dress of Non-Muslims in Islamic Countries,
HJus. 1, 1943, 5. 35-52.

Liew H.H., Ibn al-Jawzi and the Cursing of Yazid b. Mu'awiya: A Debate on Rebellion
and Legitimate Rulership, JAOS 139. 3, 2019, 5. 631-646.

Liew H.H., Piety, Knowledge, and Rulership in Medieval Islam: Ibn al-Jawzi’'s Ame-
liorative Politics, PhD Thesis, The Harvard University, Cambridge (MA) 2018.
Lilie R.., Die byzantinische Reaktion auf die Ausbreitung der Araber. Studien zur

Strukturwandlung des byzantinischen Staates im 7. und 8. Jahrbundert, Miinchen 1976.

Limor O., Pilgrims and Authors. Adomndin’s De locis sanctis and Hugeburc's Hodo-
eporicon Sancti Willibaldi, RBén 114, 2004, 5. 253-275.

Limor O., Placing an Idea. The Valley of Jehosphaphat in Religious Imagina-
tion, |in:] Between Jerusalem and Europe. Essays in Honour of Bianca Kiihnel,
edsR.Bartal,H Vorholt, Leiden 2015, s. 280-300.

Littman G.(Bat Ycor), The Decline of Eastern Christianity under Islam: from Jibad
to Dhimmitude: Seventh-Twentieth Century, Madison-London 1996.

Littman G.(Bat Yeor), The Dhimmi: Jews and Christians under Islam, Rutheford—
London-Toronto 198s.

Littman G. (Bat Yeor), Islam and Dhimitude: Where Civilizations Collide, Madi-
son 2001

Livine-Kafri O, Jerusalem in Early Islam. The Escharological Aspect, Ara 53.3,
2006, s. 382—403.

Livine-Kafri O, Luka’ b. Luka’ in Muslim Apocalyptic Traditions, QSA (Nuova
Serie) 1, 2006, 5. 49—53.

Livine-Kafri O, Some Notes Concerning Muslim Apocalyptic Tradition, QSA 17,
1999, 5. 71-94.

Livine-Kafri O, The Muslim Traditions in “Praise of Jerusalem” (Fadd'il al-Quds):
Diversity and Complexity, AION 58,1998, s. 165-192.

Ljamai A. Ibn Hazm et la polémique islamo-chrétienne dans [ histoire de ['Islam,
Leiden 2003.

Ljubarskij J., Concerning the Literary Technique of Theophanes the Confessor,
Bsl 61,1995, 5. 317-322.



Bibliografia 483

Lohlker R, Jamad'a vs. Mulk. Community-Centred and Ruler-Centred Visions of the
Islamic Community, [in:] Meanings of Community across Medieval Eurasia: Com-
parative Approaches, eds E.Hovden, Ch. Lutter, W. Pohl, Leiden—Boston
2016, s. 78—96.

Lépez Brenes M.E., El Fraude con los Al-Anfal (Los Botines) de guerra en los
primeros tiempos del Islam, RevE 28, 2018, s. 1-25.

Louhivouri M., The Palace of Hisham and 8" Century, C.E. Iconoclasm, [in:] En-
counters of the Children of Abraham from Ancient to Modern Times, vol. 1,
edsA.Laato,P.Lindqvist Leiden 2010, s.199-213.

Louth A, Peter of Damascus: Byzantine Monk and Spiritual Theologian (review),
CHR 98. 3, 2012, 8. $43—54 4.

Louth A, Saint John Damascene. Tradition and Originality in Byzantine Theology,
Oxford 2002.

Lowin Sh.L., 4 Prophet Like Moses”? What Can We Know About the Early Jewish
Responses to Muhammad's Claims of Mosesness?, HUCA 90, 2019, s. 227-255.

Luckhardt C., »Themessengeris the place of a man’s judgment<: Diplomacy between
Emperors and Caliphs in the Tenth Century, MeW 8, 2018, s. 86—108.

Lux A., Yemen's last Zaydi Imam: the shabib al-muw’min, the Malizim, and ‘hizb allah’
in the thought of Husayn Badr al-Din al-Hiithi, CAA 2. 3,2009,s.369-434.

Luz N., The Construction of an Islamic City in Palestine. The Case of Umayyad al-Ramla,
JRAS 7.1,1997, 5. 27—54.

Lynch RJ., Arab Conquests and Early Ilamic Historiography. The Futub al-Buldan
of al-Baladhuri, London—New York 2020.

Lynch RJ., Qprus and Its Legal and Historiographical Significance in Early Islamic
History, JAOS 136. 3, 2016, 5. 535—550.

MacMaster Thl]., The Transformative Impact of the Slave Trade on the Roman World
580—720, PhD Thesis, The University of Edinburgh 201s.

Madelung W., ‘dbd Allih b. al-Zubayr and the Mahdi, INES 4.1,1981, 5. 291-30s.

Madelung W., 4bd Allah ibn az-Zubayr the ‘mulhid, [in:] Actas XVI Congre-
so de [ Union européenne des arabisants et islamisants, eds CV.de Benito,

M.AM.Rodriguez Salamanca199s, s. 301-308.

Madelung W., al-Mahdi, [in:] EI*, eds P. Bearman, Th. Bianquis,
CE.Bosworth,E.van Donzel, W.P.Heinrichs, hteps://referenceworks.
brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/al-mahdi-COM_0618 [dostep:

10.05.2021 I.].


https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/al-mahdi-COM_0618
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/al-mahdi-COM_0618

484 Bibliografia

Madelung W., The authenticity of the letter of “Abd Allih b. Ibid to ‘Abd al-Malik,
RMMus 132, 2012, 5. 37—43.

Madelung W., The Succession to Mubammad: A Study of the Early Caliphate, Cam-
bridge 1997.

Madelung W., Ustadpsis, [in:] EI*, vol. X, eds P.Bearman, Th. Bianquis,
CE.Bosworth,E.van Donzel, WP.Heinrichs,Leiden2000,s.926—927.

Madelung W., Was the Caliph al-Ma'mun a Grandson of Sectarian Leader Ustadh-
sis?, [in:] Studies in Arabic and Islam. Proceedings of the 19" Congress, Union Europ-
eenne des Arabisants et Islamisants, Halle 1998, eds S. Leder, H. Kilpatrick,
B.Martel-Thoumian, H. Schénig, Leuven—Paris—Sterling (Virginia)
2002, 8. 485—490.

Madelung W., Zayd b. ‘Ali b. al-Husayn, [in:] EI*,eds P.Bearman, Th. Bian-
quis, CE.Bosworth,E.van Donzel, W.P.Heinrichs https://refer-
enceworks.brillonline.com/entries/encyclopacedia-of-islam-2/zayd-b-ali-b-al-husayn-
SIM_81372s.num=2 [dostep: 10.05.2021 ..

Madeyska D., Historia swiata arabskiego. Okres klasyczny od starozytnosci do kotica
epoki Umajjadéw (750), Warszawa 1999.

Magness J., The Walls of Jerusalem in the Early Islamic Period, BArch s4. 4, 1991,
s.208-217.

Mah ¢ J.-P., Kosciét armenski w latach 611-1066, |in:] Historia chrzescijaristwa.
Biskupi, mnisi i cesarze 610—1054, red. G.Dagron, P.Riché A.Vauchez,
tlum. M. Zurowska etal, Warszawa 1999, s. 383—4.45.

Mah ¢ J.-P, Le probléme de [ authenticité et de la valeur de la Chronique de Lewond,
lin:] Arménie et Byzance — histoire et culture, Paris 1996, s. 119-126.

Mahoney D, The Political Construction of a Tribal Genealogy from Early Medieval
South Arabia, [in:] Meanings of Community across Medieval Eurasia. Compara-
tive Approaches,eds E.Hovden, Ch. Lutter, W.Pohl, Leiden-Boston 2016,
s. 165—182.

Malachiasz Ormanian, Kosciof Ormiarski: historia, doktryna, zarzqd, requty
kanoniczne, liturgia, literatura, stan wspétczesny, ttum. K. S t o p k a, Krakéw 2004.

Malevitis L, The Formation of Byzantine View on Muslim during the ,Dark Century”
(ca. 650 — ¢s. 750), PhD Thesis, University of London 2015.

Mammerler M., Khirbet al-Mafjar. With a special focus on the human sculpture in
the round, PhM Thesis, Universitat Wien 2013.


https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/zayd-b-ali-b-al-husayn-SIM_8137?s.num=2
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/zayd-b-ali-b-al-husayn-SIM_8137?s.num=2
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/zayd-b-ali-b-al-husayn-SIM_8137?s.num=2

Bibliografia 485

Mango C., The Breviarium of Patriarch Nicephorus, |in:] Byzantium. Tribute to
Andreas N. Stratos,ed. N.A. Stratos,vol. II, Athens 1986, s. 539—552.

Mango C., Who Wrote the Chronicle of Theophanes?, ZRV1 18,1978, s. 9—17.

Mango C,Sevéeenko L, Three Inscriptions of the Reigns of Anastasius I and
Constantine V, BZ 65. 2,1972, 5. 379-393.

Marcais G., La question des images dans [ art musulman, B 7,1932, s. 161-183.

Marinas LP., Sanson de Cordoba. Vida y Pensamiento. Comentario de las obras de
un intelectual cristiano-andalusi del siglo IX, Madrid 2012.

Marin-Guzman R., The ‘Abbasid Revolution in Central Asia and Khurisin. An
Analytical Study of the Role of Taxation, Conversion and Religions Groups in its Genesis,
ISt 33 (2/3 — Special Issue on Central Asia), s. 227-252.

MarjanoviéD., Creating Memories in Late §—Century Byzantium: The Short
History of Nikephoros of Constantinople, Amsterdam 2018.

Marjanovié D., Memories of plague in late 8" and early 9 century byzantine histo-
riography, AHMe 38, 2019, 5. 8—20.

Mirkus G., Conceiving a Nation. Scotland to AD goo, Edinburgh 2017.

Marshall D, Mubammad in Contemporary Christian Theological Reflecion, ICMR
24.2,20I3,8. 161-172.

Marsham A, Artituted to the Use of Fire in Executions in Late Antiquity and Early
Islam. The Burning of Heretics and Rebels in Late Umayyad Iraq, |in:] Violence
in Islamic Thought from the Qur‘an to the Mongols,edsR.Gleave, IT.Kristo-
-Na gy, Edinburgh 2015, 5. 106-127.

Marsham A, ‘Gods Caliph’ revisited: Umayyad political thought in its late antique
context, [in:] Power, Patronage, and Memory in Early Islam: Perspectives on Umayyad
Elites,eds A.George, A.Marsham, Oxford 2018, 5. 3-38.

Marsham A, Public Executons in the Umayyad Period. Early Islamic Punitive Practice
in Its Late Antique Context, JAIS 11, 2011, s. 101-136.

Marsham A, Rituals of Islamic Monarchy: Accession and Succession in the First Muslim
Empire, Edinburgh 2009.

Marsham A., The Pact (amaina) between Mu'awiya ibn Abi Sufyin and ‘Amr ibn
al-As (656 or 658 CE): ‘Documents’ and the Islamic Historical Tradition, ]SS s7. 1,
2012, 5. 69—96.

Marsham A,Robinson C.E, TheSafe-Conduct for the Abbasid ‘Abd Allah b. Ali
(d. 764), BSOAS 70. 2, 2007, 5. 247—281



486 Bibliografia

Maryon H, The Colossus of Rhodes, JHS 76, 1956, s. 68—86.

Mason H., The Role of the Azdite Muballabid Family in Marw’s Anti-Umayyad Power
Struggle: An Historical Reevaluation, Ara 14.2,1967, 5. 191-207.

Massi Dakake M., The Charismatic Community: Shi'ite Identity in Early Islam,
Albany 2007.

Mayer T., Neue Aspekte zur Nominierung * Umars I1. durch Sulaiman b. * Abdalmalit
(96/715-99/717), WO 25,1994, 5. 109-115.

Mayerson Ph, The First Muslim Attacks on Southern Palestine (A.D. 633-34), TPAPA
95,1964, 8. 155-199.

Mazid B.-E.M., Hatespeak in Contemporary Arabic Disconrse, Newcastle upon
Tyne 2012.

Mazzola M., From High Priest to Patriarch. History and Authority in the Ecclesiastical
History of Bar ‘Ebroyo, Leuven 2020.

McHugo J., 4 Concise History of Sunnis and Sh’is, Washington 2017.

Mechert Ch, Whether to keep Women out of the Mosque. A Survey of Medieval Islamic
Law, [in:] Authority, Privacy and Public Order in Islam. Proceedings of the 22" Congress
of L’ Union Europeenne des Arabisants et Islamisants, eds B. MichalakPikul-
ska, A.Pikulski, Leuven 2006, s. 59—69.

Meinecke K., Circulating images: Late Antiquity’s cross-cultural visual koine,
lin:] A Globalised Visual Culture?: Towards a Geography of Late Antique Art,
edsK.Meinecke, FE Guidetti, Oxford 2020, s. 321-340.

Mellado Rodriguez J, Samson Cordubensis Abb., [in:] La transmissione dei testi
latini del Medioevo. Mediebal Latin Texts and Their Transmission, eds P. Chesa,
L.Castaldi, Firenze 2004, 5. 396—401.

Menocal MR, Ozdoba swiata. Jak muzutmanie, zydzi i chrzescijanie tworzyli kulture
tolerancji w Sredniowiecznej Hiszpanii, thum. T. Te s z n a r, Krakédw 2006.

Menze V., Die Stimme von Maiuma: Johannes Rufus, das Konzil von Chalkedon und
die wahre Kirche, [in:] Literarische Konstituierung von Identifikationsfiguren in der
Antike,eds B.Aland,]J.Hahn, C.Ronning, Tibingen 2003, s. 215-232.

Meyendorff ], Teologia bizantyjska. Historia i doktryna, ttam.J. Prokopiuk,
Krakéw 2007.

Mércz A., Conversion in the Chronicle of Zugnin. Reversed baptism or authentic
Shahada, (in:] Re-defining a Space of Encounter. Islam and Mediterranean: Identity,
Alterity and Interactions: Proceedings of the 28" Congress of the Union Europeenne



Bibliografia 487

des Arabisants et Islamisants, Palermo 2016, eds A. Pellitteri, M. Grazia
Sciortino,D.Sicari,N.Elsakaan,Leuven 2019, s. 25—36.

Micherdzinski M., Zbawcezy wymiar teokalii w Koranie a ikonoklazm islamu,
ACr 46,2014, s. 83—-103.

Miles G.C., Byzantine Milliaresion and Arab Dirhem. Some Notes on their Relationship,
AJN 9, 1960, 5. 189-218.

Milwright M., The Dome of the Rock and its Umayyad Mosaic Inscriptions, Edin-
burgh 2016.

Milwright M., An Introduction to Islamic Archaeology, Edinburgh 2010.

Miskinzoda G., The ssignificance of the hadith of the position of Aaron for the formu-
lation of the Shi'i doctrine of authority, BSOAS 78. 1, 2015, . 67—82.

Mtynarczyk J., Beit Ras/Capitolias. An Archaeological Project 2014-2016, PAM.
MS 26. 1, 2017, 5. 475—506.

Mo chiri MI, A Pablavi Forerunner of the Unayyad Reformed Coinage, JRAS 2,
1981, 5. 168—172.

Mo chiri M., 4 Sasanian-style coin of Yazid b. Mu'dwiya, JRAS 114.2,1982, 5. 137-148.

Monette C., A Mystery of Revelation: ‘Caedmon’s Hymn' and the Quran, Clsla 4.
1/2, 2010, S. 131-146.

Monferrer Sala J.P., Mitografia hagiomartirial de nuevo sobre los supuestos mar-
tires cordobeses del siglo IX, [in:] De muerte violenta: politica, religion y violencia
en Al-Andalus,ed. ML.Fierro Bello, Madrid 2004, s. 415—450.

Montgomery Watt W., The Condemnation of the Jews of Banii Qurayza. A Study
of the Sources of the Sira, [in:) W.Montgomery Watt, Early Islam. Collected
articles, Edinburgh 1990, s. 1-12.

Montgomery Watt W., The Formative Period of Islamic Thought, Edin-
burgh 1973.

Montgomery Watt W, Kharijite Thought in the Umayyad Period, 1 36. 3, 1961,
S. 215231,

Montgomery Watt W., The Significance of Kharijism under the ‘Abbasids
[in:] W.Montgomery Watt, Early Islam. Collected articles, Edinburgh 1990,
S. 135—139.

Montgomery Watt W., Shi’ism under the Umayyads, JRAS 92. 3/4, 1960,
s. 158—172.

Mo ffett S.H., A History of Christianity in Asia, Maryknoll 1998.



488 Bibliografia

Morony M., Al-Nahrawan, [in:] EI*, vol. VII: MifNaz, eds CE.Bosworth,
E.van Donzel, WP.Heinrichs, Ch.Pellat, Leiden 1993, s. 912—913.
Morton AH., A Glass Dinar ar Weight in the Name of “Abd al- Aziz B. Marwain,

BSOAS 49.1,1986, s. 177-182.

Mostafa H., From the Dome of the Chain to mihrab Di’iad. The Transformation
of an Umayyad Commemorative Site at the Hamar al-Sharifin Jerusalem, Muq 34,
2017, 5. 1-22.

Mostafa H., The Early Mosque Revisited. Introduction of the Minbar and Magsira,
Mugq 33, 2016, s. 1-16.

Moorhead J., The Earliest Christian Theological Response to Islam, Rel 11, 1981,
S. 265—274.

Moorhead J, Iconoclasm, the Cross and the Imperial Image, B ss, 1985, s. 165-179.

Moorhead J., The Monophysite Response to the Arab Invasions, B s2,1981,5. 579—591.

Mo osa M., The Relation for the Maronites of Lebanon tot he Mardaites and Al-Jarajima,
S 44.4,1969,5.597—608.

Mourad S.A., Early Islam between Myth and History. Al-Hasan al-Basri (d. 110 H/
728 CE) and the Formation of His Legacy in Classical Islamic Scholarship, Leiden—
Boston 2006.

Murad H.Q, Sunnah and Hadith in *Umar IT's Epistle against the Qadariyyah,
1St 35.3,1996,s. 283—291.

Murad H.Q., Was ‘Umar II ,a True Umayyad”?, 1St 24.3,198s, s. 325—348.

Mutter J.S., By the Book: Conversion and Religious Identity in Early Islamic Bilid
al-Sham and al-Jazira, PhD Thesis, The University of Chicago 2018.

Miller-Wiener M., Material Evidence for the Transformation of Late-Umayyad
Economies: the Case of Pottery with Applied and «Honeycomb> Decoration from
Resafa (North Syria), [in:] Proceedings of the 9" International Congress on the Archae-
ology of the Ancient Near East: June 913, 2014, University of Basel, vol. 11: Egypt
and Ancient Near East — Perceptions of Alterity, Ancient Near Eastern Traditions vs.
Hellenization/Romanization, Reconstructing Ancient Eco-Systems, Islamic Session,
edsS.Bickel,B.Jacobs,J-M.Le Tensorer,D.Genequand, Wiesbaden
2016, S. 413—424.

Miiller-Wiener M., Processes of Regionalisation in Late Antique and Early Islam-
ic Bilad al-Sham and al-Jazira: Material Culture and the Organisation of Space,
lin:] Central Periphery? Art., Culture and History of the Medieval Jazira (Northern



Bibliografia 489

Mesopotamia, 815" centuries). Papers of the Conference held at the University of Bam-
berg, 31 October—2 November 2012,eds M. Miiller-Wiener, L. Korn, Wiesbaden
2017, 8. 37—69.

Mzik von H., Einiges iiber Marwéns II. Beinamen: al-Himdr und al- Ga'di, WZKM
20, 1906, S. 310—313.

Nagel HMT., Some Considerations Concerning the Pre-Islamic and the Islamic Foun-
dations of the Authority of the Caliphate, [in:] Studies on the First Century of Islamic
Society,ed. G.H.A.Juynb o], Edwardsville (Illinois) 1982, s. 177-198.

Najwa Hanim MR,JefriIrwan HMuhammad Al Siddiq SM.,Nor
Jannah N,Zul Azlin R, Md Faiz M. T, 4 review on anticipatory grief
and lessons learnt from the history of Abu Bakr r.a., IMJM 17. 2, 2018, s. 239—-242.

Nasrallah J., Saint Jean de Damas. Son époque, sa vie, son eeuvre, Harissa 1950.

Nasry W., The Caliph and the Bishop. A 9" Century Muslim-Christian Debate:
Al-Ma'mun and Abu Qurrah, Beyrouth 2008.

Nassif B.A., Religious Dialogue in the Eight Century, POr 30, 2005, s. 333-340.

Nau M.E, Uz colloque du patriarche Jean avec [ émir des Agaréens e faits divers des
Années 712 a 716, JA sér. 11/ t. V, 1915, 5. 225—279.

Naumowicz J., Leoncjusz z Neapolis i jego apologia chrzescijaniskich obrazéw,
WSTeo 7,1994, s. 89—102.

Nawab S., The Contribution of Women to Muslim Society. A Study of Selected Auto-
biographical and Bibliographical Literature, MA Thesis, Faculty of Arts Rand
Afrikaans University 1997.

Nawas J.A., Abbasid State Violence and the Execution of Ibn ‘A'isha, [in:] Violence
in Islamic Thought from the Qur'an to the Mongols,edsR. Gleave, LT.Kristo -
-Na gy, Edinburgh 2015, 5. 128-139.

Nawas J.A., All in the Family? Al-Mu'tasim’s Succession to the Caliphate as Denoue-
ment to the Lifelong Feud between al-Ma'min and his “Abbasid Family, Or.PTS 38,
2010, s. 77—88.

Nawas J.A., Al-Ma'mun, the Inquisition, and the Quest for Caliphal Authority,
Lockwood 2015.

Nazmi Ah., The Paulicians (Al-Bayiliga) in Muslim Sources and Their Role in Wars
between Arabs and Byzantines, SAl 9, 2001, s. 44—60.

Necipoglu G, The Dome of the Rock as Palimpsest: “Abd al-Malik’s Grand Narrative
and Sultan Suleyman’s Glosses, Muq 25, 2008, 5. 17-105.



490 Bibliografia

Nees L., Insular Latin sources, ,Arculf” and early Islamic Jerusalem, [in:] Where
heaven and earth meet: essays on medieval Europe in honor of Daniel F. Callahan,
edsM.Frassetto,M.Gabriele,]JD.Hosler, Leiden 2014, s. 81—100.

Nees L., Perspectives on early Islamic art and Jerusalem, AAIW s, 2016, 5. 33—57.

Neil B, Seventh Century Popes and Martyrs. The Political Hagiography of Anastasius
Bibliothecarius, Turnhout 2006.

Neil B., The Earliest Greeck Understandings of Islam. John of Damascus and Theophanes
the Confessor, |in:] Religious Conflict from Early Christianity to the Rise of Islam,
edsB.Neil, W.Mayer Berlin 2013, 5. 215-228.

Neil B., Theophanes Confessor on the Arab Conquest. The Latin Version by Anastasins
Bibliothecarius, [in:] Studies in Theophanes,edsM.Jankowiak,EFMontinaro,
Paris 2015 [= TM 19], 5. 149—-157.

Nelson J.L., The Franks, The Martyrology of Usuard and the Martyrs of Cordoba,
SCH 30, 1993, 5. 67—80.

Nichanian M., Lemaitre des milices d Orient, Vahan, et la bataille de Yarmouk (636)
au complot 4 Athalaric (637), [in:] Between Paris and Fresno: Armenian Studies
in Honor of Dickran Kouwymjian,ed.B.D er Mugrdechian, Costa Mesa2008,
s. 321-337.

Nicolle D., Yarmuk AD 636. The Muslim Conguest of Syria, Oxford 1994.

Niewdhner P, The Significance of the Cross before, during, and after Iconoclasm. Early
Christian Aniconism in Constantinople and Asia Minor, DOP 74,2020, 5. 185—242.

Noble EX., Images, Iconoclasm and the Carolingians, Philadelphia 2009.

Noonan ThsS., Byzantium and the Kbazars. A special relationship?, [in:] Byzantine
Diplomacy. Papers from the Twenty Fourth Spring Symposium of Byzantine Studies,
Cambridge, March 1990,eds].Shepard,S.Franklin, Aldershot1992,s.109-132.

Norris HT., The Sacred Sword of Maslamah b. *Abd al-Malik, OM (Nuova Serie)
89.2,2009, s.389—406.

Noth A, The Early Arabic Historical Tradition. A Source-Critical Study, second edition
in collaboration with L.I. Conrad, transl. M. Bo nn e r, Princeton 1994.

Noth A., Problems of Differentiation between Muslims and Non-Muslims, transl.
M. Muchlhacusler, [in:] Muslims and Others in Early Islamic Society,
ed. R.Hoyland, London 2004, 5. 103-125.

Nowogdrski P, Fundacja sanktuarium Kubbar as-Sachra wyrazem poboznosci
lub polityki kalifa Abd al-Malika ibn Marwana, SChr 24, 2017, 5. 39-46.



Bibliografia 491

Obbink D., The Atheism of Epicurus, GRBS 30,1989, 5. 187-223.
Oddy A., Arab Imagery on Early Umayyad Coins in Syria and Palestine. Evidence
for Ealconry, NC 151, 1991, 5. 59— 66.

Ogunbado AF,Abu Bakar Y.S,Saidi M.A., ‘Umnar ibn Khattab. An Epit-
ome of Servant Leadership. A sustainable Lesson for Contemporary Leaders, JCR 7.
8,2020, 5. 1021-1026.

Ohta K., The Coptic Church and Coptic Communities in the Reign of al-Ma’ mun.
A Study of the Social Context of the Bashmuric Revolt, AJAME 19. 2, 2004, 5. 87-116.

O’Loughlin Th., Adomnin and Arculf: The Case of an Expert Witness, JML 7,
1997, S. 127—146.

O’Loughlin Th., Adomnin: A Man of Many Parts, [in:] Adomnin at Birr, AD 697:
Essays in Commemoration of the Law of the Innocents, ed. Th. O’ Loughlin,
Dublin 2001, s. 41-51.

O’Loughlin Th., The Exegetical Purpose of Adomndin’s De Locis Sanctis, CMCS
24,1992, S.37-53.

O’Loughlin Th., The Library of Iona in the Late Seventh Century: The Evidence

from Adomnidn’s De locis sanctis, Ex 45,1994, 5. 33—52.

O’Loughlin Th., Res, tempus, locus, persona: Adomndn’s Exegetical Merhod,
IR 48,1997, 5. 95—111.

O’Loughlin Th., The Tombs of the Saints: their significance for Adomndn,
lin:] Studies in Irish Hagiography: Saints and Scholars, eds]. Carey, M. Her-
bert, >.O Riain, Dublin2001s. 1-14.

O’Loughlin Th., The View from Iona: Adomndn’s mental maps, PIMAI 10, 1996,
5. 98-122

Olster D, Syriac Sources, Greek Sources, and Theophanes Lost Year, BF 19, 1993,
s. 218—228.

O mar AM.,, Jerusalem in Muhammad's Strategy. The Role of the Prophet Mubhammad
in the Conquest of Jerusalem, Newcastle upon Tyne 2019.

Omar E, The ‘Abbasid Caliphate, 132/750-170/786, Baghdad 1969.

O mar E, Some Aspects of the ‘Abbisid-Husaynid Relations during the early ‘Abbasid
Period 132—-193 A.H./750-809 A.D., Ara 22. 2, 1975, 5. 170—179.

Omar R., The Unayyad Succession. Succession to the Caliphate from the First
Civil War to the End of the Umayyad Dynasty, PhD Thesis, University St. An-
drews 1997.



492 Bibliografia

Omer S., The Dome of the Rock: An Analysis of Its Origins Kubah Sakbrah: Satu Analisis
Asal-usulnya, JIA 12. 1, 2015, 5. 200-214.

Omer S., Theological Conflicts in Early Islamic Era. The Execution of Ghaylin ibn
Muslim al-Dimashqi al-Qadari, ID 9. 2, 2001, 5. 205-217.

Oseni Z.L, Early Life of al-Hajjaj b. Yusuf; SI1 19, 1982, s. 125-136.

Osman G., Pre-Islamic Arab Conquest to Christianity in Mecca and Medina: An
Investigation into the Arabic Sources, MWo 95, 2005, s. 67—80.

Ostrogorski G, Dzicje Bizancjum, thum. red. H.Evert-Kapessowa, War-
szawa 1967.

Ostrogorsky G., Die Chronologie des Theophanes im 7. und 8. Jahrhundert,
BNJ 7, 1930, 5. 1-56.

O’Sullivan Sh., dnti-Jewish Polemic and Early Islam, [in:] The Bible in Avab Chris-
tianity, ed. D. Th o mas, Leiden-Boston 2007, s. 49-68.

O’Sullivan Sh., Early Unayyad Syria. A Study of Its Origins and Early Development,
PhD Thesis, The University of St. Andrews 2003.

Oulddali A, Les conditions de la résidence du dimmi: Entre régles absolues et relatives,

h_1s" Centuries),

lin:] Religious Minorites in Christian, Jewish and Muslim Law (s
edsN.Berend,Y.Masset, CNemo-Pekelman,]JV. Tolan, Turnhout
2017, S. 127—148.

Ovidiu L, Muslime und Araber bei Is5'jahb I1I (649~659), Wiesbaden 2009.

Oktem K., Creating the Turk’s Homeland: Modernization, Nationalism and Geog-
raphy in Southeast Turkey in the late 19" and 20" Centuries, Paper for the Socrates
Kokkalis Graduate Workshop 2003, University of Oxford, School of Geography an
the Environment, s. 11 https://web.archive.org/web/20131109123500/http://arsiv.
setav.org/ups/dosya/13204.pdf [dostep: 10.05.2021 1.].

Pahlitzsch J., Conversion and Martyrdom in ‘Abbasid Damascus Anonymous
(second—third/eighth—ninth century), [in:] Conversion to Islam in the Premod-
ern Age: A Sourcebook, eds N. Hurvitz, Ch.C.Sahner, U Simonsohn,
L.Yarbrough, Berkeley 2020, 5. 105-108.

Palumbo G, Images of Piety or Power? Conerving the Umayyad Royal Narrative
in Qusayr ‘Amra, [in:) The Making of Islamic Heritage. Muslim Pasts and Heritage
Presents, ed. T. Ri c o, New Brunswick (New Jersey) 2017, 5. 91-108.

Panayotov A, Jewish Communal Officies in Late Roman and Byzantine Law and

Jewish Inscriptions from the Balkans, (in:] Jews in Early Christian Law. Byzantinm


https://web.archive.org/web/20131109123500/http://arsiv.setav.org/ups/dosya/13204.pdf
https://web.archive.org/web/20131109123500/http://arsiv.setav.org/ups/dosya/13204.pdf

Bibliografia 493

and the Latin West 611" Centuries,edsJV. Tolan,N.de Lange,L.Foschia,
C.Nemo-Pekelman, Turnhout 2014, 5. 167-177.

Panelas M., Some Remarks on Conversion to Islam in Al-Andalus, AQ 23, 2002,
$.193—200.

Parsapajouh S, La chisse de limam Husayn: Fabrique et parcours politique d un
objet religienx de Qom a Karbala, ASSR 174, 2016,'s. 49—74.

Pashazanous H., Afkande E., The Last Sasanian in Eastern Iran and China,
Anab s, 2014, 5. 139-154.

Pashazanous H,Sangari E., The Last Sasanians in Chinese Literary Sources:
Recently Identified Statue Head of a Sasanian Prince at the Qianling Mausoleum,
IrS s1. 4, 2018, 5. 499—5I5.

Pasteur Tartar G, Dialogue islamo-chrétien sous le calife al-Mamun (813-834).
Les épitres d al-Hashimi et & al-Kindi, Paris 198s.

Patey A., Asserting Difference in Plurality: The Case of the Martyrs of Cérdoba,
SCH s1, 2015, 5. 53—66.

Pavlovitch P, The Origin of the Isnad and al-Mukhtar b. Abi ‘Ubayd’s Revolt
in Kafa (66-7/685-7), AQ 39. 1, 2018, 5. 17-438.

PBE,ed.JR.Martindale, CD-ROM Publication, Ashgate 2001, http://www.pbe.
kelac.uk [dostep: 10.05.2021 1]

Pearson J.D., The Islamic World and the Latin East. William of Tripoli and His
Syrian Context, PhD Thesis, The University of Tennessee, Knoxville 2018.

Peecters P, Glanures martyrologiques, AB 58, 1940, 5. 104-125.

Peeters P, LaPassion des. Michel le Sabaite, AB 48,1930, s. 65—98.

Peecters P., La Passion de S. Pierre de Capirolias (1 13 janvier 715), AB 57, 1939,
5.299-333.

Peeters P, S. Antoine le néo-martyr, AB 31, 1912, s. 410—450.

Peeters P, S. Romain le Neomartyr (m. 1 Mai 780) dapres un document georgien,
AB 30,1911, 5.393—427.

Pellat Ch., Abi Lo'lo’'a, [in:] Encyclopaedia Iranica, 1/3, s. 333—334; htep://www.
iranicaonline.org/articles/abu-loloa-a-persian-slave-of-mogira-b [dostep:
10.05.2021 I.].

Pellat Ch., Harthama b. A'yan, [in:] EI*, vol. III: H-Iram, eds B. Lewis,
VL. Ménage Ch.Pellat, Leiden 1971, 5. 231.

Pellat Ch., Le culte de My’ awiya an III siécle de I hégire, SIsl 6, 1956, 5. 53— 66.


http://www.pbe.kcl.ac.uk
http://www.pbe.kcl.ac.uk
http://www.iranicaonline.org/articles/abu-loloa-a-persian-slave-of-mogira-b
http://www.iranicaonline.org/articles/abu-loloa-a-persian-slave-of-mogira-b

494 Bibliografia

Peleg Y, Iconoclasm in Chirches and Synagogues in Judea, [in:] Christians and Chris-
tianity, vol. IV: Churches and monasteries in Judea, eds N. Carmin,E.Levin,
C.Ebert; M. Gugenheim,Jerusalem 2012, 5. 483—494.

Pennell R., What is the significance of the tittle ‘Amir al-mu’minin’?, JNAS 21. 4,
2016, S. 623—64 4.

Périer ], Vied al-Hadjdjidj Ibn Yousof (41-95 de [ hégire = 661 — 714 de J.-C.) d apreés
les sources arabes, Paris 190 4.

Perlmann M., Another Ka'b al-Abbar Story, JQR 45,1954, s. 48—58.

Perlmann M, Ghiyir, [in:] EI;,edsP.Bearman, Th.Bianquis, CE.Bos-
worth,E.van Donzel,W.P.Heinrichs,https://referenceworks.brillonline.
com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/ghiyar-SIM_2503 [dostep: 10.05.2021 r.].

Perlmann M., A Legendary Story of Kalb al-Ahbar’s Conversion to Islam, [in:] Joshua
Starr Memorial Volume, New York 1953, s. 85—99.

Pest P., Religijne nwarunkowania arbitrazu w krajach islamskich, ADR 2010,
2 (10), 5. 63—71.

Peters G., Peter of Damascus. Byzantine Monk and Spiritual Theologian, Toronto 2011

Peters G, Peter of Damascus and Early Christian Spiritual Theology, PM 26, 2005,
s. 89—-109.

Petersen E.L., ‘Ali and Mu'awiya in Early Arabic Tradition: Studies on the Gen-
esis and Growth of Islamic Historical Writing until the End of the Ninth Century,
Copenhagen 196 4.

Piccirillo M., Les mosaiques d époque omeyyade des églises de la Jordanie, Sy 75,
1998, 5. 263—278.

Pierzyniski AP, Christians and Jews. Historical and Theological Perspectives of their
Relationship, SOec 19, 2019, 5. 329-348.

Pigulevskaja N., Theophanes Chronographia and the Syrian Chronicles,
JOBG 16,1967, 5. 55—60.

Pigulewska NW., Kultura syryjska we wczesnym sredniowieczn, thum. Cz. M a-
zur, Warszawa 1989.

Pinckney Stetkevych S, Unayyad Panegyric and the Poetics of Islamic Hegemo-
ny: al-Akbtal’s ‘Khaffa al-Qatinu” (*Those Thar Dwelt with You Have Left in Haste'),
JAL 28. 2, 5. 89-122.

Pingree D., Classical and Byzantine Astrology in Sassanian Persia, DOP 43, 1989,

S.227-239.


https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/ghiyar-SIM_2503
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/ghiyar-SIM_2503

Bibliografia 495

Pingree D., From Alexandria to Baghdad to Byzantium. The Transmission of Astrology,
[JCT 8, 2001,5.3-37.

Pingree D., TheIndian and Pseudo-Indian Passages in Greck and Latin Astronomical
and Astrological Texts, V 7,1976, 5. 141-195.

Pingree D, TheSibians of Harvin and the Classical Tradition, IJCT 9, 2002, s. 8-35.

Pinker M., Mitologizacja, propaganda czy zapis dziejéw? Muzutmarskie miasta gar-
nizonowe w arabskojezycznych relacjach kronikarskich z okresu Sredniowiecza, roz-
prawa doktorska, Uniwersytet Warszawski 2015.

Pliszka D., Wypetnienie bez zastgpstwa: Matthew Levering o relacji Koscidl-Izrael,
BST 3,2017,5. 42—54.

PMZ, Erste Abteilung (641-867), hrsg. R-J. Lillie, C.Ludwig, Th. Pratsch,
B.Zielke, Berlin-Boston 2000.

PMZ Online, hrsg. R.-J.Lilie,C.Ludwig, Th.Pratsch,B.Zielke, Berlin 2013.
https://www.degruyter.com/database/pmbz/html [dostep: 10.05.2021 1.]

Pochoshajev L, Martyrs, madmen or criminals. Christian selfsacrifications
in 9" century Cordoba from the prospective of different historiographical traditions,
s. 3, http://rosdok.uni-rostock.de/resolve/id/rosdok_document_oooo000066
[dostep: 10.05.2021 1.].

Pochoshajev L, Die Mirtyrer von Cordoba: Christen im muslimischen Spanien
des 9. Jabrbhunderts, Frankfurt am Main 2007.

Pochoshajev L, El uso del pensamiento no cristiano segiin Alvaro de Cérdoba,
STheo 37. 2, 2005, 5. 661-676.

Pognon H., Inscriptions semitiques de la S_yrie, Paris 1907.

Power T., The Red Sea from Byzantium to the Caliphate: ad so0-1000, Cairo 2012.

Powers D.S., Mubammad is not the Father of any of Your Men. The Making of the
Last Prophet, Philadelphia 2009.

Powers D.S., Zayd. The Little-Known Story of Mubammad's Adopted Son, Philadel-
phia2014.

Pratsch T, Theodoros Studites (759—826) — zwischen Dogma und Pragma: der Abt
des Studiosklosters in Konstantinopel im Spannungsfeld von Patriarch, Kaiser und
eigenem Ampmch, Bern 1998.

Prevost V., La formation des réseaux ibadites nord-africains (VIII-XII siécle),
lin:] Espaces et Réseaux en Méditerranée VI'-XVT siécle vol. II: La formation des

réseaux,edsD.Coulon, Ch.Picard,D.Valerian, Paris 2010, 5. 167-186.


https://www.degruyter.com/database/pmbz/html
http://rosdok.uni-rostock.de/resolve/id/rosdok_document_0000000066

496 Bibliografia

Pringle D., The Churches of the Crusader Kingdom of Jerusalem. A Corpus, vol. I11:
The City of Jerusalem, Cambridge 1993.

Prinzing G., Bizantyiczycy wobec obcych, oprac. K. 11s ki, Poznan 1998.

Proudfoot A.S., The Sources of Theophanes for the Heraclian Dynasty, MPhil. Thesis,
University of London 196s.

Proudfoot A.S., The Sources of Theophanes for the Heraclian Dynasty, B 44,1974,
$.367-439.

Préchniak D., Od ortodoksji do kosciola narodowego. Armenia w epoce wezesno-
chrzescijaniskiej (301—726), VP 21, 2001, 5. 49-82.

Pruitt J., The Fatimid Holy City. Rebuilding Jerusalem in the Eleventh Century,
MGb 3. 2, 2017, 5. 35—56.

Psurek W, Kalifat i wspdlezesna préba jego reaktywacji, SVD 1, 2017, 5. 56-68.

Purshariati P, Decine and Fall of the Sasanian Empire. The Sasanian-Parthian
Confederacy and the Arab Conquest of Iran, London-New York 2008.

Py c M., Chrystologiczna argumentacia w ,Mowach obronnych przeciw tym, ktdrzy odrzu-
cajg swigte obrazy” Jana Damasceriskiego, PST 25, 2011, 5. 159-171.

Pyc M., Tkonoklazm i jego argumentacja przeciwko kulturowi obrazéw w ostatnim
z chrystologicznych spordw chrzescijariskiej starozytnosci, CTO 1, 2012, 5. 23-36.

Pyclik M., Jews and Muslims in Cooperation — Lunch and Learn, paper presented
to the ,,Jews and Muslims. A Forgotten History of Coexistence” forum, Oakland
University, 12 March 2015, https://www.oakland.edu/Assets/Oakland/religious-
studies/files-and-documents/faculty-research/Pytlik,%20Michael %20-%20Jews%z20
&9%20Muslims,%20A%20Forgotten%20History%200f%20Coexistence.pdf [dostep:
10.05.2021 I.].

Qasmi Sh.Z,Salafi MT., Question and Answers on the Mothers of Believers, Dar-
ussalam, Riyadh-Lahore—Houston b.d.w.

Qazi E, The Mujahidaat. Tracing the Early Female Warriors of Islam, [in:] Women, Gen-
der and Terrorism,edsL.Sjoberg, C.E.Gentry, Athens (Georgia) 2011, 5. 29—56.

Qutbuddin T, The Sermons of Ali ibn Abi Talib. Ar the Confluence of the Core
Islamic Teachings of the Qur’ an and the Oral, Nature-Based Cultural Ethos of Seventh
Century Arabia, AEsM 42. 1, 2012, 5. 201—228.

Rabbat N., The Meaning of the Umayyad Dome of the Rock, Muq 6, 1989, s. 12—21.

Rahman A.A, Effective Governance in the Era of Caliph ‘Umar Ibn Al-Kbattab
(634-644), EJSS 18. 4, 2011, 5. 612—624.


https://www.oakland.edu/Assets/Oakland/religiousstudies/files-and-documents/faculty-research/Pytlik,%20Michael%20-%20Jews%20&%20Muslims,%20A%20Forgotten%20History%20of%20Coexistence.pdf
https://www.oakland.edu/Assets/Oakland/religiousstudies/files-and-documents/faculty-research/Pytlik,%20Michael%20-%20Jews%20&%20Muslims,%20A%20Forgotten%20History%20of%20Coexistence.pdf
https://www.oakland.edu/Assets/Oakland/religiousstudies/files-and-documents/faculty-research/Pytlik,%20Michael%20-%20Jews%20&%20Muslims,%20A%20Forgotten%20History%20of%20Coexistence.pdf

Bibliografia 497

Rahmawati N, Sistem pemerintaban Islam di bawah kepemimpinan Kalifah Utsman
bin Affan tabun 644-0656, AIM 1. 1, 2015, 5. 1-12.

Ramelli LLE., The Rejection of the Epicurean Ideal of Pleasure in Late Antique Sources:
Not Only Misunderstandings, Mir 18, 2014, s. 7-21.

Randall L, Conceptualizing the Islamic-Byzantine Maritime Frontier, [in:] The
Archaeology of Medieval Islamic Frontiers: From the Mediterranean to the Caspian
Sea,ed. A. Asa E ger, Boulder (Colorado) 2019, 5. 80-102.

Reinfandt L., Bewaffneter Raub und Kreuzigung im friihen Islam, [in:] Strafe und
Strafrecht in den antiken Welten unter Beriicksichtigung von Todesstrafe, Hinrichtung
und peinlicher Befragung,edsR.Rollinger, M.Land, H. Bar ta, Wiesbaden
2012, 5. 249-259.

Reinfandt L., Local Judicial Authorities in Umayyad Egypt (41-132/661-750),
BEO 63, 2014, s. 127-146.

Reinink GlJ., Pseudo-Methodius: A Concept of History in Response to the Rise of Islam,
lin:] The Byzantine and Early Islamic Near East. Papers of the First Workshop on
Late Antiquity and Early Ilam,eds A.Cameron,L1.Conrad,GR.D.Kind,
t. I, Princeton 1992, s. 149-187.

Reinink GJ., The Beginnings of Syriac Apologetic Literature in Response to Islam,
Och 77,1993, 5. 164-187.

Reinink GJ., The Lamb on the Tree: Syriac Exegesis and Anti-Islamic Apologet-
ics, [in:] The Sacrifice of Isaac. The Agedah (Genesis 22) and its Interpretations,
edsE.Noort,E. Tigchelaar, Leiden 2002, 5. 109-124.

Reiter Y., Narratives of Jerusalem and its Sacred Compound, IstS 18. 2, s. 115-132.

Renard J., Abu Bakrin Tradition and Early Hagiography, [in:] Tales of God's Friends:
Islamic Hagiography in Translation, ed. idem, Berkeley—Los Angeles—London 2009,
s. 15—29.

Reynolds D.E, The Qiyan of al-Andalus, [in:] Concubines and Courtesans. Women
and Slavery in Islamic History, eds M.S. Gord on, K.A. Hain, Oxford 2017,
S. I00—123.

Reynolds DXK., Monasticism and Christian Pilgrimage in Early Islamic Palestine
(c. 614 c. 950), PhD Thesis, University of Birmingham 2013.

Reynolds D., Rethinking Palestinian Iconoclasm, DOP 71, 2017, 5. 1-6 4.

Reza Shojaifard H, Sajadi Z., 4 Study of Islamic Leader’s Strategic Role

in Islamic Architectures, Kom 8. 3, 2019, s. 81-97.



498 Bibliografia

Richardson K., Singing Slave Girls (giyan) of the Abbasid Court in the Ninth and
Tenth Centuries, [in:] Children in Slavery through the Ages, eds G. Cambell,
S.Miers,J.C.Miller, Athens (Ohio) 2009, s. 105—118.

Ridgeon L., ‘Ali ibn Abi Tilib in Medieval Persian Sufi-Futuwwat Treatises,
[in:] L Esotérisme shiite, ses racines et ses prolongements, eds M.A. Amir-Moezzi,
M.De Cillis,D.De Smet,O.Mir-Kasimov, Turnhout 2016,s. 665—68s.

Rihan M., The Politics and Culture of An Umayyad Tribe. Conflict and Factionalism
in the Early Islamic Period, London-New York 2014.

Rizqi Sh., Servant Leaders. Umar Bin Khattab (1323 H/ 634 — 644 M), Bal 22.1,
2016, S. 127—14 4.

Roberts AM., Al-Mansir and the Critical Ambassador, BEO 6o, 2011, s. 145—160.

Roberts AM., Being a Sabian at Court in Tenth-Century Baghdad, JAOS 137. 2,
2017, 5. 253—277.

Robinson C.E, ‘A4bd al-Malik, Oxford 200s.

Robinson C.E, ‘Ubayd Allah b. Ziyad, [in:] EI*, vol. X: T-U, eds PJ. Bear-
man, Th.Bianquis,CE.Bosworth,E.van Donzel, WP.Heinrichs,
Leiden 2000, 5. 763-764.

Robinson C.E, The Violence of the Abbasid Revolution, [in:] Living Islamic Histo-
ry: Studies in Honour of Professor Carole Hillenbrand, ed. Y. Suleiman, Edin-
burgh 2010, 5. 226-251.

Rochow L, Bemerkungen zur Revolte des Artabasdos aufgrung bisher nicht beachteter
Quellen, K 68.1,1986, 5. 191-197.

Rochow L, Byzanz im 8. Jahrhundert in der Sicht des Theophanes. Quellenkritisch-
-historischer Kommentar zu den Jahren 715813, Berlin 1991.

Rochow L, Malalas bei Theophanes, K 65,1983, s. 459—474.

Rodinson M., Mahomet,ttum. E.Michalska-Novak, Warszawa 1994.

Rodziewicz A. Milete min Ezid. The Uniqueness of the Yezidi Concept of the Nation,
Se 1, 2018, 5. 67-78.

Rofail Farag E, The Technique of Research of a Tenth Century Christian Arab Writer:
Severus ibn al-Mugaffa, Mu 86,1973, s. 37-66.

Rogerson B, Prorok Mahomet. Biografia, ttum. K. Bazynska-Chojnacka,
P.Chojnacki,G.Gasparska, Warszawa2004.

Roggema B., The Legend of Sergius Babira. Eastern Christian Apologetics and

Apocalyptic in Response to Islam, Leiden 2009.



Bibliografia 499

Roggema B, The Martyrdom of Michael of Mar Saba, [in:] Christian-Muslim Rela-
tions. A Bibliographical History,vol.1 (600-900),edsB.Roggema,D.Thomas,
Leiden—Boston 2009, s. 911-915.

Rompay van L., Jacob of Edessa and the Early History of Edessa, | in:] After Bardasain.
Studies on Continuity and Change in Syriac Christianity in honour of Professor Han
J-W. Drijvers,eds GJ.Reinink, A.C.Klugkist, Louvain 1999, s. 269—28s.

Rompay van L., 4 Remarkable Note on the Death of Caliph Hisham (743 CE)
in Ms. Deir al-Surian, Syr. 5, [in:] Christsein in der islamischen Welt: Festschrift fiir
Martin Tamcke zum 60. Geburtstag, hrsg. SH. Griffith,S.Grebenstein,
Wiesbaden 2015, s. 165-172.

Rose KA., Inages of Civil Conflict. One Early Muslim Historian’s Representation of
the Umayyad Civil War Caliphs, MA Thesis, Miami University, Oxford (Ohio) 2011

Rosen-Ayalon M., The Early Ilamic Monuments of al-Haram al-Sharif. An Icono-
graphic Study, Qd 28,1989, s. 1-73.

Rostami-Nasab A.A,Tajedini O,Sadatmoosavi A., Examination
of the “Theory of Guidance” in the View of “Ali ibn Abi Talib (a): An Exploration into
the Nahj Al-Balaghah, JRCE 25. 2, 2016, 5. 203—220.

Rotter G, Die Unayyaden und der zweite Biirgerkrieg (6§0—692), Wiesbaden 1982.

Rotter G, The Unayyad fuliis of Mosul, ANSMN 19, 1974, s. 165-198.

Roueché M, Stephanus the Alexandyian Philosopher, the Kanon and a seventh-century
millenium, JWCI 74, 2011, 5. 1-30.

Rudnicka-Kassem D., Realizing an Insightful Vision of a Powerful and Indepen-
dent State. Abmad ibn Tulun and the Reign of His Dynasty (868—905), KSM 11. 3,
2014, S. 11-23.

Ruge W., Melas, [in:] RE XV, 1931, kol. 440.

Runciman S, Teokracja bizantyjska, tum. M. Rad oz y ck a, Warszawa 1982.

Saadi A.-M., Ninth Century Syriac Exegete and Apologist. Moshe bar Kepha's Com-
mentary on Luke, HJSS 20. 1, 2017, 5. 231-256.

Sabri LS., The Status and Significance of Bayt al-Magqdis in Islam, ITu 22. 1, 2020,
s. I1—20.

Sadighi G.H., Les Monvements Religieux Iraniens au Ile et an I1le Siécle de L’ Hégire,
Paris 1938.

Sadowski M., Arabscy chrzescijanie wobec astrologii na podstawie traktatu ,O wierze

chrzescijan w wyroki gwiazd” Eliasza z Nisibi, Psa 21, 2017, 5. 183-204.



500 Bibliografia

Sadowski M., Chrzescijariska arabskojezyczna literatura apologetyczna Bli-
skiego i Srodkowego Wschodu w okresie Abbasydéw (750-1050), STHSO 32, 2012,
s. 87—106.

Sadowski M., Muzubmariska awersja do sztuki figuratywnej a bizantyjski ikonoklazm.
Krdtka charakterystyka problemu, TCK 27. 3, 2014, 5. 189—203.

Safran J M, Defining Boundaries in al-Andalus. Muslims, Christians and Jews in Islam-
ic Iberia, Ithaca 2013, 5. 168—208.

Safran .M., Identity and Differentation in Ninth-Century al-Andalus, S 76.3, 2001,
$.573-5938.

Sage C.M,, Paul Albar of Cordoba. Studies of His Life and Writings, Washington 1943.

Sahas D.J, Eighth-Century Byzantine Anti-Islamic Literature: Context and Forces,
Bsl 57,1996, 5. 229—-238.

Sahas D.J., The Face to Face Encounter between Patriarch Sophronius of Jerusalem and
the Caliph Umar Ibn al-Kbattab: Friends or Foes?, [in:] The Encounter of Eastern
Christianity with Early Islam,edsE.Grypeaou,M.Swanson,D.Thomas,
Leiden—Boston 2006, s. 33—4 4.

Sahas DJ, rec.: G. Peters, Peter 0fDamasms. Byzantine Monk and Spirz'tua/ Theolo-
gian (Toronto: Pontifical Institute of Mediaeval Studies, Studies and Texts 175, 2011),
182 p. + Appendices and Bibliography, BSym 22, 2012, s. 431-441L

Sahas DJ., John of Damascus on Islam. The ,Heresy of the Ishmaelites”, Leiden 1972.

Sahner Ch.C., Christian Martyrs under Islam. Religious Violence and the Making
of the Muslim World, Princeton—Oxford 2018.

Sahner Ch.C., Mass Conversion of Christians in Northern Mesopotamia Joshua the
Stylite of Zugnin (d. mid-second/late eighth century), [in:] Conversion to Islam in
the Premodern Age: A Sourcebook, eds Ch.C.Sahner,N.Hurvitz,U Simon-
sohn,L.Yarbrough,Berkeley 2020, 5. 101-104.

Sahner Ch.C. Old Martyrs, New Martyrs and the Coming of Islam. Writing Hagio-
graphy after the Conquests, [in:] Cultures in Motion. Studies in the Medieval and
Early Modern Periods,eds A.1zd ebski,D.Jasinski, Krakéw 2014, s. 89-112.

Sahner Ch.C, Swimming against the Current. Muslim Conversion to Christianity
in the Early Islamic Period, JAOS 136. 2, 2016, 5. 265—-284.

Sallabi AM,, ‘Ali ibn Abi Tilib,vol. I-11, transl. N. K h a t t a b, International Islamic
Publishing House 2011.

Samir SXK., Laliterature Melkite sous les premiers abbassides, OCP 56,1990, 5. 469—486.



Bibliografia 501

Samir SK., Qui est linterlocuteur musulman du patriarche syrien Jean III
(631-648)?, [in:] IV Symposium Syriacum 1984 (Orientalia Christiana Analecta 229),
ed. HJW.Drijvers, Rome 1987 s.387-400.

Sarre F, Die Bronzekanne des Kalifen Marwan II im Arabischen Museum in Kairo,
Alsl 1. 1, 1934, 5. 10—15.

Saunders JJ., A History of Medieval Islam, London 196s.

Savage E., A4 Gateway To Hell, A Gateway To Paradise. The North African Response
to the Arab Conguest, Princeton 1997.

Sayed R., Die Revolte des Ibn al-As at und die Koranleser. Ein Beitrag zur Religions-
und Sozialgeschichte der friiben Umayyadenzeit, Freiburg im Breisgau 1977.

Schandler P, John of Damascus and Islam. Christian Heresiology and the Intellectual
Background ro Earliest Christian-Muslim Relations, Leiden 2018.

Scheiner J., Die Eroberung von Damaskus. Quellenkritische Untersuchung zur His-
toriographie in klassisch-islamischer Zeit, Leiden-Boston 2010.

Schenke G., Creating Local History: Coptic Encomia Celebrating Past Events,
lin:] Writing ‘True Stories. Historians and Hagiographers in the Late Antique and
Medieval Near East,eds A.PapaconstantinouM.Debi,H. Kennedy,
Turnhout 2010, 5. 21-30.

Schepp LA, The Physical and the Divine. Images of Inebriation in Medieval Islamic
Art. of the Umayyads from the 7" to the 11" Century, MA Phil. Theses, Louisiana
State University 201s.

S chick R., A Christian City with a Major Muslim Shrine: Jerusalem in the Unayyad
Period, [in:] Conversion in Late Antiquity: Christianity, Islam, and Beyond. Papers

from the Andrew W. Mellon Foundation Sawyer Seminar, University of Oxford,
2009—2010, eds A. Papaconstantinou,N.McLynn, D.L. Schwartz,
Surrey—Burlington 2015, s. 299-318.

Schick R., The Christian Communities of Palestine from Byzantine to Islamic Rule.
A Historical and Archeological Study, Princeton 1995s.

Schick R., The Fate of the Christian in Palestine during the Byzantine-Umayyad
Transition A.D. 600750, PhD Thesis, University of Chicago 1987.

Schlumberger D, Deux fresques omeyyades, Sy 25.1/2,1946/1948, s. 86—102.

Schmidt K.H., Five pictures of Constantine V. How has Constantine V's iconoclasm
influenced successive generations of historians view of the man and his reign as a whole?,

MA Thesis, The Arctic Universtity of Norway, Tromse 2013.



502 Bibliografia

Schoeler G, Divine Inspiration, Storytelling and Cultural Transfer. Mubammad's and
Caedmon’s Call, [in:] Knowledge and Education in Classical Islam. Religious Learning
between Continuity and Change,vol.11,ed.S.Glinthers, Leiden 2020, s. 98—111.

Schulze I,Schulze W., The Standing Caliph Coins of al-Jazira: some problems
and suggestions, NC 170, 2010, 5. 331-353.

Schulze W., The Byzantine-Arab Transitional Coinage of Tartus, NC 173, 2013,
S. 245—-259.

Scot Aghaie K., The Martyrs of Karbala: Shi’i Symbols and Rituals in Modern
Iran, Seattle 2004.

Scott R., “The events of every year, arranged without confusion”: Justinian and others in
the Chronicle of Theophanes Confessor, [in:] L'écriture de la mémoire: la littérarité
de [historiographie. Actes du Ille collogue international philologiqgue EPMHNEIA,
Nicosie, 6-7-8 mai 2004, organisé par [EHESS et l'université de Chypre,
edsP.Odorico,PA.Agapitos, M.Hinterberger, Paris2006,s. 49-6s.

S cott R., Theimage of Constantine in Malalas and Theophanes, [in:] New Constantines:
the rhythm of imperial renewal in Byzantium, 4"-13" centuries, ed. P. Magd a-
lin o, Aldershot 1994, s. 57—-71.

Scott R., Writing the Reign of Justinian: Malalas versus Theophanes, [in:] The Sixth
Century: End or Beginning, eds P. Allen, E.Jeffreys, Brisbane 1996, s. 21-3 4.

Sears S.D., Before Caliphal Coins. Transitional Drahms of the Umayyad North,
AJN 15, 2003, 5. 77-110.

Scars S.D., The Legitimation of al-Hakam b. al-’ As: Umayyad Government in Sev-
enth-Century Kirman, ItS 36. 1, 5. 5—25.

Sechzer JA., Islam and Woman. Where Tradition Meets Modernity. History and
Interpretations of Islamic Women’s Status, SRol 51,2004, 5. 263-272.

See von K., Caedmon und Mubammed, ZDADL 112. 4, 1983, 5. 225—233.

Segal ].B., Edessa — ,, The Blessed City”, Oxford 1970.

Seidensticker T, Responses to Crucifixion in the Islamic World (1'-7"/7"-13"
Centuries), [in:] Public Violence in Islamic Societies. Power, Discipline and the Con-
struction of the Public Sphere 7—19" Centuries CE, eds Ch.Lange, M. Fierro,
Edinburgh 2009, 5. 203-216.

Sellheim R. Der zweite Biirgerkrieg im Islam. Das Ende der mekkanisch-medinen-
sischen Vorberrschaft, Stuttgart 1970.

Scttipani Ch., Continuité des élites 4 Byzance durant les siécles obscurs. Les princes

caucasiens et [ Empire du VI an IX siécle, Paris 2006.



Bibliografia 503

Sevillano-Lépez D., Diplomacia en la ruta de la seda: las embajadas bizantinas
a China en los siglos VII-VIII, EBiz 4, 2016, 5. 39—6s.

Shaban M.A., Islamic History. A New Interpretation. I A.D. 600~750 (A.H. 132),
Cambridge 1971.

Shaban M.A., The ‘Abbasid Revolution, Cambridge 1970.

Shahin A.A., An Interpretation of the Title Khalifar Allih in Light of Pre-Islamic
Arabian Inscriptions and Early Islamic Documents, [in:] Re-defining a Space of Encoun-
ter. Islam and Mediterranean: Identity, Alterity and Interactions: Proceedings of the
28" Congress of the Union Europeenne des Arabisants et Islamisants, Palermo 2010,
edsA.Pellitteri, M.Grazia Sciortino,D.Sicari,N.Elsakaan,
Leuven—Paris—Bristol (Connecticut) 2019, s. 33534 4.

Shahinyan A. Northern Territories of Sasanian Atropatene and the Arab Azerbaijan,
ICs 20. 2, 2016, 5. 191-203.

Shah-Kazemi R., A4 Sacred Conception of Justice. Imam ‘Ali’s Letter ro Malik
al-Ashtar, [in:] The Sacred Foundations of Justice in Islam: The Teachings of Ali Ibn
Abi Tilib,ed. M. Ali Lakhan i, Bloomington 2006, s. 61-106.

Shani R, Chen D, On the Unayyad Dating of the Double Gate in Jerusalem,
Muq 18, 2001, 5. 1—40.

Sharf A, Byzantine Jewry in the Seventh Century, BZ 48,1955, s. 103—115.

Sharf A, The Jews, the Montanist, and the Emperor Leo III, BZ 59, 1966, s. 37-46.

Sharlet J., Chaste Lovers, Unayyad Rulers, and Abbasid Writers, [in:] In the
Presence of Power: Court and Performance in the Pre-Modern Middle East,
edsM.A.Pomerantz, E.Bir ge Vitz, New York 2017, 5. 215-2.42.

Sharon M., An Arabic Inscription From The Time Of The Caliph ‘Abd Al-Malik,
BSOAS 29.2,1966, 5. 367-372.

Sharon M., Black Banners from the East. The Establishment of the ‘Abbisid Stare.
Incubation of a Revolt, Jerusalem—Leiden 1983.

Shboul AMH,, Byzantium and the Arabs: The Image of the Byzantines as Mirrored
in Arabic Literature, [in:) Byzantine Papers Proceedings of the First Australian Byzan-
tine Studies Conference Canberra, 1719 May 1978,edsE.Jeffreys,M.Jeffreys,
A.Moffat, Leiden-Boston 2017, s. 43—-68.

Sheinfeld Sh., The Euphrates as Temporal Marker in 4 Ezra and 2 Baruch, JS] 47.
1, 2016, S. 104—118.

Shereef A.AM, Studies in the Composition of Hadith Literature, PhD Thesis,

University of London 1982.



504 Bibliografia

Shmueli O, An Umayyad-Period Aqueduct for the Irrigation of Farmland South
of Ramla, Ati 70, 2012, 5. 92-93.

Shoemaker SJ., A Prophet has appeared. The Rise of Islam through Christian and
Jewish Eyes. A Sourcebook, Berkley 2021.

Shoemaker SJ., John of Damascus (?) The Passion of Peter of Capitolias (d. 715),
University of Oregon b.d.w., https://in.bgu.ac.il/en/csoc/Reading%20into%20lslam-
ization%20Workshop%20%20Texts/Session%204_SHOEMAKER .pdf [dostep:
10.05.2021 I.].

Shoemaker SJ., The Apocalypse of Empire. Imperial Eschatology in Late Antiquity
and Early Islam, Philadelphia 2018.

Shoemaker SJ., The Death of a Prophet. The End of Mubammad's Life and the
Beginnings of Islam, Philadephia 2012.

Shoufani E., Al-Riddah and the Muslim Conquest of Arabia, Toronto 1973.

Sijpesteijn PM., An Early Unayyad Papyrus Invitation for the Hajj, JNES 73. 2,
2014, S. 179—190.

Simonsohn U, Conversion, Apostasy, and Penance: The Shifting Identities of Muslim
Converts in the Early Islamic Period, [in:] Conversion in Late Antiquity: Christianity,
Islam, and Beyond. Papers from the Andrew W. Mellon Foundation Sawyer Seminar,
University of Oxford, 2009—2010,eds A.Papaconstantinou,N.McLynn,
D.L.S chwar tz, Surrey-Burlington 2015, 5. 197-215.

Simonsohn U, “Halting Between Two Opinions”: Conversion and Apostasy in Early
Islam, ME 19, 2013, s. 342—370.

Simonsohn U, Muslim Involvement in Non-Muslim Political Affairs in the Early
Islamic Period, [in:] Religions Minorites in Christian, Jewish and Muslim Law
(s"-15" Centuries), eds N. Berend, Y. Masset, C. Nemo-Pekelman,
JV. Tolan, Turnhout 2017, 5. 341-352.

Sivers von P, Taxes and Trade in the ‘Abbasid Thughir, 750—962/133-351,
JESHO 25.1, 1982, 5. 71-99.

Sizgorich Th., “Do Prophets come with a Sword” Conquests, Empire and Historical
Narrative in the Early Islamic World, AHR 112. 4, 2007, 5. 993—1015.

Skovgaard-Petersen ], Heirs of Abu Bakr. On the Ideology and Conception
of History in al-Qaeda and Islamic State, CQJ 16. 1, 2017, 5. 25-36.

Skowronek S.Trest i temat monet bizantyriskich, BuN 39,1969, s. 735—738.

Skowronek S., Wezesnoarabskie nasladownictwa monet bizantyniskich, BuN 41,

1969, s. 781—783.


https://in.bgu.ac.il/en/csoc/Reading%20into%20Islamization%20Workshop%20%20Texts/Session%204_SHOEMAKER.pdf
https://in.bgu.ac.il/en/csoc/Reading%20into%20Islamization%20Workshop%20%20Texts/Session%204_SHOEMAKER.pdf

Bibliografia 505

Stomka J., Nowe proroctwo. Historia i doktryna montanizmu, Katowice 2007.

Stownik grecko-polski, t. I-11, oprac. O. Jur e wi ¢ z, Warszawa 2000.

Smith JL, Women, Religion and Social Change in Early Islam, [in:] Women, Religion
and Social Change, eds Y. Yazbeck Haddad, E.Banks Findly, Albany
1985, . 19—35.

Sorber A, The Indiculus Luminosus and the Creation of a Ninth-Century Prophetic
Conflict between Christianity and Islam, |in:] Medieval Sicily, al-Andalus, and the
Maghrib: Writing in Times of Turmoil,edsN.Carpentieri, C.Symes, Amster-
dam 2020, 5. 17-38.

Sorber A, Prophetic Resistance to Islam in Ninth-Century Cérdoba: Paulus Alvarus
and the Indiculus Luminosus, ME 25. 5/6, 2019, 5. 433—456.

Sourdel D., Un pamphlet musulman anonyme & époque abbaside contre les chrétiens,
REI 34,1966, s. 1-33.

Sourdel J,Sourdel D, Guilizacja islamu (VII-XII w.), ttum. M. Skurato-
wicz, W.Dembski, Warszawa 1980.

Sourdel-Thomine J., Amwas, [in:] EL, vol. [: A-B, eds CE. Bosworth,
E.van Donzel, Ch.Pellat, Leiden 1960, s. 460—461.

Spaulding J., Medieval Christian Nubia and the Islamic World. A Reconsideration
of the Bagr Teary, JTAHS 28. 3,1995, 5. 577-594.

Speck P, Artabasdos, der rechtgliubige Vorkimpfer der gottlichen Lebren. Untersu-
chungen zur Revolte des Artabasdos und ibrer Darstellung in der byzantinischen
Historiographie, Berlin 1981.

Speck P, Das geteilte Dossier. Beobachtungen zu den Nachrichten iiber die Regie-
rung des Kaiser Herakleios und seine Sohne bei Theophanes und Nikephoros,
Bonn 1988.

Speck P, Der ‘zweite’ Theophanes. Eine These zur Chronographie des Theophanes,
PB 13,1994, s. 431—483.

Spellberg D.A., The Unayyad North. Numismatic Evidence for Frontier Adminis-
tration, ANSMN 33, 1988, s. 119—127.

Starowieyski M., Stownik wezesnochrzescijanskiego pismiennictwa Wschodu. Lite-
ratury arabska, armetiska, etiopska, gruzinska, koptyjska, syryjska, Warszawa 1999.

Starr ], An Iconodulic Legend and Irs Historical Basis, S 8. 4, 1933, 5. 500—503.

Stathakopoulos D., Crime and Punishment. The Plague in the Byzantine
Empire, 541749, |in:] Plague and the End of Antiquity. The Pandemic of s41-750,
ed. LK. Little, Cambridge 2007, s. 99—118.



506 Bibliografia

Stathakopoulous D.Ch., Famine and Pestilence in the Late Roman and Early
Byzantine Empire, Birmingham 2016.

Steinova E., The Correspondence of Bodo-Eleazar with Pablo Alvaro. A Rare Sample
of Judeo-Christian Dispute from the 9" Century, CaA 2010, 5. 1-37.

Stern H., Notes sur Larchitecture des chateaux omeyyades, Alsl 11/12, 1946, s. 72-97.

Stern H., Quelques oeuvres sculptées en bois, os et ivoire de style omeyyade, ArsOr 1,
1954, S. I19—I3L

Stopka K., Armenia Christiana. Armenina Religious Identity and the Churches of
Constantinople and Rome (4”-15" Century), tum. T.Batuk-Ulewiczowa,
Krakéw 2017.

Stopka K., drmenia Christiana. Unionistyczna polityka Konstantynopola i Rzymu
a tozsamosé chrzescijarstwa armenskiego IV-XV w., Krakéw 2002.

Stratos AN, Byzantium in the Seventh Century, vol. V: Justinian II, Leontius and
Tiberius 685— 711, Amsterdam 1980.

Strothmann R., Das Problem der literarischen Persinlichkeit Zaid ibn ‘Ali, 1 13,
1923, 5. I-52.

Strothmann R, Das Staatsrecht der Zaiditen, Strassburg 1912.

Stroumsa S., Onr Jewish Intellectuals Who Converted in the Early Middle Ages,
lin:] The Jews of Medieval Islam. Community, Society and Identity. Proceedings of an
International Conference held by the Institute of Jewish Studies, University College
London 1992, ed. D. Fran k, Leiden—New York-Koéln 1995, 5. 179—198.

Stutz J., St. Michael of Mar Saba and its Georgian version, [in:] ,Geogian Manuscript”
— International Summer School and Conference. Conference Proceedings, Thbilisi 2019,
s. 25—-30.

Suermann H., Copts and the Islam of the Seventh Century, [in:] The Encoun-
ter of Eastern Christianity with Early Islam, eds D. Thomas, E.Grypeou,
M.N.Swanson, Leiden—-Boston 2006, s. 95—110.

Suermann H., Koptische Texte zur arabischen Eroberung Agyptens und der Umayya-
denberrschaft, JCoS 4, 2002, s. 167-186.

Sulaimani EA.A., The Changing Position of Women in Arabia under Islam during
the Early Seventh Century, MPhil., University of Salford 1986.

Swanson M., The martyrdom of “Abd al-Masih, superior of Mount Sinai (Qays
al-Ghassani), |in:] Syrian Christians under Islam: the First Thousand Years,

ed. D. Thomas, Leiden 2001, s. 107-129.



Bibliografia 507

Syvinne L, The Capture of Jerusalem by the Muslims in 634, HiS 8, 2019,
s.37—58.

Szildgyi K., Mubammad and the Monk: The Making of the Christian Bahiri Legend,
JSAI 34,2008, s.169-214.

Szubert B, Starozyna Arabia w swietle Zrédet greckich. Cze$¢ 1: Epoka archaiczna,
klasyczna i hellenistyczna, Wroctaw 2020.

Sevéenko L, The Search for the Past in Byzantium around the Year 800, DOP 46,
1992, 5. 279-293.

Sevéenko NP, The Life of Saint Nicholas in Byzantine Art, Turin 1983.

Tabbernee W, Fake Prophecy and Polluted Sacraments. Ecclesiastical and Imperial
Reactions to Montanism, Leiden—Boston 2007.

Tabbernee W, Prophets and Gravestones. An Imaginative History of Montanists and
Other Early Christians, Peabody (Massachusetts) 2009.

Tadros M., The Copts of Egypt from the ,Forgotten” Minority to the ,Happiest” Minori-
ty, Cairo 2007.

Taha H., Rebabilitation of Hisham’s Palace in Jericho, |in:] Tutela, Conservazione
e Valorizzazione del Patrimonio Culturale della Palestina, acuradiE Maniscalco,
Napoli 2005, 5. 179-188.

Taha H,Whitcomb D., The Mosaics of Khirbet el-Mafjar Hisham’s Palace, Ramal-
lah-Chicago 2014-2015.

Taha H,Whitcomb D., Khirbat al-Mafjar and its Place in the Archacological
Heritage of Palestine, JEMAHS 1.1, 2013, 5. 54—65.

Talbot C.H., The Anglo-Saxon Missionaries in Germany, Being the Lives of SS. Wil-
librord, Boniface, Leoba and Lebuin together with the Hodoepericon of St. Willibald
and a selection from the correspondence of St. Boniface, London—-New York 1954,
https://sourcebooks.fordham.edu/basis/willibald.asp [dostep: 10.05.2021].

Talgam R., The Stylistic Origins of Umayyad Sculpture and Architectural Decoration.
Part I: Text, Wiesbaden 2004.

Talia Sh., Muslim Views of the Cross as a Symbol of the Christian Faith, [in:] Heirs
of the Apostles. Studies on Arabic Christianity in Honor of Sidney H. Griffith,
edsD.Bertana, ST.Keating, MN.Swanson,A. Treiger, Leiden—Bos-
ton 2019, 5. 194—213.

Talmon-Heller D, Sacred Place and Sacred Time in the Medieval Islamic Middle
East. A Historical Perspective, Edinburgh 2020.


https://sourcebooks.fordham.edu/basis/willibald.asp

508 Bibliografia

Tannous JBV, Syria between Byzantium and Islam. Making Incommensurables
Speak, PhD Thesis, University of Princeton 2010.

Taragan H., Arlas Transformed-Interpreting the ‘Supporting Figures in the Umayyad
Palace at Khirbat al Mafjar, EW 53.1/4,2003,s. 9—29.

Tayebi M., Shiism in the Caliphate of Uthman ibn Affan, PazN'T 6 (23), 2015,
s. 1-29.

Teipen A, Jewsin Early Biographies of Mubammad. A Case Study in Shifting Muslim
Understandings of Judaism, JAAR 88. 2, 2020, s. 543-568.

Tepper Y., A Church from the Byzantine, Umayyad and Abbasid Periods and Remains

[from Iron Age I at Tamra (ez-Zu' abiyya) in Ramat Issakbar, Ati 90, 2018, 5. 168-171.

Teule HG.B., Theophilus of Edessa, [in:] Christian-Muslim Relations. A Bibliographical
History,vol. 1 (600-900),edsD.Thomas,B.Roggema,Leiden 2009, s.305-308.

Thabrani AM., Ljtihad politik Umar Ibn Al-Kbattab. Implementasi Figh Kontekstual
dalam Pemerintahan Islam, Nua 12. 2, 2015, 5. 259—276.

Thomann J, From Lyrics by al-Fazari to Lectures by al-Farabi: Teaching Astronomy
in Baghdid (750-1000 C.E.), [in:] The Place to Go: Contexts of Learning in Baghdad,
750—1000 C.E.,eds].Scheiner,D.Jan os, Princeton 2014, s. 503—526.

Thomas D., Christians at the Heart of Islamic Rule. Church Life and Scholarship
in Abbasid Iraq, Leiden-Boston 2012.

Thomson RW., Armenian Variations on the Bahira Legend, HUS 3/ 4, 1979/1980
(= Eucharisterion: Essays presented to Omeljan Pritsak on his Sixtieth Birthday by
his Colleagues and Students (1979-1980)], s. 884-89s.

Tieszen Ch.L, Christian Identity amid Islam in Medieval Spain, Leiden 2013.

Tieszen Ch.L., From Invitation to Provocation: “Holy Cruelty” as Christian Mission
in Ninth-Century Cérdoba, Msq 24. 1, 2012, s. 21-33.

Tillier M., ‘4bd al-Malik, Muhammad et le Jugement dernier: le déme du Rocher
comme expression d une orthodoxie islamique, [in:] Les vivants et les morts dans les
sociétés médiévales. Actes du XLVIIle Congrés de la SHMESP (Jérusalem, 2017),
Paris 2018, s. 341-365.

Tillier M., Califes, émirs et cadis: le droit califal et [ articulation de [ antorité judi-
ciaire a [ époque umayyade, BEO 63,2014, 5. 147-190.

Tillier M., Représenter la province aupreés du pouvoir impérial : les délégations (wufiid)
égyptiennes aux trois premiers siécles de 'Islam, Ara 67, 2020, s. 125-199.

Tillier M., The Unayyads and the Formation of Islamic Judgeship, [in:] The Umayyad
World, ed. A.Marsham, London 2020, s. 168—182.



Bibliografia 509

To filuk J., Bizantyjski kanon ikonograficzny i jego adaptacia w krajach stowiasiskich,
Elp 13 (23/24), 2011, 5. 11-38.

Tolan JV., The Legal Status of Religious Minorities in the Medieval Mediterranean
World: a Comparative Study, (in:] Hybride Kulturen im mittelalterlichen Euro-
pa: Vortrige und Workshops einter internationalen Friihlingsschule/Hybrid Cul-
tures in Medieval Europe: Papers and Workshops of in International Spring School,
ed. M.Borgolte, Berlin 2010, 5. 141-149.

Tolan JV, Réactions chrétiennes aux conquétes musulmanes. Etude comparée des autenrs
chrétiens de Syrie et d Espagne, CCM 44, 2001, 5. 349—367.

Tolan ]V, Saracens. Islam in the Medieval European Imagination, New York 2002.

Tottoli R., Origin and Use of the Term Isra’iliyyat in Muslim Literature, Ara 46. 2,
1999, 5. 193—210.

Treadgold W., 4 History of the Byzantine State and Society, Stanford 1997.

Treadgold W., Oppostition to Iconoclasm as Grounds for Civil War, in:] Byzantine
War Ideology between Roman Imperial Concept and Christian Religion. Akten des Inter-
nationalen Symposiums (Vienna, 19—21 Mai 2011),eds]. Koder,.Stouraitis,
Wien 2012, 5. 33—40.

Treadgold W., The Byzantine Revival 780—842, Stanford 1988.

Treadgold W., The Darkness of the Seventh-Century Near East, IJCT 18, 2011,
5. 579-592.

Treadgold W, The Life and Wider Significance of George Syncellus, |in:] Studies
in Theophanes,edsM.Jankowiak,EMontinar o,Paris2015 [=TM19],5. 9-30.

Treadgold W., The Middle Byzantine Historians, Basingstoke 2013.

Treadgold W., The Missing Year in the Revolt of Artavasdus, JOB 42,1992, s. 87-93.

Treadwell L., Abd al-Malik’s Coinage Reforms: the Role of the Damascus Mint,
RN 165, 2009, s. 357—381.

Treadwell L., The Copper Coinage of Umayyad Iran, NC 168, 2008, 5. 331381

Treiger A., A Narrative abour Sophronius of Jerusalem, Umar ibn al-Kbattab, and
the Term ,Melkite”, [in:] Christian-Muslim Relations. A Bibliographical History,
vol. X,ed. D. Thomas, Leiden 2017, 5. 245—247.

Trombley ER., The Martyrs of Cérdoba: Community and Family Conflict in an Age
of Mass Conversion (review), JECS 4. 4,1996, 5. 582.

Troupeau G., Koscioly i chrzescijanie na obszarze Wschodu muzutmarskiego,
[in:] Historia chrzescijaristwa. Biskupi, mnisi i cesarze 610-1054, eds G.Dagron,

P.Riché A.Vauchez thuim. M.Z urowska, etal., Warszawa 1999, s. 353-366.



510 Bibliografia

Tsiamis C,PoulakouRebelakou E,Marketos S. Earthquakes and
plague during byzantine times. Can lessons from the past improve epidemic preparedness,
AMHA, 11. 1, 2013, 5. 55—64.

Tucker W.E, ‘Abd Allih Ibn My dwiya and the Janihiyya: Rebels and Ideologues of
the Late Umayyad Period, SIsl 51,1980, 5. 39—57.

Turner D., The Politics of Despair. The Plague of 746-7.47 and Iconoclasm in the
Byzantine Empire, ABSA 85,1990, s. 419—434.

Turner D., The Trouble with the Trinity. The Context of a Slogan during the Reign
of Constantine IV (668-685), BMGS 27.1,2003, 5. 68-119.

Turner J.P, The abni’ al-dawla: The Definition and Legitimation of Identity in Re-
sponse to the Fourth Fitna, JAOS 124.1, 2004, 5. 1-22.

Twakkal AA., Ka'bal-Abbir and the Isrd’iliyyat in the Tafsir Literature, MA Thesis,
McGill University, Montreal 2007.

Ubierna P, Syriac Apocalyptic and the Body Politic. From Individual Salvation ro the
Fate of the State. Notes on Seventh Century Texts, ITMA 6, 2012, 5. 141-16 4.

Ulrich B., Arabs in the Early Islamic Empire. Exploring al-Azd Tribal Identity,
Edinburgh 2019.

Unal C., The Tralleis Hoard and the Reflection of the Iconoclastic Idea in Byzantine
Coin Iconography, AJN 27, 2015, 5. 199205,

Vacca A., Non-Muslim Provinces under Early Islam. Islamic Rule and Iranian Legit-
imacy in Armenia and Caucasian Albania, Cambridge 2017.

Vacca A., The Unayyad North, [in:] The Umayyad World, ed. A.Marsham,
London 2020, 5. 219-239.

Vailhe S., Le Monastere de Saint Sabas, EO 3.1, 1899, s. 18—28.

Vaiou M., Theophanes, [in:] Christian-Muslim Relations. A Bibliographical History,
vol. I (600—900),eds D. Thomas,B.Roggema, Leiden 2009, 5. 428.

Vaissiere de la E., The ‘Abbisid Revolution in Marw: New Data, 1 95. 1, 2018,
S. 110—146.

Vardanyan A, The Administration of the ‘Abbisid North and the Evidence of Copper
Coins (AH 142-218 / AD 759-833), AN 28, 2016, 5. 201-230.

Varona P, Chronology and History in Byzantium, GRBS 58, 2018, 5. 389—422.

Varona P., Chronographical Polemics in Ninth-Century Constantinaple. George Syn-
kellos, Iconoclasm and the Greek Chronicle Tradition, Era 108, 2018, 5. 117-136.



Bibliografia SII

Varona P., Problemas textuales de la historiografia griega del periodo bizantino
medio, [in:] ,Verae Lectiones” estudios de critica textual y edicion de textos griegos,
edsMM.Sanz Morales, M.Libran Moren o, Huelva 2009, 5. 321-354.

Varona P,Pricto O, Three clergymen against Nikephoros I. Remarks on Theopha-
nes’ Chronicle (AM 6295—6303), B 84, 2014, 5. 485—509.

Varvounis M.G., Une pratique de magie Byzantine et la prise de Pergame par les
Arabes, B 68,1998, s. 148—156.

Vasiliev A.A., The Iconoclastic Edict of the Caliph Yazid II A.D. 721, DOP 9/10,
1956, S. 25—47.

Veccia Vaglieri L., The ' Ali-Mu'dwiya conflict and the Kharijite secession reexam-
ined in the light of Ibadite sources, [in:] Proceedings of the Twenty-second Congress
of Orientalists held in Istanbul September 15" to 22, 1951, vol. 11: Communications,
ed.ZV.To gan, Leiden 1957, 5. 233-237.

Veccia Vaglieri L., I conflitto ‘Ali-Mu'awiya e la secessione kharigita riesaminati
alla luce di fonte ibadite, AION 4,1952, . 1-94.

Veccia Vaglieri L., Le vicende del kharigismo in epoca abbaside, RSO 24, 1949,
S.31—44.

Veccia Vaglieri L, Traduzione di passi riguardanti il conflitto *Ali-Mu'dwiya e la
secessione kbarigita dal Kitab al-Jawahir di al-Barradi. (Appendice all articolo apparso
nel precedente fascicolo di questi Annali, NS., vol. IV, 1-94). AION s, 1953, 5. 1-98.

Vibert-Guigue C., La question des paradeisoi a [ époque omeyyade en Jordanie
4 travers le décor des bains de Qusayr “Amra et du réservoir & Ayn Sawda 4 Azraq
al-Shishan, [in:] Paradeisos. Genése et métamorphose de la notion de paradis dans
P Antiquité: Actes du collogue, ed. E. Mot villez, Paris 2014, s. 315-340.

Violet B, Einzweisprachiges Psalmenfragment aus Damaskus, OL 4,1901,5. 384403,
425—441, 475-488.

Vloten van G, Recherches sur la domination arabe, le chiitisme et les croyances
messianiques sous le kalifat des Omayades, Amsterdam 1894.

Vloten van G, Zur Abbasidengeschichte, LDMG 52,1898, 5. 218—226.

Vorderstrasse T., Buddhism on the Shores of the Black Sea: The North Caucasus
Frontier between the Muslims, Byzantines, and Kbazars, in:] The Archaeology of
Medieval Islamic Frontiers: From the Mediterranean to the Caspian Sea,ed. A. Asa
E g e r, Boulder (Colorado) 2019, 5. 168-194.



512 Bibliografia

Vries de B., Onthe Way to Bosra. Arab Settlement in South Syria before Islam — the Evi-
dence from Written Sources, [in:) Hereux qui comme Ulisses a fait un bean voyage. Move-
ments of People in Time and Space, edsid e m, N.Naguib, Bergen 2010, s. 69-92.

Waardenburg J., The Medieval Period 650—1500, [in:] Muslim Persceptions of
Other Religions. A Historical Survey, ed.]. Waardenburg, New York-Oxford
1999, s. 18—69.

Wadad al-Qadi, Early Islamic State Letters. The Question of Authenticity, [in:] The
Byzantine and Early Islamic Near East. I: Problem in the Literary Source Material,
edsAv.Cameron, LI Conrad,Princeton 1992, s. 215—275.

Wadad al-Qadi, 4 Documentary Report on Umayyad Stipends Registers (“diwin
al-ata”) in Abii Zur'a’s “tarikh”, QSA (Nuova Serie) 4, 2009, 5. 7—4 4.

Wadad al-Qadi, Non-Muslims in the Muslim Conquest Army in Early Islam,
lin:] Christians and Others in the Umayyad State,eds A.Borrut, EM.Donner,
Chicago 2016, s. 83-127.

Wahyuniar W.N., Afifa N., The Political Thought of Rashidun Caliphate,
JaD 3. 2, 2020, 5. 174-196.

Walker BJ., Commemorating the Sacred Spaces of the Past. The Mamluks and the
Umayyad Mosque at Damascus, NEA 67.1,2004, 5. 26-39.

Walmsley A., Coinage and the Economy of Syria-Palestine in the Seventh and Eighth
Centuries CE, in:] Money, Power and Politics in Early Islamic Syria. A Review of’
Current Debates, ed.J. Hald o n, Farnham-Burlington 2010, s. 21-4 4.

Walmsley A., Production, exchange and regional trade in the Ilamic East Mediterra-
nean: old structures, new systems?, [in:] The Long Eighth Century: Production, Distri-
bution and Demand,eds LL. Hansen, C.Wickham,Leiden 2000, s.265—343.

Waltz J., The Significance of the Voluntary Martyrs of Ninth-Century Cordoba,
MWo 6o. 2,1970, s. 143-159.

Ward S., Muhammad Said: ,You Are Only a Jew from the Jews of Sepphoris”: Allegations
of the Jewish Ancestry of Some Umayyads, JNES 6o. 1, 2001, 5. 31-42.

Wasilewski J., The Life of Mubammad in Eulogius of Cordoba. Some Evidence for
the Transmission of Greek Polemic to the Latin West, EMR 16. 3, 2008, 5. 333-353.

Wasserstrom S.M., Between Muslim and Jew. The Problem of Symbiosis under Early
Islam, Princeton 1995.

Weitz LV, Between Christ and Caliph: Law, Marriage, and Christian Community
in Early Islam, Philadelphia 2018.

Wellhausen J., Das arabische Reich und sein Sturz, Berlin 1960.



Bibliografia 513

Wellhausen J., The Arab Kingdom and its Fall, transl. M. Graham Weir,
Calcutta 1927.

Wellhausen J., Arab Wars with the Byzantine in the Umayyad Period, [in:] Arab-
-Byzantine Relations in Early Islamic Times, eds L1. Conrad, M. Bonner,
London—New York 2004, 5. 31-64.

W halin D., Bede and the Syriac Chroniclers. Interactions of Subject and Genre in
Contemporaneous Historiography, MChr 10, 2015, 5. 203-222.

Whitby LM., The Grear Chronographer and Theophanes, BMGS 8, 1982/1983,
s. I-20.

W hitby L.M., Theophanes Chronicle Source for the Reigns of Justin II, Tiberius and
Maurice (A.D. 565—602), B 53,1983, 5. 312—345.

Whitcomb D, Jerusalem and the Beginnings of the Islamic City, [in:] Unearth-
ing Jerusalem: 150 Years of Archaeological Research in the Holy City, eds G. Avni,
K. Galor, Philadelphia 2011, 5. 399—416.

Whitcomb D., Notes for an Archaeology of Mu'awiya: Material Culture in the
Transitional Period of Believers, [in:] Christians and Others in the Umayyad State,
edsA.Borrut,EM.D onner, Chicago 2016, s. 11—27.

Widok N., Udzial Epifaniusza z Salaminy w walce z kultem obrazéw, [in:] Swigte
wizerunki w przekazie Dobrej Nowiny, red. N. Wid o k, Opole 2018, 5. 9—36.

Wiebke W., Woman in Islam, Princeton 1993.

Wierzbinski Sz., Prospective Gain or Actual Cost? Arab Civilian and Military
Captives in the Light of Byzantine Narvative Sources and Military Manuals from
the 10" Century, SCer 8, 2018, 5. 253—283.

Wilde C., ‘Weshall neither learn the Qur'an nor teach it to our children’. The Cove-
nant of ‘Umar on Learning, [in:] The Place to Go: Contexts of Learning in Baghdad,
7s0—1000 C.E.,eds].Scheiner,D.Janos, Princeton 2014, s. 237-266.

Wilk M., Meczennicy z Kordoby — permanentny zamach stanu?, [in:] Zamach stanu
w dawnych spotecznosciach, red. A.Sottysiak, Warszawa 2004, 5. 195201

Wilson N.G., A Manuscript of Theophanes in Oxford, DOP 26,1972, 5. 357-360.

Wipszycka E., The Second Gift of the Nile. Monks and Monasteries in Late Antique
Egypt, transl. D. Jas i sk i, Warszawa 2018.

Wissa M., The Last Revolt of Bashmur (831 A.D.) in Coptic and Syriac Historiography,
lin:] Migration Histories of the Medieval Afroeurasian Transition Zone. Aspects of
mobility between Africa, Asia and Europe 300-1500,edsJ. Preiser-Kapeller,

L.Reinfandt,Y.Stouraitis, Leiden 2020, s. 247-260.



514 Bibliografia

Wissa M., Yusab of Alexandria, Dionysius of Tel-Mahre, Al-Ma’mun of Baghdad, the
Bashmurites and the Narrative of the Last Rebellion in * Abbasid Egypt: Re-considering
Coptic and Syriac Historiography, [in:] Coptic Society. Literature and Religion from
the Late Antiquity to Modern Times. Proceedings of the Tenth International Congress
of Coptz’c Studies. Rome, Semptember 17”” —22"?2012, Louvain 2016, s. 1045—1062.

Wolf K.B., Christian Martyrs in Muslim Spain, Cambridge 1988.

Wolf K.B., Christian Views of Islam in Early Medieval Spain, [in:] Medieval Christian
Perceptions of Islam, ed. JV. To l a n, London-New York 2000, s. 85-108.

Wo lf K.B., Counterhistory in the Earliest Latin Lives of Mubammad, [in:] The image
of the Prophet between Ideal and Ideology. A Scholarly Investigation,eds Ch.Gruber,
A.Shalem,Berlin-Boston 2014, 5. 13—26.

Wolf K.B., Eulogius of Cordoba and His Understanding of Islam, https://www.aca-
demia.edu/20312136/Eulogius_of C%C3%B3rdoba_and_His_Understanding_
of_Islam [dostep: 10.05.2021 1.].

Wolf K.B., The Earliest Spanish Christian Views of Islam, ChH ss.3,1986, 5. 281—293.

Wolinska T, Arabowie i islam w ocenie Bizantyiczykdw, [in:] Bizancjum i Arabowie.
Spotkanie cywilizacji VI-VIII w., red. T. Wolinska, P.Filip czak, Warsza-
wa 2015, S. 483—502.

Wolinska T., Armenscy wspdtpracownicy Justyniana Wielkiego. Czegsé 1: Dezerterzy
z armii perskiej w Bizancjum, PNH 1. 2, 2002, 5. s-31.

Wolinska T., Armeriscy wspdlpracownicy Justyniana Wielkiego. Czest 2: Wielka kariera
eunucha Narsesa, PNH 4.1, 2005, 5. 29—50.

Wolinska T., Elity chrzescijanskie wobec islamu (VII-X wick), VP 35 (64), 2015,
S.529—567.

Wolinska T., Opdr, biernos¢ czy kolaboracja? Chrzescijanie w Syrii i Egipcie wobec
podboju arabskiego, (in:] Bizancjum i Arabowie. Spotkanie cywilizacji VI-VIII w.,
red. T.Wolifiska,P.Filipczak, Warszawa 2015, 5. 362—387.

Wolinska T. Sycylia w polityce Cesarstwa Bizantytiskiego w VI-IX wicku,
L£6dz 200s.

Wolinska T., Trudne sgsiedztwo. Wrogowie, partnerzy, sojusznicy, |in:] Bizancjum
i Arabowie. Spotkanie cywilizacji VI-VIIIw.,red. T. Wolifiska,P.Filipczak,
Warszawa 2015, s. 230—271.

Wolska-Conus W, Stéphanos & Athénes et Stéphanos d Alexandyie: essai didenti-

fication et de biographie, REB 47,1989, s. 5-89.


https://www.academia.edu/20312136/Eulogius_of_C%C3%B3rdoba_and_His_Understanding_of_Islam
https://www.academia.edu/20312136/Eulogius_of_C%C3%B3rdoba_and_His_Understanding_of_Islam
https://www.academia.edu/20312136/Eulogius_of_C%C3%B3rdoba_and_His_Understanding_of_Islam

Bibliografia 515

Wood J., Persecution, Past and Present: Memorialising Martyrdom in Late Antique
and Early Medieval Cérdoba, Msq 27. 1, 2015, 5. 41-60.

Wo od Ph., Constantine in the Chronicle of Seert, SLA 1. 2, 2017, 5. 150-172.

Wood Ph., The Imam of the Christians: The World of Dionysius of Tel-Mabre,
¢. 750-8s0, Princeton 2021.

Wo od Ph., The Treaty between Muhammad and the Christians of Najrin in the Chron-
icle of Seert: Negotiating the Rights of the Conquered and the Re-writing of the Past,
Msq 33, 2021, 5. 156-168.

Woods D., Adomnin, Arculf and the mosque on the Temple Mount, Fr 66, 2016,
s. 179—190.

Woods D., Arculf's Luggage. The Sources for Adomnan’s De Locis Sanctis, Frs2,
2002, 5. 25—52.

Woods D., Arculf,Umar, and the Church of the Ascension, Bsl 75, 2017, 5. 55-69.

Woods D., Corruption and Mistranslations. The Common Syriac Source on the Ori-
gin of the Mardaites, paper presented at the 21 International Congress of Byzan-
tine Studies, London 21-26 August 2006, available: Amercican Foundation for
Syriac Studies: http://www.syriacstudies.com/AFSS/Syriac_Articles_in_English/
Entries/2011/1/9_Corruption_and_Mistranslation_The_Common_Syriac_Sour-
ce_on_the_Origin_of_the Mardaites_David_Woods.html [dostep: 10.05.2021 1.].

Woods D., On the Alleged Arab Destruction of the Colossus of Rhodes c. 653, B 86,
2016, S. 441—451.

Woods D., Theophilus of Edessa on the death of Constans II, BMGS 44. 2, 2020,
S. 212-219.

Woods D., The 60 Martyrs of Gaza and the Martyrdom of Bishop Sophronius of

Jerusalem, ARAM 15, 2003, s. 129—150.

Wozniak M., Symacja Kosciota koptyjskiego w Egipcie. Zarys historyczny i chwi-
la obecna, [in:] Arabowie. Islam. Swiat, red. MMM.Dziekan, . Kohczak,
L6dz 2007, 5. 667-675.

Wozniak M., Wspdlnoty chrzescijariskie na terytoriach opanowanych przez Ara-
béw (VII-VIII w.), [in:] Bizancjum i Arabowie. Spotkanie cywilizacji VI-VIII w.,
red. T.Wolinska,P.Filipczak, Warszawa 2015, s. 428—457.

Wright W.A., A Short History of Syriac Literature, London 1894.

Wurtzel C., The Coinage of the Revolutionaries in the Late Umayyad Period,
ANSMN 23,1978, 5. 161-199.


http://www.syriacstudies.com/AFSS/Syriac_Articles_in_English/Entries/2011/1/9_Corruption_and_Mistranslation__The_Common_Syriac_Source_on_the_Origin_of_the_Mardaites_David_Woods.html
http://www.syriacstudies.com/AFSS/Syriac_Articles_in_English/Entries/2011/1/9_Corruption_and_Mistranslation__The_Common_Syriac_Source_on_the_Origin_of_the_Mardaites_David_Woods.html
http://www.syriacstudies.com/AFSS/Syriac_Articles_in_English/Entries/2011/1/9_Corruption_and_Mistranslation__The_Common_Syriac_Source_on_the_Origin_of_the_Mardaites_David_Woods.html

516 Bibliografia

Yamchangwad Y,Suectac A, Personality of Caliph Uthman Ibn Affan, JIS.SU
7.2, 2016, S. 59—73.

Yannopoulos P, Comme le dit Georges le Syncelle ou, je pense, Théophane, B 74,
2004, S. 139—146.

Yannopoulos P, Les vicissitudes historiques de la Chronique the Théophane, B 70,
2000, 5. 527—553.

Yannopoulos P, Théophane de Sigriani le Confesseur (759-818). Un héros orthodoxe
du second iconoclasme, Bruxelles 2013.

Yarbrough L., Did ‘Umar b. ‘Abd al-*Aziz Issue an Edict Concerning Non-Mus-
lim Officials?, [in:] Christians and Others in the Umayyad State,eds A.Borrut,
FM.Donner, Chicago 2016, S. 173—206.

Yarbrough L., Friends of the Emir. Non-Muslim State Officials in Premodern Islamic
Thought, Cambridge 2019.

Yarbrough L., Origins of the ghiyir, JAOS 134. 1, 2014, 5. 113- 121

Yarbrough L., Upholding God's Rule: Early Muslim Juristic Opposition to the State
Employment of non-Muslims, ILSo 19. 1/2, 2012, 5. 11-85.

Yatiban A,Abd Rahman F, Multi-Religious Affairs Under the Muslim Legal
System: A Historical Study of Umar’s Transformative Approaches in Islamicjerusalem
after the First Muslim Conquest (637CE), JSSR 6, 2018, 5. 370375,

Yazigi M., Some Accounts of Women Delegates to Caliph Mu'dwiya: Political Signifi-
cance, Ara s2. 3,200, 5. 437—449.

Yunus Gilani SM., Islam T, Religious Conflict in Early Islam. A Study of its
Causes from Qur’an Sunnah Perspective, Qur 6. 2, 2014, s. 1-18.

Yicesoy H., Messianic Beliefs and Imperial Politics in Medieval Islam: The ‘Abbisids
Caliphate in the Early Ninth Century, Columbia (South Carolina) 2009.

Zakharia K., Les amours de Yazid I b. ‘ Abd al-Malik et de Habiba Roman courtois,
« fait divers » umayyade et propagande ‘Abbasside, Ara s8. 3/ 4, 2011, 5. 300-335.

Zakrzewska-Dubasowa M., Historia Armenii, Wroctaw 1977.

Zakrzewski K., Historia Bizancjum, Krakédw 2007.

Zaman M.Q., The ‘Abbasid Revolution. A Study of the Nature and Role of Religions
Dynamics, JAsH 21. 2, 1987, 5. 119—-149.

Zaman M.Q., Routinization of Revolutionary Charisma. Notes on the ‘Abbasid Caliphs
al-Mansir and al-Mahdi, 1St 29. 3, 1990, 5. 251-275.

Zaman M.Q., Some Considerations on References to the Qur'an during the ‘Abbasid
Movement, 1St 29. 1, 1990, 5. 29—41.



Bibliografia 517

Zaman S., Yarmouk — The Necessity of Stuclying the Battle in Early Medieval Military
Historiography, JMSS 16. 2, 2015, 5. 160-178.

Zanous HP,Zohouri MM, Some Thoughts on the Iranian-Chinese Maritime
Trade in Late Antiquity and during the Early Islamic Period, [in:] Proceedings of the
11" International Congress on the Archaeology of the Ancient Near East, vol. 11: Field
Reports. Islamic Archaeology,eds A.O tto,M.Herles, K.Kaniuth,L.Korn,
A.Heidenreich, Wiesbaden 2020, s. 547—558.

Zarazir M., The Exchange Rate of Fals in the Islamic Orient from Arabicization till
the End of the Umayyad Period, EJARS 7. 2, 2017, 5. 161-179.

Zarrinkub ‘A, The Arab Conquest of Iran and Its Aftermath, [in:] The Cambridge
History of Iran. 4. The period from the Arab invasion to the Saljugs,ed. RN. Frye,
Cambridge 1975, s. 1-56.

Zavagno L., Cyprus between Late Antiquity and the Early Middle Ages (ca. 600—-800).
An Island in Transition, Abingdon—New York 2017.

Zavagno L., Two hegemonies, one island. Cyprus as ,Middle Ground” between the
Byzantines and the Avabs (650-850 A.D.), RMR 14. 2, 2013, 5. 3-32.

Zayadine E, The Unayyad Frescoes of Quseir “Ampra, Arch 31. 3,1978, 5. 19-29.

Zetterstéen KV, ‘Amr b. Sa‘id, [in:] EI, vol. I: A-B, eds H.AR. Gibb,
JH.Kramers,E.Lévi-Provencgal,]J.Schacht,B.Lewis, Ch.Pellart,
Leiden 1960, 5. 453—454.

Zetterstéen KV, dmrb.Sa'id b. al-As b. Unayya al-Umawi, known as al-Ashdak,
[in:]El;edsP.Bearman, Th.Bianquis,CE.Bosworth,E.van Donzel,
W.P.Heinrichs, https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclo-
paedia-of-islam-2/amr-b-said-b-al-as-b-umayya-al-umawi-known-as-al-ashdak-
SIM_o641 [dostep: 10.05.2021 1.].

Zetterstéen KV, Muhammad b. Marwin, [in:] EI, vol. VII: Mif-Naz,
ed. CE.Bosworth,E.van Donzel, WP.Heinrichs, Ch.Pellat, Lei-
den 1993, s. 408.

Zorzi N, Edessa and its fortifications in Byzantine times (6"—11" centuries), [in:] From
Edessa to Urfa. The Fortification of the Citadel, ed. C. Ton ghin i, Summer-
town 2021, S. 13—27.

Zebrowski J., Dzicje Syrii od czaséw najdawniejszych do wspétczesnosci, Warsza-

wa 2006.


https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/amr-b-said-b-al-as-b-umayya-al-umawi-known-as-al-ashdak-SIM_0641
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/amr-b-said-b-al-as-b-umayya-al-umawi-known-as-al-ashdak-SIM_0641
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/amr-b-said-b-al-as-b-umayya-al-umawi-known-as-al-ashdak-SIM_0641

518 Bibliografia

* %k sk

boasmaxos O, Heram u usobpasumenvtoe ucxycemso, TGE 10,1969, s. 142—153.

K pusos M.B., Busanmus u apaﬁbz 6 panuem cpeﬁﬂese%osbe, CaHKT-HeTep6ypr 2002.

Kpusos M.B., «Omxposenues Icesdo-Megodus Ilamapcozo xax ompascenue Hapoo-
HoLX 63219008 Ha apabckoe Hamecmeue, VV 44,1983, s. 215—221

Kpusos M.B., Omuouenne cupusickux moropucumos x apabcxomy 3a60esanun,
VV 55,1994, 5. 95-103.

Kpusywuu WUB., Hoann Huxuyccxuii u 2pancdarnckas sosina 6 Ezunme, V'V 57,1997,
5. 45—57.

Awbapcxuit SH., Qeopan Henosednux u ucmounuxu ezo «Xponozpaguu>:
(K sonpocy o memodax ux ocsoenus), VV 45,1984, s. 72—86.

Maxcumos YO, Ipn. Peogpan Henosednux Cuzpuarnckuii 06 ucrame, BVe 4, 2004,
S. 312—335.

Hyuy6uase T, Ocsoerne anmuurozo purocogcxozo nacredus 0syms seauxumu 2py-
sunckumu moicaumensmu Hoanns Aasu u Iempe Hoepun, ViO 2 (18), 2011, 5. 21-26.

Hyuy6uase L, [emp Heep u anmuunoe gpurocogcxoe nacaedue, Touancu 1963.

Hyuy6uase I, Iemp Heep u npobaemos apeonazumuxu, Touaucu 1957.

Tep-Tesoupsnu AH., Apmenus u apabexusi xasugam, Epesan 1977.

Yenenckuit QY. Hemopus Busanmuiickoi umnepun, t. 11, Mocksa 1996.

Yuuypos W.C., Peopan Henosednux — komnunsmop Ipoxonus, VV 37,1976, s. 62—73.

Yuuypos n.C, ®€0¢ﬂﬂ Hcnosednux — nyﬁftumzmop, peﬂa%mop, asmop? ( B c893u co
cmamveii K. Manzo), VV 42,1981, s. 78—-87.

Yuuypos N.C., Peopparn — xomnuarsmop Deopuraxma Cumoxammat, ADSV 10,
1973, S. 203—207.

Warunsu AK., Apmenus u cmpanst FOncnozo Kasxasa 6 ycaosusx eusanmuiicko-
-uparckoti u apabexori 6aacmu, Cankr-IlerepOypr 2011

Mlaruusu AK, Apuenus naxanyune apabekozo sasoesanns, Canxr-Ilerepbypr 2003.

Mlarunsan AK, 3axascasve 6 cocmase apaberozo xarugama, Canxr-IlerepOypr1998.



Abstrakt 519

Abstrakt

C hronografia Teofanesa Wyznawcy jest z pewnoscia jednym z najwazniejszych
zrddel bizantynskich zawierajacych informacje na temat historii poczatkéw
muzutmanskiej paristwowosci, kalifatu, w bizantynskim kregu kulturowym. Praca
zawiera wiele bardzo istotnych passuséw skupiajacych si¢ wokét postaci Muhammada,
twoércy islamu, muzulmanéw, a takze 0séb reprezentujacych kalifat, z jego wiadcami
na czele. W kontekscie informacji przekazanych przez Teofanesa na temat Proroka
starafem si¢ konfrontowad je z wynikami wspétczesnych badan nad poczatkami isla-
mu. W ten sposéb, o ile to mozliwe, moglem spojrzed na t¢ narracje z nieco szerszej
perspektywy, nie ograniczajac si¢ jedynie do wyliczenia oczywistych oskarzen for-
mulowanych wobec Muhammada przez bizantynskiego kronikarza. W drugim roz-
dziale postanowitlem omdéwié tez zagadnienia, w keérych wierni Allahowi postuzyli
Teofanesowi za punkt odniesienia dla opiséw wewngtrznej historii cesarstwa bizan-
tynskiego: temat monofizyckiej, syryjskiej i koptyjskiej wspodtpracy z muzutmanami
podczas pierwszej inwazji, zagadnienie ikonoklastyczne, czy kwestia muzulmariskich
przesladowan chrzescijan. W trzecim rozdziale podjatem si¢ omdéwienia w jaki spo-
s6b Teofanes sportretowal poszczegélnych kaliféw. Podzielitem ten materiat zgodnie
z obowiazujacg obecnie chronologia, zauwazytem jednak te elementy w Chronografii,

ktére nie zgadzaja si¢ z powszechnie przyjetymi schematami.

Stowa kluczowe: cesarstwo bizantyniskie, kalifat umajjadzki, Mahomet, Muawija, ‘Abd

al-Malik, kalifat Abbasydéw, historiografia bizantynska, Teofanes Wyznawca



520 Abstract

Abstract

Islam, the Arabs, and the image of the Caliphs
in the accounts of the Chronography of Theophanes the Confessor

" he Chronography of Theophanes is certainly one of the most important Byzan-

A1 tine sources containing information on the history of the beginnings of Muslim
statchood, the Caliphate, in the Byzantine cultural sphere. The work contains many
important passages concerning both the very person of Muhammad, the founder
of Islam, the Muslims, and the individual representatives of the Caliphate, with its
rulers at the forefront. In the context of the information provided by Theophanes
about the Prophet, I have tried to confront it with contemporary research on the
origins of Islam. In such a way, it is possible to look at this narrative from a somewhat
broader perspective, without limiting oneself to merely listing the obvious accusations
formulated against Muhammad by the Byzantine chronicler. In the second chapter,
I also decided to discuss several themes in which the followers of Allah repeated-
ly served Theophanes as a reference point for describing the internal history of the
Byzantine Empire: the issue of alleged Monophysite, Syriac or Coptic assistance to
Muslims in the context of the first invasions, the issue of iconoclasm, the ques-
tion of Muslim persecution of Christians. In the third chapter I have taken up the
subject of Theophanes™ portrayal of individual Caliphs. I have divided the material
according to the currently accepted chronology, however I have also noted elements

noticeable in the Chronography, but not fitting in with this common scheme.

Keywords: Byzantine empire, Umayyad caliphate, Muhammad, Muawiya, ‘Abd
al-Malik, Abbasid caliphate, Byzantine historiography, Theophanes the Confessor



Indecksy

Indeks oséb, rodéw, plemion i sekt

A

Aaron, kaplan — 246

Abad Samson, zob. Samson z Kordoby

‘Abbas ibn ‘Abd Al Muttalib, kuzyn
Muhammada, protoplasta Abbasy-
déw — 213, 214, 230, 324326, 328, 330,
333,341,388

‘Abbas ibn Muhammad, brat al-Mansura
- 353,362

‘Abbas ibn al-Walid, wodz umajjadzki,
syn kalifa Walida I - 236, 286, 317,
320, 321

Abbasydzi, dynastia muzutmanska - s,
27,32, 35,36, 42, 43, 120, 134, 150, 202,
209, 213, 224, 230, 235—238, 245, 272,
275, 289, 298, 305, 308, 316, 320—-327,
329334, 336, 338-346,348,350-353,
355, 360, 366, 368, 373-376, 383386,
388-391, 395-397, 400-403, 406,
407, 409

‘Abdallah ibn ‘Abd al-Malik, wddz umaj-
jadzki, syn kalifa ‘Abd al-Malika
- 109,330
‘Abdallah ibn ‘Abbas ibn ‘Abd al-Mutta-
lib, jeden z protoplastéw Abbasydéw
- 230,322,392
‘Abdallah ibn Ali, przywddca abbasydzki
— 367,391, 393,394
‘Abdallah ibn Marwan, syna kalifa Mar-
wana Il - 320
‘Abdallah ibn Muawija, przywdédca alidz-
kiego buntu - 341,342
‘Abdallah ibn Muhammad, zob. Mansur
‘Abdallah Ibn al-Mukaffa, arabski pisarz
i mysliciel pochodzenia perskiego
-338s
‘Abdallah ibn Rawahah, wodz arabski
— 215
‘Abdallah Ibn ‘Usman Abu Kuhafa, zob.
Abu Bakr



522 Indeksy

‘Abdallah ibn al-Zubajr, antykalif, rywal
Umajjadéw — 265, 266, 270, 277, 332
‘Abd al-Aziz ibn Marwan, brat kalifa
Abd al-Malika — 283, 287-288, 290,
293-298, 371,372
‘Abd al-Aziz ibn ‘Umar, syn kalifa ‘Uma-
rall - 237
‘Abd al-Hamid ibn ‘Abd ar-Rahman,
namiestnik Kufy — 292
‘Abd al-Hamid ibn Jahja, sekretarz kalifa
Marwana Il - 295
‘Abd al-Kebir, wodz arabski — 355
‘Abd al-Malik ibn Marwan, kalif - 62, 8s,
102, 110, 113, 130, 157, 170, 172, 174,
186—-188, 203, 206, 236, 248, 264,
269-271,273—278,280-288, 301, 309,
311,330, 399, 402, 405, 408
‘Abd al-Malik ibn Salih, wédz arabski
— 357, 361
‘Abd al-Masih, meczennik z IX wieku - 119
‘Abd ar-Rahman, emir — 322
‘Abd ar-Rahman II, emir - 136, 139
‘Abd al-Rahman ibn Muhammad ibn
al-Asza’as, wodz powstania w Per-
sji — 110
‘Abd ar-Rahman ibn Rabiah, wédz arab-
ski— 83
‘Abd al-Wahhab, wédz arabski — 360
‘Abdullah ibn ‘Amr ibn al-Hadrama,
wodz arabski — 246
‘Abdullah ibn Saba) przywédca saba’-

ijjtow — 60, 247

Abu ‘Amir al-Rahib, jeden z przeciwni-
kéw Proroka, domniemany chrzedci-
janin — 66

Abu Bakr, kalif — 210-213, 216, 225, 268

Abu Bisr ibn al-Mukaffa, zob. Sewer
z Hermopolis 95, 191

Abu Dzafar, zob. Mansur

Abu Dzandal, towarzysz Proroka — 205

Abu’ Lu'lu, zabdjca Umara I — 229

Abu Muhammad al-Sufjani, wédz umaj-
jadzki — 344

Abu Muslim al-Churasani, przywddca
rebelii abbasydzkiej — 326, 333, 339,
341,342,346, 386,391,392

Abu RZ’ita al-Takriti, teolog i apologeta
jakobicki — 57

Abu Sa‘'id Aban ibn ‘Usman, syn kalifa
‘Usmana ibn Affana — 236

Abu Sufjan ibn Harb, przywddca opozy-
¢ji wobec Muhammada, ojciec kali-
fa Mu‘awiji — 223, 225, 236, 237, 246,
250, 251, 253, 254, 261, 262, 268, 297,
322, 402, 408

Abu ‘Ubajda ibn al-Dzarrah, towarzysz
Proroka, kandydat do kalifatu - 205,
206

Abu “‘Umar az-Zahid, uczony bagdadz-
ki — 322

Abt al-Ward, namiestnik Kinnasrinu

- 344
Abu Zarr al-Ghifari, towarzysz Alego

- 237



Indeksy 523

Adamnan z Hy, opat, benedyktyn, pi-
sarz — 154, 155, 158

Adnan, tradycyjny protoplasta Arabéw
pdtnocnych - 332

Affan, ojciec ‘Usmana — 233, 269

Agapiusz z Manbidz, historyk melkic-
ki piszacy po arabsku - 27, 32-33,
42-44, 83,199,366

Agatiasz Scholastyk, historyk i retor
bizantynski - 21, 199

Agrykolaos, legendarny przesladowca
chrzescijan - 374

Ahab, krél Izraela — 359, 377

A’isza bint Abi Bakr, Zona Proroka — 70,
211—214, 234, 236, 266

Ajjub ibn Sulejman, syn kalifa Sulejma-
na — 288, 311

Aleksander II, patriarcha Aleksandrii - 85

Aleksander Wielki, krél macedonski — 309

Alidzi, zwolennicy Alego — 242, 245-247,
255, 263, 266—268, 275, 304, 322, 324,
325, 330—331, 335, 339—341, 350, 389

Ali ibn Abi Talib, przybrany syn i zigé
Proroka — 35, 214, 231, 234, 237-248,
251—253, 256, 257, 266, 267, 297, 325,
402, 408

Ali ibn Isa ibn Mahan, namiestnik Cho-
rasanu — 34s, 346

Alodia, meczennica — 137, 142

Amalek, protoplasta Amalekitéw - 77

Amin, kalif - 345,347, 348,396,397

‘Amir ibn Dubara Murrah, wédz kajsycki
— 331, 333, 342

Ammar al-Basri, teolog nestorianski
- 7273
‘Amr ibn al-‘As, wédz arabski — 8s, 88,
93, 96, 103,226, 246
‘Amr ibn Majmun, towarzysz Proroka
- 230
Amr ibn Sa‘id al-Aszdak, umajjadzki pre-
tendent do tronu — 277
‘Amr ibn ‘Usman, syn kalifa ‘Usmana
- 236
Andrzej, kubikulariusz — 195
Andrzej, mnich - 376
Anna, cérka Leona III — 312
Anastajusz II Artemiusz, cesarz — 286
Anastazjusz Bibliotekarz, ttumacz, opat,
antypapiez — 1s, 23, 74, 373
Anastazjusz, Gimoyg, przywodca rodu
- 101
Anastazjusz, Kopt — 85
Anastazjusz, patriarcha Konstantyno-
pola — 198
Anastazjusz z Synaju, teolog i egzegeta
—302
Antoni, domestyk — 363
Antoni Ruwah, meczennik - 119
Arkulf, domniemany biskup i pielgrzym
- 154, 155, 158, 161, 170
Arnulf, zob. Arkulf
Arsaber, patrycjusz — 16
Artabasd, uzurpator — 34, 201, 312
Arwa, matka ‘Usmana ibn Affana — 233
Asim ibn ‘Umar ibn al-Chattab, syn
kalifa — 288



524 Indeksy

Asma bint Abi Bakr, cérka kalifa — 251

Augustyn z Hippony, teolog - 139, 143,
144,337

Aureliusz, meczennik — 149

Azdyci, plemig arabskie — 229, 327

B

Bachus Mlodszy, m¢czennik - 120

Banu Amilah, plemi¢ arabskie — 390

Banu Kurajza, plemie zydowskie — 64

Bahira, mnich - 58, 59, 211

Balazuri, Ahmad Jahja ibn Dzabir, hi-
storyk arabski — 3, 113, 169, 225,
235, 237

Bardas, strateg Armeniakonu - 360

Bar Hebreus, historyk jakobicki — 28-20,
31,98

Bartfomiej z Edessy, apologeta — 53, 67

Baszmurici, uczestnicy buntéw anty-
muzulmanskich w Egipcie — 97

Beda Czcigodny, anglosaski historyk,
uczony — 41

Benjamin, patriarcha Aleksandrii — 93,
94, 96

Beser, patrycjusz — 179, 180, 189, 193

Bihafarid, przywoédca religijny — 386

Biszr, zob. Beser

Buchari, uczony, autor zbioréw trady-
¢ji — 230

Buchtiszu Dzurdzis Abu Dzibrail, do-

mniemany lekarz nestorianski

—393

C

Cedmon, poeta anglosaski — 156

Chadidza, zona Muhammada - 53, 66,
70, 215

Charydzyci, przedstawiciele jednego
z nurtdw wczesnoislamskich - 49,
75, 238, 241-244, 265, 297, 329, 341,
346

Chalid ibn ‘Abd Allah al-Kasri, namiest-
nik Iraku - 192, 313, 369

Chalid ibn “‘Usman, syn kalifa — 236

Chalid ibn Walid, wédz arabski, Miecz
Islamu — 49, 69, 78, 113, 214, 215

Chawali bint al-Azwar, arabska przyw6d-
czyni wojskowa — 69

Chosroes 11, szach perski - 33, 106, 219

Chosroidzi/Mihranidzi, dynastia panu-
jaca w Iberii — 132

Cyrus, patriarcha Aleksandrii — 85, 94,
114, 115

D

Dadachos, wédz arabski — 267, 270

Dahhak ibn Kajs al-Fihri, zob.: Dadachos

Daniel bar Mojzesz, domniemany przo-

dek Dionizjusza z Tell Mahre - 34

Daniel, prorok — 87, 222

Daniel Sinopites, patrycjusz — 81

Dawid, krél — 167, 188

Dawid Saharruni, sparapet armenski
- 106

Deukalion, syn Teofila z Edessy — 29



Indeksy 525

Diogenes Akritas, legendarny heros bi-
zantynski — 360

Diogenes, tumarcha Anatolikonu - 360

Dioklecjan, cesarz — 374

Dionizjusz z Aleksandrii, teolog i bi-
skup — 337

Dionizjusz z Tell-Mahre, patriarcha
jakobicki, historyk — 27, 29, 32-34,
42-44, 54,103,230, 290

Domencjan, wédz bizantyniski — 8s, 93

Doroteusz z Chryzopolis, posel bizan-
tyniski — 361

Doroteusz z Sydonu, uczony - 30

Dzafar, ‘Abdallah, zob. Mansur

Dzafar ibn Abi Talib, starszy brat Alego,
towarzysz Proroka — 215

Dzahiz, teolog mutazylicki — 225

Dzarir ibn Atija, poeta arabski — 224

E

Eliasz z Damaszku, meczennik — 371

Elipand, biskup Toledo - 144

Elpidiusz, uzurpator - 363

Epikur, filozof - 337

Eulogiusz, przywdédca ruchu meczenni-
kéw kordobanskich — 136-139, 141,
143, 144, 146, 148

Eustacjusz z Epifanei, historyk — 22

Eustacjusz, syn Marianiusza, zolnierz,
meczennik — 125, 301

Eutychiusz, patriarcha Aleksandrii — 95

Euzebiusz z Cezarei, historyk — 14, 24,
86,178

Ewagriusz Scholastyk, historyk - 33

F

Fadl ibn ‘Abbas, towarzysz Proroka — 205
Farazdak, pocta arabski — 224
Farisi, Nawbaht, astrolog arabski — 29
Fatima bint ‘Abd al-Malik, cérka kalifa
- 288
Fatima bint Muhammad, cérka Proro-
ka — 238
Fatymidzi, dynastia arabska — 97, 159,
266,322
Fazari, ‘Abdullah ibn Mas‘adah, wédz
arabski — 246
Fazari, Muhammad ibn Ibrahim, astro-
log - 29
Feliks, biskup Urgel — 144

Fokas, cesarz — 25

G
Galen, lekarz — 30, 65

German, patriarcha Konstantynopola - 175

Gewond, historyk - 76, 109, 172-174, 176,
191, 294, 295

Ghassanidzi, plemie arabskie — 119

Grzegorz z Nazjanzu, teolog bizantyn-
ski — 337

Grzegorz z Nyssy, teolog bizantynski — 337

H
Hababa, niewolnica Jazyda IT - 173
Hadzdzadz ibn Jusuf, namiestnik umaj-

jadzki - 273, 274



526 Indeksy

Hakam ibn Abi al-As, protoplasta Mar-
wanidéw — 268, 269
Haris ibn Hiszam, towarzysz Proroka
- 205
Haris ibn Surajdz, przywddca rebelii
w Chorasanie — 310
Harsama ibn A%jan, namiestnik abba-
sydzki — 347
Harun ar-Raszid, kalif — 17, 343-349,
3545 357, 358, 363, 364, 384, 386,
394—397, 409
Hasan al-Basri, uczony — 294
Hasan ibn Ali, syn Alego, przywddca
SZyitow — 267
Hasan ibn Kahtaba, wédz arabski — 354,
373
Haszymici, rod kurajszycki — 214, 238,
324,325,330
Hatim ibn an-Numan, wédz arabski — 84
Hefajstion z Teb, uczony grecki — 30
Herakliusz, cesarz — 3,26, 39, 66, 99, 102,
105, 106, 114, 115, 177, 219
Hermiasz Sozomen, historyk — 59
Hieronim ze Strydonu, teolog i apolo-
geta — 139, 143, 337
Hind bint Utba, matka Mu‘awiji — 250,
251
Hiszam ibn ‘Abd al-Malik, kalif — 89, 12.4,
130, 185, 186, 236, 282, 288, 300-302,
305, 306, 308=311, 313315, 317, 319,
320, 322, 402, 408
Homer, poeta grecki — 30
Hostégesis, biskup Malagi — 140
Huddan, klan arabski — 229

Humaida ibn Majuf, namiestnik Syrii
—378,379
Hunajna ibn Iszak, uczony nestorian-
ski - 30
Husajn ibn Ali, syn Alego, przywddca
SZyitOw — 263, 264, 266, 325
Hygeburga, mniszka, anglosaska autor-

ka - 170

I

Ibn al-‘Adim, zob. Kamal ad-Din

Ibn Hazm, uczony - 63

Ibn Hiszam, historyk — s1, 64

Ibn Iszak, Muhammad, historyk - 51,
64, 212

Ibn Szihab al-Zuhri, uczony - 262

Ibrahim al-Imam ibn Muhammad, przy-
wddca abbasydzki - 326, 390

Ibrahim ibn Walid, kalif — 314, 316, 318,
319

‘Tjad ibn Ghanm al-Fihri, w6dz arabski
- 101, 114

Irena, cesarzowa — 8, 11, 20, 355—357, 361,
373,395

Isa ibn Ali, przywddca abbasydzki — 362

Isa ibn Musa, pretendent do kalifatu
—347,391,392

Ismael, protoplasta Arabow — 48, 102,
216, 223

Iszujab III, patriarcha Wschodu - 117

Izaak, ojciec Teofanesa Wyznawcy — 8, 9

Izabela, matka Eulogiusza — 139

Izydor z Sewilli, teolog, arcybiskup Se-
willi — 139, 143



Indeksy 527

J

Jakub z Edessy, teolog i historyk — 34,
45,54

Jakubi, historyk - 330

Jan II1, patriarcha Aleksandrii — 84

Jan VIII, papiez Rzymu - 23

Jan Atalarichos, uzurpator — 106

Jan bar Samuel, historyk — 34, 37, 45

Jan Chrzciciel, prorok — 124, 184, 284,
368

Jan z Damaszku, teolog — 47, 62, 68, 71,
74, 101, 102, 113, 128, 137, 147, 153, 189,
227,282, 302, 303

Jan Diakon, historyk — 23

Jan z Epifanei, historyk — 21, 33

Jan Gramatyk, patriarcha — 9, 12

Jan Katajas, namiestnik — 114, 115

Jan, legat Antiochii - 175, 191, 380

Jan z Litharby, historyk — 34, 45

Jan Malalas, historyk — 21, 24, 199

Jan Moschos, uczony — 160

Jan z Nikiu, historyk — 84, 92-95, 98, 401

Jan, sakellariusz — 355

Jan Skylitzes, historyk — 79

Jazyd II ibn ‘Abd al-Malik, kalif — 163,
170—174, 176, 178, 179, 181, 191-194,
284,288, 298, 299, 311, 313, 314, 400,
402, 407, 408

Jazyd ibn Abi Sufjan, brat Mu‘awiji
- 205, 223, 225

Jazyd ibn Hubajra, wodz kajsycki — 331,
333

Jazyd ibn Mu‘awija, kalif — 235, 236, 248,
257,267, 272,275,277

Jazyd ibn al-Muhallaba, przywddca bun-
tu antyumajjadzkiego — 298, 299
Jazyd III ibn Walid, kalif - 313-316,

319,321
Jemenici, cztonkowie arabskich plemion
potudniowych - 300, 313, 316, 331, 332
Jerzy, meczennik — 149
Jerzy, mnich z Mar Sabas - 137
]erzy, mnich z Sigriane - 10
Jerzy Kedrenos. Historyk — 68
Jerzy Mnich, historyk - 66, 68, 73, 178
Jerzy Pizydes, historyk — 21
Jerzy Rgty, historyk — 34
Jerzy Synkellos, historyk — 14-20,22-24,
33,38,39, 87, 89, 120
Joktan, legendarny protoplasta Arabéw
— 48
Jozue Stylita, historyk — 144
Jézef, brat Eulogiusza — 139
Julian Apostata, cesarz — 376
Justynian I Wielki, cesarz — 110, 197
Justynian II, cesarz — 21, 26, 45, 79, 80, 82,
276, 277, 281, 282, 310

Jusuf ibn ‘Umar, namiestnik Iraku - 313

K

Ka‘b al-Ahbar, Zyd jemeniski, nawrécony
naislam — 58,164, 166

Kahtab ibn Szabib al-Ta‘i, przywddca
rebelii abbasydzkiej — 326, 333

Kahtan, protoplasta Arabow — 332

Kajsyci, cztonkowie arabskich plemion
pdtnocnych — 300, 313, 331, 332, 344,
375,390



528 Indeksy

Kakorizos, kubikulariusz — 252

Kalb, plemie arabskie — 317, 332

Kalbici, zob. Kalb

Kamal ad-Din, historyk - 38s

Kanarang, réd perski — 386

Kardam, chan bulgarski - 79

Karen, zob. Kanarang

Karol Lysy, cesarz — 149

Karol Wielki, cesarz — 357

Kawad, szach perski — 21

Kindi, apologeta chrzescijariski — 57, 73

Konstans I, cesarz — 26, 34, 85, 107,
200, 253

Konstantyn, chartofylaks Hagia Sophia
— 361

Konstantyn Wielki, cesarz — 171

Konstantyn IV, cesarz — 26, 52, 277

Konstantyn V, cesarz — 22, 34, 42, 83, 84,
197, 198, 201, 202, 207, 336, 352, 367,
376,377, 400

Konstantyn VI, cesarz — 9, 12, 20, 79,
355—357

Konstantyn IX Porfirogeneta, cesarz
- 89,103

Kosmas z Majumy, hymnograf - 113

Krum, chan bulgarski - 20

Krzysztof Sabaita, meczennik — 120

Kurajszyci, plemie arabskie — 93, 205,

232-235, 261, 327

L
Lachmidzi, plemie arabskie — 332

Leon II, cesarz — 25

Leon IIT Izauryjczyk, cesarz — 22, 26, 34,
42,76, 80, 81, 83, 84, 111, 125, 174, 175,
178-180, 189—-191, 193, 294, 295, 310,
312,377, 400

Leon IV Chazar, cesarz — 10, 354, 362,
373

Leon V Armer’lczyk, cesarz — 9, 11, 12,
20, 362

Leon Diakon, historyk — 86

Leon, strateg Anatolikonu - 355

Licyniusz, cesarz — 374

Lizjasz, legendarny przesladowca chrze-

scijan — 374

M
Mahdi, kalif — 28, 29, 56, 346, 347, 362,
373,386,393-395
Makdisi, podréznik, geograf — 282, 372
Maksym Wyznawca, teolog — 177
Mza’mar ibn Raszid, uczony, badacz sunny
—228
Ma‘'mun, kalif - 250, 345, 347, 349, 350,
386,397, 403, 409
Manes, dowddca bucellari — 360
Mansur, kalif — 29, 33, 35, 47, 325, 326, 339,
340,342-344,347,360,362,370-372,
377,383-386,389-394
Manuel, wédz bizantynski — 85
Marcin I, papiez — 200
Mardaici, lud libanski — 81, 82, 203, 255,
276,278
Marianiusz, ojciec Eustacjusza — 125

Martyna, zona Herakliusza — 85



Indeksy 529

Marwanidzi, galaz dynastii umajjadzkic;
— 261,265, 268,270,289, 311, 316, 323, 332
Marwan ibn al-Hakam, kalif — 6o, 110,
188, 206, 248, 263, 267-273, 275, 278,
280, 283, 285, 288, 319, 332
Marwan II ibn Muhammad, kalif — 43,
44575, 79 83, 85, 201, 295, 315-324,
326, 333, 334, 336-339, 342, 384, 38s,
397, 402, 408
Maslama ibn ‘Abd al-Malik, wédz arabski
— 80,81, 83,84, 174,204, 286,287,298,
301, 308, 309, 318, 319
Maslama ibn Habib, przywddca religij-
ny - 213
Maslama ibn Hiszam, syn kalifa — 311
Masza Allah ibn Asari, astrolog — 29
Maurycjusz, cesarz — 33, 113
Megalo, zona Teofanesa — 10, 13
Menas, patriarcha Aleksandrii - 95
Menas, wodz w Egipcie — 85
Menas z Nikiu, biskup - 95
Metody, autor zywotu Teofanesa — 7, 9,
12,13, 18
Michat Lachanodrakon, wédz bizantyn-
ski — 354,362
Michal z Mar Saba, meczennik — 119
Michal Psellos, historyk — 65
Michat I Rangabe, cesarz — 382
Michal, strateg Anatolikonu - 360
Michat Syryjezyk, historyk — 29, 32, 44,
82, 83, 98, 103, 114, 125, 174, 199, 239,
243,338,370, 377
Midas, legendarny krol Frygii — 359

Mikotaj I Mistyk, patriarcha — 89
Mikotaj z Myry, biskup — 379, 384
Moghir ibn Szo’ba, zob. al-Mughirah ibn
Szu’bah
Mojzesz, diakon — 393
Mojzesz, lekarz — 47
Mojiesz, prorok -39, 56, 65, 102
Mojzesz bar Kefas, apologeta syriacki
- 74
Mojzesz z Tur Abdin, domniemany przo-
dek Dionizjusza z Tell Mahre — 34
Mu‘awija ibn Abi Sufjan, kalif - 6o, 81, 86,
89,102, 108, 113, 157, 161, 167, 186, 192,
195, 205, 222—227, 232, 236—243, 245,
246,248-260,262,263,269,270, 271,
275—277, 283, 285, 286, 296-298, 304,
312, 318, 322, 323, 332, 344, 399, 402
Mu‘awija ibn Hiszam, syn kalifa — 204,
301,309
Mu‘awija II ibn Jazyd, kalif — 206, 267,
268
Mu‘awija ibn al-Mudzir ibn Abi as-‘As
ibn Umajja, czlonek rodu Umajja-
déw - 268
Mubajjida, ruch antyabbasydzki — 386
Muchtar ibn Abi ‘Ubajda, przywddca
alidzki — 263-266, 271, 273
Mughirah ibn Szu’bah, namiestnik Basry
—228
Mubhallaba ibn Abi Sufra, wédz rodu
Mubhallaba - 299
Muhammad, Prorok islamu - 3, 4, 36,
49, 51-56, 58, 59, 60—69, 71-74, 88,



530 Indeksy

93, 102, 108, 117, 120, 126, 127, 129,
137, 138, 147, 156, 161163, 166, 186,
187, 205, 210—216, 226, 227, 233, 238,
245, 250, 251, 268, 269, 323, 324, 330,
372,381, 383,399, 400, 402, 405, 406,
408, 409
Muhammad I, emir — 136, 140
Muhammad ibn al-Hanafijja, imam
SZyitOw — 264, 265
Muhammad ibn Marwan, syn kalifa
— 79, 107, 109, 110, 203, 283, 320, 336
Muhammad ibn Sa‘d, uczony - 70
Mukanna, przywddca rebelii antyabba-
sydzkiej — 386
Muktadir, kalif — 89
Musa al-Hadi, kalif — 346, 395
Mus‘ab ibn al-Zubajr, namiestnik Basry,
brat antykalifa — 271
Musajlima, zob. Maslama ibn Habib
Musta‘in, kalif — 235
Mu'tadid, kalif — 250
Mu'tasim, kalif - 350
Mutawakkil, kalif — 235, 369, 371

Mzéz Gnuni, sparapet armeriski — 106

N

Nasr ibn Sajjar, namiestnik Chorasanu
—346

Natalia, meczennica — 149

Narses, wddz bizantynski — 111

Nehemiasz z Galilei, uczony zydowski
- 87

Nicefor I, cesarz — 16, 17, 20, 345, 357—359,
362,365,366, 378,396

Nicefor Patriarcha, historyk — 15, 17, 21,
23,38, 45, 60, 86,197,198, 382

Nicefor Skeutofylakis, autor zywotu
Teofanesa — 8

Nicetas z Bizancjum, apologeta bizan-

tyniski — 68
Nubat ibn Hanzal Kilab, wédz kajsycki
— 331

Nu‘man ibn Baszur, woédz arabski — 246

Nunilo, meczennica - 137, 142

(0
QOdilard, mnich — 149
Orygenes, teolog — 337

P

Pankracjusz, uczony - 31

Pasagnathes, zob. Teodor Rsztuni

Patrycjusz Klausys, przywdédca chrzesci-
jan palestynskich — 113

Pawel, swicty — 96

Pawet Alwar, teolog — 136, 138, 139, 141,
146

Pawel, magister — 277

Pawel, strateg Armeniakonu — 359

Peroz 11, spadkobierca Sasanidow — 218

Petronas, spatariusz — 360

Piotr, magister — 363

Piotr, $wiety — 96, 172

Piotr z Bajt Ras, biskup - 131

Piotr z Damaszku (VIII w.), biskup,
meczennik — 119, 120, 126-128, 131,
133,313

Piotr z Damaszku (XII w.), teolog — 131



Indeksy 531

Piotr z Kapitolias, meczennik — 36, 119,
127, 128, 130, 132

Piotr z Majumy (V w.), teolog — 132

Piotr z Majumy (VIII w.), domniema-
ny m(;czennik — 119, 126, 128-130,
133-135, 148

Prandios, przyjaciel Teofanesa — 10

Pryskos, historyk - 20, 22

Prokopiusz z Cezarei, historyk — 21

Prokopiusz, poset — 253

Pseudo-Dionizjusz, historyk - 37, 174

Pscudo-Metody, pisarz — 99, 302

Pseudo-Stefan z Bizancjum, uczony - 39

Q

Qaiuma, stuga Piotra z Kapitolias — 132

R
Rafi ibn al-Lajs, przywddca rebelii anty-
abbasydzkiej — 346
Rawandija, sekta islamska — 384, 385, 388
Ramla bint Abi Sufjan, siostra Mu‘awiji
—236
Ramla bin Mu‘awija, cérka Mu‘awiji
- 236
Riccoldo da Monte di Croce, podréznik,
misjonarz — 66
Rukajja bint Muhammad, cérka Pro-
roka — 233

S
Sabejezycy, Lud Ksiegi — 337
Sabit ibn Nasr, wédz arabski — 355

Sabit ibn Nu‘aima, wédz arabski — 319

Saboriusz Pers, uzurpator — 81, 86, 195,
196, 254
Saffah, Abu ‘Abbas, kalif — 326, 330, 339,
383,389-391,393
Sa‘id ibn ‘Usman, syn kalifa — 236
Sajf ibn ‘Umar, historyk — 116
Salih, namiestnik Syrii — 150, 321, 339,
353,367,390
Salomon, krél - 88, 157, 167, 188
Samson z Kordoby, teolog - 138-140
Sardzun ibn Mansur, zob. Sergiusz, syn
Mansura
Sasanidzi, dynastia perska — 24, 30, 33,
72, 83, 105, 130, 166, 182, 185, 186,
217-219, 228, 249, 281, 305, 307, 309,
341,349,369
Sumama ibn Al-Wallaba Al-Kakaal, wédz
arabski — 353, 359
Sawda bint Zamah, zona Proroka — 70
Sawfil ar-Rumi, zob. Teofil z Edessy
Sebeos, historyk — 54, 59, 64, 76, 102,
109, 154
Seleucydzi, dynastia hellenistyczna — 35
Sergiusz, biskup Elamu - 56
Sergiusz, syn Mansura — 47, 62, 113, 114,
282
Sergiusz, patriarcha Konstantynopola
- 88
Sergiusz, poset Saboriusza — 86, 254
Sergiusz, wédz bizantyniski — 215
Sewer z Hermopolis, historyk — 95, 191
Sewer ibn al-Mukaffa, zob. Sewer z Her-
mopolis

Sewer, prorok zydowski - 177



532 Indeksy

Sofroniusz, patriarcha — 35, 36, 87, 88, 115,
116,160, 168, 222

Sokrates Scholastyk, historyk — 20

Speraindeus, opat — 138, 139

Stauracjusz, patrycjusz — 356, 363

Stefan, uczen Teofila — 31

Stefan Hymnograf — 113, 227, 228

Stefan, patriarcha Antiochii - 300, 320

Strategiusz, zarzadca klasztoru — 11

Sufjan ibn ‘Awfa, w6dz arabski — 246

Sufjanidzi, galaz dynastii umajjadz-
kiej — 262,296,323, 332

Suhajli ibn ‘Amr, towarzysz Proroka
- 205

Sulejman ibn ‘Abd al-Malik, kalif - 161,
167, 224, 265, 272, 286-289, 299,
302, 311

Sulejman ibn Ali, przywddca abbasydz-
ki — 385

Sulejman ibn Hiszam, syn kalifa — 124,
301, 309, 310, 313, 314, 316, 318, 319, 321

Sulejman Wspanialy, suttan osmanski
- 188

Sulejman, wédz umajjadzki - 8o

Sunbaz, przywddca rewolty antyabba-
sydzkiej — 386

Symeon Metafrastes, domniemany autor

zywotu Teofanesa — 8

T
Tabari, Abu Dzafar Muhammad, historyk
— 78,113, 116, 169, 228, 235, 263, 268, 313,
330,346, 355, 357, 358, 367, 393

Tabari, “Umar ibn al-Farruhan, uczony
—29
Tahir ibn Husajn, namiestnik Chora-
sanu — 350
Tahirydzi, dynastia muzulmanska - 350
Tang, dynastia chiniska — 84, 218
Tarazjusz, patriarcha Konstantynopola
- 15, 16,175, 380, 395
Tatzates, strateg bucellari — 363
Teodor, wodz w Egipcie — 93
Teodor Abu Kurra, teolog - 5o, 67, 147
Teodor Anagnosta, historyk — 20
Teodor bar Koni, teolog nestoriariski — 57
Teodor ,,Jednoreki”, mnich — 9, 11
Teodor, patriarcha Antiochii - 150, 202,
367
Teodor Protasekretis, autor biogramu
Teofanesa — 8
Teodor Rsztuni, sparapet armeriski
— 105-108, 253
Teodor, syn Mansura — 302, 303, 322
Teodor Studyta, mnich, teolog — 7-9,
12, 13, 15, 18, 194, 197, 198, 356, 382
Teodor Syryjczyk, przywddca powstania
antymuzulmanskiego — 378
Teodor, wikariusz — 214
Teodoret z Cyru, historyk — 20
Teodote, matka Teofanesa Wyznawcy
-8,9,13
Teodote, zona Konstantyna VI - 356
Teodozjusz I1, cesarz — 25, 86
Teodozjusz z Edessy, historyk — 34
Teodozjusz Gramatyk, poeta — 76, 195



Indeksy 533

Teofanes Wyznawca, historyk - 3, s,
7, 9716, 19-21, 24, 26, 32, 33, 39— 4 4,
46, 49, S1-55, 64, 66, 68, 71, 73-75,
77-81, 88—90, 100, 101, 104, 108,
110, III, I113—116, 120, 121, 124—128,
133—135, 149151, 154, 163, 171, 174~
180, 186, 190, 191, 193, 195, 196, 198,
200-204, 207, 209—211, 214, 215, 217,
219, 222, 224, 227, 229, 230, 232, 233,
238-240, 243, 245, 251253, 257259,
262—264, 267, 268, 270-279, 283—
287,290, 292, 295, 299, 300, 302, 303,
305, 307, 310, 312—322, 325, 326, 331,
333, 335337, 343, 344, 3463438, 350,
352—360,362—368, 370, 372—380, 383,
384,387,388,391-394,396-400, 402,
405-409

Teofil Astrolog, zob. Teofil z Edessy

Teofil z Edessy, historyk — 27-33, 35-37,
39, 42, 44—46, 54, 103, 121, 125, 169,
170, 174, 230, 239, 399, 405

Teofil, patriarcha Aleksandrii — 96

Teofil, strateg Kibyrrhaioton — 364,379

Teofil bar Tuma, zob. Teofil z Edessy

Teofilake, patriarcha Antiochii — 320

Teofilakt Symokatta, historyk — 9o

Tertullian, teolog — 177

Tomarichos, biskup Apamei — 121

Tomasz, biskup Apamei, zob. Tomarichos,
biskup Apamei

Tomasz, biskup Klaudiopolu - 175

Tomasz, biskup Tesaloniki - 380

Trajan, cesarz — 374

Trajan Patrycjusz, historyk — 45, 46

Tyberiusz, syn Justyniana IT — 310
Tymoteusz I, patriarcha nestorianski

56,57

U

‘Ubajd Allah ibn Al-‘Abbas ibn ‘Abd
al-Muttalib, wodz alidzki — 24.6

‘Ubajd Allah ibn Zijad, wédz umajjadz-
ki— 271

‘Ukba ibn Abi Mu‘ajta, umajjadzki prze-
ciwnik Proroka — 60, 269

Umajja, protoplasta Umajjadéw, klan,
réd — 161, 173, 226, 233, 234, 236, 237,
246,249, 250, 252, 255, 260-262, 265,
267-269, 272, 275, 277, 288, 295, 296,
313,314, 322,323,324, 402

Umajjadzi, dynastia muzulmariska - s,
27, 28, 35, 60, 82, 83, 89, 97, 110, 113,
118, 120, 124, 130, 134, 136, 145, 146,
1S0—152, 161, 162, 168, 173, 174, 181,
183—187, 194, 202, 206, 207, 209, 219,
220,225,232,234, 242—244, 248251,
254, 261, 267, 271—-273, 275, 277, 281,
282, 285, 289, 296-299, 301, 303, 305,
307—310, 316, 318, 322—324, 326, 328,
330-334, 336, 340, 372, 373, 384, 390,
402, 403, 407, 408

‘Umajr ibn Sa“d al-Ansari, wodz arab-
ski — 103

‘Umar ibn al-Chattab, kalif — 34, 35, 58,
61, 87, 115, 154, 163, 165, 166, 168—170,
172, 192, 205, 206, 213, 217—232, 234,
236, 243, 244, 250—252, 256, 268, 288,
368,371, 372, 402, 408



534 Indeksy

‘Umar II ibn ‘Abd al-Aziz, kalif - 34, 84,
123, 167, 175, 183, 201, 224, 237, 265,
275, 284, 287-299, 309, 311, 371, 372,
402, 408

‘Umar ibn al-Walid, namiestnik — 128

Umm Asim bint Asim, wnuczka kalifa
‘Umaral - 228

Umm Habiba bint Abu Sufjan, Zona
Proroka — 70

Umm Kulsum bint Muhammad, cérka
Proroka — 233

Umm Sa‘id, wnuczka kalifa ‘Usmana — 236

Umm Salama bin Abu Umajja, zZona
Proroka - 70

Umm Waraka, przyw6dczyni pierwszych
muzulmanéw — 68

Uriasz Hetyta, zolnierz Dawida — 216

‘Usman ibn Affan, kalif - 35, 60, 212, 223,
231-238, 247, 250, 251, 252, 253, 268,
269,296

‘Usman ibn al-Huwajris, jeden z przeciw-
nikéw Proroka, domniemany chrze-
$cijanin — 66

Ustad Sis, przywddca rebelii antyabba-
sydzkiej — 386

Ustaz Sis, zob. Ustad Sis

Ustazsis, zob. Ustad Sis

Usuard, mnich — 149

w
Wahb ibn Munabbih, uczony — 167
Wakidi, Muhammad ibn ‘Umar, historyk

— 166, 212, 223

Walens, cesarz — 376

Walid I ibn ‘Abd al-Malik, kalif — 123,
124, 128, 130, 157, 161, 182, 183, 237,
282,284-286, 288, 306, 315, 402, 408

Walid II ibn Jazyd, kalif — 34, 36, 127,
128, 178, 201, 229, 306, 311-314, 317,
319, 332

Wasil ibn Ata, zalozyciel szkoly mu‘tazy-

321,

lickiej — 294
Waraka ibn Naufal, kuzyn Chadidzy,
domniemany chrzeécijanin — 66
Wielki Chronograf, historyk — 22, 45
Wilhelm z Trypolisu, uczony — 58
Wilibald z Eichstitt, biskup, pielgrzym
- 170

Wincenty z Beauvais, uczony — 66

Z
Zajd ibn Ali ibn Husajn, przywddca
alidzki - 304, 305, 310
Zajd ibn Harisah, pretendent do kali-
fatu — 215, 216
Zajdyci, odlam szyitéw - 304
Zajnab bint Chuzajma, zona Proroka
~ 70
Zijad ibn Abi Sufjan, wédz umajjadzki
— 224,225,271
Zonaras, historyk — 103, 178

Zora, urzednik dzundu Jordanii - 128



Indeksy 535

Indeks nazw geograficznych

A

Adrianopol, miasto - 93, 365

Afryka, prowincja — 77,364, 310,349, 380

‘Ajn al-Tamar, miasto — 246

Albania Kaukaska, kraina — 105-107, 277

Aleksandria, miasto — 22, 85, 93, 123, 380

Aleppo, miasto - 344, 385

Amorion, miasto — 80, 193, 354, 356, 360

Amwas, miasto — 204-206, 226

Anatolikon, tem — 52, 81, 355, 360

Anazarbos, miasto — 345

Anbar, region w Mezopotamii — 246, 339

Ancyra, miasto — 345, 354, 358, 362

Andaluzja, kraina — 141, 143, 145, 148, 150,
279,322

Andrasos, twierdza — 345, 358

‘Andzar, o$rodek umajjadzki - 286, 318

Anousa, miejsce bitwy - 356

Anousan, zob. Anousa

Antinoe, miasto — 93

Antiochia, miasto — 34, 44, 82, 112, 123,
150, 175, 191, 199, 318, 320, 322, 336, 367,
375,376,380, 395

Antipatris, miasto — 344, 366

Apamea, miasto — 120, 121

Arabia Szczgdliwa, kraina - 127, 184

Arabski Pétwysep — 90, 216

Arados, wyspa — 121, 122, 252, 258

Armenia, kraina — 104-109, 174, 192, 277,

295, 319

Armenia IV, prowincja — 110

Armeniakon, tem — 254, 354, 359, 360,
362,363

Arwad, miasto - 34

Aszkalon, miasto - 266

Ataleja, zatoka — 364

Azerbejdzan, kraina — 83

Azja Mniejsza, region — 34, 82, 254, 310,
352,354,378,384

B

Babylon, twierdza — 85

Bachra, osrodek umajjadzki — 314

Badr, miasto — 238

Bagdad, miasto — 28, 29, 162, 337, 339, 342,
348-350

Bajt Ras, miasto — 131

Balandzar, miasto — 83

Balis, osada — 239

Barbalissos, zob. Balis

Basra, miasto — 162, 221, 228, 229, 246,
342

Baszmur, region - 97

Bejrut, miasto — 112, 171, 178

Betlejem, miasto — 192

Beroia, miasto — 387

Bitynia, kraina - 9, 361

Bliski Wschdd, region — 2, 44, 150, 158,
244

Bostra, miasto — 130



536 Indeksy

C
Cedron, dolina — 167

Cemele, twierdza — 354

Cezarea Kapadocka, miasto — 204

Cezarea Palestyriska, miasto — 24, 77, 112,
162, 257

Chalcedon, miasto — 132

Chalkis, miasto — 114, 150, 322, 343, 344,
353,367, 387

Charsianon, twierdza — 81

Chirbat al-Mafdzar, o$rodek umajjadzki
- 185, 305

Chorasan, kraina — 43, 218, 236, 266, 298,
310, 316, 322, 324, 326, 327, 329, 330,
333, 344347, 350, 386, 389,396,397

Chumm, staw — 238

Cylija, kraina — 345

Cypr, wyspa — 111, 122, 199, 203, 252, 313,
364,378,380-382

Cyrenajka, kraina — 96

Cyrrhus, miasto — 82

Czarne Morze — 107

D

Dabekon, miasto — 344

Dabik, zob. Dabekon

Dagestan, kraina — 83

Damaszek, miasto — 36, 43, 81, 83, 113,
114, 124, 127, 146, 162, 174, 201, 223,
256, 275—278, 285, 288, 315, 317, 320,
331, 3438, 353, 367, 374, 397, 402, 408

Delta Nilu, region - 97

Dibsi Faradz, osada — 239

Dolny Egipt, region — 92

Dorylaion, miasto — 354, 395
Dzazira, prowincja — 144, 224, 286, 334

Dzurdzan, kraina — 44

E
Edessa, miasto — 28, 29, 35, 37, 40, 44, 67,

99—103, 200, 257

Egejskie Morze — 10

Egipt, kraina - 2, 34, 52, 77, 83-8s, 88,
93, 94, 96-98, 104, 118, 123, 134, 135,
151, 162, 170, 174, 192, 205, 217, 222,
224-226, 235, 239, 245, 246, 250, 253,
255, 256, 266, 276, 310, 315, 317, 336,
338,343, 347-349,367, 380,390, 403

Emesa, miasto — 103, 113, 114, 120, 129, 317,
319,353, 367,368, 374,392

Emmaiis Nikopolis, zob. Amwas

Epifanea, miasto — 21, 22, 33

Etiopia, kraina — 233, 272

Euchaita, miasto — 362

Eufrat, rzeka — 101, 115, 203, 222, 223, 239,

240, 250, 308

F

Fajum, miasto — 93

Fars, kraina — 218

Fenicja, kraina - 34

Feniks, miasto — 34, 36, 77, 258
Frygia, kraina — 357

Fundz, kraina — 272

G

Galacja, kraina — 345, 357, 361
Galia, kraina — 149, 154



Indeksy 537

Galilea, kraina — 147

Galilejskie Morze — 187

Gaza, miasto — 132, 149, 215
Geraza, miasto — 130, 184
Germanicja, miasto — 312, 362, 377
Ghumdan, miasto — 188

Gérny Egipt, region — 95

H

Harra, przedmiescie Medyny — 272

Harran, miasto — 44, 67, 337, 385

Haszimija, osada — 339

Hebron, miasto — 158

Helenopont, region — 81

Heliopolis, miasto — 378

Heraklea Kibotos, twierdza — 358

Hermopolis, miasto — 95

Hidzaz, kraina - 229, 264, 266, 271-273,
275,297, 308,325

Hierea, osada — 12, 13, 189

Hiszpania, kraina — 41

Humajma, osada - 326

1

Iberia, kraina — 132

Iberyjski Pétwysep — 43,135,136, 139-141,
143,149,323

Ifrikija, prowincja — 347

Indie, kraina — 199

Irak, kraina — 57, 74, 162, 205, 22.4, 228,
235, 238, 243, 264, 266, 271, 273, 278,
288, 297-299, 303, 308, 309, 313, 316,
319, 331, 339, 389

Iran, kraina — 186, 217, 218, 230, 240, 266,
331,386

Isfahan, miasto — 230

Italia, kraina — 23, 190, 191

Izauria, kraina — 178

J

Jarmuk, rzeka — 77, 195, 219, 251

Jatrib — zob. Medyna

Jemen, kraina — 182, 188, 229, 246, 304

Jerozolima, miasto — 34—36, 77, 87, 88,
123, 154, 155, 157—170; 175, 192, 219,
222, 227, 256, 283, 287, 310, 317, 370,
372,373, 381,382, 395

]erycho, miasto — 158, 301, 305

Jordania, kraina — 128, 184, 223, 339

Jozafata, dolina — 167

K

Kadisija, miasto — 217, 228

Kaisarion, zob. Dibsi Faradz

Kalonymos, wyspa — 9, 11, 13

Kamachon, twierdza — 353, 363

Kapadocja, kraina - 301, 353

Kapitolias, zob. Bajt Ras

Karbala, miasto — 263, 264, 266

Kariun, osada pod Aleksandrig — 93

Kartlia, kraina — 106, 107

Kasios, gora — 375

Kasr al-Hajr al-Szarki, o$rodek umaj-
jadzki — 185, 308

Kastellos, miasto — 122

Kaszan, miasto — 230



538 Indeksy

Kaukaz, region — 82, 318, 319

Keramaia, port — 203

Kinnasrin — zob. Chalkis

Kirkuk, miasto — 148

Klaudiopol, miasto — 175

Kom, miasto — 240, 266

Kommagena, kraina — 203

Konstancja, miasto — 252

Konstantynopol, miasto — 8, 9, 13—1Is,
18, 31, 38—40, 75, 79-381, 8385, 87,
93, 94, 104, 106, 111, 122, 154, 155, 157,
174, 193, 197—201, 207, 230, 253, 281,
290, 291, 309, 318, 356, 363, 373, 379,
380, 395, 401

Kordoba, miasto — 135, 137-139, 141, 142,
144—146, 401

Krasos, osada — 357

Kufa, miasto — 162, 263, 305, 339, 369

Kusajr Amra, o§rodek umajjadzki — 181,
306

Kutaisi, miasto — 128

Kyzyk, twierdza - 10, 13

L

Laodycea Fenicka, zob. Bejrut
Lazyka, kraina - 106

Lewant, region — 159

Liban, kraina - 81, 203, 378
Libia, kraina — 322, 348, 358
Licja, kraina — 364, 379

Lita, rzeka — 319

Lokion, osada — 93

Lydia, kraina — 361

Lyon, miasto — 149

M

Machaczkata, miasto — 83

Mada'‘in, miasto — 246

Maharasztra, region — 199

Makran, kraina — 218

Malaga, miasto — 140

Malagina, baza bizantynska — 361

Malakopea, twierdza — 358

Mardz Rahit, miejsce bitwy — 270, 272,
332

Markellai, twierdza — 79

Maskin, miejsce bitwy — 271

Medyna, miasto — 66, 161, 168, 183, 212,
213, 217, 221, 229-231, 233, 234, 236,
246, 265,272,275, 277, 288, 343

Mekka, miasto — 168, 231, 236, 238,
251, 265, 268, 273-275, 277, 282, 308,
343,383

Melas, rzeka — 359

Melitena, miasto — 352

Melon, miejsce bitwy — 355

Merw, kraina — 327, 328

Mesembria, miasto — 365

Mezopotamia, kraina — 26, 34, 40, 144,
197, 200, 203, 257, 275, 332, 335, 339

Moab, kraina - 367

Mopsuestia, miasto — 345

Mosul, miasto — 74, 343, 347

Mu’ta, miejsce bitwy — 49, 215

Myra, miasto — 364, 379

N

Nachiczewan, miasto — 109

Nahawand, miasto — 83, 217, 228



Indeksy 539

Neocezarea, zob. Dibsi Faradz

Nicea, miasto — 175, 189, 196, 401, 408
Nikiu, miasto — 92

Nil, rzeka — 223

Niszapur, miasto — 386

Nubia, kraina — 108

(@)
Opsikion, tem — 361

Osroene, kraina — 114

P

Palestyna, kraina — 14, 17,24, 26, 3436,
39, 54> 69, 77, 87, 114, 117, 131, 146,
147, 149, 160, 162, 163, 165, 166,
169, 199—202, 204, 206, 214, 2IS,
219, 224, 347, 348, 358, 366, 367, 377,
380,392

Peloponez, pdtwysep — 198

Pentapolis, region — 93, 96

Pergamon, miasto — 79

Persja, kraina — 31, 75, 110, 127, 218, 219,
221, 231, 238, 257, 264, 275, 288, 299,
304, 315, 316, 324, 328, 339, 342, 344,
345, 348, 358, 385, 390, 392, 397,
403, 409

Pizydia, kraina — 200

Prinkipos, wyspa — 8, 11

R

Rajj, miasto — 345, 346,348,386
Ramla, miasto — 282, 287, 307, 377
Rodos, wyspa — 34, 102, 103, 111, 258,378

Rzym, miasto — 200, 357, 380

S

Samaria, kraina — 339, 391

Samarkanda, miasto — 346

Samosata, miasto — 203

Samotraka, wyspa — 9, 12, 13

Sana, miasto — 182

Sargh, osada — 206

Sebastopol, miasto - 79, 110

Semalouos, zob. Cemele

Sennar, zob. Fundz

Serdyka, miasto - 365

Scytopolis, miasto — 130

Sideron, twierdza — 124, 301

Sideropalos, twierdza — 358

Siffin, miejsce bitwy — 239-242, 246

Sigriane, gora — 911, 13

Sistan, kraina — 218

Sudan, kraina — 272

Sycylia, Wyspa — 34,190, 191, 197, 363

Sydon, miasto — 30, 112

Syke, twierdza — 360

Synopa, miasto — 81

Syria, kraina — 3, 14, 25, 26, 34, 35, 37—41,
43,52, 66, 69, 77, 82, 87, 93, 102, 108,
111, 114117, 120, 121, 123, 125, 131, 133,
146-150,160-162, 166, 169, 179, 180,
184, 185, 197, 199—206, 219, 221, 223—
226,228,229,236-238, 245, 249, 252,
253, 256—258, 262, 266, 275, 277, 303,
307-309, 315, 317319, 321, 322, 326,
327, 331, 332, 334336, 339, 342, 345,
348, 349, 358, 367, 373, 374 378, 380,
387,390, 391,395, 401, 403, 407, 409

Szyrwan, kraina — 83, 84



540

Indeksy

$

Srédziemne Morze — 41, 149

T

Tabaristan, kraina — 29, 44
Tajma, miasto — 246

Tamra ez-Zu‘abijja, osada - 147
Tars, miasto — 345

Tebaida, kraina — 95

Tebasa, twierdza — 345, 358
Tekoa, osiedle — 14
Teodozjopol, miasto — 352
Tesalonika, miasto — 380
Trakezjon, tem — 362

Tyana, miasto — 81, 125, 358, 384

Toledo, miasto — 144

Trachonitis, kraina — 339, 391
Tracja, kraina — 352
Transoksania, kraina — 386
Trypolis, miasto — 34, 112
Tus, miasto — 347
Tyberiada, miasto — 162

Tyr, miasto — 112

Tyropoeon, dolina - 159

U
Urgell, miasto — 144

w

Wasit, miasto — 298

Wielki Zab, rzeka — 28, 85, 320, 333



BYZANTINA LODZIENSIA
1997-2022

L.

Stawomir Bralewski, Imperatorzy péinego cesarstwa rzymskiego
wobec zgromadzert biskupdw, £6dz 1997, pp. 197.

[Les empereurs du Bas-Empire romain face aux conciles des évéques]

II.

Maciej Kokoszko, Descriptions of Personal Appearance
in John Malalas Chronicle, £6dz 1998, pp. 181.

I1II.

Mélanges d histoire byzantine offerts 4 Oktawinsz Jurewicz a [occasion de Son
soixante-dixiéme anniversaire, red. Waldemar Ceran, £6dZ 1998, pp. 209.

IV.

Mirostaw Jerzy Leszka, Uzurpacje w cesarstwie bizantysiskim w okresie

od IV do potowy IX wicku, £6dz 1999, pp. 149.
[ Usurpations in Byzantine Empire from the 4™ to the Half of the 9" Century]



542 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféw...

V.

Malgorzata Beata Leszka, Rola duchowieristwa na dworze cesarzy
wezesnobizantynskich, L6dz 2000, pp. 136.

[The Role of the Clergy at the Early Byzantine Emperors Court]

VI

Waldemar Ceran, Historia i bibliografia rozumowana bizantynologii polskiej
(1800-1998), tom I-11, £6dZ 2001, pp. 786.

[History and bibliography raisonné of Polish Byzantine studies (1800-1998)]

VII.

Mirostaw Jerzy Leszka, Wizerunek wladcéw pierwszego paristwa bulgarskiego
w bizantynskich Zrédiach pisanych (VIII - pierwsza potowa XII wieku,),
Lédz 2003, pp. 169.

[ The Image of the First Bulgarian State Rulers Shown in the Byzantine Literary
Sources of the Period from the 8" to the First Half of the 12" Centuries]

VIIL

Teresa Woliniska, Sycylia w polityce cesarstwa bizantysiskiego w VI-IX wicku,
L6dz 200s, pp. 379.

[Sicily in Byzantine Policy, 6"—9" Century]

IX.

Maciej Kokoszko, Ryby i ich znaczenie w zyciu codziennym ludzi péznego
antyku i wezesnego Bizancium (HHI-VII w.), E6dz 2005, pp. 445.

[The Role of Fish In Everyday Life of the People of Late Antiquity
and Early Byzantium (3%-7" c.)]



Byzantina Lodziensia 543

X.

Stawomir Bralewski, Obraz papiestwa w historiografii koscielnej wezesnego
Bizancjum, £6dz 2006, pp. 334.

[L’image de la papauté dans I’ historiographie ecclésiastique
du haut Empire Byzantin]

XL

Byzantina Europaea. Ksigga jubileuszowa ofiarowana Profesorowi
Waldemarowi Ceranowi, red. Maciej Kokoszko, Mirostaw J. Leszka,
Lédz 2007, pp. 573.

[Byzantina Europaea. Studies Offered to Professor Waldemar Ceran]

XIIL

Pawel Filipczak, Bunty i niepokoje w miastach wczesnego Bizancium
(IV wiek n.e.), £6dz 2009, pp. 236.

[The Riots and Social Unrest in Byzantine Cities in the 4" Century A.D.]

XIV.

Jolanta Dybala, Ideal kobiety w pismach kapadockich Ojcéw Kosciota
i Jana Chryzostoma, £6dz 2012, pp. 480.

[The Ideal of Woman in the Writings of the Cappadocian Fathers
of the Church and Jobhn Chrysostom]

XV.

Mirostaw J. Leszka, Symeon I Wielki a Bizancjum. Z dziejéw stosunkdéw
bulgarsko-bizantynskich w latach 893—927, L6dz 2013, pp. 368.

[Symeon I the Great and Byzantium: Bulgarian-Byzantine Relations, 893—927]



544 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféw...

XVI.

Maciej Kokoszko, Krzysztof Jagusiak, Zofia Rzeznicka, Dietetyka i sztuka
kulinarna antyku i wezesnego Bizancium (II-VII w.), cz¢$¢ 1, Zboza i produkey
zbozowe w Zrédiach medycznych antyku i Bizancjum (II-VII w.),

L4dz 2014, pp. 671.

[ Dietetics and Culinary Art of Antiquity and Early Byzantium (2"-7" c.),
part I, Cereals and Cereal Products in Medical Sources of Antiquity
and Early Byzantium (2"-7" c.)]

XVIL

Andrzej Kompa, Mirostaw J. Leszka, Teresa Woliniska, Mieszkaricy stolicy
Swiata. Konstantynopolitariczycy migdzy starozytnoscig a sredniowieczem,
Lédz 2014, pp. 490.

[Inhabitants of the Capital of the World:
The Constantinopolitans between Antiquity and the Middle Ages]

XVIII.

Waldemar Ceran, Artisans et commergants i Antioche et leur rang social
(secondo moitié du siécle de notre ere), L6dz 2013, pp. 236.

XIX.

Dietetyka i sztuka kulinarna antyku i wezesnego Bizancjum (II-VII w.),
cz¢$¢ 11, Pokarm dla ciata i ducha, red. Maciej Kokoszko, £6dz 2014, pp. 607.

[Dietetics and Culinary Art of Antiquity and Early Byzantium (2"-7" c.),
part 11, Nourishment for the Body and Soul]

XX.

Maciej Kokoszko, Krzysztof Jagusiak, Zofia Rzeznicka, Cereals
of antiquity and early Byzantine times: Wheat and barley in medical
sources (second to seventh centuries AD), £.6dz 2014, pp. 516.



Byzantina Lodziensia 545

XXI.

Blazej Cecota, Arabskie oblgzenia Konstantynopola w VII-VIII wicku.
Rzeczywistos¢ i mit, L.6dz 2015, pp. 213.

[ The Arab Sieges of Constantinople in the 7 and 8" Centuries: Myth and Reality]

XXII.

Byzantium and the Arabs: the Encounter of Civilizations from Sixth to Mid-
-Eighth Century, eds. Teresa Woliniska, Pawel Filipczak, £6dz 2015, pp. 6o1.

XXIII.

Miasto na styku morz i kontynentéw. Wezesno- i sredniobizantyriski Kon-
stantynopol jako miasto portowe, red. Mirostaw J. Leszka, Kirit Marinow,
E6dz 2016, pp. 341.

[Metropolis between the Seas and Continents: Early and Middle Byzantinine
Constantinople as the Port City]

XXIV.

Zofia A. Brzozowska, Sofia — upersonifikowana Madros¢ Boza. Dzieje
wyobrazern w kregu kultury bizantyisko-stowiariskiej, L6dz 2015, pp. 478.

[Sophia — the Personification of Divine Wisdom.: the History of the Notion
in the Byzantine-Slavonic Culture]

XXV.

Blazej Szeflinski, Trzy oblicza Sawy Nemanjicia. Postaé historyczna
— autokreacja — postaé literacka, £6dz 2016, pp. 342.

[ Three Faces of Sava Nemanjic: Historical Figure, Self-Creation
and Literary Character]



546 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféw...

XXVL

Pawel Filipczak, An introduction to the Byzantine administration in Syro-
-Palestine on the eve of the Arab conquest, E6dz 2015, pp. 127.

XXVIL

Stawomir Bralewski, Symmachia cesarstwa rzymskiego
z Bogiem chrzescijan (IV-VI wiek)

t. I: ,Niezwykla przemiana” — narodziny nowej epoki, L6dz 2018, pp. 312.

(The Symmachy of the Roman Empire with the God of Christians (IV-VI centuries),
vol. I: ,Remarkable transformation” — the birth of a new age)

XXVIIL

Zofia Rzeznicka, Maciej Kokoszko, Dietetyka i sztuka kulinarna antyku
i wezesnego Bizancium (II-VII w.), part 111, Ab ovo ad ydla. Jajka, mleko i pro-
dukty mleczne w medycynie i w sztuce kulinarnej (I-VII w.), L6dz 2016, pp. 263.

[Dietetics and Culinary Art of Antiquity and Early Byzantium (2"-7"c.),
part II1, Ab ovo ad yalda: Eggs, Milk and Dairy Products in Medicine and
Culinary Art (r'~7"c. A.D.)]

XXIX.

Lukasz Pigonski, Polityka zachodnia cesarzy Marcjana (450-457)
i Leona I (457-474), £6dz 2019, pp. 223.

[ Western Policy of Emperors Marcian (450—457) and Leo I (457—474)]

XXX.

Jan Mikotaj Wolski, Kultura monastyczna w péénosredniowiecznej Bulgarii,
L6dz 2018, pp. 225.

[Monastic Culture in Late Medieval Bulgaria)



Byzantina Lodziensia 547

XXXII

Stawomir Bralewski, Symmachia cesarstwa rzymskiego
z Bogiem chrzescijan (IV-VI wick)

t. 11z Jedna religia w jednym cesarstwie Rzymscy imperatorzy sprzymierzeni
z Bogiem na strazy jednosci Kosciola od Konstantyna I do Justyniana I,
L6dz 2018, pp. 333.

[The Symmachy of the Roman Empire with the God of Christians (IV-VI centuries),
vol. II: The Roman Emperors allied with God on guard of the unity of the Church
from Constantine I to Justinian I}

XXXIV.

The Bulgarian State in 927—969: The Epoch of Tsar Peter I,
eds. Mirostaw J. Leszka, Kiril Marinow, £6dz—Krakéw 2018, pp. 686.

XXXW.

Kazimierz Ginter, Wizerunek wladcow bizantynskich w Historii
koscielnej Ewagriusza Scholastyka, L6dz 2018, pp. 337.

[ The Image of Byzantine Emperors in Evagrius Scholasticuss Ecclesiastical History]

XXXVL

Zofia A. Brzozowska, Mirostaw J. Leszka, Maria Lekapene, Empress
of the Bulgarians: Neither a Saint nor a Malefactress,
E6dz—Krakéw 2017, pp. 228.

XXXVII.

Szymon Wierzbinski, U boku bazyleusa. Frankowie i Waregowie
w cesarstwie bizantynskim w X1 w., £6dz 2018, pp. 422.

[By the Side of Basileus: The Varangians and the Franks
in Eleventh-century Byzantium)



548 Islam, Arabowie i wizerunek kaliféw...

XXXVIII.

Zofia Rzeznicka, Maciej Kokoszko, Milk and Dairy Products
in the Medicine and Culinary Art of Antiquity and Early Byzantium
(17" Centuries AD), £.6d% 2020, pp. 229.

XXXIX.

Widmo Mahometa, ciers Samuela. Cesarstwo bizantysiskie w relacji z przed-
stawicielami innych religii i kultur (VII-XV w.), red. Zofia A. Brzozowska,
Mirostaw J. Leszka, Kiril Marinow, Teresa Woliniska, £6dZ 2020, pp. 379.

[Phantom of Mubammad, Shade of Samuel: Byzantine Empire in Relation
to Members of Other Cultures and Religions (715" ¢.)]

XL.

Pawel Filipczak, Namiestnicy rzymskiej Syrii w czasach przetomu
(324—301 n.e.), £6dz 2020, pp. 286.

[ The governors of Roman Syria in the years of change (AD 324-361)]

XLI.

Zofia A. Brzozowska, Mirostaw J. Leszka, Teresa Wolinska,
Muhamad and the Origin of Islam in the Byzantine-Slavic Context:
A Bibliographical History, L6dz 2020, pp. 386.

XLIV.

Zofia A. Brzozowska, Chadidza i jej czarnookie siostry. Obraz kobiet
bliskowschodnich z epoki narodzin islamu w Sredniowiecznej literaturze
kregu bizantyrisko-stowianskiego, £.6dz 2021, pp. 298.

[Khadijah and Her Black-Eyed Sisters: The Image of Middle Eastern Women from
the Era of the Birth of Islam in the Medieval Literature of the Byzantine-Slavic Circle]



Byzantina Lodziensia 549

XLV.

Mirostaw J. Leszka, Szymon Wierzbinski, Komes Marcellin, vir clarissimus.
Historyk i jego dzielo, £6dZ 2022, pp. 280.

[Comes Marcellinus, vir clarissimus. The Historian and his Work]



Blazej Cecota
UNIWERSYTET JANA KOCHANOWSKIEGO W KIELCACH
FIL1A W PIOTRKOWIE TRYBUNALSKIM

ul. J. Stowackiego 114/118
97-300 Piotrkéw Tryb.

blazej.cecota@ujk.edu.pl


mailto:blazej.cecota@ujk.edu.pl

	Strony tytułowe
	I
	II
	III

	Strona redakcyjna
	Spis treści
	Wstęp
	Rozdział I 
Teofanes Wyznawca i jego dzieło
	1. Teofanes Wyznawca – fakty biograficzne
	2. Chronografia – informacje podstawowe
	3. Teofil z Edessy i inne wschodnie źródła Chronografii

	Rozdział II 
Muhammad, islam, pierwsi muzułmanie a chrześcijanie
	1. Prorok
	2. Muzułmanie
	3. Chrześcijańscy sojusznicy islamu? Relacje Teofanesaa debata na temat stosunku monofizytów do islamu
	4. Chrześcijanie prześladowani?
	5. Wspólnota ikonoklastycznego doświadczenia
	6. Epidemie, trzęsienia ziemi i inne plagi w krajach muzułmańskich w ujęciu Teofanesa Wyznawcy

	Rozdział III 
Wizerunek władców muzułmańskich w Chronografii Teofanesa Wyznawcy
	1. Prawowierni i sprawiedliwi
	1.1. Abu Bakr
	1.2. ‘Umar ibn al-Chattab
	1.3. ‘Usman ibn Affan
	1.4. Ali

	2. Umajjadzi
	2.1. Fundamenty – Mu‘awija i ‘Abd al-Malik
	2.2. Walid – ‘Umar – Jazyd – prześladowcy chrześcijan
	2.3. Hiszam i następcy – stagnacja
	2.4. Marwan II – upadek

	3. Abbasydzi
	3.1. Powstanie Abbasydów i przejęcie przez nich władzy
	3.2. Abbasydzi w walkach z Bizantyńczykami
	3.3. Abbasydzi a prześladowania chrześcijan
	3.4. Islam za Abbasydów
	3.5. Wizerunek abbasydzkich władców


	Zakończenie
	Summary
	Wykaz skrótów
	Bibliografia
	Źródła
	Opracowania

	Abstrakt
	Abstract
	Indeksy
	Indeks osób, rodów, plemion i sekt
	Indeks nazw geograficznych

	Byzantina Lodziensia 1997–2022
	Kolofon



