


Islam, Arabowie i wizerunek kalifów  
w przekazach Chronografii  

Teofanesa Wyznawcy

Błażej Cecota 



B Y Z A N T I N A  L O D Z I E N S I A
seria wydawnicza Katedry Historii Bizancjum UŁ

z a ł o ż o n a  p r z e z 

Profesora Waldemara Cerana 

w 

1997 r.

№ XLIII



B Y Z A N T I N A  L O D Z I E N S I A

XLIII

Islam, Arabowie  
i wizerunek kalifów 

w przekazach Chronografii 
Teofanesa Wyznawcy

Błażej Cecota 

Łódź 2022



B Y Z A N T I N A  L O D Z I E N S I A
seria w ydawnicza Katedry Historii Bizancjum UŁ

№ XLIII

K O M I T E T  R E D A K C Y J N Y

Mirosław J. Leszka – przewodniczący
Andrzej Kompa – sekretarz

Sławomir Bralewski
Paweł Filipczak

Maciej Kokoszko
Kirił Marinow

Teresa Wolińska

R E C E N Z E N C I

Jarosław Dudek

Zdzisław Pentek

O K Ł A D K A  I  S Z ATA 

E DY T O R S K A  K S I Ą Ż K I

Sebastian Buzar

S K Ł A D  I  Ł A M A N I E

Tomasz Pietras

R Y S U N K I

Elżbieta Myślińska-Brzozowska

A D R E S  R E D A K C J I

Katedra Historii Bizancjum UŁ
ul. A. Kamińskiego 27a

90-219 Łódź, Polska
bizancjum@uni.lodz.pl

www.bizancjum.uni.lodz.pl

Wydrukowano z dostarczonych Wydawnictwu gotowych materiałów
ark. druk. 34,875

© Copyright by Błażej Cecota, Łódź 2022 © Copyright for this edition by Uniwersytet Łódzki, Łódź 2022  
Wydane przez Wydawnictwo Uniwersytetu Łódzkiego

Wydanie I  Zam. nr W.10428.21.0.M  Printed in Poland
Wydrukowano na papierze Stella Press 65 g by Zing Sp. z o.o.

ISBN 978-83-8220-903-7  e-ISBN 978-83-8220-904-4

Wydawnictwo Uniwersytetu Łódzkiego  90-237 Łódź, ul. Jana Matejki 34A
www.wydawnictwo.uni.lodz.pl  ksiegarnia@uni.lodz.pl  phone 42 635 55 77

Publikacja jest udostępniona na licencji Creative Commons
Uznanie autorstwa-Użycie niekomercyjne-Bez utworów zależnych 4.0 (CC BY-NC-ND)

https://doi.org/10.18778/8220-903-7

mailto:bizancjum@uni.lodz.pl
http://www.bizancjum.uni.lodz.pl
http://www.wydawnictwo.uni.lodz.pl
mailto:ksiegarnia@uni.lodz.pl


Mamie Danusi (1949–2020)





Spis treści

Wstęp . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 1

Rozdział I
Teofanes Wyznawca i jego dzieło. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 7

1.	 Teofanes Wyznawca – fakty biograficzne .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 7

2.	 Chronografia – informacje podstawowe .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 19

3.	 Teofil z Edessy i inne wschodnie źródła Chronografii .. . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 27

Rozdział II
Muhammad, islam, pierwsi muzułmanie a chrześcijanie. . . . . . . . . . 	 51

1.	 Prorok . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 51

2.	 Muzułmanie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 74

3.	 Chrześcijańscy sojusznicy islamu? Relacje Teofanesa a debata na temat 
stosunku monofizytów do islamu . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 91

4.	 Chrześcijanie prześladowani? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	118

5.	 Wspólnota ikonoklastycznego doświadczenia. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	151

6.	 Epidemie, trzęsienia ziemi i inne plagi w krajach muzułmańskich w ujęciu 
Teofanesa Wyznawcy .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	194



Spis treścivi

Rozdział III
Wizerunek władców muzułmańskich w Chronografii Teofanesa 
Wyznawcy. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	209

1.	 Prawowierni i sprawiedliwi . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	209
1.1.	 Abu Bakr . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	210

1.2.	 ‘Umar ibn al-Chattab . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	217

1.3.	 ‘Usman ibn Affan . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	232

1.4.	 Ali .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	237

2.	 Umajjadzi . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	248
2.1.	 Fundamenty - Mu‘awija i ‘Abd al-Malik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	248

2.2.	 Walid – ‘Umar – Jazyd – prześladowcy chrześcijan . . . . . . . . . . . . . . . . . 	284

2.3.	 Hiszam i następcy – stagnacja .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	300

2.4.	 Marwan II – upadek . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	316

3.	 Abbasydzi . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	323
3.1.	 Powstanie Abbasydów i przejęcie przez nich władzy . . . . . . . . . . . . . . . 	324

3.2.	 Abbasydzi w walkach z Bizantyńczykami .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	350

3.3.	 Abbasydzi a prześladowania chrześcijan . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 366

3.4.	 Islam za Abbasydów . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	383

3.5.	 Wizerunek abbasydzkich władców .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	390

Zakończenie .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	399

Summary . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	405

Wykaz skrótów . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	411

Bibliografia . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	423
Źródła .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	423
Opracowania . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	433

Abstrakt . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	519

Abstract .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	520

Indeksy . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	521
Indeks osób, rodów, plemion i sekt . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	521
Indeks nazw geograficznych . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	535



Powstanie islamu w VII w. n.e. uznajemy za jedno z najistotniejszych 
wydarzeń w dziejach cywilizacji śródziemnomorskich, często za moment 
przełomu pomiędzy epoką starożytności i średniowiecza. Czynimy tak 
jednak z perspektywy niemal półtora tysiąca lat, upływających wielo-
krotnie pod znakiem zmagań pomiędzy chrześcijaństwem, zwłaszcza 
katolickim i ortodoksyjnym, a islamem, występującym zresztą również 
pod wieloma postaciami, dogmatycznymi i etnicznymi. Dodajmy, spo-
glądając przede wszystkim na momenty konfliktu, znacznie rzadziej 
dotychczas zauważając istotne i długoletnie okresy współpracy pomię-
dzy przedstawicielami obydwu religii objawionych. Szczególnie dzisiaj, 
w okresie zdominowanym doniesieniami medialnymi, dotyczącymi czy 
to prób restauracji zapomnianych ponoć idei, z tą kalifatu jednoczą-
cego wszystkich muzułmanów pod jednym przywództwem na czele1, 

1 Warto jednak być świadomym, iż współczesne ideologie odwołujące się do tra-
dycyjnych wzorców wywodzą się w istocie ze współczesnych nurtów zachodnioeuro-
pejskich i anglosaskich, wykorzystując ideologie nacjonalizmu i socjalizmu, przybrane 
jedynie w sztafaż odwołujący się do średniowiecznych idei. Zjawisko to opisał świetnie 
J o h a n n e s  J.G. J a n s e n  w słynnej pracy The Dual Nature of Islamic Fundamentalism, 
tłumaczonej na język polski na początku bieżącego wieku, wskazując, że w istocie teo-
retycy fundamentalizmu islamskiego to osoby, które dostosowały masowe ideologie 
zachodnie do warunków w jakich żyły społeczeństwa muzułmańskie ( J.J.G. J a n s e n, 
Podwójna natura fundamentalizmu islamskiego, tłum. A. Ł o j e k-M a g d z i a r z, 
Warszawa 2005).

Wstęp



Wstęp2

„odrodzenia islamu”2, a też próbujących budować wizerunek wyznawców 
Allaha jako fanatyków, sięgających niejednokrotnie po metody terrory-
styczne. Warto jednak zadać sobie pytanie, w jaki sposób najmłodszą 
z religii objawionych odbierali przedstawiciele chrześcijańskiego kręgu 
cywilizacyjnego u zarania powstania islamu. Czy wyczuwali znaczenie 
nowego proroctwa i podążających za nim wyznawców, czy też uznawali 
za jeszcze jedną, sezonową herezję? Czy obraz nowej religii wpłynął 
w istotny sposób na wizerunek ludów ją przyjmujących? W jaki sposób 
traktowali poszczególnych władców powstałego na Bliskim Wschodzie 
nowego imperium?

Historia stosunków bizantyńsko-arabskich w okresie kształtowa-
nia się kalifatu, to jeden z najważniejszych tematów, jakim zajmują się 
naukowcy badający procesy decydujące o powstaniu religii muzułmań-
skiej. Ekspansja islamu to dla cesarstwa koniec pewnej epoki. Zwycięstwo 
muzułmanów na Bliskim Wschodzie i w Afryce Północnej oznacza- 
ło kres idei uniwersalnego cesarstwa w jej realnym wymiarze. Miało ono 
także kolosalne znaczenie gospodarcze. Szczególnie dotkliwa była utrata 
Egiptu. Z drugiej jednak strony, wojny z kalifatem zintegrowały teryto-
ria pozostające pod władzą Bizancjum. Wyzwanie, jakim było odparcie 
corocznych najazdów, skłoniło cesarzy do gruntownych reform admi-
nistracyjnych, zarówno cywilnych, jak i wojskowych. Ciągłe zagrożenie 
ze strony potężnego wroga było także pewnym czynnikiem w kształ-
towaniu się wśród Bizantyńczyków nowej tożsamości, podkreślającej 
odrębność religijną, w jakiejś mierze kulturową i cywilizacyjną. Z drugiej 
strony, dla historyków orientalistów zajmujących się tym okresem, istotne 

2  W zachodnim dyskursie może nie dominuje, ale pojawia się narracja o odro-
dzeniu islamu, jego rozwoju, zwłaszcza w Europie i Stanach Zjednoczonych, w jego 
radykalnych formach, dotowanych przez bogate państwa petrodolarowe, który to ma 
w krótkiej przyszłości stać się alternatywną propozycją cywilizacyjną dla trapionych 
wieloma wewnętrznymi problemami demokracji. Dla równowagi poleciłbym chociaż-
by krótką pracę F i r a s a A l k h a t e e b’ e g o, której narracja może stać się bliska tym, 
którzy przestrzegają przed rozwojem islamu. Znajdą tam bowiem dobrze sobie znane 
wątki o problemach zaprzepaszczonego dziedzictwa, upadku cywilizacji, zagrożeniu ze 
strony zewnętrznych sił czy liberalizmu, prowadzących do podziałów wewnętrznych itp., 
a wszystko to z perspektywy muzułmańskiej (F. A l k h a t e e b, Lost Islamic History. 
Reclaiming Muslim Civilisation from the Past, London 2014, s. 152–165).



Wstęp 3

jest, jak wielki wpływ miało cesarstwo na muzułmanów. Powszechnie 
znana jest problematyka zapożyczeń administracyjnych. Jednak obec- 
nie poruszane są także kwestie wpływu na świadomość arabską. Przykła- 
dem może tutaj być sposób przedstawiania cesarza Herakliusza, który stał 
się wśród wyznawców islamu punktem odniesienia, przykładem władcy.

Celem niniejszej pracy nie jest z pewnością udzielenie ostatecz-
nej odpowiedzi na wyżej postawione pytania, raczej przedstawienie 
dotychczasowych ustaleń na temat poruszonych wątków oraz zapre-
zentowanie kilku nowych interpretacji, bez aspiracji do uznania ich za 
wiążące i ostateczne. Podążając za myślą sformułowaną niedawno przez 
Antoine’a Borruta, który w swojej dysertacji poświęconej przełomowi 
pomiędzy panowaniem dynastii umajjadzkiej i abbasydzkiej w kontekście 
Syrii wspomniał, że mimo dziesiątek lat doświadczeń badawczych nadal 
można zaobserwować tendencję do nieuznawania informacji pochodzą-
cych ze źródeł chrześcijańskich za wiążące w kontekście poznawania 
historii wczesnego islamu3, postanowiłem zmierzyć się z tym tematem, 
poczynając od najważniejszego, wręcz pomnikowego, dzieła historiogra-
fii bizantyńskiej ówczesnych czasów4. Jaki jest efekt zaprezentowanych 
poniżej analiz, pozostawiam ocenie Czytelników.

3  A.  B o r r u t, Entre mémoire et pouvoir. L’espace syrien sous les derniers Omeyyades 
et les premiers Abbassides (v. 72–193/692–809), Leiden–Boston 2011, s. 1. Poniekąd 
obserwację tę potwierdził ostatnio R y a n  J.  L y n c h, który w swojej pracy dotyczącej 
Balazuriego stwierdził m.in., że trudno odnosić się do zagadnień wzajemnych wpły-
wów historiograficznych pomiędzy tradycjami muzułmańskimi a bizantyńskimi, skoro 
badania nad tymi ostatnimi przynoszą nadal tak wiele pytań (jak rozumiem, odno-
śnie do źródeł informacji, dzięki którym takie osoby jak Teofanes mogły opisać nieraz 
całkiem dokładnie pewne wydarzenia w kalifacie): Arab Conquests and Early Islamic 
Historiography. The Futuh al-Buldan of al-Baladhuri, London–New York 2020, s. 11.

4  Jednocześnie jednego z pierwszych bizantyńskich dzieł historiograficznych, któ-
rego autor zajął się w ogóle kwestią pojawienia się islamu. Jak napisał już ponad wiek 
temu C a r l  G ü t e r b o c k: eine bemerkenswerte Erscheinung ist es, daß die byzanti-
nischen Geschichtsschreiber mit wenigen Ausnahmen dem Auftreten Mohammeds und 
der durch ihn hervorgerufenen religiösen und politischen Bewegung nur ein sehr geringes 
Interesse entgegengebracht haben (Der Islam im Lichte der Byzantinischen Polemik, Ber-
lin 1912, s. 67). Symptomatyczne też, że swój przegląd postaw bizantyńskich historyków 
wobec osoby Muhammada rozpoczął właśnie od Teofanesa.



Wstęp4

W przypadku tak wielowątkowej pracy, jak niniejsza, za bezpro-
duktywne uznałem zwyczajowe przedstawianie we wstępie literatury 
przedmiotu. Zainteresowanych odsyłam do dość bogatych przypisów 
w poszczególnych częściach książki, gdzie omawiam niektóre z koncepcji 
dotyczących zagadnień szczegółowych. W swojej pracy nad podstawowym 
dla niniejszej monografii tekstem źródłowym, Chronografią Teofanesa 
Wyznawcy, korzystałem przede wszystkim z klasycznego wydania w edycji 
Carla de Boora, konfrontując je jednak wielokrotnie z pracami trans-
latorskimi Cyrila Mango, Rogera Scotta oraz Harry’ego Turtledove’a. 
Należy się tutaj kilka słów wyjaśnienia. Biorąc pod uwagę, że część wąt-
ków podejmowanych w książce stanowi do dzisiaj temat ożywionej 
debaty w środowiskach muzułmańskich, akademickich, acz o wyraź- 
nej tendencji monumentalizacji niektórych spośród postaci związanych 
z początkami islamu, postanowiłem nie ignorować prac tych badaczy 
(bez względu na pozorną egzotyczność językową), ale wskazać raczej 
na nie w odpowiednich przypisach. Chciałem w ten sposób przestrzec 
ewentualnych Czytelników przed bezrefleksyjnym przyjmowaniem 
tez zawartych w tychże pracach, dość często powszechnie dostępnych 
i mogących być pierwszym wyborem wśród zainteresowanych tematyką. 
Wskazuję na to wielokrotnie w przypisach szczegółowych, podkreślając, 
że dane opracowanie reprezentuje „muzułmański” lub „tradycyjny” punkt 
widzenia. Z uwagi na fakt, że w niniejszym omówieniu podjętych zosta-
ło wiele wątków rzadko podnoszonych w polskiej dyskusji naukowej, 
za istotne uznałem dodanie licznych obszernych przypisów wyjaśniają- 
cych, których obecność może budzić wątpliwości specjalistów, obezna-
nych bardzo dobrze z poruszaną tematyką. Starając się uniknąć niepo-
rozumień, literaturę na temat samego Teofanesa Wyznawcy i jego dzieła 
zaprezentowałem w rozdziale pierwszym. Uznałem tenże za konieczny ze 
względu na, mam nadzieję, w pewnej mierze upowszechniający charakter 
niniejszej książki. Rozdział drugi poświęciłem kilku zagadnieniom szcze-
gółowym: wizerunkowi Muhammada i islamu w Chronografii, problemo-
wi współpracy chrześcijańsko-muzułmańskiej w początkowym okresie 
inwazji, zagadnieniu ikonoklazmu oraz znaczeniu narracji dotyczących 
epidemii w kontekście wizerunku muzułmanów, zachowanych w dziele 
Teofanesa. Omówienia te są po części efektem moich wcześniejszych 



Wstęp 5

dociekań, uzupełnionych o zupełnie nowe wątki. Biorąc pod uwagę roz-
wój nauki i dostęp do jej osiągnięć należy z całą mocą podkreślić, wbrew 
doniesieniom medialnym i tabloidyzacji życia codziennego, że żyjemy 
w świetnych czasach. Dzięki upowszechnieniu zasad otwartego dostępu, 
nasze koncepcje możemy weryfikować praktycznie od ręki. Rozdział 
trzeci poświęciłem wizerunkowi kalifów, jaki Teofanes (i jego współ-
pracownicy?) stworzył w Chronografii, poczynając od zaprezentowania 
tzw. sprawiedliwych i prawowiernych, przez poszczególnych Umajjadów, 
po podrozdział poruszający kompleksowo (także w kontekście ewentual-
nych przemian w samej religii oraz stosunku do chrześcijan) zagadnienie 
wykreowanego w dziele obrazu Abbasydów.

W pracy zastosowano, z uwagi na jej maksymalnie powszechny cha-
rakter, zasady polskiej, uproszczonej transkrypcji zapisu nazw arabskich, 
z uwzględnieniem jedynie najważniejszych znaków diakrytycznych. 
Tylko w przypadkach, gdy możliwe było zaistnienie nieporozumień ze 
względu na podobieństwo imion, pozwoliłem sobie dodać w odpowied-
nich przypisach zapis transliteracyjny. Tłumaczenia tekstów źródłowych 
na język polski, jeżeli nie zaznaczono inaczej, pochodzą od autora.

Chciałbym podziękować profesorowi Jackowi Bonarkowi za szansę 
powrotu do naukowych pasji, profesorowi Mirosławowi J. Leszce za 
umożliwienie publikacji i opiekę nad niniejszą pracą praktycznie od 
momentu powstania jej pierwszej wersji, profesor Teresie Wolińskiej za 
pomoc w dotarciu do literatury przedmiotu. Profesorom Zdzisławowi 
Pentkowi oraz Jarosławowi Dudkowi należy się dozgonna wdzięczność za 
liczne i ze wszech miar słuszne uwagi, które pozwoliły mi uniknąć wielu 
błędów podczas przygotowywania ostatecznej wersji niniejszej dyser-
tacji. Wszelkie usterki i potknięcia są oczywiście wyłączną winą autora 
opracowania. Dziękuję Siostrze i Ojcu za okazaną pomoc i możliwość 
zajmowania się kwestiami niemającymi nic wspólnego z problemami dnia 
codziennego, jak również panom: Krzysztofowi Chojniakowi, prezyden-
towi Piotrkowa Trybunalskiego i dr. Bogdanowi Munikowi, sekretarzowi 
miasta za życzliwość wobec dość nietypowych zainteresowań podwład-
nego. Przede wszystkim zaś, niniejszą książkę dedykuję Mojej Mamie 
Danusi, bez której nigdy nie zacząłbym przygody z historią.





Celem niniejszej pracy nie jest, co prawda, omówienie skompliko-
wanych zagadnień dotyczących autorstwa Chronografii i różnorodnych 
inspiracji jej twórcy, a raczej przedstawienie kilku interesujących aspektów 
związanych z budową narracji na temat islamu, niemniej jednak biorąc 
pod uwagę również popularyzatorski charakter mojej publikacji uznałem 
za konieczne przedstawienie fundamentalnych współczesnych hipotez tak 
na temat samego Teofanesa, jak i jego dzieła, szczególnie w kontekście 
zawartych w nim informacji na temat muzułmanów.

1.	 Teofanes Wyznawca – fakty biograficzne

Wiadomości na temat życia Teofanesa można znaleźć przede wszyst-
kim w dwóch źródłach: panegiryku autorstwa Teodora Studyty, stwo-
rzonym prawdopodobnie około roku 822 w związku ze złożeniem 
ciała Chronografa w jego klasztorze, a także żywocie pióra Metodego 

Rozdział I

Teofanes Wyznawca i jego dzieło



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…8

(późniejszego patriarchy Konstantynopola w latach 843–847), który 
został przez niego skomponowany prawdopodobnie przed 832 r. Co praw-
da istnieją też inne hagiografie Teofanesa (znaleźć możemy je w BHG 
1788–1792, wymienić można m.in. anonimowy Żywot Teofanesa łączony 
z Symeonem Metafrastesem, żywot opracowany przez kapłana świątyni 
pałacowej w Blachernach Nicefora Skeutofylakisa, napisany w postaci 
dodatku do hymnu na cześć Teofanesa biogram Teodora Protasekretisa, na 
podstawie którego powstało Życie Teofanesa w języku starocerkiewnosło-
wiańskim), jednakże według współczesnych badaczy mają one niewielką 
wartość, są wtórne i nie stanowią w żaden sposób materiału niezależnego 
od wcześniej wspomnianych dwóch dzieł1. W pierwszym, Teodora Studyty, 
wyszczególnić możemy m.in. następujące informacje na temat Wyznawcy:

•	 urodził się w zamożnej rodzinie,

•	 jego rodzicami byli Izaak i Teodote,

•	 ojciec zajmował honorowe miejsce w hierarchii dworskiej,

•	 przyszły historyk miał możliwość w młodym wieku poznać osobiście 
cesarza,

•	 otrzymał dość szybko swoje pierwsze stanowisko w hierarchii dwor-
skiej – stratora,

•	 jego ojciec umarł wkrótce po otrzymaniu przez Teofanesa pierwszej 
rangi dworskiej,

•	 Wyznawca ożenił się w wieku 19 lat,

•	 para była bezdzietna, nieco po dwóch latach małżeństwa obydwoje 
zdecydowali się na rozpoczęcie życia monastycznego,

•	 dzięki wstawiennictwu cesarzowej Ireny, żona trafia do klasztoru 
na wyspie Prinkipos,

1  Zaprezentowane poniżej ustalenia przede wszystkim na podstawie opracowania: 
C. M a n g o, R. S c o t t, Introduction, [in:] The Chronicle of Theophanes Confessor. 
Byzantine and Near Eastern history A.D. 284–813, transl. and eds i i d e m  with the 
assistance of G. G r e a t r e x, Clarendon Press, Oxford 1997, s. XLIII–LII. Tam również 
literatura sekundarna dotycząca problematyki.



Rozdział I. Teofanes Wyznawca i jego dzieło 9

•	 Teofanes przyjmuje tonsurę na wyspie Kalonymos z rąk słynnego mni-
cha, Teodora „Jednorękiego”,

•	 Wyznawca założył własny klasztor na zboczu góry Sigriane, gdzie 
poświęcił się pracy, m.in. kopiowaniu manuskryptów,

•	 Teofanes był chory, w wyniku choroby podupadł na zdrowiu, mocno 
wychudł,

•	 podczas schizmy moechiańskiej nie zajął zdecydowanego stanowiska, 
potępiającego cesarza Konstantyna VI za jego powtórne małżeństwo 
z Teodote,

•	 w odpowiedzi na wznowienie polityki ikonoklastycznej przez Leona 
Armeńczyka, Teofanes zgromadził przy swoim łożu (do którego został 
przykuty z powodu boleści – choroby nerek) przywódców klasztorów 
Bitynii i wezwał ich do zajęcia odpowiedniego stanowiska i obrony 
świętych wizerunków,

•	 kiedy rozpoczynają się prześladowania ikonoduli, także Teofanes, 
mimo choroby, zostaje przewieziony do Konstantynopola,

•	 w stolicy został przesłuchany przez Jana Gramatyka, późniejszego 
patriarchę,

•	 uwięziony, w areszcie przebywał około dwóch lat, mimo że cały czas 
cierpiał z powodu choroby nerek,

•	 po okresie uwięzienia został zesłany na Samotrakę, gdzie umarł po 
kilku dniach,

•	 jego ciało powróciło do założonego przez niego klasztoru dopiero 
po śmierci cesarza Leona,

•	 Teodor wspomniał też, że już po śmierci za wstawiennictwem Teofa- 
nesa dochodziło do cudów.

Z kolei w żywocie przygotowanym przez Metodego wyróżnić można 
następujące elementy:

•	 wymienione zostały imiona rodziców: Izaak i Teodote,

•	 odziedziczył swoje pierwsze imię – Izaak, po ojcu,



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…10

•	 jego ojciec miał zginąć podczas pełnienia obowiązków wojskowych 
na Morzu Egejskim, kiedy Wyznawca miał trzy lata,

•	 był wychowywany i edukowany przez swoją matkę,

•	 w wieku dziesięciu lat został zaręczony z Megalo, która wówczas 
miała lat osiem, na podstawie umowy zawartej pomiędzy rodzicami. 
Obydwie strony tego porozumienia dysponowały znacznym majątkiem,

•	 Teofanes dorastał zajmując się typowymi zajęciami dla młodych bizan-
tyńskich arystokratów – jeździectwem, polowaniami,

•	 autor wspomina, że Teofanes miał przyjaciela, jednego ze swoich służą-
cych, trudniącego się złotnictwem, imieniem Prandios, który namawiał 
go by został mnichem,

•	 kiedy ukończył osiemnaście lat, jego matka wymogła na nim wypeł-
nienie umowy małżeńskiej, czemu nie sprzeciwił się ze względu na 
szacunek wobec cnoty posłuszeństwa,

•	 jego matka umarła podczas przygotowań do ślubu syna,

•	 wówczas otrzymał od cesarza Leona IV stanowisko stratora,

•	 kiedy wyznaczony przez prawo okres żałoby został zakończony, jego 
przyszły teść naciskał, aby zrealizował umowę małżeńską,

•	 Teofanes miał przed ślubem odbyć rozmowę ze swoją przyszłą żoną, 
podczas której poinformował ją o zamiarze rozpoczęcia życia klasztor-
nego zaraz po wypełnieniu obowiązków narzuconych przez umowę 
rodzicielską. Ta miała przystać na taki układ,

•	 dowiedziawszy się o tym, jego przyszły teść poprosił cesarza Leona 
by ten zagroził Teofanesowi oślepieniem, gdyby zdecydował się 
na podjęcie życia monastycznego,

•	 Teofanes miał otrzymać misję wojskową od cesarza – nadzór nad 
budową twierdzy w Kyzyku, którą to misję Wyznawca wypełnił 
na własny koszt,

•	 podczas wykonywania tego zadania wojskowego, spotkał na górze 
Sigriane mnicha imieniem Jerzy, któremu przedstawił swoje plany. 
Jerzy zapewnił go, że może cierpliwie poczekać na rozwiązanie swojego 



Rozdział I. Teofanes Wyznawca i jego dzieło 11

problemu, zapowiadając, że wkrótce zarówno cesarz, jak i jego przyszły 
teść, zakończą życie,

•	 do zapowiedzianych powyżej przez mnicha wydarzeń dojść miało, 
kiedy Teofanes skończył dwadzieścia jeden lat, już za czasów pano-
wania cesarzowej Ireny,

•	 realizację swojego planu Teofanes, wraz z małżonką, rozpoczął od 
wyprzedaży majątku, a także wyzwolenia pozostających w ich dyspo-
zycji niewolników,

•	 dochodzi do osiedlenia żony w klasztorze na Prinkipos, przekazania 
odpowiedniej oprawy monastyrowi. Wraz z małżonką uzgadniają, że 
więcej widywać się nie będą,

•	 osiedlenie w klasztorze Polichnion na górze Sigriane, będącym jego 
własnością,

•	 oddanie zarządu klasztoru Strategiuszowi, który był jego przewodni-
kiem podczas przyjmowania reguł życia monastycznego,

•	 przeniesienie na wyspę Kalonymos, gdzie na własny koszt wybudował 
klasztor, osiedliwszy tam społeczność mnichów zgromadzoną wokół 
Teodora „Jednorękiego”. Wyznaczenie jednego z nich przełożonym,

•	 sam Teofanes odmówił pełnienie roli przełożonego. Zajmował się 
przepisywaniem manuskryptów,

•	 na Kalonymos spędził sześć lat,

•	 powrót do Sigriane,

•	 wykupienie działki na Agros, sąsiadującej z klasztorem, rozbudowa, 
postawienie nowego kościoła,

•	 Teofanes uczestniczył w VII soborze ekumenicznym w 787 r.,

•	 około roku 810 Teofanes zapadł na chorobę nerek (kamica) i do końca 
życia pozostał przykuty do łoża,

•	 około roku 813, po rozpoczęciu rządów Leona V, Teofanes został 
wezwany do stolicy, gdzie namawiano go różnego rodzajami zachęta- 
mi do uznania nowej polityki religijnej cesarza, wymierzonej w kult 
ikon. Wyznawca nie zgodził się na te warunki,



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…12

•	 Teofanes został oddany do dyspozycji Jana Gramatyka. Przez pewien 
czas przetrzymywany w klasztorze Rosmisdas, następnie przeniesiony 
do małej celi więziennej w pałacu Eleutherios, gdzie pozostawał pod 
strażą przez dwa lata,

•	 po tym okresie został wygnany z rozkazu cesarza na Samotrakę, 
gdzie umarł po dwudziestu trzech dniach od przybycia,

•	 ciało Teofanesa zostało umieszczone w drewnianej trumnie,

•	 w żywocie wzmiankuje się, że po swojej śmierci Teofanes zaczął czynić 
cuda,

•	 po śmierci Leona V trumna została przeniesiona do Hierea w uroczy-
stej procesji podczas Wielkiego Tygodnia (najprawdopodobniej roku 
821). Doszło wówczas do licznych uzdrowień chorych i opętanych, 
którzy pielgrzymowali do Hierea,

•	 po roku, mimo protestów, ciało zostało przeniesiono do monastyru 
Agros i pochowane w tamtejszym kościele.

Jak widać z powyższego zestawienia, zaprezentowane relacje różnią się 
jedynie co do szczegółów, takich jak dokładne określenie momentu śmier-
ci ojca Teofanesa (stało się to, kiedy ten był dzieckiem, czy mężczyzną 
wstępującym w związek małżeński), a także kwestii konkretnego miejsca 
przyjęcia riasy oraz przewodniczenia (lub nie) poszczególnym wspólno-
tom pojawiającym się w obydwu relacjach. Trudno jednak stwierdzić, 
który ze wspomnianych powyżej autorów zasługuje na większe zaufanie. 
Teodor Studyta był niemal rówieśnikiem Teofanesa (urodził się najpraw-
dopodobniej w 759 r.), a mimo to właśnie Wyznawca wprowadzał go 
w tajniki życia monastycznego. Później jednak, w kontekście schizmy 
moechiańskiej, ich drogi się rozeszły, bowiem Teodor przyjął bardziej 
zdecydowane stanowisko wobec czynu Konstantyna VI. Istotny wydaje 
się też charakter pracy Studyty dotyczącej Teofanesa, okolicznościowy, 
kiedy to autor mógł nie mieć czasu na weryfikację danych i musiał opierać 
się na swojej pamięci, możliwe więc, że pomieszał pewne fakty. Metody 
mógł znać Wyznawcę osobiście, chociaż nie wspomniał na ten temat. 
Prawdopodobnie poznał go, kiedy był przełożonym jednego z bityńskich 



Rozdział I. Teofanes Wyznawca i jego dzieło 13

klasztorów. Miał jednocześnie więcej czasu na przygotowanie swojej pracy, 
a co za tym idzie na weryfikację zawartych w niej informacji. Warto zresz-
tą zauważyć, że niezgodności pomiędzy dwoma dziełami dotyczą ra- 
czej zagadnień pobocznych, w większości zaś zawierają te same dane 
na temat biografii Teofanesa, są też w miarę spójne co do chronologii 
najważniejszych wydarzeń.

Opierając się na tychże można pokusić się o zbudowanie krótkie-
go biogramu Teofanesa Wyznawcy. Urodził się on około roku 760. 
Najprawdopodobniej w roku 762 lub 763 stracił ojca. W roku 769 (770) 
zaręczył się z Megalo. W roku 777 lub 778 umarła jego matka Teodote, 
a sam Teofanes otrzymał dworską funkcję stratora. Rok później (778 lub 
779) ożenił się z Megalo. W tym też czasie, będąc związany z administracją 
cesarską, zajmował się budową twierdzy w Kyzyku. Cywilno-wojskowa 
kariera Wyznawcy nie trwała zbyt długo – w roku 780 lub 781 podjął 
wraz z małżonką decyzję o rozpoczęciu życia monastycznego. W latach 
780 (781) – 786 (787) przebywał na Kalonymos, a także na górze Sigriane, 
gdzie podjął się zadania stworzenia nowego klasztoru – Agros. W 787 r. 
brał udział w siódmym soborze ekumenicznym. W 809 (810) r. zapadł 
na ciężką chorobę nerek. Po roku 813 (w 815 lub 816?) został wezwany do 
Konstantynopola, w związku z rozpoczętymi wówczas prześladowaniami 
ikonoklastów. W wyniku swojej niezłomnej postawy uwięziony na około 
dwóch lat w pałacu Eleutherios. W roku 818, w lutym, wygnany na wyspę 
Samotrakę. Tam umarł 12 marca 818 r. W dniach 17–23 marca 821 r. jego 
ciało zostało przetransportowane do Hierei, a rok później, w marcu 822 
pochowane w klasztorze Agros.

Warto w tym miejscu zauważyć, że elementy zawarte w dziele Teodora 
i żywocie Metodego, szczególnie te dotyczące młodości Teofanesa, jego 
typowych dla arystokracji rozrywek i braku podkreślenia jakiegokolwiek 
wyższego wykształcenia, a także wzmianki na temat pracy jako kopisty, 
do którego to zajęcia musiał się przysposabiać na bieżąco, już w klaszto-
rze, pozwalają niekiedy badaczom sugerować, że autor wielkiego dzieła, 
obejmującego liczne materiały źródłowe, a także ogromny przedział chro-
nologiczny, jakim była Chronografia, wymagający zarówno szerokiego 
rozeznania w dostępnych materiałach i oczytania, jak i rudymentarnej 



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…14

wiedzy nie tylko z zakresu historii, ale także np. teologii, nie mógł być 
tą samą osobą, która została przedstawiona we wspomnianych dwóch 
dziełach2. Reasumując – Teofanes Wyznawca nie mógł być autorem 
Chronografii. Trudno nie odnieść się do tych supozycji. Wydaje się bowiem, 
że sugerujący takie rozwiązanie zdają się zapominać, jakie środowisko 
reprezentował Teofanes i jakimi środkami dysponował3. Trudno spodzie-
wać się by nawet w kontekście przedstawionej we wspomnianych powyżej 
dziełach biograficznych pracy kopisty wykonywał ją sam. Sądzę, że można 
z dużą dozą prawdopodobieństwa domniemywać, iż stał na czele jakiegoś 
większego zespołu mnichów zajmujących się tymi zadaniami, a pracują-
cych w ramach wspólnoty-klasztoru, który założył. Czyż można wykluczyć, 
że zespół ten pomagał również przygotowywać Chronografię?4 Tak czy 
inaczej więc, Teofanes mógł uczestniczyć w pracach nad wspomnianym 
dziełem. Należy w tym miejscu przypomnieć jaką najprawdopodobniej 
pozycję w Konstantynopolu uzyskał w końcu VIII w. Jerzy Synkellos, 
którego pracę kontynuował przecież Wyznawca. Chociaż nie wiemy 
zbyt wiele o jego życiorysie (był mnichem, przez jakiś czas przebywał 
w Palestynie, prawdopodobnie w starej ławrze św. Charitona w pobliżu 
Tekoa, mieszkał przez dłuższy czas w Konstantynopolu5) to najważniejsza 

2  Por. P. S p e c k, Der ‘zweite’ Theophanes. Eine These zur Chronographie des Theo-
phanes, PB 13, 1994, s. 431–483.

3  Biorąc pod uwagę zarówno funkcję jaką sprawował, przełożonego klasztoru, jak i po- 
chodzenie z zamożnej rodziny, można sobie wyobrazić, że Teofanes mógł liczyć na 
pomoc nie tylko osobistego sekretarza, ale dysponował zespołem przeszkolonych, zawo-
dowych bibliotekarzy i kopistów: M. D e b i é, Theophanes ‘Oriental Source’. What can 
we learn from Syriac Historiography?, [in:] Studies in Theophanes, eds M. J a n k o w i a k, 
F. M o n t i n a r o, Paris 2015 [=TM 19], s. 375.

4  Nie byłoby w tym nic dziwnego, biorąc pod uwagę późnoantyczne tradycje pole-
gające często na pracy zespołowej nad danym dziełem, gdzie rolę autora przyjmował ten, 
który autorytatywnie decydował o włączanym do danej kroniki materiale, wybierając go 
i dokonując pewnych skrótów lub rozszerzeń, zlecając jednakowoż wykonanie zadania 
podwykonawcom. Dobrym przykładem może być tutaj chociażby działalność Euzebiu-
sza z Cezarei: M. C a s s i n, M.‑Y.  P e r r i n, M. D e b i é, G. Tr a i n a, La question des 
éditions de l’Histoire ecclésiastique et le livre X, [in:] Eusèbe de Césarée, Histoire ecclé-
siastique: commentaire, eds S. M o r l e t, L. P e r r o n e, Paris–Brescia 2012, s. 185–206.

5  Warren Tr e a d g o l d  w swojej pracy poświęconej Jerzemu nie wyklucza, że 
pochodził on z północnej Syrii i związany był na początku swojej kariery z patriarchatem 



Rozdział I. Teofanes Wyznawca i jego dzieło 15

informacja kryje się w jego przydomku – przez dłuższy czas w końcu 
VIII w. i na początku IX Jerzy sprawował funkcję synkellosa patriarchy 
Konstantynopola Tarazjusza, z którą nie wiązały się, co prawda, jakieś 
istotne obowiązki, ale była ona bardzo ceniona i znajdowała się wysoko 
w hierarchii Kościoła konstantynopolitańskiego, często będąc wstępem do 
objęcia tronu patriarszego. Stąd też niektórzy z badaczy podważali, znaj-
dujące się w przedmowie tłumaczenia Chronografii autorstwa Anastazjusza 
Bibliotekarza, informacje m.in. o prześladowaniach Synkellosa ze strony 
ikonoklastycznych cesarzy. Należy jednak pamiętać, że Jerzy mógł zawdzię-
czać swoją pozycję cesarzowej Irenie, mamy bowiem pewność, że władcy 
brali udział w procesie mianowania na tę funkcję. Pośrednio potwier-
dzałby to wspomniany już Anastazjusz Bibliotekarz, który nadmienił też, 
że Synkellos został doceniony przez legatów rzymskich na soborze 787 r. 
jako jeden z obrońców ortodoksji. Osoba o takiej pozycji mogła zapew-
ne liczyć na daleko idącą współpracę w zakresie dobrania sobie zespołu 
ludzi odpowiedzialnych za przygotowanie kroniki, a specjaliści ci mogli 
następnie współpracować z Teofanesem. Kwestia czemu Synekellos miałby 
wybrać Wyznawcę jako jednego z prowadzących pracę, pozostaje według 
mnie otwarta. Pewną wskazówką w tym względzie wydają się rozważania 
na temat poglądów obydwu autorów względem wydarzeń im współ-
czesnych, czyli poza powszechnie znanym zagadnieniem ikonoklazmu 
cesarskiego, także stosunku do patriarchów Tarazjusza i Nicefora, a przede 
wszystkim Teodora Studyty i jego uczniów oraz schizmy moechiańskiej 

– Teofanes i Jerzy nie różnili się w tym względzie praktycznie w ogóle6. 
Być może więc wybór Synkellosa podyktowany był względami natury 
politycznej – Wyznawca był gwarantem utrzymania „linii ideowej”7 

antiocheńskim, a później być może jerozolimskim. Stąd też jego niezrozumienie dla idei 
ikonoklastycznych obecnych w cesarstwie, gdzie ostatecznie zamieszkał, a także głębokie 
zainteresowanie losem chrześcijan syryjskich, nad którymi opiekę powinien był według 
niego roztoczyć cesarz bizantyński, m.in. ze względu na coraz dotkliwsze prześladowania 
ze strony muzułmańskich kalifów (The Life and Wider Significance of George Syncellus, 
[in:] Studies in Theophanes…, s. 9–30).

6  C. M a n g o, R. S c o t t, Introduction…, s. LVII.
7  Wydaje się zaś, że ta była dość istotna dla Jerzego i istnieją interpretacje, zgodnie 

z którymi jednym z celów, dla których powstało jego dzieło było przedstawienie dziejów 



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…16

przygotowywanego dzieła8. Warto jednak pamiętać, że wybór ten mógł 
być również podyktowany bardziej osobistymi pobudkami, choćby zaini-
cjowanymi wspólnotą poglądów9.

Istnieje kilka przesłanek wskazujących zresztą na to, że Teofanes 
umieścił w swojej Chronografii fragmenty bezpośrednio zaczerpnięte 
z narracji przygotowanych przez Jerzego10. Najbardziej widocznym na 
pierwszy rzut oka jest wyjątkowo negatywny stosunek do Nicefora I, 
mający charakter niemal osobistej nienawiści do tego władcy. Rzecz w tym, 
że w znanej nam, niepełnej oczywiście, biografii Teofanesa nie można odna-
leźć wątków, które mogłyby stać się powodem tak negatywnego stosunku 
do cesarza. Trudno uznać za takową wyjątkowo niekorzystną politykę 
fiskalną wobec klasztorów, zapoczątkowaną przez władcę. W życiory-
sie Jerzego Synkellosa można za to odnaleźć taką motywację – w lutym 
808 r., podczas wykrycia spisku patrycjusza Arsabera, cesarz miał zasą-
dzić domniemanym spiskowcom karę chłosty, wygnania oraz konfiskaty 
mienia. Wśród tychże znajdowali się też dostojnicy kościelni związani 
z Hagia Sofia, w tym nieznany z imienia synkellos. Trudno stwierdzić, 
czy wymieniony urzędnik kościelny to faktycznie sam Jerzy – jeśli jed-
nak nie, to i tak ukarani zostali jego współpracownicy, znajomi, domnie- 

tak by bronić podstawowych prawd wiary, przede wszystkim w kontekście sporów iko-
noklastycznych: P. Va r o n a, Chronographical Polemics in Ninth-Century Constantinople. 
George Synkellos, Iconoclasm and the Greek Chronicle Tradition, Era 108, 2018, s. 117–136.

8  Interesującą teorią jest, że wpływ na rozwój współpracy pomiędzy Jerzym Syn-
kellosem a Teofanesem Wyznawcą mógł mieć też patriarcha Tarazjusz. Istnieją hipotezy, 
zgodnie z którymi passusy Chronografii wymierzone przeciwko Niceforowi I związane 
były z negatywnym stosunkiem wspomnianego patriarchy wobec cesarza: P. Va r o n a, 
O. P r i e t o, Three clergymen against Nikephoros I. Remarks on Theophanes’ Chronicle 
(AM 6295–6303), B 84, 2014, s. 508–509.

9  A. K o m p a, Gnesioi filoi. The Search for George Syncellus and Theophanes the 
Confessor’s Own Words and the Authorship of Their Oeuvre, SCer 5, 2015, s. 221–225.

10  Wśród analiz wskazujących na kompilacyjne prace dokonane przez Teofanesa 
(lub zespół, któremu przewodził) należy polecić serię artykułów autorstwa Igora Siergie-
jewicza C z i c z u r o w a: Феофан – компилятор Феофилакта Симокатты, АDSV 10, 
1973, s. 203–207; Феофан Исповедник – компилятор Прокопия, VV 37, 1976, s. 62–73; 
Феофан Исповедник – публикатор, редактор, автор? (В связи со статьей К. Манго), 
VV 42, 1981, s. 78–87.



Rozdział I. Teofanes Wyznawca i jego dzieło 17

mani przyjaciele wywodzący się spośród duchowieństwa patriarchalnego. 
Być może więc fragmenty Chronografii zawierające negatywne oceny 
panowania i osoby Nicefora zostały zainspirowane notatkami Synkellosa, 
nie pochodziły zaś bezpośrednio od Teofanesa11. Innym istotnym elemen-
tem końcowych passusów Chronografii, w których można domniemywać 
udziału twórczego Jerzego, są te poświęcone prześladowaniom chrześci-
jan w Palestynie podczas wojny domowej w kalifacie po śmierci Haruna 
ar-Raszida. Obydwa fragmenty zostały omówione w dalszej części wywo-
du. W kontekście autorstwa Chronografii istotne jest jednak, że w opisie 
podkreślone zostało znaczenie klasztoru św. Charitona, wymienionego 
przed znacznie ważniejszym monastyrem św. Saby najprawdopodobniej 
dlatego, że Synkellos był związany z tym pierwszym i właśnie tam prze-
bywał podczas swojego pobytu w Palestynie12. Dodać wypada, że mnisi 
łączeni z obydwoma wzmiankowanymi klasztorami odegrali istotną rolę 
w procesie interkulturacji z Arabami, używając arabskiego w tworzo-
nych przez siebie dziełach teologicznych (zwłaszcza apologetycznych), 
szczególnie w drugiej połowie IX w.13 Skoro mamy pewność, że wówczas 
pisali już po arabsku, trudno podejrzewać, by wcześniej nie byli w sta-
nie zapoznawać się z treściami przekazywanymi w tym języku przez 
najeźdźców.

11  C. M a n g o, R. S c o t t, Introduction…, s. LVIII. Więcej na temat relacji Teofanesa 
dotyczących Nicefora I (a także Nicefora Patriarchy oraz Jerzego Synkellosa), gdzie 
autorzy wskazują przede wszystkim, iż krytyka tego władcy została przeprowadzona 
z punktu widzenia idei cesarza chrześcijańskiego, mającego być wzorem konkretnych 
cnót, kiedy to założyciel nowej bizantyńskiej dynastii okazał się przede wszystkim krzy-
woprzysięzcą i człowiekiem ogarniętym chciwością, zob.: P. V a r o n a, O. P r i e t o, 
Three clergymen…, s. 505–508.

12  C. M a n g o, R. S c o t t, Introduction…, s. LXI.
13  Na ten temat polecić należy przede wszystkim liczne prace Sidneya H. G r i f f i t h a, 

zob. m.in.: Anthony David of Baghdad, scribe and monk of Mar Sabas: Arabic in the 
monasteries of Palestine, ChH 58, 1989, s. 7–19; The monks of Palestine and the growth 
of Christian literature in Arabic, MWo 78, 1988, s. 1–28; Greek into Arabic. Life and Letters 
in the monasteries of Palestine in the 9th century; the example of the Summa Theologiae 
Arabica, B 56, 1986, s. 117–138; Stephen of Ramlah and the Christian kerygma in Arabic 
in 9th century Palestine, JEH 36, 1985, s. 23–45.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…18

Ze wspomnianych powyżej żywotów Teofanesa Wyznawcy wynika 
jeszcze jedna ważna informacja odnośnie autorstwa Chronografii – dłu-
gotrwała choroba domniemanego kronikarza, która praktycznie przykuła 
go do łoża. Jeżeli Teodor Studyta i Metody wspominają, że mnichowi 
trudno było przełożyć się z boku na bok na łóżku, a kiedy został wezwany 
do Konstantynopola, to do statku, który miał go przewieźć, został dowie-
ziony na specjalnym wózku, to jak mógł pracować nad kompilacją?14 Jest 
to kolejny argument przemawiający za tym, że za ogromnym przecież 
dziełem stał zespół historyków, którym nominalnie mógł przewodzić 
schorowany Wyznawca15. Jak zauważa jednak Andrzej Kompa, trudno 
byłoby zrozumieć, że Jerzy obarczył tak schorowanego człowieka zakro-
jonym na szeroką skalę zadaniem, być może więc wzmiankowane w ży- 
wotach problemy zdrowotne zostały wyolbrzymione16. Polski bizantynista 
dokonał również bardzo istotnych ustaleń analitycznych względem uży-
wanych przez Jerzego i Teofanesa charakterystycznych dla nich zwrotów, 
wykazując, że mimo wykorzystania pewnych fragmentów z materiałów 
przygotowanych przez Synkellosa, nie ulega wątpliwości, iż Wyznawca 
nadał swojemu dziełu zdecydowanie osobisty charakter, a jego autorstwo 
(nawet jeżeli w kontekście nadzoru nad zespołem przygotowującym kro-
nikę) nie pozostawia wątpliwości17.

14  C. M a n g o, R. S c o t t, Introduction…, s. LXI–LXII.
15  Dyskusja na ten temat ma oczywiście swoją długą historię, zob. m.in.: C. M a n g o, 

Who Wrote the Chronicle of Theophanes?, ZRVI 18, 1978, s. 9–17; И.С. Ч и ч у р о в, 
Феофан Исповедник – публикатор…, s. 78–87; P. S p e c k, Das geteilte Dossier. 
Beobachtungen zu den Nachrichten über die Regierung des Kaiser Herakleios und seine 
Söhne bei Theophanes und Nikephoros, Bonn 1988, s. 499–519; I. R o c h o w, Byzanz 
im 8. Jahrhundert in der Sicht des Theophanes. Quellenkritisch-historischer Kommen-
tar zu den Jahren 715–813, Berlin 1991, s. 40sq; P. S p e c k, Der ‘zweite’ Theophanes…, 
s. 431–483; I. Š e v č e n k o, The Search for the Past in Byzantium around the Year 800, 
DOP 46, 1992, s. 287–289; P. Ya n n o p o u l o s, Les vicissitudes historiques de la Chro-
nique the Théophane, B 70, 2000, s. 527–553; i d e m, Comme le dit Georges le Syncelle ou, 
je pense, Théophane, B 74, 2004, s. 139–146; i d e m, Théophane de Sigriani le Confesseur 
(759–818). Un héros orthodoxe du second iconoclasme, Bruxelles 2013, s. 237–282.

16  A. K o m p a, Gnesioi…, s. 225.
17  Ibidem, s. 192–213. Por.: i d e m, In search of Syncellus’ and Theophanes’ own words: 

the authorship of the Chronographia revisited, [in:] Studies in Theophanes…., s. 73–92.



Rozdział I. Teofanes Wyznawca i jego dzieło 19

2.	Chronografia – informacje podstawowe

Według przyjętych przez większość badaczy założeń podstawowe zręby 
dzieła, które dziś znamy pod nazwą Chronografii Teofanesa Wyznawcy 
powstały w ciągu pięciu lat, pomiędzy śmiercią Jerzego Synkellosa około 
810 r. a napisaną, w części na jego cześć, przedmową do utworu w 814 r. 
Teofanes podjął się zadania kontynuowania prac, chociaż jak już wyżej 
wspomniano, zdawał się nie mieć ku temu ani odpowiedniej wiedzy, ani 
umiejętności językowych18, co zdradzają liczne błędy gramatyczne i skła-
dniowe, których dopuścił się w tekście. Między innymi ze względu na 
używany przez niego w kronice język, stanowiący co prawda przykład 
koine literackiej, ale z licznymi domieszkami greki potocznej ówczesnych 
czasów, Chronografia stała się jednym z najbardziej popularnych i poczyt-
nych dzieł, a przez to mogła liczyć na zdecydowanie częstsze kopiowanie 
niż inne prace z tego okresu, co przyczyniło się do jej przetrwania. Stąd 
jej podstawowe znaczenie dla współczesnych badaczy, gdyż jest często 
jedynym, zawierającym cenne informacje, źródłem odnośnie relacji cesar-
stwa bizantyńskiego z ludami ościennymi w VII i VIII w. (szczególnie 
w kontekście Bułgarów, Chazarów i oczywiście Arabów)19.

18  W klasycznych już badaniach dotyczących Chronografii, m.in. autorstwa Cyrila 
Mango, podkreśla się, że wcześniejsi naukowcy nie docenili odpowiednio wkładu Jerzego 
Synkellosa w przygotowanie dzieła. Jerzy był bardziej uczony i oczytany niż Teofanes, 
zebrał najprawdopodobniej większość materiałów, być może nawet wstępnie usystematy-
zował, zaś Wyznawcy pozostało po prostu dokończyć pracę. Ostatecznie we wstępie do 
Chronografii Teofanes otwarcie przyznawał, że otrzymał od Synkellosa materiały, które 
posłużyły mu do wykonaniu jego pracy. Wspominał też, że właściwie sam niczego nie 
tworzył, poprzestając na kompilacji informacji zaczerpniętych z innych źródeł, chociaż 
zadawał sobie wiele trudu poszukując ich. Hipoteza o istotnym znaczeniu materiałów 
przygotowanych przez Synkellosa, choć uznana na początku za kontrowersyjną, zdo-
bywa sobie coraz więcej zwolenników: C. M a n g o, R. S c o t t, Introduction…, s. LII.

19  O. J u r e w i c z, Historia literatury bizantyńskiej, Wrocław 1984, s. 133. Informacje 
te podlegają ciągłym redefinicjom, warto w tym kontekście przytoczyć pracę László 
B a l o g h a, dotyczącą Teofanesowych wzmianek na temat ludów tureckich: Notes on 
the Western Turks in the Work of Theophanes Confessor, AO.ASH 58. 2, 2005, s. 187–195.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…20

Z pomocą przy próbie datowania zakończenia redakcji pierwszej wersji 
kroniki przychodzi nam analiza samego tekstu, konkretnie zaś stosunku 
autora (autorów?) do poszczególnych władców bizantyńskich mniej 
więcej od roku 780, kiedy to Teofanes mógł zacząć opisywać wydarzenia 
zgodnie z przekazami naocznych świadków, a także na podstawie własnych 
doświadczeń. Poza dość ambiwalentnym stosunkiem do Ireny, raczej pozy-
tywnym wobec Konstantyna VI i zdecydowanie negatywnym wizerunkiem 
Nicefora I, należy zwrócić uwagę na przedstawienie Leona V, odpowie-
dzialnego za uwięzienie, wygnanie i w gruncie rzeczy śmierć Teofanesa. 
Został on w Chronografii przedstawiony w niezwykle pozytywnym świetle 

– jako ortodoksyjny, lojalny poddany cesarski, skrupulatnie wypełniający 
zadania zlecone mu przez władcę, rozsądny doradca wojskowy, który 
ostatecznie całkowicie słusznie objął tron. Biorąc pod uwagę ikonodulskie 
zapatrywania Wyznawcy i fakt, że Leon tuż przed Bożym Narodzeniem 
814 r. powrócił do ikonoklazmu, rozpoczynając prześladowania czcicieli 
ikon, należy domniemywać, że tekst ostatniej Teofanesowej redakcji 
Chronografii został zakończony przed tym feralnym dla mnicha wydarze-
niem20. Nawet, gdybyśmy mogli założyć, że schorowany i uwięziony (w nie 
tak złych przecież warunkach – w pałacu Eleutherios) kronikarz mógł 
podjąć pracę w ciągu tych ostatnich dwóch lat swojego życia, to trudno spo-
dziewać się by kończył ją swoistym panegirykiem na cześć prześladowcy21.

Kwestię w kontekście niniejszego krótkiego opracowania najbardziej 
istotną – wschodnich źródeł i inspiracji Jerzego Synkellosa i Teofanesa 
Wyznawcy – omówiłem w następnym podrozdzial. Tutaj należy jednak 
wspomnieć, że pierwszy z wymienionych przygotował dla swojego następ-
cy obszerne materiały, wśród których wykorzystane zostały z pewnością 
prace Sokratesa Scholastyka, Sozomena i Teodoreta (nie wiadomo jed-
nak czy czerpali z nich bezpośrednio, czy też jedynie za pośrednictwem 
Eklogi Teodora Anagnosty) w kontekście pierwszych cesarzy uznawanych 
przez współczesną naukę za bizantyńskich (IV–V w.), a także Pryskosa, 

20  Do podobnych wniosków doszedł Mirosław J. L e s z k a, Leon V i chan Krum 
w świetle fragmentu Chronografii (AM 6305) Teofanesa Wyznawcy, PNH 6, 2007, 
s. 109–117.

21  C. M a n g o, R. S c o t t, Introduction…, s. LVI.



Rozdział I. Teofanes Wyznawca i jego dzieło 21

Prokopiusza z Cezarei, Agatiasza Scholastyka, Jana Malalasa, Jana 
z Epifanei, Teofilakta Symokatty, Jerzego Pizydesa i Nicefora Patriarchy 
dla czasów późniejszych, bliższych obydwu mnichom22. Szczegółowe 
badania porównawcze wykazały jednak, że Teofanes musiał korzystać 
z wielu źródeł, które nie dotrwały do naszych czasów, gdyż podaje w swo-
jej Chronografii informacje, jakich brak w wyżej wspomnianych dzie-
łach23. Zakłada się więc, że mógł użyć m.in. wielu niezachowanych kronik 

22  Szczegółowe omówienia dotyczące występujących w Chronografii tropów lite- 
rackich i narracyjnych wskazują na wykorzystanie źródeł nie tylko w kontekście 
pozyskiwanych informacji, ale również sposobu przedstawienia często odległych od 
siebie wydarzeń. Dobrym przykładem będzie tu praca analityczna wykonana przez 
Andrzeja K o m p ę  względem porównania narracji dotyczących losów szacha Kawada 
(AM 5968) oraz cesarza Justyniana II (AM 6196), które zawierają wiele podobnych 
elementów, np. motywy winy i występującej w jej wyniku kary, utraty władzy w związku 
z niegodziwym jej sprawowaniem, awanturniczy charakter opowieści, uwzględniający 
wykorzystanie różnych forteli i oszustw, pomocy żon i barbarzyńców w ucieczcie itd. 
Reasumując, konstatacja funkcjonowania podobnych zbieżności narracyjnych może być 
interesującym punktem wyjścia do próby rewindykacji niektórych ustaleń dotyczących 
losów poszczególnych władców, zob.: A. K o m p a, Zbieżność losów a zbieżność narracji. 
O strukturze i autorstwie „Chronografii” Teofanesa, [in:] Średniowieczna wizja świata. 
Jedność czy różnorodność (idee i teksty) – III Kongres Mediewistów Polskich, Polska i Europa 
w średniowieczu. Przemiany strukturalne. Łódź 22–24 września 2008, red. M.J. L e s z k a, 
T. Wo l i ń s k a, Łódź 2009, s. 141–161.

23  Zagadnienie bizantyńskich źródeł pracy Teofanesa Wyznawcy zostało oczywi-
ście dogłębnie omówione w licznych opracowaniach tematycznych. Należy wymienić 
m.in.: N. P i g u l e v s k a j a, Theophanes’ Chronographia and the Syrian Chronicles, 
JÖBG 16, 1967, s. 55–60; И.С. Ч и ч у р о в, Феофан- компилятор…, s. 203–207; 
A.S. P r o u d f o o t, The Sources of Theophanes for the Heraclian Dynasty, B 44, 1974, 
s.  367–439; И.С. Ч и ч у р о в, Феофан Исповедник –  компилятор…, s. 62–73; 
H. H u n g e r, Die Hochsprachliche profane Literatur der Byzantiner, vol. I, München 
1978, s. 337; J. F e r b e r, Theophanes’ Account of the Reign of Heraclius, [in:] Byzantine 
Papers: Proceedings of the First Australian Byzantine Studies Conference, Canberra, 17–19 
May 1978, eds E. J e f f r e y s, M. J e f f r e y s, A. M o f f a t t, Canberra 1981, s. 32–42; 
L.M. W h i t b y, The Great Chronographer and Theophanes, BMGS 8, 1982/1983, 
s. 1–20; I. R o c h o w, Malalas bei Theophanes, K 65, 1983, s. 472–474; L.M. W h i t b y, 
Theophanes’ Chronicle Source for the Reigns of Justin  II, Tiberius and Maurice 
(A.D. 565–602), B 53, 1983, s. 314–316 i 319–337; Я.Н. Л ю б а р с к и й, Феофан Испо-
ведник и источники его «Хронографии»: (К вопросу о методах их освоения), VV 45, 
1984, s. 72–86; I. R o c h o w, Byzanz im 8. Jahrhundert…, s. 44–51; D. O l s t e r, 
Syriac Sources, Greek Sources, and Theophanes Lost Year, BF 19, 1993, s. 218–228; 



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…22

lokalnych, np. aleksandryjskich, część zaś źródeł powszechnie dziś zna- 
nych (Pryskos) dla Teofanesa dostępna była tylko za pośrednictwem innych, 
np. zaginionej kroniki autorstwa Eustacjusza z Epifanei. Bizantyńska część 
kroniki, dotycząca czasów współczesnych dla Synkellosa i Wyznawcy, 
opisana została najprawdopodobniej przede wszystkim na podstawie 
zaginionych i niedostępnych dla nas dzieł z końca VIII i początków 
IX w., takich jak tzw. Wielki Chronograf (Wielki Kronikarz) oraz miejska 
Kronika konstantynopolitańska. Logiczną i potwierdzoną w samej narra-
cji Teofanesa jest też konstatacja, że czerpał on informacje z przekazów 
ustnych, od świadków opisywanych wydarzeń24. Istotnym elementem, 
który z pewnością pochodzi od Wyznawcy, a nie stanowił efektu pracy 
systematyzującej materiał, dokonanej być może jeszcze przez Jerzego 
Synkellosa, były zauważalne wtręty na temat jego własnych opinii dotyczą-
cych opisywanych wydarzeń25. Nie ulega też wątpliwości, że Chronograf 
był niezwykle stronniczy w kwestii oceny władców ikonoklastycznych, 
z racji na własną działalność ostro przeciwstawiającą się tym poglądom26, 
dlatego też zaprezentowanych w jego dziele interpretacji dotyczących 
dziejów Leona III czy Konstantyna V nie powinniśmy uznawać za 
w pełni miarodajne.

Chronografia została skonstruowana w systemie annalistycznym27. 
Każdy odrębny passus, dotyczący konkretnego roku opisywanego 
w kronice, poprzedzony był tabelarycznym zestawieniem kilku dat: od 
narodzenia Jezusa Chrystusa, lat panowania władców: cesarza bizan-
tyńskiego, szacha perskiego (którego w pewnym momencie zastępuje 

J. L j u b a r s k i j, Concerning the Literary Technique of Theophanes the Confessor, Bsl 61, 
1995, s. 317–322; R. S c o t t, Writing the Reign of Justinian: Malalas versus Theophanes, 
[in:] The Sixth Century: End or Beginning, eds P. A l l e n, E. J e f f r e y s, Brisbane 1996, 
s. 21–34.

24  O. J u r e w i c z, Historia literatury…, s. 134.
25  C. M a n g o, R. S c o t t, Introduction…, s. XCI–XCV.
26  Ibidem, s. LV.
27  Nie podważając doniosłości opracowania Jerzego Synkellosa i Teofanesa Wyznaw-

cy, warto pamiętać, że już sto lat temu zauważono, iż zaproponowane przez nich dato-
wanie poszczególnych wydarzeń było często niedokładne i wprowadzało po prostu 
w błąd: G. O s t r o g o r s k y, Die Chronologie des Theophanes im 7. und 8. Jahrhundert, 
BNJ 7, 1930, s. 1–56.



Rozdział I. Teofanes Wyznawca i jego dzieło 23

kalif ), pontyfikatów patriarchów rzymskiego, konstantynopolitańskiego, 
jerozolimskiego, aleksandryjskiego i antiocheńskiego. Rok, podobnie jak 
u Synkellosa, w Chronografii wyznacza era aleksandryjska, z początkiem 
1 września 5493 r. p.n.e., historyk wspomina też postępujące po sobie 
indykcje, choć nie numeruje kolejnych lat składających się na poszczególne 
z nich. Wspomniana powyżej sytuacja, w której Chronografia, jako jed- 
no z najpopularniejszych dzieł wśród ówczesnych, zachowała się w licz-
nych rękopisach28, spowodowała, że datowanie zaproponowane przez 
Teofanesa stało się podstawą chronologii stosowanej do dziś w opraco-
waniach dotyczących historii cesarstwa bizantyńskiego w VII–VIII w. 
Mimo że już dawno udowodniono, iż Wyznawca przesunął o rok później 
większość wydarzeń z lat 609–714 oraz 726–77329.

28  Warto jednocześnie skonstatować, że najstarszą wersję tychże rękopisów znamy 
na dobrą sprawę z niezbyt dokładnego przekładu na język łaciński, dokonanego przez 
Anastazjusza Bibliotekarza w Rzymie w latach 873–875, za namową Jana Diakona, 
jednego z historiografów papieża Jana VIII (872–882), jako część zakrojonej na szerszą 
skalę summy historii Kościoła, z włączeniem do niej doświadczeń wschodnich. W ten 
sposób dzieło Bibliotekarza, obejmujące również prace Nicefora Patriarchy oraz Jerze- 
go Synkellosa, stało się jednym z niewielu (poza Kroniką bizantyńsko-arabską 741 oraz 
Kroniką hiszpańską 754 r. – R. H o y l a n d, Seeing Islam as other saw it. A survey and 
evaluation of Christian, Jewish and Zoroastrian Writings on Early Islam, Princeton–New 
Jersey 1997, s. 216–219 i 423–427), zawierających bliższe informacje na temat działań 
cesarstwa wobec najazdów muzułmańskich w tym okresie – B. N e i l, Theophanes Con-
fessor on the Arab Conquest. The Latin Version by Anastasius Bibliothecarius, [in:] Studies 
in Theophanes…, s. 149. Anastazjusz dysponował manuskryptem z pewnością starszym 
od którejkolwiek greckiej kopii spośród tych, które mamy dziś do dyspozycji. Dlatego 
też istotnym elementem pracy badaczy Chronografii jest analiza porównawcza wersji 
łacińskiej (z licznymi błędami, z powodu niezbyt dobrej znajomości greki przez papie-
skiego bibliotekarza) i greckich manuskryptów – O. J u r e w i c z, Historia literatury…, 
s. 135. W kontekście niniejszej pracy jest to tym bardziej istotne, że Anastazjusz wydaje 
się być żywo zainteresowany, ze względu na pełnione funkcje, także dyplomatyczne, 
rozwojem terytorialnym i militarnym państwa muzułmańskiego, stanowiącego za jego 
czasów coraz częściej zagrożenie dla Italii, z Rzymem włącznie: B. N e i l, Theophanes 
Confessor…, s. 150–151. Na temat wykształcenia i prac dokonanych przez Anastazjusza 
zob.: e a d e m, Seventh Century Popes and Martyrs. The Political Hagiography of Anas-
tasius Bibliothecarius, Turnhout 2006, s. 11–34.

29  O. J u r e w i c z, Historia literatury…, s. 133. Kwestie te także były przedmiotem 
długich debat badaczy, chociażby zagadnienie przedstawienia lat trzydziestych i czter-
dziestych VIII w. w Chronografii zob.: Th. H o d g k i n, The Chronology of Theophanes 



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…24

Sama annalistyczna konstrukcja Chronografii wywołała w dyskusji 
naukowej pewną konsternację, gdyż na dobrą sprawę, poza pewnymi 
elementami u Jana Malalasa i Kroniki Paschalnej, nie odnajdujemy w bizan-
tyńskiej historiografii VI–IX w. przykładów wykorzystania takiego roz-
wiązania, zapoczątkowanego jeszcze w Chronicon Euzebiusza z Cezarei. 
Tradycja ta była natomiast kontynuowana na Wschodzie, przez kronikarzy 
syryjskich. Powstała więc hipoteza, że do Bizancjum przywrócił ją nie tyle 
Teofanes, którego wykształcenie i kontakty (według dostępnej wiedzy) 
nie pozwalają sformułować takiej sugestii, ale Jerzy Synkellos, przebywa-
jący, co najmniej kilka lat, w Palestynie, gdzie miał czas na zapoznanie 
się z syryjską annalistyką i zastosowanie jej wzorców we własnej pracy 
i przekazanych Wyznawcy materiałach30. Warto zwrócić uwagę na „otwar-
tość” autora Chronografii w kontekście sposobu rozumienia dziejów i roli 
różnorodnych państw, idei i religii w ich kształtowaniu. Biorąc pod uwagę 
koncepcję, że jedną z inspiracji dla powstania Chronografii były dzieła 
Euzebiusza, trudno nie zauważyć, iż istotną innowacją Wyznawcy wobec 
euzebiuszowej wizji dziejów było włączenie w znajdujące się w tabelach 
chronologicznych datowanie panowań także tych dotyczących Sasanidów, 
a później kalifów arabskich. Według dziejopisa z Cezarei historia ludzko-
ści dążyła do osiągnięcia jednego chrześcijańskiego imperium, chronio-
nego przez Boga, nie było więc konieczności uwzględniania w tej wizji 
dziejów obcych potęg. Tropem przeciwnym poszedł Teofanes, a warto 
dodać, że jest to też zgodne z praktyką chronografów syryjskich, którzy 
w późniejszym okresie uwzględniali w swoich wyliczeniach chrono-
logicznych m.in. władców tureckich, czy mongolskich31. Konkludując 
zagadnienie zastosowanego układu, według części badaczy – odnosząc 
się do wcześniejszego dziedzictwa – chronografie Jerzego Synkellosa 
i Teofanesa Wyznawcy reprezentują zdecydowanie nową jakość w histo-
riograficznym dorobku bizantyńskim, implementując dość istotną, nową 

in the Eighth Century. The Date of the Death of Leo the Isaurian and the Length of the 
Reign of Artavasdus, EHR 13, 1898, s. 283–289.

30  C. M a n g o, R. S c o t t, Introduction…, s. LIV–LV.
31  M. D e b i é, Theophanes ‘Oriental Source’…, s. 377.



Rozdział I. Teofanes Wyznawca i jego dzieło 25

funkcję dla tego gatunku, a mianowicie elementy polemiki, stosowanej 
w obronie ortodoksji chrześcijańskiej32, co przecież jest szczególnie istot-
ne w kontekście tematu niniejszej książki.

Istotnym zagadnieniem w zakresie zarówno autorstwa (część kwestii 
spornych zarysowałem już w pierwszym podrozdziale) Chronografii, jak 
i jej datowania jest uzmysłowienie sobie warunków w jakich powstawało 
to dzieło, reprezentujące zdecydowanie ikonodulskie zapatrywania na 
kwestie dogmatyki chrześcijańskiej. Stąd w literaturze naukowej suge-
stia, że kronika pojawiła się w powszechnym obiegu dopiero w latach 
czterdziestych IX w., kiedy nastąpiło definitywne zakończenie sporów 
obrazoburczych. Trudno więc stwierdzić, ile zmian redakcyjnych miało 
miejsce w Chronografii od momentu śmierci Teofanesa do śmierci Teofila, 
ostatniego cesarza ikonoklasty. Należy również pamiętać o ogromnym 
rozpowszechnieniu tekstu kroniki, jako jednej z najbardziej popular-
nych w cesarstwie, co mogło doprowadzić do zmian, czy powstania pe- 
wnych wersji skróconych33. Trudno więc twierdzić, że tekst, który obecnie 
mamy do dyspozycji, a interpretuję go w niniejszej książce, można uznać 
za ostateczną wersję34.

Domniemana współpraca co najmniej kilku osób podczas przygoto-
wania tekstu wyjaśniałaby też liczne niekonsekwencje i błędy zarówno 
w poszczególnych passusach, jak i poprzedzających narrację zestawieniach 
panowania władców i patriarchów. W tym kontekście najbardziej zastana-
wiające wydają się być dublowane wzmianki na temat tych samych wyda-
rzeń – np. narodzin Teodozjusza II (AM 5892 i 5893), śmierci Leona II 
(5966 i 5967), spisku przeciwko Fokasowi (AM 6099 i 6101), perskiej 
inwazji na Syrię (AM 6099 oraz 6102), a także używania różnych wersji 
imion tych samych osób (Rekimer w AM 5947 i Remikos w AM 5948, 

32  P. Va r o n a, Chronology and History in Byzantium, GRBS 58, 2018, s. 421.
33  E a d e m, Problemas textuales de la historiografía griega del período bizantino 

medio, [in:] „Verae Lectiones” estudios de crítica textual y edición de textos griegos, 
eds M.M. S a n z  M o r a l e s, M. L i b r á n  M o r e n o, Huelva 2009, s. 327–328.

34  Zob. chociażby krótką analizę Nigela G. W i l s o n a, A Manuscript of Theopha- 
nes in Oxford, DOP 26, 1972, s. 357–360.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…26

a także perskie Kabades i Kouades oraz Sarbaros i Sarbarazas)35, tak jakby 
poszczególne fragmenty były przygotowywane przez różne osoby, bez 
jednej wspólnej korekty.

Co do zawartości Chronografii – w istotnym w niniejszej pracy prze- 
dziale czasowym –  należy zauważyć, że panowania Konstansa  II 
(a także końcowy okres sprawowania władzy przez Herakliusza) oraz 
Konstantyna IV (641–685) zostały potraktowane przez Wyznawcę w spo-
sób dość skrótowy, przekaz jest zagmatwany i niejasny, co do szczegółów. 
Jest to tym bardziej uderzające, gdy odpowiednie passusy porównamy 
z okresem panowania Justyniana II i Leona III (685–717), gdzie narracja 
została poprowadzona raczej klarownie, opisy są pełniejsze i bogatsze 
w informacje36. Stąd sugestia, że opisując dzieje wspomnianych powyżej 
cesarzy Teofanes wykorzystywał po prostu dwa różne źródła37. Jedno 
z nich, ze względu na mnogość wiadomości, dotyczących wewnętrznych 
spraw cesarstwa, jak i walk prowadzonych przez cesarzy na Wschodzie 
zostało napisane przez kogoś, kto musiał przebywać blisko dworu38. 
Drugie, ze względu na znaczną ilość szczegółów dotyczących wydarzeń 
o lokalnym charakterze w Palestynie, Syrii i zachodniej Mezopotamii, 
musiało pochodzić z Syrii, choć nie jest do końca jasne w jakim języku 
zostało spisane39.

35  Te i inne błędy zostały omówione w: C. M a n g o, R. S c o t t, Introduction…, 
s. LXIV–LXV.

36  E.W. B r o o k s, The Sources of Theophanes and the Syriac Chronicles, BZ 15, 1906, 
s. 579; Por. I. R o c h o w, Byzanz im 8. Jahrhundert…, s. 46.

37  D. A f i n o g e n o v, The source of Theophanes’ Chronography and Nikephoros’ 
Breviarium for the years 685–717, CV 4, 2002, s. 12–15.

38  W. B r a n d e s, Der frühe Islam in der byzantinischen Historiographie, [in:] Jenseits 
der Grenzen. Beiträge zur spätantiken und frühmittelalterlichen Geschichtsschreibung, 
hrsg. A. G o l t z, H. L e p p i n, H. S c h l a n g e-S c h ö n i n g e n, Berlin–New York 
2009, s. 322–325.

39  L.I. C o n r a d, The Conquest of Arwād. A Source-Critical Study in the Historiog-
raphy of the Early Medieval Near East, [in:] The Byzantine and Early Islamic Near East. 
Problems in the Literary Sources Material, eds L.I. C o n r a d, A. C a m e r o n, Princ- 
eton 1992, s. 336–338.



Rozdział I. Teofanes Wyznawca i jego dzieło 27

3.	 Teofil z Edessy i inne wschodnie 
źródła Chronografii

Na wstępie warto przypomnieć opinię sformułowaną przez Cyrila Mango 
i Rogera Scotta, zawartą w przygotowanym przez nich angielskim tłuma-
czeniu Chronografii – żaden inny bizantyński historyk, poza Teofanesem, 
nie wykazał takiego zainteresowania sprawami muzułmańskimi i dziejami 
chrześcijan pod panowaniem muzułmańskim, ani nie był tak zdetermi-
nowany by włączyć te doświadczenia w narrację, mającą, bądź co bądź, 
ambicje summy historii świata. Jest to jedna z najbardziej uderzających 
cech omawianej w niniejszej pracy kroniki40.

Zgodnie z poglądami niektórych spośród bizantynologów więk-
szość informacji na temat islamu i dziejów kalifatu, które znalazły się 
z Chronografii Teofanesa, dotyczących zarówno rządów Umajjadów, jak 
Abbasydów (szczególnie w kontekście przedstawienia przejęcia władzy 
przez tych drugich) pochodzi z tzw. wspólnego źródła wschodniego 
(dla Wyznawcy i kronik syryjskich41), z niezachowanych prac autorstwa 
Teofila z Edessy42. Ten jeden z najwybitniejszych syryjskich uczonych 

40  C. M a n g o, R. S c o t t, Introduction…, s. LII.
41  Po wskazaniu takiej możliwości przez E.W. B r o o k s a, o którym w dalszej części 

podrozdziału, hipotezę tę próbowały uzasadnić m.in.: A.S. P r o u d f o o t, The Sources 
of Theophanes…, s. 367–439; N.V. P i g u l e v s k a j a, Theophanes’ Chronographia…, 
s. 55–60.

42  Warto jednocześnie pamiętać, że nawet osoba, która najpełniej podjęła temat 
inspiracji Teofilem u Teofanesa, Robert H o y l a n d, w swoich ostatnich tekstach 
wyraźnie podkreślał, że zamiar jaki mu przyświecał podczas prac nad ustalaniem tek-
stów wspólnych dla Wyznawcy, Dionizjusza z Tell-Mahre oraz Agapiusza z Manbidż, 
a zaczerpniętych od Teofila, to nie autorytatywne stwierdzenie, które dokładnie ele-
menty wspomniani autorzy „spisali” od Edesseńczyka, a raczej udostępnienie tego 
materiału i rozpoczęcie dyskusji na temat złożoności problemu, szczególnie w kontekście 
zastosowanych przez wymienionych trzech autorów skrótów, rozszerzeń, przeróbek 
i uzupełnień, zagadnienia języków używanych w źródle (grecki czy syryjski?), osta-
tecznego ustalenia rzeczywistego charakteru kroniki teofilowej (była to chronografia 

„świecka” czy kościelna?), a wreszcie skąd tak duża rozbieżność podejmowanej tematyki 
– od wzmianek o zjawiskach przyrodniczych po wielowątkowe narracje na temat dzia-
łań politycznych i wojskowych, zarówno w kontekście relacji kalifatu z cesarstwem, 



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…28

żyjących w VIII w. (urodzony w 695 r. lub kilka lat wcześniej prawdo-
podobnie w okolicach Edessy – zmarł 15 lipca 785 r., prawdopodobnie 
w okolicach Bagdadu, według Bar Hebreusa dwadzieścia dni przed kalifem 
al-Mahdim)43, inaczej znany jako Teofil bar Tuma lub Sawfil ar-Rumi, był 
jednym z przedstawicieli chrześcijańskich elit służących na dworze kalifa 
al-Mahdiego w Bagdadzie44, pracując tam jako astronom45 czy też może 

jak i jego wewnętrznych spraw – R. H o y l a n d, Agapius, Theophilus and Muslim sources, 
[in:] Studies in Theophanes…, s. 355–356.

43 H.G.B. Te u l e, Theophilus of Edessa, [in:] Christian-Muslim Relations. A Biblio-
graphical History, vol. I (600–900), eds D. T h o m a s, B. R o g g e m a, Leiden 2009, s. 305. 
Wiedzę na temat wspomnianych powyżej dwudziestu dni różnicy pomiędzy śmiercią 
Teofila a al-Mahdiego czerpiemy z przekazanej przez Bar Hebreusa legendy o następującej 
treści: Teofil służył kalifowi al-Mahdiemu, który bardzo cenił go ze względu na jego biegłość 
w sztuce astrologicznej. Mówi się (!), że pewnego dnia kalif chciał wybrać się na wyprawę 
do jednej ze swoich prowincji i zabrać ze sobą cały dwór. Żona kalifa wysłała kogoś, aby 
przekazał Teofilowi: „To ty poradziłeś kalifowi, aby przedsięwziął tę podróż, przydając nam 
w ten sposób zmęczenia i nudów związanych z podróżą, które nie są nam konieczne. Mam 
zatem nadzieję, że Bóg sprawi, że zginiesz i znikniesz z tego świata, abyśmy pozbywając 
się ciebie, mogli zaznać nieco spokoju”. Teofil odpowiedział słudze, który przyniósł mu tę 
wiadomość: „Wróć do swojej pani i powiedz jej: To nie ja poradziłem królowi, aby odbył 
tę podróż. On podróżuje, kiedy mu się podoba. Co zaś do przekleństwa, które rzuciłaś na 
mnie, Bóg przyspieszy moją śmierć, decyzja w tej sprawie została już podjęta i zatwierdzo- 
na przez Boga. Wkrótce umrę, ale nie myśl, że moja śmierć to spełnienie twojej modlitwy, 
jest bowiem wolą Stwórcy to, co się dokona. A ty królowo, słuchaj – przygotuj sobie sporo 
popiołu, a kiedy dowiesz się, że umarłem, rzuć proch ten na swą głowę”. Kiedy królowa 
usłyszała te słowa, ogarnął ją wielki strach i zastanawiała się z niepokojem, jaki będzie efekt 
jej przekleństwa. Niedługo potem umarł Teofil, a dwadzieścia dni po nim zmarł także kalif 
al-Mahdi. To co rzekł Teofil, spełniło się. – G r z e g o r z  B a r  H e b r e u s  (Wa l l i s 
B u d g e ), s. 116–117. Ten nieco długi fragment, w poglądowym tłumaczeniu własnym, 
postanowiłem umieścić w tym przypisie, aby unaocznić z jakiego rodzaju przekazów 
wyciągamy niekiedy daleko idące wnioski co do stanów faktycznych, takich, jak w tym 
przypadku śmierć uczonego. Więcej o pracach nad spuścizną Bar Hebreusa, zwłaszcza 
względem źródeł na jakich pracował zob. można w niedawno opublikowanej pracy 
Marianny M a z z o l a: From High Priest to Patriarch. History and Authority in the 
Ecclesiastical History of Bar ‘Ebroyo, Leuven 2020, s. 95–146.

44  Być może wcześniej przebywał też u Umajjadów, przy Marwanie II, obserwując 
m.in. jego klęskę nad Wielkim Zabem – M. D e b i é, Christians in the Service of the 
Caliph: Through the Looking Glass of Communal Identities, [in:] Christians and Others 
in the Umayyad State, eds A. B o r r u t, F.M. D o n n e r, Chicago 2016, s. 66.

45  Bagdad był jednym z najważniejszych ośrodków astronomicznych wczesnego 
średniowiecza. Wśród około trzystu pięćdziesięciu muzułmańskich (i chrześcijańskich, 



Rozdział I. Teofanes Wyznawca i jego dzieło 29

dokładniej – astrolog46. Wcześniej brał udział, w podobnym charakterze, 
w wyprawach wojennych, towarzysząc kalifowi al-Mansurowi, prawdo-
podobnie na Chorasan i Tabaristan w latach 758–75947. Co do pocho-
dzenia, kwestia wydaje się dość skomplikowana. Chociaż Bar Hebreus 
twierdził, że reprezentował on społeczność maronicką48, to Edessa, jego 
domniemane miejsce urodzenia pozwala na podważenie tej trzynasto-
wiecznej hipotezy. Obecnie skłaniamy się raczej do sugestii Dionizego 
z Tell Mahre (cytowanego przez Michała Syryjczyka49), który przedstawiał 
go jako chalcedonitę, co znajduje pewne potwierdzenie w związku z jego 
zainteresowaniami, dotyczącymi zarówno historii cesarstwa bizantyńskie-
go, jak i dobrego zorientowania w zakresie greckiej literatury klasycznej. 
Człowiek wykształcony gruntownie, zwłaszcza w wiedzy z zakresu nauk 
ścisłych, teologii oraz języków – znający grecki50 (tłumacz na syryjski 

żyjących w kalifacie) astronomów blisko stu związanych było z abbasydzką stolicą, z tego 
duża część bezpośrednio z dworem kalifów: J. T h o m a n n, From Lyrics by al-Fazārī to 
Lectures by al-Fārābī: Teaching Astronomy in Baghdād (750–1000 C.E.), [in:] The Place 
to Go: Contexts of Learning in Baghdad, 750–1000 C.E., eds J. S c h e i n e r, D. J a n o s, 
Princeton 2014, s. 503–526.

46  Mimo deklarowanego islamu rola astrologów na abbasydzkim dworze było dość 
znaczna. Dość wspomnieć, że kilku z nich, m.in. Nawbaht al-Farisi, Muhammad ibn 
Ibrahim al-Fazari, Masza Allah ibn Asari, czy ‘Umar ibn al-Farruhan at-Tabari, brało 
udział w wyborze miejsca pod nową stolicę imperium – Bagdad – A. B o r r u t, Court 

Astrologers and Historical Writing in Early ‘Abbāsid Baghdād. An Appraisal, [in:] The 
Place to Go…, s. 455–502. Jak konkluduje D a m i e n  J a n o s: the practice of astrology 
during the ‘Abbāsid period represents an important aspect of the political, social, and cul-
tural life of this dynasty (Al-Ma’mūn’s Patronage of Astrology: Some Biographical and 
Institutional Considerations, [in:] The Place to Go…, s. 389).

47  Trudno jednak stwierdzić dokładnie, kiedy owe ekspedycje miały miejsce. 
W innym miejscu znajduje się bowiem sugestia, że wyprawiał się w czasach al-Mahdie-
go, jak miał suponować w liście do swego syna Deukaliona: R. H o y l a n d, Theophilus 
of Edessa’s Chronicle and the Circulation of Historical Knowledge in Late Antiquity and 
Early Islam, Liverpool 2011, s. 6.

48  G r z e g o r z  B a r  H e b r e u s  (Mukhtasar), s.  219–220; G r z e g o r z 
B a r  H e b r e u s  (Wa l l i s  B u d g e ), s. 116–117. Por.: M. B r e y d y, Das Chronicon 
des Maroniten Theophilus ibn Tuma, JOAS 2, 1990, s. 34–46.

49  M i c h a ł  S y r y j c z y k, t. II, s. 358, t. IV, s. 378.
50  Teofilowi, co zostało zachowane u Bar Hebraeusa, przypisywano także błędnie, 

iż jako pierwszy użył greckich samogłosek do zapisu syryjskiego – zob.: J.F. C o a k l e y, 
When were the five Greek vowel-signs introduced into Syriac writing?, JSS 56, 2011, s. 307–325.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…30

wielu pism religijnych, ale także być może Homera51), arabski52 (według 
Hunajny ibn Iszaka53 twórca przekładu O metodzie utrzymania dobrego 
zdrowia Galena54), podejrzewa się też, że niektóre spośród innych języków 
wschodnich (pewne dane w jego dziełach wskazują na znajomość pisa-
nych po persku i w językach indyjskich prac astronomicznych)55. Autor 
szeregu traktatów, przede wszystkim dotyczących astrologii56, napisanych 
w języku greckim57. Jeden z nich, Peri ketarchon (O początkach), spisany 

51  G r z e g o r z  B a r  H e b r e u s  (Chronicon Syriacum), s. 126–127. Księgi Homera 
to najprawdopodobniej odniesienie do którejś z części cyklu epickiego, a nie Iliady lub 
Odysei: A. H i l k e n s, Syriac Ilioupersides. The Fall of Troy in Syriac historiography, 
Mu 126, 2013, s. 285–317.

52 S.H. M o f f e t t, A History of Christianity in Asia, Maryknoll 1998, s. 354.
53  W transliteracji ‘Abū Zayd Ḥunayn ibn ‘Isḥāq al-‘Ibādī, żył w latach 809–873.
54  Mógł to być równie dobrze inny Teofil z Edessy, zajmujący się medycyną: 

M. D e b i é, Theophanes ‘Oriental Source’…, s. 369, przyp. 11.
55  Udowodniono między innymi, że Teofil odwoływał się w swoich pracach nie tylko 

do dzieł greckich, ale odnosił do wiedzy na temat zaginionych dzisiaj prac sasanidzkich 
(D. P i n g r e e, Classical and Byzantine Astrology in Sassanian Persia, DOP 43, 1989, 
s. 236), wykorzystując za ich pośrednictwem wiedzę na temat traktatów indyjskich 
(i d e m, The Indian and Pseudo-Indian Passages in Greek and Latin Astronomical and 
Astrological Texts, V 7, 1976, s. 148).

56  Chociaż dla naszych rozważań istotne znaczenie miały domniemane prace histo-
ryczne Teofila, to znany był on przede wszystkim dzięki swojej reputacji uczonego 
astronoma, którą to wiedzę wykorzystywał głównie w kontekście astrologii. Napisał 
m.in. cztery traktaty astrologiczne, z których znaczna część przetrwała [dostępne są 
w tłumaczeniu: Te o f i l  z E d e s s y  (E.J. G r a m a g l i a ), s. 49–301]. Część z tych prac 
miała z pewnością wpływ na rozwój słynnej szkoły w Harranie w IX w. (D. P i n g r e e, 
The Ṣābians of Ḥarrān and the Classical Tradition, IJCT 9, 2002, s. 8–35), które to miej-
sce odgrywa pewną istotną rolę w Teofanesowej Chronografii. Chociaż związany był ze 
środowiskami syryjskimi, nie przeszkadzało mu w jego działalności, jak widać, dosyć 
jasno wyrażone w teologicznej tradycji tego kręgu kulturowego negatywne stanowisko 
wobec astrologii: M. S a d o w s k i, Arabscy chrześcijanie wobec astrologii na podstawie 
traktatu „O wierze chrześcijan w wyroki gwiazd” Eliasza z Nisibi, Psa 21, 2017, s. 183–204.

57  Por. M. B r e y d y, Geschichte der syro-arabischen Literatur der Maroniten vom 
VII. bis XVI. Jahrhundert, Opladen 1985, s. 135–136. W zakresie prac astronomicznych 
i astrologicznych Teofil z Edessy był z pewnością jednym z najważniejszych przedsta-
wicieli transmisji nauki greckiej do kalifatu (opierając się m.in. na pracach Doroteusza 
z Sydonu, czy Hefajstiona z Teb), skąd jej ustalenia trafiły w dużej mierze z powrotem 



Rozdział I. Teofanes Wyznawca i jego dzieło 31

w czterdziestu jeden rozdziałach, był szczególnie popularny wśród póź-
niejszych autorów muzułmańskich. Powstał tuż po założeniu Bagdadu 
w 762 r., a jego treść dotyczyła kwestii wykorzystania astrologii w dzia-
łaniach militarnych. Podobnie jak inne, traktat został spisany po grecku. 
Teofil twierdził w nim m.in., że poszczególnym planetom można przy-
pisać konkretne właściwości, skupiając się przede wszystkim na Marsie, 
tradycyjnie wiązanym z wojną. Przedstawił również wskazówki dotyczące 
podejmowania pewnych praktyk astrologicznych w kontekście prowa-
dzenia działań wojennych, zwłaszcza w zakresie rozpoczynania kampanii. 
Jest to jedyny znany grecki tekst z tego okresu, w którym autor zajął się 
zagadnieniem wykorzystania astrologii do celów wojskowych. Praca została 
przetłumaczona na arabski58, ale, według niektórych badaczy, znana też 
była w cesarstwie bizantyńskim, gdzie mogła być wykorzystywana pod 
koniec wieku przez Pankracjusza59.

Według Bar Hebreusa Teofil był autorem wspaniałego dzieła chronogra-
ficznego w języku syryjskim, chociaż przeklinał i oskarżał w nim wyznawców 
ortodoksji60 (to dzięki temu dziejopisowi znamy też tytuł dzieła – Kitab 
d-maktab zabne)61. Chronografia, czy też bardziej współcześnie – „syryj-
skie źródło wspólne”, w jednolitym manuskrypcie nie przetrwała, jedna-
kowoż, na podstawie prac rekonstrukcyjnych twierdzi się, że jej fragmenty 

w krąg kultury greckiej, do cesarstwa bizantyńskiego: D. P i n g r e e, From Alexandria 
to Baghdad to Byzantium. The Transmission of Astrology, IJCT 8, 2001, s. 3–37.

58  Teofil nie wydaje się być autorem nowatorskim, raczej kompilatorem, który pod-
sumował dotychczasową wiedzę na tematy astronomiczne, w ich astrologicznych kon-
tekście. Chociaż widoczne jest w nich jego chrześcijańskie wychowanie i stanowisko, to 
prace te i zachowane w nich tradycje stały się istotną inspiracją dla późniejszych autorów 
arabskich – D. G u t a s, Greek thought, Arabic culture, London–New York 1998, s. 16, 
180; D. P i n g r e e, From Alexandria…, s. 20.

59  Zob.: D. P i n g r e e, From Alexandria…, s. 3–37. Por.: W. B r a n d e s, Der frühe 
Islam in der byzantinischen Historiographie…, s. 328. Jednym z uczniów Teofila miał 
być pochodzący z Persji chrześcijan imieniem Stefan, którego koleje losu zaprowadziły 
później do Konstantynopola, gdzie przekazał nauczanie Teofila swoim własnym uczniom, 
których pozyskał w cesarskiej stolicy: D. P i n g r e e, From Alexandria…, s. 12.

60  Bar Hebraeus’ Chronography…, s. 116.
61  G r e g o r i u s  B a r h e b r a e u s, Chronicon Syriacum, s. 126–127



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…32

odnaleźć można w dziełach trzech historiografów. Po pierwsze kroniki 
Teofila użył jako źródła Dionizy z Tell-Mahre, a chociaż jego praca jako 
osobne dzieło nie istnieje62, to została z kolei wykorzystana i częścio-
wo zachowana w pismach Michała Syryjczyka oraz Kronice do 1234 r.63 
Według obecnych hipotez, drugą osobą, która wykorzystała ustalenia 
Teofila w swojej Chronografii był Teofanes Wyznawca, który oparł się na 
tłumaczeniu dokonanym na język grecki. Trzecim dziejopisem, w któ-
rego pracy zachowały się fragmenty z Teofila, był Agapiusz z Manbidż, 
który użył ich w przygotowanej przez siebie, spisanej po arabsku historii 
powszechnej – Kitab al-‘Unwan64. Na podstawie wspomnianych powyżej 
prac rekonstrukcyjnych można domniemywać, że kronika Teofila obej-
mowała okres od 589 do 754 r. Należy wspomnieć, że niekiedy pojawiały 
się sugestie, zgodnie z którymi Teofil miał rozpocząć tworzenie swojego 

62  Co nie znaczy, że spuścizna Dionizjusza, którą można znaleźć w dziełach autorów 
korzystających z jego kroniki nie podlega ciągłym badaniom. Ostatnie zaprezentował 
w 2021 r. Philip Wo o d, skupiając się przede wszystkim na elementach wskazujących 
na współpracę Dionizjusza z Abbasydami, przede wszystkim al-Ma‘munem (s. 161–185), 
podkreślając znaczenie ekonomii i otwartych rynków wymiany handlowej kalifatu dla 
rozwoju wspólnot jakobickich (s. 97–135), a przede wszystkim analizując historiografię 
jakobicką w kontekście wyzwań jakie stały przed poszczególnymi autorami w ich wła-
snych czasach, co według historyka miało ogromny wpływ na sposób przedstawiania 
wydarzeń z przeszłości, mających być czymś w rodzaju kompasu dla patriarchów i bisku-
pów współczesnych danemu dziejopisowi. Według Ph. Wo o d a  okres pomiędzy poł. VII 
a poł. VIII w. był zresztą jednym z najistotniejszych w kontekście rozwoju samodzielnej 
jakobickiej historiografii syryjskiej, co nie pozostawało bez związku z zadaniami jakie 
stały przed ówczesną hierarchią, czyli takiego ułożenia stosunków z władzami, aby 
wykorzystać je maksymalnie dla ugruntowania pozycji biskupów, oficjalnego uznania 
różnorodnych praw patriarchalnych oraz ochrony chrześcijan w muzułmańskim pań-
stwie – The Imam of the Christians: The World of Dionysius of Tel-Mahre, c. 750–850, 
Princeton 2021, s. 62–77.

63  The Seventh Century in the West-Syrian chronicles (Translated texts for histor- 
ians 15), transl. and ed. A. P a l m e r, Liverpool 1993, s. 111–126. Dionizjusz zastrzegał 
zresztą, że użył fragmentów Teofila o ile tylko pisma tego ostatniego nie były niezgodne 
z wyznawaną przez niego monofizycką doktryną (bo Edesseńczyk był przecież zwolen-
nikiem Chalcedonu): M i c h a ł  S y r y j c z y k, t. IV, s. 378.

64  Agapiusz wspominał o nim m.in. jako swoim bezpośrednim źródle, nazywając go 
Teofilem astrologiem, zaznaczając jednocześnie, że spośród wielu tekstów jego autorstwa 
wybrał te, które uznał za niezbędne, częściowo je skracając – A g a p i u s z, s. 525.



Rozdział I. Teofanes Wyznawca i jego dzieło 33

dzieła z założeniami podobnymi, jak Jerzy Synkellos (od początku świa-
ta65), ale uznaje się je obecnie za mało prawdopodobne. Robert Hoyland66, 
a także James Howard-Johnston67 opowiedzieli się, na podstawie wykaza-
nych podobieństw i analizie materiałów związanych z Teofilem, że jego 
kronika obejmowała okres rozpoczynający się od 590 r., a kończący na 
latach 754–755. Sugestie te wydają się o tyle logiczne, że punktem wyjścia 
byłyby tu początki panowania ostatniego istotnego króla sasanidzkiego, 
czyli Chosroesa II, odgrywającego niebagatelną rolę również w przeka-
zach muzułmańskich. Podejrzenie zasadne o tyle, że Teofil mógł uznawać 
siebie za pewnego kontynuatora syryjskich (ale jednocześnie greckojęzycz-
nych) tradycji historiograficznych, reprezentowanych m.in. przez Jana 
z Epifanei68, kuzyna Ewagriusza Scholastyka, związanego z patriarchatem 
antiocheńskim, którego dzieło kończyło się na omówieniu okoliczności 
restauracji wspomnianego szacha na tron, z istotnym przecież udziałem 
cesarza Maurycjusza. Być może stąd też domniemany czas zakończenia 
relacji Edesseńczyka, związany z wstąpieniem na tron kalifa al-Mansura, 
drugiego władcy dynastii abbasydzkiej, któremu udało się ustabilizować 
ostatecznie sytuację po tzw. rewolucji, zamykając pewną klamrą długi 
okres niepokojów69.

R. Hoyland, w zaprezentowanej przez siebie rekonstrukcji pracy do- 
mniemanego dziejopisa, przedstawił dość szczegółowo prawidła, które 
przyświecały mu w tym zadaniu. Porównując bizantyńskie i syryjskie 
źródła przyjął bardzo ostrożną metodę krytyczną, uznał bowiem za wia-
rygodne autorstwo Teofila tylko w tych fragmentach, które można zna-
leźć w co najmniej dwóch z trzech źródeł (kroniki syryjskie i Dionizjusz 
z Tell-Mahre, Agapiusz z Manbidż oraz Teofanes)70. Dzieło Teofila 

65  W. Tr e a d g o l d, The Darkness of the Seventh-Century Near East, IJCT 18, 2011, s. 584.
66  R. H o y l a n d, Theophilus of Edessa’s Chronicle…, s. 20.
67  J. H o w a r d-J o h n s t o n, Witnesses to a World Crisis: Historians and Histories 

of the Middle East in the Seventh Century, Oxford 2010, s. 198.
68  D. B r o d k a, Johannes Epiphaneia – Klassizismus und literarische Tradition in der 

spätantiken Geschichtsschreibung, CC 16, 2013, s. 19–28.
69  R. H o y l a n d, Theophilus of Edessa’s Chronicle…, s. 20, 23.
70  Ibidem, s. 36. Znaczne różnice pomiędzy wieloma fragmentami, które znaleźć 

można zarówno u Teofanesa, jak i Agapiusza, a nie ma ich w kronice Dionizjusza 



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…34

składało się najprawdopodobniej z chronologicznie uporządkowanych 
opisów wydarzeń, a dotyczyło przede wszystkim tematu podbojów 
muzułmańskich, podzielonych na trzy części (walki o Syrię i Palestynę, 
ze szczególnym uwzględnieniem zdobycia Damaszku71, arabskiej ekspansji 
w Egipcie i Mezopotamii, wizyty kalifa ‘Umara w Jerozolimie), bojów 
z Bizantyńczykami i Persami72, a także późniejszych najazdów na Azję 
Mniejszą, w tym dwóch nieudanych oblężeń Konstantynopola73. W narrację 

z Tell-Mahre (jak np. szczegóły oblężenia Arwadu, bitwy pod Feniks, misji dyplomatycz-
nych Konstantyna V i Artabasda do kalifa Walida II, czy listów ‘Umara II do Leona III) 
skłoniły R. H o y l a n d a  do sformułowania hipotezy zgodnie z którą pierwsi dwaj 
historycy mogli używać innej wersji kroniki Teofila niż dziejopis z Tell-Mahre albo 
mieli dostęp do jeszcze jednego źródła syryjskiego, niedostępnego dla Dionizjusza. Stąd 
też jego sugestia o konieczności dalszych badań dzieła Edesseńczyka: R .  H o y l a n d, 

Agapius, Theophilus…, s. 357. Warto w tym miejscu poczynić też jeszcze jedno zastrzeżenie, 
wynikające z badań syriologicznych prowadzonych m.in. przez M a u r i e l  D e b i é. 
Według dotychczasowych ustaleń, dotyczących transmisji treści z których czerpał w swo-
jej pracy Dionizjusz z Tell Mahre, oprócz Teofila moglibyśmy wymienić m.in. Jana 
z Litharby, Jana bar Samuela, Jakuba z Edessy, przodków autora: Daniela bar Mojże- 
sza, czy Mojżesza z Tur Abdin, a także enigmatyczną postać Jerzego Rgty, czasem 
łączonego z Jerzym Synkellosem. Przypomnieć również należy, że w Kronice roku 1234, 
wykorzystywanej obecnie dla rekonstrukcji elementów zaginionego dzieła Dionizjusza, 
użyto prawdopodobnie nieznanych bliżej greckich (chalcedońskich) i islamskich źródeł, 
zebranych przez brata Dionizjusza, Teodozjusza z Edessy. Przy takim nagromadzeniu 
hipotez i domniemań, trudno doprawdy stwierdzić z całym przekonaniem w jakim 
zakresie dzieło Teofila mogło stanowić fundament dla późniejszych ustaleń, zawartych 
w syryjskich kronikach: M. D e b i é, Theophanes ‘Oriental Source’…, s. 371.

71 J. S c h e i n e r, Die Eroberung von Damaskus. Quellenkritische Untersuchung zur 
Historiographie in klassisch-islamischer Zeit, Leiden–Boston 2010, s. 429.

72  M.in. relacja z podboju Rodos, gdzie zatrzymał się dłużej nad sprzedażą metalu 
ze zniszczonego kolosa rodyjskiego, w której rzekomo brał udział żydowski handlarz, 
być może z jego rodzinnych stron (więcej: L.I. C o n r a d, The Arabs and the Colossus, 
JRAS 6, 1996, s. 165–187), czy też zawierające elementy eposu heroicznego fragmenty 
dotyczące wydarzeń poprzedzających bitwę pod Feniks, opowieść o tzw. synach Buki-
natora, którzy zabili jednego z emirów w Trypolisie w Fenicji, uwolnili chrześcijań- 
skich jeńców i zniszczyli arabskie okręty.

73  Również istotnych wydarzeń w dziejach wewnętrznych samego cesarstwa, jak na 
przykład fragmenty dotyczące śmierci Konstansa II na Sycylii (w kontekście znajdujących 
się tam wzmianek o Antiochii), które możemy znaleźć m.in. w Chronografii Teofanesa 
Wyznawcy. Szczegółowe omówienie tego zagadnienia przedstawił: D. Wo o d s, 
Theophilus of Edessa on the death of Constans II, BMGS 44. 2, 2020, s. 212–219.



Rozdział I. Teofanes Wyznawca i jego dzieło 35

wplecione zostały (podobnie jak u Teofanesa) opisy różnorodnych klęsk 
elementarnych – powodzi, trzęsień ziemi i epidemii, ale także wyjątko-
wych wydarzeń astronomicznych, jak zaćmienie słońca z 693 r. – które 
wydają się być przejawem szczególnych zainteresowań astrologicznych 
Teofila. Istotne miejsce w zachowanych i zrekonstruowanych fragmen-
tach kroniki zajmuje opis rewolucji abbasydzkiej74, z zapowiadającymi ją: 
obserwacją komety, trzęsieniem ziemi w Syrii oraz Palestynie i powsta-
niami w kilku miastach kalifatu. Fragmenty Teofila kończy opis dojścia 
Abbasydów do władzy, przejęcia tronu przez al-Mansura i jego zwycięstwa 
nad Abu Muslimem75. Chociaż były one uporządkowane, to autor, opiera-
jąc się najpewniej o datowanie zgodne z erą Seleucydów76, nie przykładał 
jednak zbyt wielkiej wagi do dokładnego umiejscawiania poszczególnych 
wydarzeń na linii czasu, co mogło przydać wielu trudności Teofanesowi 
w recepcji przedstawionych informacji77. Według badaczy, Teofil sporo 
miejsca poświęcić musiał także przywilejom kalifa ‘Umara I nadanym 
patriarsze Jerozolimy Sofroniuszowi. W kronice znalazły się przypadko-
we odniesienia do prześladowań chrześcijan, polegających na przykład 
na burzeniu kościołów, autor wzmiankować musiał również wymianę 
korespondencji pomiędzy władcami muzułmańskimi i bizantyńskimi. 
Kronikarz z Edessy był prawdopodobnie żywo zainteresowany zasadami 
religii muzułmańskiej, szczególnie w kontekście wyobrażeń na temat życia 
pozagrobowego78, a także kwestiami wewnętrznymi kalifatu79. Trudno 
ocenić wagę prezentowanych przez Teofila treści z prostej przyczyny – nie 
znamy przecież oryginału, a tylko tekst zapośredniczony przez trzech 

74  Zdając sobie sprawę z problemów interpretacyjnych związanych ze znaczeniem 
słowa „rewolucja” w języku polskim, używam jednak powyższego terminu na określe-
nie ruchu abbasydzkiego, gdyż jest on zwyczajowo stosowany w nauce praktycznie we 
wszystkich językach kongresowych.

75  R. H o y l a n d, Theophilus of Edessa’a Chronicle…, s. 245.
76 J. H o w a r d-J o h n s t o n, Witnesses…, s. 206.
77  R. H o y l a n d, Theophilus of Edessa’a Chronicle…, s. 19.
78  H.G.B. Te u l e, Theophilus of Edessa…, s. 306–307.
79  M. in. wspomniał o zabójstwie ‘Usmana ibn Affana i pierwszej fitnie w kalifacie, 

późniejszym morderstwie Alego i zdobyciu władzy przez Umajjadów, chociaż jego wersja 
różniła się prawdopodobnie od tradycyjnej, prezentowanej w kronikach muzułmańskich 

– J. H o w a r d-J o h n s t o n, Witnesses…, s. 221–223



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…36

różnych autorów, z których każdy użył określonych, wybranych zgodnie 
z własną perspektywą poznawczą, fragmentów, pasujących do jego pre-
zentacji wydarzeń. Świadczą o tym szczególnie te części w wymienionych 
powyżej recepcjach, które wydają się być bardzo podobne pod względem 
treści, ale opisane zostały z różną szczegółowością, chociażby ich podstawę 
stanowiło to samo źródło, związane z Teofilem. Dobrym przykładem 
byłaby tutaj bitwa pod Feniks z 655 r., która dużo bardziej zainteresowała 
Teofanesa niż autorów syryjskich, odwrotnie – wojna domowa w kalifacie 
tocząca się mniej więcej w tym samym czasie stała się przedmiotem szer-
szej analizy u tych drugich, jej z kolei Wyznawca poświęcił stosunkowo 
niewiele uwagi80. Warto pamiętać, że według współczesnych hipotez 
oryginalna kronika była bogata w znacznie bardziej szczegółowe infor-
macje niż zachowane u autorów z niej korzystających81. Z pewnością 
istotnymi wydają się te, które będą miały także znaczenie w kontekście 
zaprezentowanej na kartach niniejszej książki recepcji dokonanej przez 
Teofanesa, a mianowicie uwagi naocznego przecież świadka na temat walk 
pomiędzy ostatnimi Umajjadami a Abbasydami. W krótkich notatkach 
wzmiankuje on głównie kwestie wewnętrzne w historii politycznej kali-
fatu, chociaż interesowały go również sprawy cesarstwa i walki o władzę 
w tymże. Niewiele zaś poświęcił miejsca kwestii życia chrześcijan pod 
rządami muzułmanów, poza fragmentami tyczącymi polityki Sofroniusza 
z Jerozolimy czy męczeństwa Piotra z Kapitolias, metropolity Damaszku 
za czasów Walida II. We wspomnianych powyżej kronikach odnaleźć 
można według badaczy nawiązania Teofila do życia Muhammada, szcze-
gólnie jego podróży do Palestyny czy nauk dotyczących wiary w jednego 
Boga i kwestii życia po śmierci82. Warto zauważyć, że we fragmentach, 
które uznane zostały za dzieło Teofila, nie można dostrzec retoryki stricte 
antyislamskiej83. Nie zawsze aprobował też politykę cesarzy bizantyńskich. 
Reasumując, jako człowiek żyjący pod władzą muzułmanów uwzględnił 
obydwie strony, nie opowiadając się ostatecznie za żadną z nich.

80  R. H o y l a n d, Theophilus of Edessa’a Chronicle…, s. 139 oraz 144.
81  PMZ, Erste Abteilung Prolegomena, Berlin 1998, s. 226.
82  Ibidem, s. 307.
83  J. H o w a r d-J o h n s t o n, Witnesses…, s. 208–210



Rozdział I. Teofanes Wyznawca i jego dzieło 37

W perspektywie niniejszego opracowania istotna jest relacja pomię-
dzy Teofilem a Teofanesem. Zagadnienie włączenia spuścizny uczonego 
z Edessy do bizantyńskiej tradycji historiograficznej pojawiło się w dysku- 
sji naukowej całkiem niedawno, w latach dziewięćdziesiątych XX w. 
Wtedy to Lawrence I. Conrad wysunął tezę, że domniemana kronika 
Teofila została wykorzystana nie tylko w chrześcijańskiej spuściźnie histo-
rycznej syryjskiej i arabskiej, ale także bizantyńskiej84. Warto jednak pamię-
tać, że niemal wiek wcześniej inną propozycję, niemniej jednak opartą 
na podobnych przesłankach, przedłożył Ernest W. Brooks, wskazując na 
dwa zaginione dzieła, które mogłyby stać się źródłem dla Chronografii 

– Jana bar Samuela lub Teofila z Edessy. O pierwszym z nich nie wiemy 
praktycznie nic poza miejscem jego działalności, którą miał prowadzić 
na zachodnich rubieżach Syrii. Niemniej jednak według E.W. Brooksa 
to właśnie on był bardziej prawdopodobnym autorem domniemanego 
źródła85. Gwoli ścisłości należy wspomnieć, że te propozycje spotkały się 
z zainteresowaniem m.in. Normana H. Baynesa, który wskazał na wiele 
podobieństw pomiędzy Teofanesem a dziełem Agapiusza86. W latach 
sześćdziesiątych Nina Pigulewskaja zauważyła podobne zbieżności 
z kroniką Zuqnin autorstwa Pseudo-Dionizjusza87.

Przeglądając Chronografię Teofanesa trudno oprzeć się wrażeniu, że 
tzw. „wschodnie źródło” musiało odegrać ogromną rolę podczas jej przy-
gotowywania. Właściwie od początku uprzedniego wieku dominuje prze-
konanie, że Chronograf nie mógł nie oprzeć swojej narracji na wschodnim, 
syryjskim źródle (najprawdopodobniej jednak tłumaczonym na grecki). 

84  L.I. C o n r a d, The Conquest of Arwād…, s. 317–401.
85  E.W. B r o o k s, The Sources of Theophanes…, s. 578–587. Por. również: i d e m, 

The Chronology of Theophanes 607–775, BZ 8, 1899, s. 82–88 oraz 94–97; i d e m, The 
Sicilian Expedition of Constantine IV, BZ 17, 1908, s. 458. Hipotezy na temat wschodnich 
źródeł Teofanesa pojawiały się oczywiście wcześniej, formułowane m.in. przez Karla 
K r u m b a c h e r a (Geschichte der byzantinischen Litteratur von Justinian bis zum Ende des 
oströmischen Reiches, München 1891, s. 343), Carla d e  B o o r a  (Zur Chronographie 
des Theophanes, H 25, 1890, s. 301–307), czy Theodora M o m m s e n a  (Chronica 
minora saec. IV, V, VI, VII, ed. Th. M o m m s e n, MGH.AA XI.2, Berlin 1894, s. 324).

86  N.H. B a y n e s, The Restoration of the Cross at Jerusalem, EHR 27, 1912, s. 294.
87  N. P i g u l e v s k a j a, Theophanes’ Chronographia…, s. 55–60.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…38

Założenie to jest powszechnie akceptowane, ponieważ tylko w ten sposób 
można wyjaśnić zadziwiające podobieństwa pomiędzy fragmentami wspo-
mnianej kroniki bizantyńskiej a dziełami kronikarzy syryjskich. Zakłada 
się, że ci ostatni nie mogli wykorzystać pracy Teofanesa, chociażby dla-
tego, że ich omówienia były znacznie bardziej szczegółowe. W tej części 
Chronografii, która obejmuje zwłaszcza okres od 630 do 750 r. kroni-
karz z Konstantynopola przedstawił wiele dokładnych informacji na 
temat podbojów arabskich, a także wydarzeń wewnętrznych w kalifacie, 
włącznie ze szczegółami etnograficznymi czy topograficznymi. Podobne 
opisy nie pojawiają się w ogóle u równolegle niemal piszącego o tym 
samym okresie Nicefora Patriarchy, tak jakby ten ostatni nie zdawał sobie 
sprawy z istnienia jakichś konkretnych źródeł wschodnich, do których 
dotarł Teofanes88, a które utożsamiane są najczęściej z Kroniką Teofila, 
co jako roboczą hipotezę przyjęli tłumacze i wydawcy Chronografii89, 
a obecnie uznawana jest powszechnie90. Dziś odrzuca się jednocześnie 
koncepcję, sformułowaną w pierwszej połowie XX w.91, że istniała jeszcze 

88  W. B r a n d e s, Der frühe Islam…, s. 313–343, s. 319
89  C. M a n g o, R. S c o t t, Introduction…, s. LXXXIV.
90  Zob. m.in.: W. B r a n d e s, Der frühe Islam…, s. 327 oraz 329; J. H o w a r d- 

-J o h n s t o n, Witnesses…, s. 194; R. H o y l a n d, Theophilus of Edessa’s Chronicle…, 
s. 4sq.; M. Va i o u, Theophanes [in:] Christian-Muslim Relations. A Bibliographical…, 
s. 428.

91 A. B a u m s t a r k, Geschichte der syrischen Literatur mit Ausschluss der christ-
lich-palästinischen Texte, Bonn 1922, s. 341. Do podobnej koncepcji nawiązał jednak na 
początku obecnego wieku Shaun O’S u l l i v a n  w swojej dysertacji poświęconej historii 
umajjadzkiej Syrii. Badacz ten wyszczególnił najpierw te elementy narracji Teofanesa, 
które dotyczą północnej Syrii, zauważając m.in., że w gruncie rzeczy opisują drobne 
sprawy lokalne, a chronologicznie związane są nie tylko z okresem wczesnych podbojów 
(jak znana anonimowa Kronika Maronicka), ale także abbasydzkim. Większość tych 
wzmianek o drobnych wydarzeniach na pograniczu północno-zachodniej Syrii nie wystę-
puje zaś w znanych tradycjach syryjskich (przede wszystkim jakobickich), a zachowała 
się wyłącznie u Teofanesa. Stąd wnioskowanie Sh. O’S u l l i v a n a  o istnieniu innej, 
równoległej wersji, grecko-syryjskiej, która trafiła do Wyznawcy za pośrednictwem Jerze-
go Synkellosa i palestyńskich klasztorów chalcedońskich, czegoś w rodzaju późniejszej 
kroniki maronickiej: Sh. O’S u l l i v a n, Early Umayyad Syria. A Study of Its Origins 
and Early Development, PhD Thesis, The University of St. Andrews 2003, s. 297–300. 
Należy jednak pamiętać, że nieprzypadkowo uznaje się, iż wspomniana wyżej anonimowa 
kronika maronicka powstała przed 680 r., kiedy miał miejsce synod in Trullo, po którym 



Rozdział I. Teofanes Wyznawca i jego dzieło 39

inna kronika maronicka, w której wykorzystano materiał z historycz-
nego dzieła Teofila i być może w ten sposób trafił on na zachód. Należy 
pamiętać, że Teofanes tworzył w zasadzie kontynuację pracy Jerzego 
Synkellosa92, a ten przez co najmniej kilka lat mieszkał w Palestynie i Syrii, 
zanim przybył do Konstantynopola. Wiadomo że chociaż zakończył 
on swoje prace nad kroniką, zakrojoną na szeroką skalę, od początków 
świata do roku 284, to materiały, które zebrał z myślą o dokończeniu 
swojego dzieła, przekazał Teofanesowi. Być może Synkellos pozyskał 
tłumaczenia greckie jeszcze w Syrii, możliwe też, że sam przetłumaczył 
fragmenty z myślą o swojej kronice, ostatecznie wykorzystane przez 
Wyznawcę. Zaznaczyć wypada, że istnieje też inna hipoteza, dotycząca 
osoby pośrednika pomiędzy Teofilem a Teofanesem. Dzieła astronomiczne 
stworzone przez Edesseńczyka trafiły do Konstantynopola za przyczyną 
osoby, którą znamy pod imieniem Pseudo-Stefana z Bizancjum93, o którym 
wiemy m.in., że posiadał pewną wiedzę na temat historii islamu, którą 
wykorzystał w swoich pracach94. Analiza porównawcza wspomnianych 
fragmentów Pseudo-Stefana i kronik syryjskich, które dotyczą życiorysu 
Proroka islamu potwierdza, iż istnieją między nimi istotne podobieństwa, 
czego nie można powiedzieć o analogicznym fragmencie w Chronografii 
Teofanesa. Argument ten pozwalałby domniemywać, że Pseudo-Stefan 

maronici zerwali łączność z Bizancjum. Wstęp i tłumaczenie zachowanych fragmentów 
kroniki zob.: Extract from the Maronite Chronicle, [in:] The Seventh Century in the 
West-Syrian Chronicles, ed. and transl. A. P a l m e r, Liverpool 1993, s. 29–35. Por. też: 
J. v a n  G i n k e l, Maronite Chronicle of 663/4, [in:] Encyclopedia of the Medieval Chron-
icle, eds G. D u n p h y, C. B r a t u, Leiden 2016, https://referenceworks.brillonline.com/
entries/encyclopedia-of-the-medieval-chronicle/*-SIM_01787 [dostęp: 10.05.2021 r.].

92  Podstawowe informacje na temat chronografii Jerzego, przede wszystkim jego 
wkładzie w rozwój samego gatunku i źródłach z jakich korzystał w stworzeniu swojej 
części zob.: The Chronography of George Synkellos. A Byzantine Chronicle of Universal 
History from the Creation, transl. and eds W. A d l e r, P. Tu f f i n, Oxford–New York 
2002, s. XXX–LXXV

93  W. B r a n d e s, Der frühe Islam…, s. 339.
94  Na temat postaci Pseudo-Stefana, w kontekście osoby Stefana z Aleksandrii 

(Aten?), żyjącego w czasach cesarza Herakliusza, zob.: W. Wo l s k a-C o n u s, Stépha-
nos d’Athènes et Stéphanos d’Alexandrie: essai d’identification et de biographie, REB 47, 
1989, s. 5–89; M. R o u e c h é, Stephanus the Alexandrian Philosopher, the Kanon and 
a seventh-century millenium, JWCI 74, 2011, s. 1–30.

https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopedia-of-the-medieval-chronicle/*-SIM_01787
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopedia-of-the-medieval-chronicle/*-SIM_01787


Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…40

(który prawdopodobnie opierał się w swoich dywagacjach na informa-
cjach zaczerpniętych od Teofila) wykorzystywał to samo źródło co kro-
nikarze syryjscy, a nie Teofanes. Co więcej, chociaż Stefan mógł część 
swoich wiadomości zapożyczyć od Teofila, to nie ma bezpośrednich 
dowodów (tak jak w przypadku jego dzieł astrologicznych), że kronika 
Edesseńczyka została przetłumaczona na grekę lub trafiła bezpośrednio 
do Konstantynopola. Jednocześnie należy pamiętać, że uwagi te oparte 
są o nader skąpe przesłanki źródłowe95.

Co ważne, Teofanes dokonywał bardzo istotnych korekt w swoim 
materiale źródłowym, polegających przede wszystkim na selekcji i skraca-
niu przytaczanych fragmentów96. Mimo to, uderza duże zainteresowanie 
regionem pogranicza Syrii i Mezopotamii, objawiające się m.in. w infor-
mowaniu o mających tam miejsce katastrofach naturalnych, a teren 
ten interesował też bardzo Teofila, oczywiście z racji na pochodzenie 
z Edessy97.

Należy zauważyć, że oprócz ogólnie przyjętej koncepcji, zgodnie 
z którą Teofanes korzystał po prostu z pracy Teofila, w dyskusji nauko-
wej pojawiają się próby rewizji tego stanowiska. Ostatnią z nich podjęła 
kilka lat temu Maria Conterno, która próbowała udowodnić, że kronika 
naukowca z Edessy nie była głównym wschodnim źródłem Teofanesa. Jej 
koncepcja zasadza się na twierdzeniu, że Wyznawca musiał wykorzystać 
i opracować kilka źródeł, a kwestia jego inspiracji była znacznie bardziej 

95  M. D e b i é, Theophanes ‘Oriental Source’…, s. 372.
96  C. M a n g o, R. S c o t t, Introduction…, s. XCI. Szczegółowe badania na temat 

daleko idących ingerencji Teofanesa i jego zespołu w pierwotne treści, dokonywanych 
w celu korekty oceny niektórych wydarzeń zgodnie ze spojrzeniem Chronografa zob.: 
R. S c o t t, The image of Constantine in Malalas and Theophanes, [in:] New Constantines: 
the rhythm of imperial renewal in Byzantium, 4th–13th centuries, ed. P. M a g d a l i n o, 
Aldershot 1994, s. 57–71; i d e m, Writing the Reign…, s. 21–34. Por.: I. R o c h o w, 
Malalas bei Theophanes…, s. 459–474. Ingerencja ta mogła się objawiać zresztą poprzez 
dodanie odpowiednich passusów reinterpretacyjnych: G.T. C a l o f o n o s, Dream 
narratives in historical writing: making sense of Theophanes’ Chronography, [in:] His-
tory as literature in Byzantium: papers from the fortieth Spring Symposium of Byzantine 
studies, University of Birmingham, April 2007, ed. R. M a c r i d e s, Farnham–Burlington 
(Vermont) 2010, s. 133–144.

97  J. H o w a r d-J o h n s t o n, Witnesses…, s. 232–235.



Rozdział I. Teofanes Wyznawca i jego dzieło 41

skomplikowana niż przypuszcza się obecnie. Rzecz w tym jednak, że nie 
jesteśmy w stanie dokładnie określić, które spośród fragmentów Teo
fanesowych oparte zostały na konkretnych źródłach syryjskich, szczegól-
nie jeżeli Teofanes nie korzystał bezpośrednio z Teofila, tylko poprzez 
inne opracowania, które zawierały fragmenty dzieła Edesseńczyka. Tak 
czy inaczej tzw. wspólne źródło syryjskie (domniemana kronika Teofila), 
w sposób pośredni lub bezpośredni, odegrałoby znaczną rolę w procesie 
powstawania Chronografii98. Pewnym uzupełnieniem dla powyższej teorii 
było studium tej samej autorki dotyczące podobieństw pomiędzy przeka-
zami na temat wydarzeń w VII w. w kronikach pochodzących z różnych 
regionów basenu Morza Śródziemnego, od Syrii po Hiszpanię99. Zwróciła 
ona tam uwagę na dość istotne zagadnienie metodologiczne – zbyt często 
próbujemy skupić się na badaniu stricte tekstów, szukając gramatycznych 
i leksykalnych cech wspólnych, a przez to próbując znaleźć jedno źródło 
dla różnych przekazów, zapominając jednocześnie o znaczeniu, jakie 
w ówczesnej epoce musiała mieć relacja ustna. Analizę przeprowadzoną 
zgodnie z tym założeniem metodologicznym, w ramach stypendium 
Fernand Braudel IFER Fellowship możemy odnaleźć w zasobach archi-
wum inicjatywy HAL100. Warto przy tym pamiętać, że Teofanes w dużo 

98  M. C o n t e r n o, La „descrizione dei tempi” all’alba dell’espansione islamica. 
Un’indagine sulla storiografia greca, siriaca e araba fra VII e VIII secolo, Boston–Ber- 
lin 2014, s. 21–38.

99  Zob. interesujące studium o podobieństwach pomiędzy dziełami Bedy Czcigod-
nego a syryjskim materiałem historiograficznym: D. W h a l i n, Bede and the Syriac 
Chroniclers. Interactions of Subject and Genre in Contemporaneous Historiography, 
MChr 10, 2015, s. 203–222, w którym autor podkreślił przede wszystkim znaczenie 
podobnych tradycji literackich i wspólnotę wiary, a co za tym idzie tendencję do wybi-
erania niezbyt różniących się od siebie wątków z przeszłości dla uwiarygadniania swoich 
racji współczesnych autorom, a co za tym idzie nawet: narratives about that community 
naturally focused on the universal, Christian, Roman Empire ruled from Constantinople 
as that world’s central political player (s. 203) oraz it becomes clear that even though the 
reality of political unity under the Roman emperors was a thing of the distant past, concep-
tually the Mediterranean world had not yet become divided between East and West (s. 203).

100  M. C o n t e r n o, “Storytelling” and “History writing” in Seventh-Century Near 
East, FMSH-WP-2014-80, September 2014, https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs- 
01063730/document [dostęp: 10.05.2021 r.].

https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-01063730/document
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-01063730/document


Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…42

większym zakresie niż autorzy syryjscy wprowadzał pasujące do jego 
narracji korekty w wykorzystywanych tekstach, jak chociażby w przypad- 
ku omówienia rządów Leona III i Konstantyna V, odnoszących niewąt-
pliwe sukcesy w starciach z Arabami, ale dla Wyznawcy będących „złymi” 
cesarzami jako realizatorzy ikonoklastycznej polityki religijnej101.

Według piszącego te słowa niezwykle udanego podsumowania do- 
tychczasowej dyskusji, dotyczącej zagadnienia wykorzystania przez Teo
fanesa dzieła Teofila dokonała też Muriel Debié. Badaczka ta zauważa, że 
w ciągu kilkunastu ostatnich lat w pracach naukowych, poświęconych 
Teofilowi traktowano jego dzieło jako pewnik, tak jakbyśmy dysponowali 
faktycznie manuskryptami, tymczasem należy przecież skonstatować, 
że mamy do czynienia z niczym więcej jak hipotezą, która ma na celu 
wyjaśnienie możliwości istnienia domniemanego wspólnego źródła dla 
Chronografii, dzieła Agapiusza z Manbidż i kroniki Dionizjusza z Tell-
Mahre102. Według tej syriolożki, Teofil jako wykształcony, niezwiązany 
z życiem klasztornym, a raczej dworskim (u Abbasydów) chrześcijanin 
wyznania chalcedońskiego, ortodoks, po prostu bardzo dobrze pasował 
do teorii o wymianie międzykulturowej pomiędzy światem muzułmań-
skim a chrześcijańskim (do którego to określenia również zgłosiła ona 
zastrzeżenia, gdyż według niej trudno mówić o różnicach kulturowych 
na podstawie samego tylko wyznania – osoby różnych religii służące na 
dworze abbasydzkim posługiwać musiały się przecież podobnymi koda-
mi kulturowymi, wzajemnie zrozumiałymi)103. Z wzmiankowanych zaś 
powyżej fragmentów autorstwa Dionizjusza z Tell Mahre czy Agapiusza 
nie można wywnioskować bezpośrednio na ile istotnym źródłem był dla 
ich pracy Teofil. Pierwszy z nich podkreślał, że wybrał tylko te fragmenty, 
które nie przeczyły wyznawanej przez niego doktrynie, drugi zaś przyznał, 
że dokonał licznych zmian w tekście źródłowym. Teofanes natomiast 
w żadnej części Chronografii nie informuje czytelników o wykorzystaniu 
dzieła Edesseńczyka. Słusznie więc podkreśla w swojej rewizji M. Debié, 
że o ile Teofil jest często wzmiankowany, to nigdy nie został zacytowany 

101  C. M a n g o, R. S c o t t, Introduction…, s. XCI.
102  M. D e b i é, Theophanes ‘Oriental Source’…, s. 365.
103  Ibidem, s. 368.



Rozdział I. Teofanes Wyznawca i jego dzieło 43

bezpośrednio104. Autorka, odrzucając maksymalistyczną według niej kon-
cepcję reprezentowaną przez takich badaczy jak R. Hoyland i J. Howard- 

-Johnston, czyniącą z Teofila polihistora, mającego ambicje stworzenia 
czegoś na kształt kroniki uniwersalnej, chronografii, sama skłania się do 
uznawania jego pracy za zapis współczesnych mu wydarzeń, znanych 
m.in. z racji sprawowania istotnych funkcji przy abbasydzkim dworze 
i w tym kierunku dokonuje swoich badań105. Analizując szczegółowo 
fragmenty dzieła Teofanesa, które dotyczą okresu przełomu politycznego 
w kalifacie w połowie VIII w., zarówno M. Conterno106, jak i M. Debié107 
czynią kilka istotnych uwag. Warto skonstatować m.in., że mniej więcej 
od fragmentów dotyczących roku 744 opisy Wyznawcy, przedstawiające 
sprawy wschodnie, ograniczają się raczej do podstawowych informacji 
na temat dziedziczenia w kalifacie, a dotychczasowe podobieństwa ze 
źródłami wschodnimi stają się mniej zauważalne. Wyraźne jest to na 
przykład w kontekście działań Abbasydów w Syrii, kiedy to u Agapiusza, 
czy Dionizjusza z Tell Mahre istotnym elementem wydaje się zdobycie 
Damaszku, w przeciwieństwie do Chronografii. W kontekście posta-
ci Marwana II, Teofanes zauważył, że część rodu próbowała zbiec na 
Półwysep Iberyjski, podczas gdy Agapiusz czy autor Kroniki do 1234 r. 
silniejszy akcent kładą na wydarzenia w Chorasanie, być może korzystając 
właśnie z notatek Teofila, który mógł towarzyszyć tam kalifowi. Bunty 
w Syrii przeciwko Abbasydom, które miały miejsce w latach 750–751 
są znacznie dokładniej opisane w kronikach syryjskich, Teofanes nie 
poświęca im tak wiele uwagi (chociaż o nich pisze, co będzie istotne dla 
naszych dywagacji w ostatnim rozdziale niniejszej książki). Bywa również, 
że Teofanes i któryś z syryjskich kronikarzy skupili się na tych samych 
wydarzeniach, ale opisali je z zupełnie innych perspektyw, akcentując 
różne wątki, jak to dzieje się np. w kontekście opisów wyboru nowego 

104  Ibidem, s. 369.
105  Ibidem, s. 369–370.
106  M. C o n t e r n o, Palestina, Siria, Costantinopoli: la “Cronografia” di Teofane 

Confessore e la mezzaluna fertile della storiografia nei “secoli bui” di Bisanzio, PhD Thesis, 
Istituto italiano di scienze umane, Firenze 2011, s. 235.

107  M. D e b i é, Theophanes ‘Oriental Source’…, s. 380–381.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…44

chalcedońskiego patriarchy Antiochii w 745 r., kiedy to u Dionizjusza 
z Tell Mahre wzmiankuje się np. o pochodzeniu nowego zwierzchni- 
ka z Harranu, podczas gdy Teofanes wspominał w tym kontekście Edessę. 
Dionizjusz podał również wiele więcej szczegółów dotyczących życia 
patriarchy i jego pochodzenia. Trudno jednak tę akurat argumentację 
uznać za w pełni wiążącą, gdyż większość tych informacji nie stawiała 
nowego hierarchy w zbyt pozytywnym świetle (syn złotnika pracującego 
dla kalifa, bliskie związki z Marwanem II), Chronograf mógł więc najzwy-
czajniej nie chcieć ich uwzględniać. Inaczej sprawa ma się z elementami 
dotyczącymi astronomii i astrologii, którymi zajmował się przecież Teofil, 
a uwzględnionymi licznie w kronikach syryjskich, w przeciwieństwie do 
Chronografii. Teofanes nie wykorzystał również bogatych opisów geogra-
ficznych rejonów Dżurdżanu (u Agapiusza), czy Tabaristanu (u Michała 
Syryjskiego), pochodzących prawdopodobnie od Teofila, o których ten 
ostatni wiedzę zdobył podczas swoich podróży z kalifem, np. w roku 758 
czy 768. Być może Teofanes (i jego zespół) znali dzieło Teofila jedynie 
z najważniejszych wyjątków, przetłumaczonych na grekę, albo dokonali 
znacznie bardziej rygorystycznej selekcji materiału niż kronikarze syryjscy. 
Niemniej jednak wskazane powyżej niezgodności stały się podstawą do 
formułowania przez obydwie autorki hipotez o istnieniu zupełnie innego 
źródła, z którego Chronograf czerpał wiedzę o Bliskim Wschodzie pod 
władzą muzułmanów.

Rozwiązania kwestii powinowactwa pomiędzy obydwiema kronikami 
i rekonstrukcji fragmentów wykorzystanych przez Teofanesa, nie ułatwia 
też poziom skomplikowania zagadnienia źródeł kroniki samego Teofila108. 
Istnieje bowiem przypuszczenie, że temu ostatniemu musiały być znane 
jakieś materiały pochodzące bezpośrednio z Bizancjum, choćby skrócone 

108  Nie jest to oczywiście nic wyjątkowego w okresie przełomu pomiędzy upadkiem 
władzy bizantyńskiej a ustanowieniem muzułmańskiej, z którego to okresu można wyka-
zać liczne zapożyczenia materiałów historycznych pomiędzy autorami muzułmańskimi 
i chrześcijańskimi, chalcedońskimi i niechalcedońskimi, monoteletami i duoteletami 
itd.: L.I. C o n r a d, Syriac perspectives on Bilād al-Shām during the ‘Abbāsid Period, 
[in:] Proceedings of the fifth international conference on Bilād al-Shām during the ‘Abbāsid 
period (132–451/750–1059), eds M. a l-B a k h i t, R. S c h i c k, Amman 1991, s. 1–44; 
i d e m, The Conquest of Arwād…, s. 317–401.



Rozdział I. Teofanes Wyznawca i jego dzieło 45

listy cesarzy i ich czynów czy zapisy z cesarskich wypraw, a może nawet 
jakiegoś rodzaju raporty dotyczące Arabów, sporządzone przez bliżej 
nieznanych Bizantyńczyków. Wydaje się bowiem, że Teofil nader często 
przyjmował bizantyński punkt widzenia na kwestie militarne, ponie-
waż nawet w opisach porażek cesarstwa podkreślał indywidualne zaan-
gażowanie poszczególnych bizantyńskich dowódców czy urzędników. 
Według R. Hoylanda, Teofil mógł wykorzystać jakąś krótką grecką kronikę, 
dzięki której skonstruował podstawowe ramy swojej narracji, następnie 
rozszerzył to o dodatkowe materiały, pochodzące ze źródeł syryjskich109 
i arabskich. Autorem hipotetycznego dzieła mógł być inny wykształcony 
Syryjczyk, na przykład wzmiankowany w źródłach Jan, syn Samuela110. 
Podobnym źródłem mogła być nieznana kronika syryjska, której auto-
rem był prawdopodobnie Jan z Litharb, przyjaciel Jakuba z Edessy111. 
Dlaczego jednak nie mógł być to Trajan Patrycjusz, bizantyński historyk 
żyjący w czasach Justyniana II?112. Co prawda zakłada się, na podstawie 
wzmianki w Leksykonie Suda, że jego dziełko zachowywało wybitnie 
chrześcijański i ortodoksyjny charakter, warto jednak pamiętać, iż według 
części badaczy zakres chronologiczny (do drugiej połowy VII w. – przy-
puszczalnie 668 rok do 713 lub według J. Howarda-Johnstona, do 720 r.113) 

109  Warto zwrócić uwagę na fakt, że historiografia syryjska w okresie tzw. ciemnych 
wieków wypadała, zwłaszcza na tle bizantyńskiej, całkiem solidnie i istnieje wiele wska-
zówek sugerujących, iż w niektórych z klasztorów pogranicza syryjsko-mezopotamskiego 
zajmowano się spisywaniem ówczesnych wydarzeń, szczególnie w kontekście tak intere-
sujących m.in. Teofanesa klęsk żywiołowych, dziejów tamtejszych biskupów i wspólnot 
zakonnych. Rzecz w tym, że twórcy tych spisów pozostawali najczęściej anonimowi: 
M. D e b i é, Theophanes ‘Oriental Source’…, s. 373–374.

110  R. H o y l a n d, Theophilus of Edessa’s Chronicle…, s. 26.
111  Ibidem, s. 316–318.
112  Na marginesie pozostawiam toczącą się przecież dyskusję na temat wykorzystania 

przez Teofanesa Wyznawcę (i Nicefora Patriarchę) innego domniemanego źródła, tym 
razem o ikonoklastycznej proweniencji, autorstwa tzw. Wielkiego Chronografa (chociaż 
jest to podważane, m.in. przez C. M a n g o  – The Breviarium of Patriarch Nicephorus, 
[in:] Byzantium. Tribute to Andreas N. Stratos, ed. N.A. S t r a t o s, vol. II, Athens 1986, 
s. 539–552), którego fragmenty miałyby dotyczyć wydarzeń rozgrywających się od końca 
V w. aż do interesującej nas w niniejszej publikacji połowy VIII w. – L.M. W h i t b y, 
Theophanes’ Chronicle Source…, s. 312–345; i d e m, The Great Chronographer…, s. 1–20.

113  J. H o w a r d-J o h n s t o n, Witnesses…, s. 306.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…46

pozwala przypuszczać, że autor opierał się przede wszystkim na własnych 
wspomnieniach i relacjach ustnych114, dysponując dość obfitym mate-
riałem115, siłą rzeczy pozwalającym na przedstawienie bizantyńskiego 
punktu widzenia na kwestie wschodnie116. Byłoby swoistym paradoksem, 
że zarówno Teofanes, jak i Teofil korzystaliby z tego samego dzieła, co 
doprowadziłoby do tak licznych podobieństw, jednakże jest to sugestia, 
która wymagałaby dogłębnych studiów, niebędących celem niniejszego 
opracowania. Jednocześnie nie można zapominać, że Teofil, jako jeden 
z bliższych urzędników dworu pierwszych kalifów abbasydzkich, miał 
dostęp do licznych, a niezachowanych do dziś, relacji muzułmańskich, 
passusy dotyczące okresu od lat czterdziestych VIII w. spisywał zaś rów-
nież na podstawie własnych doświadczeń, m.in. być może jako naocz- 
ny świadek117.

Przedstawione powyżej w skrótowej formie niejasności dotyczące 
zależności pomiędzy Chronografią a domniemanym dziełem Teofila oraz 
szczegółowa analiza wykorzystanych przez Bizantyńczyka fragmentów 
syryjskich kronik, doprowadziły wielu badaczy do konkluzji, zgodnie 
z którą Teofanes (lub zespół któremu przewodził z łoża boleści) wiedział 
na temat dziejów krain pozostających pod muzułmańskim panowaniem 
znacznie więcej niż mógł wywnioskować z lektury materiałów syryjskich, 
użył więc najprawdopodobniej więcej niż jednego orientalnego źródła118, 

114  W. Tr e a d g o l d, The Middle Byzantine Historians, Basingstoke 2013, s. 16.
115  Ibidem, s. 17.
116  Jak podkreśla Stephanie F o r r e s t  nie ma jednoznacznych dowodów wskazu-

jących, że domniemane źródło Teofanesa dla okresu drugiej połowy VII w. i począt-
ków VIII zostało przygotowane przez Trajana, jednakże jest on jednym z najbardziej 
prawdopodobnych kandydatów do tej roli. Osoba, która napisała materiał wykorzystany 
przez Wyznawcę musiała być wysoko postawiona w hierarchii cesarskiej, posiadając 
dobrą znajomość polityki, do czego bardzo pasuje znana skądinąd ranga Trajana, czyli 
patrycjusza. Chociaż autor wyraźnie podkreślał przywiązanie do ortodoksji religijnej, to 
jednak opis swój prowadził z perspektywy świeckiej, co także pasowałoby do informacji 
jakie posiadamy na temat Trajana, por. S. F o r r e s t, Theophanes’ Byzantine source for 
the late Seventh and Early Eighth Centuries c. AD 668–716, [in:] Studies in Theophanes…, 
s. 443–444.

117  R. H o y l a n d, Theophilus of Edessa’s Chronicle…, s. 28–30.
118  Ibidem, s. 310–415; M. C o n t e r n o, La “Descrizione dei Tempi”…, s. 111–118.



Rozdział I. Teofanes Wyznawca i jego dzieło 47

również proweniencji arabsko-islamskiej119. Co więcej, dzięki analizie 
porównawczej dzieła Wyznawcy i kronik syryjskich możemy wykazać, że 
część passusów Chronografii, chociaż wspomniane są w nich te same wy- 
darzenia, pochodzi prawdopodobnie z zupełnie innych źródeł arabskich, 
być może związanych z tamtejszymi chrześcijanami chalcedońskimi, na co 
wskazują m.in. wzmianki dotyczące Sergiusza, syna Mansura, protoplasty 
Jana z Damaszku, pełniącego funkcję skarbnika kalifa120 czy Mojżesza, 
związanego z patriarchatem antiocheńskim lekarza kalifa al-Mansura. 
Przypadki te, niepoświadczone w źródłach syryjskich, pozwalają domnie-
mywać, że istniał też inny, alternatywny obieg informacji pomiędzy elitami 
konstantynopolitańskimi, a tymi pozostającymi na terenach zajętych 
przez muzułmanów, jednocześnie wiernych tradycjom chalcedońskim121.

Na zakończenie niniejszego podrozdziału dodać więc wypada kilka 
informacji na temat hipotez dotyczących wpływu historiografii wczesnego 
islamu na treści, które możemy znaleźć w Chronografii. W ciągu ostatnich 
kilkunastu lat poddano rewizji wcześniejsze ustalenia, dotyczące gwał-
townego zerwania kontaktów pomiędzy ziemiami bizantyńskimi a tymi, 
które zostały zajęte przez muzułmanów, wskazując, że źródłem wiedzy 
dotyczącej dziejów kalifatu dla bizantyńskich warstw rządzących, a co 
za tym idzie kronikarzy i intelektualistów, mogliby być chociażby jeńcy 
muzułmańscy122, nie wspominając o licznych kontaktach kulturalnych 
w okresie umajjadzkim i zwłaszcza abbasydzkim123. Teorie na temat znaj-
dujących się w dziele Wyznawcy elementów zaczerpniętych z przekazów 
islamskich pojawiły się już na początku XX w., sformułowane przez Leona 

119  D. A f i n o g e n o v, The source…, s. 13; L.I. C o n r a d, Theophanes and the Arabic 
Historical Tradition. Some Indications of Intercultural Transmission, [in:] Arab-Byzantine 
Relations in Early Islamic Times, eds M. B o n n e r, L.I. C o n r a d, London–New York 
2017, s. 317–360.

120  R. H o y l a n d, Theophilus of Edessa’s Chronicle…, s. 187. Por. S.H. G r i f f i t h, 
The Manṣūr Family and Saint John of Damascus. Christians and Muslims in Umayyad 
Times, [in:] Christians and the Others…, s. 29–52.

121  M. D e b i é, Christians…, s. 53–72.
122  R.A. K h o u r i  A l  O d e t a l l a h, Άραβες και Βυζαντινοί: το πρόβλημα των 

αιχμαλώτων πολέμου, Θεσσαλονίκη 1983.
123  H.A.R. G i b b, Arab-Byzantine Relations under the Umayyad Caliphate, DOP 

1, 1958, s. 219–233.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…48

Caetani’ego124, rozwijane były również w okresie późniejszym125. W czasach 
współczesnych kompleksowo zagadnieniem tym zajął się L.I. Conrad126, 
uznając, że ostatecznym źródłem wielu wzmianek, szczególnie dotyczą-
cych zagadnień genealogii, religii czy samego Proroka musiały być dla 
Teofanesa tradycje islamskie, niezależnie od tego czy zostały przekazane 
za pośrednictwem syryjskim, greckim, arabskim127. Pierwszą z przesła-
nek świadczących o wykorzystaniu relacji muzułmańskich były podane 
w AM 6122 przez Teofanesa linie pochodzenia plemion arabskich128, któ-
rych dokładność i zgodność ze sztucznie stworzonymi – w wielu przypad-
kach w celach propagandowych w czasie wojen domowych w kalifacie 
toczonych w drugiej połowie VII w. – genealogiami wydaje się być uderza-
jąca, niemożliwa do opisania przez Bizantyńczyka, który byłby pozbawiony 
wiedzy na temat wczesnej literatury czy wręcz arabskiej tradycji ustnej129. 

124  L. C a e t a n i, Annali dell’Islam. Compilat. 13.–17. A.H., vol. III, Milano 1910, s. 64.
125  Ph. M a y e r s o n, The First Muslim Attacks on Southern Palestine (A.D. 633–34), 

TPAPA 95, 1964, s. 162.
126  L.I. C o n r a d, Theophanes and the Arabic…, s. 317–360.
127  Co do tej kwestii, w zasadzie, panuje raczej zgoda w środowisku naukowym. 

R. H o y l a n d (Arabic, Syriac and Greek Historiography in the First Abbasid Century. 
An Inquiry into Inter-Cultural Traffic, ARAM 3.1/2, 1991, s. 227) uznaje jednak, że te tra-
dycje muzułmańskie musiały zostać przekazane do cesarstwa za pośrednictwem syryjskim.

128  Te o f a n e s, AM 6122, s. 333.14–19: οὗτος ἐκ μιᾶς γενικωτάτης φυλῆς κατήγετο 
ἐξ Ἰσμαήλ, υἱοῦ Ἀβραάμ. Νίζαρος γάρ, ὁ τοῦ Ἰσμαὴλ ἀπόγονος, πατὴρπάντων αὐτῶν ἀνα-
γορεύεται. οὗτος γεννᾷ υἱοὺς δύο, Μούδαρον καὶ Ῥαβίαν. Μούδαρος γεννᾷ Κούρασον καὶ 
Κάϊσον καὶ Θεμίμην καὶ Ἄσαδον καὶ ἄλλους ἀγνώστους. οὗτοι πάντες ᾤκουν τὴν Μαδιανῖτιν 
ἔρημον καὶ ἐν αὐτῇ ἐκτηνοτρόφουν ἐν σκηναῖς κατοικοῦντες.

129  L.I. C o n r a d, Theophanes and the Arabic…, s. 327–332. Por. F.M. D o n n e r, The 
Early Islamic Conquests, Princeton 1981, s. 144. Był to skomplikowany system podziałów 
nie tylko rodowych, ale także dotyczący pochodzenia poszczególnych familii od grup 

„czystoarabskich” (al-‘arab al-‘āriba) i „Arabów zarabizowanych” (al-‘arab al-musta‘riba), 
wywodzących swoje początki od Ismaela, ale niekoniecznie związanych z Joktanem, 
potomkiem Noego, co zostało zresztą oddane właśnie w Chronografii: Te o f a n e s, 
AM 6122, s. 333.20–21 – εἰσὶ δὲ καὶ ἐνδότεροι τούτων μὴ ὄντες τῆς φυλῆς αὐτῶν, ἀλλὰ τοῦ 
Ἰεκτάν, οἱ λεγόμενοι Ἀμανῖται, τοῦτ’ ἔστιν Ὁμηρῖται. Dodać do tego wypada stopniowanie 
hierarchiczne na sza‘b, czyli grupę etniczną, kabīla, odpowiadające plemieniu, ‘imāra, 
grupy w ramach plemion, batn lub fahid, czyli tych, którzy współpracowali ze sobą każ-
dego dnia, a także fāsīla, odpowiadającą rodzinie. System ten był na tyle skomplikowany, 
że stał się przedmiotem szczegółowych analiz nie tylko wydających listy uprawnionych 
do pobierania subsydiów kancelarii kalifackich, ale również całych pokoleń badaczy, 



Rozdział I. Teofanes Wyznawca i jego dzieło 49

Druga jest również związana z AM 6122 i dotyczy zastanawiających 
zbieżności pomiędzy relacją Wyznawcy o różnych okresach działalno-
ści Muhammada, które możemy podzielić na medyński i mekkański130. 
Koronnym argumentem L.I. Conrada były jednak wyniki analizy opisu 
bitwy pod Mu’ta, zwycięskiej dla Bizantyńczyków, a przedstawianej 
w historiografii islamu zgoła inaczej, jako jedno z dokonań Chalida ibn 
Walida, „Miecza islamu”, gdzie bizantynolog dość przekonująco udowod-
nił, że Teofanes wykorzystał elementy tradycji muzułmańskiej, nie tylko 
doceniając wspomnianego arabskiego wodza, ale wręcz cytując fragmenty 
nieprzychylne chrześcijanom131. Istnieją również dowody pośrednie, jak 
chociażby zastosowana przez Chronografa wielokrotnie dychotomia doty-
cząca zdobywania przez muzułmanów miast syryjskich – pod warunkami 
lub siłą, co pojawiło się wielokrotnie w islamskiej historiografii, a znaleźć 
można je m.in. w AM 6122, AM 6127, AM 6130, AM 6141132 czy zastana-
wiająca dokładność wielu informacji odnośnie stosunków wewnętrznych 
w państwie muzułmańskim oraz używanego w Chronografii nazewnictwa, 
np. względem charydżytów (AM 6236, AM 6239, AM 6258)133. Oczywiście 
niezwykle wątpliwe jest by Wyznawca czerpał bezpośrednio z dzieł muzuł-
mańskich, ale mógł poznać część tego materiału za sprawą chrześcijańskich 
intelektualistów żyjących pod islamskim panowaniem, wśród których zna-
jomość arabskiego już w połowie VIII w. była powszechna, a wielu z nich 
było trójjęzycznych, znających w równym stopniu arabski, grecki i syryj-
ski134. Wobec powyższego za błędną należałoby uznać prostą konstatację 

szczególnie w okresie abbasydzkim, przygotowujących szczegółowe słowniki i ency-
klopedie, obejmujące nieraz kilkadziesiąt tysięcy imion: D. M a h o n e y, The Political 
Construction of a Tribal Genealogy from Early Medieval South Arabia, [in:] Meanings 
of Community across Medieval Eurasia. Comparative Approaches, eds E. H o v d e n, 
Ch. L u t t e r, W. P o h l, Leiden–Boston 2016, s. 165–170.

130  L.I. C o n r a d, Theophanes and the Arabic…, s. 332–337.
131  Ibidem, s. 337–342.
132  Ibidem, s. 343–344.
133  Ibidem, s. 345.
134  Świadomość powszechności arabskiego wśród tych wspólnot nie jest niczym 

nowym, pojawia się w opracowaniach naukowych, co najmniej od początku ubiegłe-
go wieku. Zob. m.in.: S. V a i l h e, Le Monastere de Saint Sabas, EO 3. 1, 1899, s. 22; 
B. V i o l e t, Ein zweisprachiges Psalmenfragment aus Damaskus, OL 4, 1901, s. 384–403, 



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…50

źródła wschodniego Teofanesa jako należącego tylko i wyłącznie do kręgu 
syryjsko-greckiego, biorąc pod uwagę znaczne, za pośrednictwem języka, 
rozpowszechnienie się muzułmańskich wyobrażeń wśród wschodnich 
chrześcijan jeszcze przed okresem działalności twórczej Wyznawcy135. 
Wnioski wynikające z zaobserwowanych transmisji z kręgu kultury muzuł-
mańskiej doprowadziły niektórych badaczy do formułowania wątpliwości, 
co do wartości Chronografii jako niezależnego, zewnętrznego źródła do 
dziejów początków islamu136. Uznając te hipotezy za w części uzasad- 
nione, należy jednocześnie pamiętać, że ostateczna weryfikacja zawartego 
w dziele materiału źródłowego należała do Teofanesa i jego ewentualnych 
następców. Dlatego za zasadną uznaję przedstawioną poniżej analizę 
zawartości dzieła względem wątków islamskich, pamiętając jednocześnie, 
że jest to raczej wskazanie interesujących pól badawczych, nie zaś przed-
stawienie wiążących wniosków ostatecznych.

425–441, 475–488; P. K a h l e, Die arabischen Bibelubersetzungen, Leipzig 1904, s. 32–35; 
P. P e e t e r s, S. Romain le Neomartyr (m. 1 Mai 780) d’apres un document georgien, 
AB 30, 1911, s. 406; G. G a r i t t e, La Version georgienne de la vie de S. Cyriaque par 
Cyrille de Scythopolis, Mu 75, 1962, s. 402–405; R.P. B l a k e, La littérature grecque 
en Palestine au VIIIe siecle, Mu 78, 1965, s. 376–378; J. B l a u, A Grammar of Christian 
Arabic, I, Louvain 1966, s. 21–36.; D.J. S a h a s, John of Damascus on Islam. The „Heresy 
of the Ishmaelites”, Leiden 1972, s. 40, 45–47; S.H. G r i f f i t h, The Gospel in Arabic; 
An Inquiry into Its Appearance in the First ‘Abbasid Century, Och 69, 1985, s. 126–197; 
i d e m, Stephen of Ramlah…, s. 23–45; M. S a d o w s k i, Chrześcijańska arabskojęzyczna 
literatura apologetyczna Bliskiego i Środkowego Wschodu w okresie Abbasydów (750–1050), 
STHŚO 32, 2012, s. 87–106. Najbardziej znanym przykładem był oczywiście Teodor 
Abu Kurra, zob. m.in.: Ł. K a r c z e w s k i, Dialog Teodora Abu Kurra ze światem islamu 

– zarys problematyki, Sem 33, 2013, s. 277–292; Theodore Abu Qurrah. English translation 
of nearly the complete corpus of Theodore Abu Qurrah’s works, with extensive notes on 
the Arabic and Greek texts, transl., ed. J.C. L a m o r e a u x, Brigham Young University 
2006; S.H. G r i f f i t h, Theodore Abu Qurrah’s Arabic Tract on the Christian Prac-
tice of Venerating Images, JAOS 105, 1985, s. 53–73; R. G l e i, A. K h o u r y, Johannaes 
Damaskenos und Theodor Abu Qurra. Schriften zum Islam, Würzburg 1995, s. 86–127, 
148–153; S.H. G r i f f i t h, Some Unpublished Arabic Sayings Attributed to Theodore 
Abu Qurrah, Mu 92, 1979, s. 29–35; I. D i c k, Deux écrits inédits de Théodore Abuqurra, 
Mu 72, 1959, s. 53–67.

135  L.I. C o n r a d, Theophanes and the Arabic…, s. 350.
136  Ibidem, s. 359.



1.	 Prorok

Teofanes w swoim dziele zawarł szereg informacji dotyczących 
Muhammada1. Wiedzę, jaką posiadał na jego temat, można uznać za do- 
syć szczegółową. Zważywszy na to, że Bizantyńczyk nie miał najwyraź-
niej bezpośredniego, stałego kontaktu z Arabami, dokładność wiado-
mości, które przekazuje, może w pewnym stopniu zadziwiać. Skłoniło 
to niektórych badaczy do sformułowania tezy, iż Teofanes zapoznał się, 
za pośrednictwem tłumaczenia, z podstawową literaturą muzułmańską 
na ten temat, np. z Sirat Ibn Hiszama (a raczej z wcześniejszą, autorstwa 
Ibn Iszaka2, której fragmenty zachowały się jedynie we wspomnianym 
dziele)3. Nie przychylając się do tej dosyć odważnej propozycji, należy 

1  Skrócony wykład zagadnień zaprezentowanych w niniejszym i kolejnym podroz-
dziale opracowania odnajdzie Czytelnik – B. C e c o t a, Islam, the Arabs and Umayyad 
Rulers according to Theophanes the Confessor’s Chronography, SCer 2, 2012, s. 97–111.

2  W transliteracji Muḥammad ibn Isḥāq ibn Yasār ibn Khiyār, umarł prawdopo-
dobnie w 767 r.

3  Ю. М а к с и м о в, Прп. Феофан Исповедник Сигрианский об исламе, BVe 4, 
2004, s. 312–335. Pamiętać należy o toczącym się nieustannie dość ożywionym sporze 

Rozdział II

Mu hammad, islam, 
pier wsi muzu ł manie a chrześcijanie



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…52

stwierdzić, że Bizantyńczyk żył sto pięćdziesiąt lat po śmieci Muhammada, 
w kraju, który utrzymywał z kalifatem ciągłe, zarówno wojenne, jak 
i pokojowe stosunki. Nie było więc możliwe, aby informacje na temat 
Proroka nie przedostały się do cesarstwa4. Wydają się one tak dokład-
ne być może dlatego, że Teofanes starał się ukazać konkretnie historię 
życia Muhammada, a nie stricte same idee, które głosił. Skupił się więc na 
pewnych szczegółach, nieodnotowanych przez innych kronikarzy czy to 
bizantyńskich, czy to pochodzących z krajów pod bezpośrednią okupacją 
arabską. Niemniej zastanawiające jest, że z perspektywy bizantyńskiej 
stanowi to najpełniejszy obraz życia Wysłannika, pochodzący przecież 
dopiero z początku IX w.5

pomiędzy orientalistami o to, które z muzułmańskich tradycji, dotyczących życia 
Muhammada można uznać za najbardziej zbliżone do okresu jego życia, a przez to 
być może najbardziej wiarygodne. Sądząc zaś z obszerności materii, jaką podejmują 
uczestnicy dyskusji, jej ostateczna konkluzja wydaje się wątpliwa w najbliższym czasie: 
A. G ö r k e, H. M o t z k i, G. S c h o e l e r, First-Century Sources for the Life of Muham-
mad? A Debate, I 89. 2, 2012, s. 2–59.

4  O ile wiedza na temat islamu i Proroka we wczesnym okresie najazdów arabskich 
na Syrię i Egipt była śladowa, jeżeli w ogóle dostrzegano, że jest to nowa religia (a trudno 
było o to nie tylko ze względu na brak pewnych informacji, chaos i anarchię podczas 
tych wydarzeń, ale także poziom zrozumienia zasad islamu wśród samych wojowni-
ków arabskich): J. F l o r i, L’islam et la fin des Temps. L’interprétation prophétique des 
invasions musulmanes dans la chrétienté médiévale, Paris 2007, s. 114–122; J.V. To l a n, 
Réactions chrétiennes aux conquêtes musulmanes. Etude comparée des auteurs chrétiens de 
Syrie et d’Espagne, CCM 44, 2001, s. 350–352; to w ciągu następnych lat świadomość 
odrębności islamu rozprzestrzeniła się nie tylko wśród bizantyńskich elit, świeckich, 
czy przede wszystkim duchownych, ale także w warstwach niższych, jak chociażby 
żołnierzy temów małoazjatyckich. Według Davida Tu r n e r a  na przykład, zawołanie 
temu Anatolikon dotyczące „wiary w Trójcę”, odnotowywane za czasów panowania 
Konstantyna IV (668–685) może być interpretowane między innymi jako podkreślanie 
własnego wyznania chrześcijańskiego w opozycji do surowo monoteistycznego islamu: 
The Trouble with the Trinity. The Context of a Slogan during the Reign of Constantine IV 
(668–685), BMGS 27. 1, 2003, s. 118–119.

5  Podobna konstatacja: L. B o r a s, A Prophet has appearred coming with the Saracens. 
The Non-Islamic Testimonies on the Prophet and the Islamic Conquest of Egypt in the 
7th–8th centuries, MA Thesis, Radboud University, Nijmegen 2017, s. 14.



Rozdział II. Muhammad, islam, pierwsi muzułmanie a chrześcijanie 53

Bizantyńczyk wspomniał, że Muhammad żył w nędzy i sieroctwie6. 
Musiał więc posiadać informacje na temat śmierci jego ojca oraz trudnego 
dzieciństwa przyszłego przywódcy muzułmanów7. Podobnie też zauważył 
doniosłą rolę żony Wysłannika – Chadidży, jego głównej orędownicz-
ki w początkowym okresie posłannictwa. Jest to zgodne z tradycjami 
muzułmańskimi8, trudno więc ocenić te wzmianki jako jednoznacznie 
pejoratywne w charakterze „wypominania” niewłaściwego pochodzenia9. 
Teofanes podkreślił także, że handel, którym zajmował się Muhammad, 
pozwolił mu na liczne kontakty z Żydami i chrześcijanami. Chronograf 
zasugerował nawet, iż przyszły Prorok pragnął tych spotkań. Zgodnie 
z relacją miał wręcz poszukiwać ksiąg, w których wyjaśnione były dog-
maty obydwu religii10. Według Bronwen Neil wzmianki te wskazywałyby 
na to, że Muhammad inspirację dla swoich nowych idei zaczerpnął bez-

6  Te o f a n e s, AM 6122, s. 333. 22–23: ἀπόρου δὲ καὶ ὀρφανοῦ ὄντος.
7  Na temat lat młodzieńczych Muhammada dysponujemy bardzo bogatą literaturą. 

W tym miejscu wymienię jedyne kilka prac na ten temat dostępnych w języku polskim: 
M. G a u d e f r o y-D e m o m b y n e s, Narodziny islamu, tłum. H. O l ę d z k a, War-
szawa 1988, s. 43–49; M. R o d i n s o n, Mahomet, tłum. E. M i c h a l s k a-N o v á k, 
Warszawa 1994, s. 42–70; B. R o g e r s o n, Prorok Mahomet. Biografia, tłum. K. B a- 
ż y ń s k a-C h o j n a c k a, P.  C h o j n a c k i, G.  G a s p a r s k a, Warszawa 2004, 
s. 54–75.

8  Na temat obrazu Chadidży w źródłach muzułmańskich, często nie do końca jed-
noznacznego, zob.: M. D z i e k a n, Ḫadīğa, żona Proroka Muḥammada w Usd al-ḡāba 
fī ma‛rifat aṣ-ṣaḥāba ‛Izz ad-Dīna al-Aṯīra i innych klasycznych źródłach arabskich, 
[in:] Kobiety Bliskiego Wschodu, red. i d e m, I. K o ń c z a k, Łódź 2005, s. 11–23. O Cha-
didży jako pierwszej, która uwierzyła: S.W. A n t h o n y, The Conversion of Khadīja 
bt. Khuwaylid Muḥammad b. Isḥāq (d. 150/767), [in:] Conversion to Islam in the Pre-
modern Age: A Sourcebook, eds N. H u r v i t z, Ch.S. S a h n e r, U. S i m o n s o h n, 
L. Ya r b r o u g h, Berkeley 2020, s. 46–50.

9  W ten sposób interpretuje je, jak rozumiem: T. Wo l i ń s k a, Elity chrześcijańskie 
wobec islamu (VII–X wiek), VP 35, 2015, s. 554. Oczywiście jeżeli weźmiemy pod uwagę 
późniejsze, rozszerzone wersje tych wzmianek, np. u Bartłomieja z Edessy, który twierdził 
na przykład, że nawet wygląd Muhammada świadczył o jego złej kondycji finansowej, 
to można domniemywać o ich jednoznacznie negatywnym wydźwięku. Są one jednak 
znacznie późniejsze.

10  Te o f a n e s, AM 6122, s. 334.3–4: ἐρχόμενος δὲ ἐν Παλαιστίνῃ συνανεστρέφετο 
Ἰουδαίοις τε καὶ Χριστιανοῖς. ἐθηρᾶτο δὲ παρ’ αὐτῶν τινὰ γραφικά.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…54

pośrednio ze środowisk palestyńskich11. Topos Proroka – handlarza jest 
często powtarzającym się w chrześcijańskich relacjach na temat rozwoju 
islamu w jego początkowym okresie. Jako kupca przedstawił Muhammada 
między innymi armeński historyk Sebeos12, ale co istotniejsze dwaj auto-
rzy syryjscy – Jakub z Edessy (początek VIII w.)13 oraz wspomniany już 
wielokrotnie w rozdziale pierwszym – Teofil z Edessy, w przypisywanym 
mu fragmencie wykorzystanym przez Dionizjusza z Tell-Mahre14. Warto 
podkreślić, że u tego drugiego pojawił się ten sam związek przyczynowo- 

-skutkowy, co u Teofanesa – profesja Wysłannika i jego częste przeby-
wanie w Palestynie zaowocować miały szczególnym zainteresowaniem 
względem idei monoteistycznych, reprezentowanych w domyśle przez 
chrześcijaństwo i judaizm.

Pomimo tych szczegółowych informacji, Teofanes nie zapomniał, jak 
się wydaje, o głównym celu swojej relacji, czyli przedstawieniu doktry-
ny islamu jako fałszywej. Nie można bowiem zgodzić się z osądem, że 
Chronograf starał się opisać religię muzułmanów w obiektywny sposób15, 
chociaż jego relacja faktycznie wydaje się być dość wyważona i spokojna, 
jak słusznie podkreśla Teresa Wolińska16. Z drugiej strony należy pamiętać 
o opinii sformułowanej przez Sidneya H. Griffitha, według którego poda-
wane przez chrześcijańskich apologetów (a także Teofanesa) szczegóły 
dotyczące życia Muhammada miały za zadanie podkreślić, że nie był on 
prorokiem w biblijnym znaczeniu tego słowa, a jego powołanie wynikało 
przede wszystkim z chęci zdobycia władzy. Co więcej, nie pochodziło 
ono od Boga, ale od ludzi, którzy przekazali mu jakieś pojęcie na temat 
doktryn chrześcijańskich i żydowskich. Pozorne więc zainteresowanie 

11  B. N e i l, The Earliest Greek Understandings of Islam. John of Damascus and The-
ophanes the Confessor, [in:] Religious Conflict from Early Christianity to the Rise of Islam, 
eds  e a d e m, W. M a y e r, Berlin 2013, s. 225.

12  R. H o y l a n d, The Earliest Christian Writings on Muhammad. An Appraisal, 
[in:] Muhammad. The Issue of the Sources, ed. H. M o t z k i, Leiden–Boston–Köln 
2000, s. 281.

13  Chronica minora III, s. 326.
14  R. H o y l a n d, The Earliest Christian…, s. 281.
15  W ten sposób: Ю. М а к с и м о в, Прп. Феофан Исповедник…
16  T. Wo l i ń s k a, Elity chrześcijańskie…, s. 558–559.



Rozdział II. Muhammad, islam, pierwsi muzułmanie a chrześcijanie 55

Wysłannikiem i przekazanie szczegółów na temat jego życia mogło wyni-
kać z celu, jakim była chęć dyskredytacji Muhammada i jego nauki17.

O wyraźnie pejoratywnym stosunku do Proroka świadczą trzy fragmen-
ty relacji. Pierwszy z nich wspomina o Żydach i ich reakcji na nauki głoszo-
ne przez Muhammada. Teofanes zastosował tutaj ciekawy zabieg – Żydzi 
w jego ujęciu jakby podwójnie poddają w wątpliwość islam. Najpierw 
bowiem mieli oni uznać tę doktrynę, co dla chrześcijanina już byłoby 
ważkim argumentem przeciwko jej autentyczności18. Co więcej jednak, 
następnie uznali tę religię za fałszywą, a pozostali przy Muhammadzie 
jedynie ze strachu. Obraz przedstawiony u Teofanesa, zdaje się sugerować, 
iż islam jest tak zakłamany, że nawet Żydzi, sami przecież w domyśle bluź-
niercy przeciw Bogu, zorientowali się, że nie jest prawdziwy19. Oskarżenia 
o związki z judaizmem wydają się być elementem stałego repertuaru 
apologetycznego pisarzy wczesnochrześcijańskich mierzących się z pro-
blemem islamu20, szczególnie w środowiskach pozostających pod jego 

17  S.H. G r i f f i t h, The Prophet Muhammad, his Scripture and his Message, according 
to the Christian apologies in Arabic and Syriac from th first Abbasid century, [in:] i d e m, 

Arabic Christianity in the Monsteries of Ninth-Century Palestine, Aldershot 2003, s. 132.
18  Całość tego skomplikowanego opisu znajduje się pomiędzy wersami: Te o f a n e s, 

AM 6122, s. 333.4–9. Teofanes wspomina bezpośrednio o przyjęciu islamu przez niektó-
rych przedstawicieli wspólnot żydowskich: ὡς καί τινας τῶν προυχόντων αὐτῶν προσελθεῖν 
αὐτῷ καὶ δέξασθαι τὴν αὐτοῦ θρησκείαν. Jednocześnie stosuje tu ciekawy zabieg, oskar-
żając tych Żydów o wyrzeczenie się Mojżesza, którego posłannictwo sam jednocześnie 
potwierdza: καὶ ἀφῆσαι τὴν τοῦ θεόπτου Μωσέως.

19  Te o f a n e s, AM 6122, s. 333.9–13. Żydzi z relacji zwrócili uwagę na niezgod-
ność praktyk Muhammada dotyczących spożywania określonych potraw z regułami 
judaizmu (zakaz spożywania wielbłądziego mięsa): θεωρήσαντες δὲ αὐτὸν ἐσθίοντα ἀπὸ 
καμήλου ἔγνωσαν, ὅτι οὐκ ἔστιν αὐτός, ὃν ἐνόμισαν. Chronograf podkreślił jednak, że ze 
strachu zostali przy Proroku i wpłynęli tak na jego posłannictwo, aby było skierowane 
przede wszystkim przeciwko chrześcijanom: καὶ ἠπόρουν τί πρᾶξαι, καὶ ἀφῆσαι αὐτοῦ 
τὴν θρησκείαν δειλιῶντες οἱ τάλανες ἐδίδασκον αὐτὸν ἀθέμιτα καθ’ ἡμῶν τῶν Χριστιανῶν.

20  Za otwartą należy uznać np. dyskusję na temat tego na ile powstałe w VII w. chrze-
ścijańskie dzieła polemizujące z judaizmem były skierowane wyłącznie przeciwko Żydom, 
a na ile stanowiły odniesienie do „nowej odmiany” religii mojżeszowej – islamu. Warto 
przy tym skonstatować fakt, że przecież polemika taka dotyczyła od zawsze podobnych 
elementów: Trójcy Świętej, Wcielenia, zagadnienia ukrzyżowania itp. Istnieje obszerna 
literatura na ten temat, zob. m.in.: Sh. O’S u l l i v a n, Anti-Jewish Polemic and Early 
Islam, [in:] The Bible in Arab Christianity, ed. D. T h o m a s, Leiden–Boston 2007, 



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…56

bezpośrednim wpływem, chrześcijan syryjskich, zarówno monofizytów, 
jak i nestorian. Wśród tych drugich można wymienić tak istotnych 
apologetów jak niemal rówieśnik Teofanesa Wyznawcy, Tymoteusz I, 
patriarcha Seleucji-Ktezyfonu w latach 780-82321. W jednym z zachowa-
nych listów, adresowanym do Sergiusza, przyszłego metropolity Elamu 
(koniec VIII w.) nazwał muzułmanów „nowymi Żydami”, uznając pole-
miki z nimi za bezpośrednią kontynuację sporów jakie toczyły wspólnoty 
wczesnochrześcijańskie ze środowiskami judaistycznymi w Palestynie22. 
Podobne odniesienia pojawiły się również w zapisie domniemanej (co do 
jej wiarygodności nie ma zgody wśród badaczy do dziś23) debaty pomiędzy 
patriarchą a przedstawicielami kalifa al-Mahdiego w 782 r., gdzie w syryj-
skich i arabskich zapisach tego wydarzenia możemy znaleźć m.in. fragment, 
w którym kalif i jego przedstawiciele powołują się na pokrewieństwo 
z Żydami i misją Mojżesza (próbując wywnioskować z fragmentu Księgi 
Powtórzonego Prawa 18.18: Wzbudzę im proroka spośród ich braci, takiego 
jak ty, i włożę w jego usta moje słowa, będzie im mówił wszystko, co rozkażę 
zapowiedź posłannictwa Muhammada), a patriarcha podważa to twier-
dzenie, wskazując, że wśród starożytnych ludów można było wymienić 
bliższe Izraelitom niż Ismaelici, takie jak chociażby Edomici, Ammonici, 

s. 49–68; V. D é r o c h e, Polémique anti-judaïque et émergence de l’islam, REB 57, 1999, 
s. 141–161; A. C a m e r o n, Byzantines and Jews. Some Recent Work on Early Byzantium, 
BMGS 20, 1996, s. 249–274; G. D a g r o n, V. D é r o c h e, Juifs et chrétiens dans l’Orient 
du VIIe siècle, TM 11, 1991, s. 17–273.

21  Więcej na temat tego wybitnego filozofa chrześcijańskiego, tłumacza trakta-
tów greckich na syryjski i arabski, a także organizatora Kościoła Wschodu w nowych 
warunkach funkcjonowania pod władzą kalifatu zob. wraz ze szczegółowymi wska-
zówkami bibliograficznymi: D.D. B u n d y, Timotheos I, [in:] Gorgias Encyclopedic 
Dictionary of the Syriac Heritage: Electronic Edition, eds S.P. B r o c k, A.M. B u t t s, 
G.A. K i r a z, L. v a n R o m p a y, https://gedsh.bethmardutho.org/Timotheos-I [dostęp: 
10.05.2021 r.].

22  T.R. H u r s t, Letter 40 of the Nestorian Patriarch Timothy I (727–823). A Edition 
and Translation, MA Thesis, The Catholic University of America, Washington 1981, 
s. 48.

23  Mimo to wnioski na jej temat pojawiają się nadal w dyskursie naukowym, także 
w muzułmańskich ośrodkach akademickich: H.A. H a r m a k a p u t r a, Muslim-Chri-
stian Debates in the Early ‘Abbasid Period. The Cases of Timothy I and Theodore Abu 
Qurra, MIQOT 38, 2014, s. 435–445.

https://gedsh.bethmardutho.org/Timotheos-I


Rozdział II. Muhammad, islam, pierwsi muzułmanie a chrześcijanie 57

czy Moabici24. Inny „rówieśnik” Teofanesa25, Teodor bar Koni, również 
reprezentujący Kościół Wschodu26, pisał w swoim Kṯāḇā d-’eskoliyon, 
w części zawierającej polemikę z islamem, iż muzułmanie wierzą tak samo 
jak Żydzi27. O kroczeniu żydowskimi ścieżkami w kontekście uznawania 
Jezusa ukrzyżowanego za człowieka wspominał również przedstawiciel 
syryjskiego kościoła monofizyckiego, Abu Rā’ita al-Takrītī28, nie czyniąc 
jednak rozróżnienia pomiędzy tak twierdzącymi – muzułmanami, czy 
przedstawicielami niektórych denominacji chrześcijańskich29. Zarzut 
żydowskiego pochodzenia niektórych dogmatów islamu pojawił się 
w Apologii Al-Kindi’ego30, którą w zależności od przyjęcia jednej z argu-

24  C. H a c k e n b u r g, An Arabic-to-English Translation of the Religious Debate 
between the Nestorian Patriarch Timothy I and the ‘Abbasid Caliph al-Mahdi, MA Thesis, 
The Ohio State University 2009, s. 126–129.

25  Co prawda część dawnej historiografii kojarzyła Teodora Bar Koni z biskupem 
Beth Germai, bratankiem patriarchy Johannana IV z początku X w. – W.A. Wr i g h t, 
A Short History of Syriac Literature, London 1894, s. 222, jednakże informacje te zostały 
sfalsyfikowane już w pierwszej połowie ubiegłego wieku przez Jean-Baptiste’a C h a b o- 
t a – Littérature syriaque, Paris 1934, s. 107–108. Najczęściej uznaje się, że Teodor żył 
w czasach patriarchy Tymoteusza – W. B a u m, D.W. W i n k l e r, The Church of the 
East. A Concise History, London–New York 2003, s. 63.

26  Więcej na temat życia Teodora, wraz z literaturą sekundarną zob.: A.M. B u t t s, 
Theodoros bar Koni, [in:] The Gorgias Encyclopedic Dictionary of the Syriac Heritage, 
eds S.P. B r o c k, A.M. B u t t s, G.A. K i r a z, L. v a n R o m p a y, Piscataway (New 
Jersey) 2011, s. 405–406.

27  Te o d o r B a r K o n i, s. 69. Omówienie tego fragmentu zob.: S.H. G r i f f i t h, 
Chapter Ten of the Scholion: Theodore Bar Koni’s Apology for Christianity, OCP 47, 1981, 
s. 158–188.

28  Kolejny „rówieśnik” Teofanesa Wyznawcy, zmarły około 830 r. w Tikricie w pół-
nocnym Iraku: Christian-Muslim Relations. A Bibliographical History, vol. I (600–900), 
eds D. T h o m a s, B. R o g g e m a, Leiden–Boston 2009, s. 567–580. Na temat jego 
działalności teologicznej i apologetycznej: S.T. K e a t i n g, Defending the ‘People of Truth’ 
in the Early Islamic Period. The Christian Apologies of Abū Rā’itah, Leiden–Boston 2006, 
s. 24–55; S.H. G r i f f i t h, Habib ibn Hidmah Abu Ra’itah, a Christian mutakallim 
of the First Abbasid Century, Och 64, 1980, s. 168–169.

29  A b u R ā ’ i t a a l-Ta k r ī t ī, vol. 130, s. 83; vol. 131, s. 10.
30  K i n d i (W. M u i r), s. 3. Inne przekłady współczesne: A l-K i n d i, Apologia 

del cristianesimo, trad. L. B o t t i n i, Milano 1998; The early Christian-Muslim dia-
logue. A collection of documents from the first three Islamic centuries (632–900 A.D.), 
transl. N.A. N e w m a n, Hatfield (Pa.) 1993, s. 355–546 (tekst s. 381– 402 i 411–516); 



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…58

mentacji współczesnych badaczy można uznać za dzieło z IX lub X w.31 
W Apologii pojawiła się również sugestia, zgodnie z którą inspiratorami 
działań zmierzających do powołania nowej religii było na dobrą sprawę 
dwóch żydowskich uczonych, właściwie wbrew woli Muhammada32, wśród 
których warto przypomnieć przede wszystkim postać Ka‘ba al-Ahbara, 
występującego przecież również w pismach muzułmańskich, jako jeden 
z towarzyszy kalifów sprawiedliwych – ‘Umara i ‘Usmana33. Zgodnie zresz-
tą z niektórymi późnymi tradycjami islamskimi sławny mnich Bahira34, 

G. P a s t e u r Ta r t a r, Dialogue islamo-chrétien sous le calife al-Mamun (813–834). Les 
épitres d’al-Hashimi et d’al-Kindi, Paris 1985.

31  Dyskusja na temat Apologii, jej autorstwa i datowania, wraz z omówieniem zacho-
wanych manuskryptów, szczególnie późnych w wersjach arabskich (XVII w.!) zob.: 
P.S. v a n K o n i n g s v e l d, The Apology of Al-Kindi, [in:] Religious Polemics in Context. 
Papers presented to the Second International Conference of the Leiden Institute for the Study 
of Religions (LISOR) Held at Leiden, 27–28 April 2000, eds T. H e t t e m a, Ch. K o o i, 
Assen 2004, s. 69–92.

32  K i n d i (W. M u i r), s. 23–24.
33  Por. M. P e r l m a n n, A Legendary Story of Kalb al-Ahbar’s Conversion to Islam, 

[in:] Joshua Starr Memorial Volume, New York 1953, s. 85–99; i d e m, Another Ka’b 
al-Ahbar Story, JQR 45, 1954, s. 48–58.

34  O zagadnieniu powstania legendy mnicha Bahiry: K. S z i l á g y i, Muhammad 
and the Monk: The Making of the Christian Baḥīrā Legend, JSAI 34, 2008, s. 169–214. 
Na temat różnych kulturowych i językowych wersji mitu m.in.: A. B a k h o u, The Monk 
Encounters the Prophet – the Story of the Encounter between Monk Bahîrâ and Muham-
mad as it is recorded in the Syriac Manuscript of Mardin 259/2, CRS 3. 6, 2015, s. 349–357 
[rozszerzona wersja znajduje się: i d e m, The Christian Legend of Monk Bahîrâ. The 
Syriac Manuscript of Mardain 259/2: Study and English Translation, June 2006, http://
www.baylorisr.org/wp-content/uploads/bahkou_monk.pdf [dostęp: 10.05.2021 r.]; 
S.H. G r i f f i t h, Muhammad and the Monk Bahîrâ: Reflections on a Syriac and Arabic 
Text from Early Abbasid Times, Och 79, 1995, s. 146–174; R.W. T h o m s o n, Arme-
nian Variations on the Bahira Legend, HUS 3/4, 1979/1980 [= Eucharisterion: Essays 
presented to Omeljan Pritsak on his Sixtieth Birthday by his Colleagues and Students 
(1979–1980)], s. 884–895. Nie zawsze Bahira był przedstawiany jako heretyk, który wpro-
wadził Muhammada w błąd na temat doktryny. Szczególnie interesująca jest tu wersja 
stworzona przez Wilhelma z Trypolisu, który wyjątkowo jak na środowisko łacińskie 
zbudował obraz Bahiry jako ortodoksyjnego i świętego chrześcijanina, który związany 
był z Muhammadem właściwie przez całe życie, niemal mu mentorując i przekazując 
podstawowe elementy doktryny chrześcijańskiej: J.D. P e a r s o n, The Islamic World and 
the Latin East. William of Tripoli and His Syrian Context, PhD Thesis, The University 
of Tennessee, Knoxville 2018, s. 36–100.

http://www.baylorisr.org/wp-content/uploads/bahkou_monk.pdf
http://www.baylorisr.org/wp-content/uploads/bahkou_monk.pdf


Rozdział II. Muhammad, islam, pierwsi muzułmanie a chrześcijanie 59

który miał przepowiedzieć wielką przyszłość Muhammadowi jako przy-
szłemu prorokowi, był w rzeczywistości rabinem35. Wobec powyższego 
należy przypomnieć o zarzutach armeńskiego historyka Sebeosa, który 
uznawał najazd Arabów wyznających nową religię za bezpośrednio zain-
spirowany przez Żydów, uciekinierów (przed bizantyńskimi prześladowa-
niami) z Edessy36. Sugestie i oskarżenia Muhammada o związki z Żydami 
stały się w pełnym średniowieczu na tyle popularne, że dotarły też do 
kręgu Slavia Orthodoxa, pojawiają się np. Paleji komentowanej z XIV w., 
gdzie przybierają postać wyartykułowanej wprost inwektywy – Prorok 
nazwany został tam żydowskim niewolnikiem37. Ten krótki przegląd postaw 
chrześcijańskich apologetów piszących o islamie w jego wczesnej fazie 
rozwoju, a pochodzących z tak różnych środowisk i należących do zwal-
czających się w istocie denominacji chrześcijańskich pozwala zauważyć, 
że temat „żydowski” był dość intensywnie eksploatowany38 i nie było

35  B. R o g g e m a, The Legend of Sergius Bahira. Eastern Christian Apologetics and 
Apocalyptic in Response to Islam, Leiden 2009, s. 44. Z drugiej strony, istnieje również 
wersja (np. u Al Masudiego) sugerująca, że Bahira pochodził z arabskiego plemienia 
Kajsów: B. d e V r i e s, On the Way to Bosra. Arab Settlement in South Syria before Islam 

– the Evidence from Written Sources, [in:] Hereux qui comme Ulisses a fait un beau voyage. 
Movements of People in Time and Space, eds  i d e m, N. N a g u i b, Bergen 2010, s. 72.

36  Por. R. H o y l a n d, Seeing Islam as other saw it. A survey and evaluation of Chris-
tian, Jewish and Zoroastrian Writings on Early Islam, Princeton–New Jersey 1997, 
s. 124–132. Biorąc pod uwagę, że Sebeos przedstawił okoliczności powstania islamu, 
a przynajmniej najazdu na ziemie chrześcijańskie niemal jako intrygę czysto żydowską, 
warto nadmienić, że podobne tendencje, do uznawania Żydów za spiskowców, odpo-
wiedzialnych za wywrotowe idee podważające porządek społeczny, możemy spotkać 
również w literaturze muzułmańskiej: B. L e w i s, Jews of Islam, Westport (Connecticut) 
2002, s. 103.

37  Z.A. B r z o z o w s k a, Jeden z herezjarchów? Przedstawienia ikonograficzne Maho-
meta w rękopisie RNB, F.IV.151 w kontekście staroruskich narracji na jego temat, VP 38, 
2018, s. 464.

38  Wieloaspektowe omówienie problemu antyżydowskiej retoryki w pismach chrze-
ścijańskich apologetów piszących o islamie odnajdzie Czytelnik w: S.H. G r i f f i t h, 
Jews and Muslims in Christian Syriac and Arabic Texts of the Ninth Century, JH 3. 1, 
1988, s. 65–94. Warto jednocześnie pamiętać, że oskarżenia o związki Arabów z Żyda-
mi pojawiały się również w okresie przedislamskim. Chociażby Hermiasz Sozomen 
dostrzegał, że arabskie praktyki, takie jak obrzezanie, pewne rytuały, a także zakaz spo-
żywania wieprzowiny, łączą ich z wyznawcami judaizmu. Sugerował wręcz, że Arabowie 



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…60

niczym dziwnym, że także Chronograf odniósł się do niego w swoim 
dziele. Interesujące, że podkreślanie tych wątków przez chrześcijańskich 
apologetów doprowadziło do zintensyfikowania wątków antyżydow- 
skich w literaturze muzułmańskiej39. Szczególnie ciekawa w tym kontekście 
była postać ‘Abdullaha ibn Saba’, jednego z pierwszych „nieprawowiernych” 
i heretyków wczesnego islamu, oskarżanego o żydowskie pochodzenie40. 
W bieżącej walce politycznej nie wzdragano się też zarzucać podobnej 
przeszłości członkom rodu panującego, Umajjadom – zgodnie z niektó-
rymi tradycjami sam Muhammad miał nazwać Żydem ‘Ukbę ibn Abi 
Mu‘ajtę, praprawnuka Umajji (reprezentanta jednej z linii rodu, pozosta-
łym przewodzili ‘Usman ibn Affan, Mu‘awija ibn Abi Sufjan oraz Mar- 
wan ibn al-Hakam)41.

byli początkowo, a część z nich pozostała, wyznania mojżeszowego (S o z o m e n, VI, 
38: Takiego to będąc pochodzenia, wszyscy, podobnie jak Hebrajczycy, stosują obrzezanie 
i powstrzymują się od spożywania mięsa świńskiego oraz przestrzegają wielu innych prze-
pisów rytualnych spośród tych, które obowiązują u Żydów. A fakt, że nie wszystkie ich insty-
tucje i zwyczaje równają się żydowskim, przypisać należy działaniu czasu albo kontaktowi 
i związkom z otaczającymi ich plemionami. Tłum. S. K a z i k o w s k i, s. 447). Według 
Grega F i s h e r a  celem podobnych insynuacji było zdeprecjonowanie Arabów jako 
związanych z Żydami – Between Empires. Arabs, Romans and Sasanians in Late Antiquity, 
Oxford 2011, s. 166–167. Warto jednak pamiętać o eseju Elizabeth J e f f r e y s , która 
choć określiła swoją pracę jako jedynie wstęp do szerszych rozważań, którym z pewno-
ścią należałoby poświęcić co najmniej książkę, to jednak rozpoczęła ją od porównania 
wzmianek o Arabach z okresu przedislamskiego z tymi, które można znaleźć u Teofanesa 
i Nicefora Patriarchy. Nawiązanie do Żydów mogło nie być więc oryginalnym pomysłem 
Chronografa, a wynikać z danej tradycji historiograficznego opisu tego ludu pustyni: 
E. J e f f r e y s, The Image of the Arabs in Byzantine Literature, [in:] The 17th Internatio-
nal Byzantine Congress at Dumbarton Oaks, Major Papers, New York 1986, s. 305–323.

39  A. Te i p e n, Jews in Early Biographies of Muhammad. A Case Study in Shifting 
Muslim Understandings of Judaism, JAAR 88. 2, 2020, s. 543–568. Na skomplikowany 
charakter polemik antyżydowskich w literaturze chrześcijańskiej powstałej w związku 
z pojawieniem się islamu, także w kontekście debat ikonoklastycznych w VIII w., a zwią-
zanych m.in. z aspiracjami wszystkich wspomnianych wspólnot do idei przymierza 
z Bogiem, zwrócił uwagę: V. D é r o c h e, Polémique anti-judaïque…, s. 141–161.

40  S.W. A n t h o n y, The Caliph and the Heretic. Ibn Saba’ and the Origins of 
Shī‘ism, Leiden–Boston 2012, s. 313–317. Żydowskość była tylko jednym z elementów 
jego negatywnej legendy, innymi np. czarna matka, czy późne przejście na islam, por. 
E.R. F ı ğ l a l ı, The „Problem” of Abd-Allah Ibn-Saba, IIED 5, 1982, s. 379–390.

41  Co istotne, istnieją pewne genealogiczne i historyczne przesłanki pozwalające do- 
mniemywać, że oskarżenie to nie zostało rzucone bezpodstawnie: S. Wa r d, Muḥammad 



Rozdział II. Muhammad, islam, pierwsi muzułmanie a chrześcijanie 61

Co ciekawe jednak, wyjątkowe na tym tle uwagi Teofanesa na temat 
swoistego niezdecydowania Żydów co do przyjęcia lub odrzucenia dok-
tryny Muhammada oddają w pewnym sensie część konkluzji formuło-
wanych dzisiaj względem tego problemu. Już ćwierć wieku temu Steven 
M. Wasserstrom w swojej pracy poświęconej wczesnym relacjom żydow- 
sko-islamskim zwrócił uwagę na fakt, że Muhammad ogłosił się na dobrą 
sprawę ostatnim prorokiem, a nie mesjaszem. Przyjęcie tej „ludzkiej” 
funkcji i odrzucenie jakichkolwiek nawiązań do „boskiego” mesjani-
zmu42 musiało być dezorientujące zarówno dla Żydów, jak i chrześcijan, 
co prowadziło oczywiście do różnorodnych, nie zawsze negatywnych 
postaw wobec nowej religii. Ten stan niedookreślenia stanowisk i pro-
blem z dokładnym zrozumieniem przekazu Muhammada oddaje całkiem 
trafnie przekaz Chronografii43. W kontekście żydowskich korzeni isla-
mu nie sposób nie wspomnieć teorii Freda M. Donnera, sformułowanej 
przed dziesięcioleciem, zgodnie z którą początków religii muzułmań-
skiej należałoby się doszukiwać w czymś w rodzaju monoteistycznego 
ruchu reformatorskiego – „wierzących”, wśród których znaleźć można 
było zarówno Żydów, jak i chrześcijan, z którego to dopiero kilkadziesiąt 
lat po śmierci Proroka wyłoniła się nowa religia44. Nie odmawiając tej 

Said: “You Are Only a Jew from the Jews of Sepphoris”: Allegations of the Jewish Ancestry 
of Some Umayyads, JNES 60. 1, 2001, s. 31–42.

42  W tym kontekście należy pamiętać o teorii (P. C r o n e, M. C o o k, Hagarism: 
The Making of the Islamic World, Cambridge 1977), zgodnie z którą wątki takie wystę-
powały wśród muzułmanów od samego początku istnienia ich religii, a ewentualnego 
Mesjasza mogli widzieć w osobie drugiego kalifa ‘Umara ibn al-Chattaba, który w tra-
dycjach islamskich nosił przydomek al-fārūq, wywodzący się od syriackiego „zbawiciel”. 
Analizując powtórnie źródła przywołane przez dwóch wymienionych wyżej autorów, 
a także dokonując reasumpcji przekazów koranicznych hipotezę tę odrzucił m.in. Fred 
M. D o n n e r , stwierdzając, że twarde dowody na istnienie wątków mesjanistycz-
nych w islamie pochodzą dopiero z okresu po pierwszym wieku hidżry, nie wcześniej: 
La question du messianisme dans l’islam primitif, RMMus 91–94, 2000, s. 17–28.

43  Więcej o tym problemie w konkteście żydowskich polemik z islamem zob. 
S.M. Wa s s e r s t r o m, Between Muslim and Jew. The Problem of Symbiosis under 
Early Islam, Princeton 1995, s. 47–90.

44  F.M. D o n n e r, Muhammad and the Believers. At the Origins of Islam, Cambridge 
(MA) 2010, s. 194–224. Nie jest to oczywiście jedyny badacz, który podnosił pewną nie-
dookreśloność wczesnego monoteizmu wyznawanego przez przyszłych muzułmanów: 



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…62

koncepcji nowatorstwa, należy w tym miejscu przytoczyć opinię Petera 
Schandlera, który badając pisma Jana z Damaszku zauważył, że nawet 
jeśli propozycję F.M. Donnera uznać za obowiązującą, to na pewno nie 
dla czasów wielkiego teologa i filozofa, którego pisma wskazują raczej na 
w pełni ukształtowaną doktrynę nowej religii, a nie jakąkolwiek odmianę 
herezji chrześcijańskiej, czy judaistycznej45. Nawet jeżeli syn skarbnika 
kalifa ‘Abd al-Malika, Sardżuna ibn Mansura, podkreślał, że Muhammad 
zetknął się wcześniej, przed rozpoczęciem swojego nauczania, z księga-
mi Starego i Nowego Testamentu, jak wskazuje Diego Sarrió Cucarella 
w swojej polemice z tezami Petera Schandlera46, to nie wydaje się by mogło 
to oznaczać, iż Prorok należał do jakiejkolwiek lub sam organizował jaką-
kolwiek wspólnotę chrześcijańską, czy judaistyczną.

Jednocześnie należy pamiętać, że przywódca muzułmanów nie wy- 
stępował jako kontynuator wcześniejszych objawień w rozumieniu 
supersesjonizmu47, przynajmniej w tym sensie, który oznaczałby próbę 
likwidacji wcześniejszych wierzeń objawionych i zastąpienia ich islamem 
jako naturalnym uzupełnieniem. Wbrew sugestiom pojawiającym się 
niekiedy w badaniach historycznych, przekazy koraniczne, jak i przede 
wszystkim hadisy, wskazują, że Muhammad, choć nie w sposób systema-
tyczny, przedstawił jednak zupełnie nową teologię objawienia, niebędącą 
li tylko przeformatowaniem dotychczasowych wierzeń judaistycznych czy 
chrześcijańskich. Dlatego też ewentualny supersesjonizm islamu można 
byłoby rozumieć tylko w kontekście tahrifu, czyli idei wyartykułowanej 
w pełni długo po śmierci nie tylko Muhammada, ale też będącego tema- 

M. G r o d z k i, Yehuda D. Nevo – A Comprehensive Skeptical Theory on the Genesis 
of Islam, RO 71. 1, 2018, s. 55–95.

45  P. S c h a n d l e r, John of Damascus and Islam. Christian Heresiology and the 
Intellectual Background to Earliest Christian-Muslim Relations, Leiden 2018, s. 32.

46  D.S. C u c a r e l l a, Schadler, Peter, John of Damascus and Islam: Christian Her-
esiology and the Intellectual Background to Earliest Christian-Muslim Relations [review], 
MIDÉO 34, 2019, s. 390–394.

47  Skrótowe omówienie supersesjonizmu w wersji chrześcijańskiej odnajdzie Czy-
telnik w: D. P l i s z k a, Wypełnienie bez zastępstwa: Matthew Levering o relacji Kościół- 

-Izrael, BST 3, 2017, s. 42–54.



Rozdział II. Muhammad, islam, pierwsi muzułmanie a chrześcijanie 63

tem niniejszej pracy Teofanesa Wyznawcy – w XI w. przez Ibn Hazmę48, 
niemniej jednak widocznej w tekstach prymarnych dla teologii islamu, 
czyli Koranie i sunnie, a wyrażającej przekonanie, zgodnie z którym zarów-
no Żydzi, jak i chrześcijanie wprowadzili wiele własnych, niezależnych 
od Najwyższego, zmian w przekazie objawienia. Dopiero Muhammad 
zdołał, zgodnie z tą ideą, naprawić te błędy. Islam nie może być więc 
kontynuacją tych dwóch religii, jest raczej ich zaprzeczeniem, oczysz-
czając zdeformowane przez nie objawienie Boże49. W tym sensie uwagi 
dotyczące zachowania się Żydów wobec islamu sformułowane przez Teo
fanesa nabierają interesującego wymiaru – można rozumieć ten przekaz 
jako potwierdzenie sugestii, iż jest to zupełnie nowa religia, niebędąca 
kontynuacją ani judaizmu, ani tym bardziej chrześcijaństwa. Uderzającym 
chichotem historii wydaje się być konstatacja, iż domniemane związki 
islamu z judaizmem, które stały się tak istotnym elementem apologetyki 
wczesnego średniowiecza, dzisiaj stanowią część refleksji niektórych teo-
logów tworzących w duchu ekumenizmu, jak np. zmarły niedawno Hans 
Küng, który jako jeden z argumentów uznania wiary muzułmańskiej za 
objawioną podnosił jej istotne podobieństwo do żydowskich form wcze-
snych wspólnot chrześcijańskich50. Nie brakuje też refleksji wzywających 
do wykorzystania tych elementów, pochodzących z dziedzictwa koegzy-
stencji obydwu wyznań w przeszłości, w realiach współczesnej polityki51. 

48  Por.: A. L j a m a i, Ibn Hazm et la polémique islamo-chrétienne dans l´histoire de 
l´Islam, Leiden 2003; C. A d a n g, Muslim writers on Judaism and the Hebrew Bible: 
from Ibn Rabban to Ibn Hazm, Leiden 1996.

49  O idei tahrifu w kontekście przedstawionym powyżej zob.: S.T. K e a t i n g, Re- 
visting the Charge of Tahrif. The Question of Supersessionism in Early Islam and the 
Qur’an, [in:] Nicholas of Cusa and Islam. Polemic and Dialogue in the Late Middle Ages, 
eds I.Ch. L e v y, R. G e o r g e-T v r t k o v i ć, D. D u c l o w, Leiden–Boston 2014, 
s. 202–217.

50  Więcej podobnych refleksji odnajdzie Czytelnik w opracowaniu: D. M a r s h a l l, 
Muhammad in Contemporary Christian Theological Reflecion, ICMR 24. 2, 2013, s. 161–172.

51  M. P y t l i k, Jews and Muslims in Cooperation – Lunch and Learn, paper 
presented to the „Jews and Muslims. A Forgotten History of Coexistence” forum, 
Oakland University, 12 March 2015, https://www.oakland.edu/Assets/Oakland/
religiousstudies/files-and-documents/faculty-research/Pytlik,%20Michael%20-%20

https://www.oakland.edu/Assets/Oakland/religiousstudies/files-and-documents/faculty-research/Pytlik,%20Michael%20-%20Jews%20&%20Muslims,%20A%20Forgotten%20History%20of%20Coexistence.pdf
https://www.oakland.edu/Assets/Oakland/religiousstudies/files-and-documents/faculty-research/Pytlik,%20Michael%20-%20Jews%20&%20Muslims,%20A%20Forgotten%20History%20of%20Coexistence.pdf


Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…64

Nie znaczy to jednak, że refleksja dotycząca podobieństw do judaizmu 
w kontekście próby zrozumienia fenomenu powstania nowej religii jaką 
był islam, co przecież w pewnych momentach sugerował Teofanes, nie 
znajduje swoich zwolenników także dzisiaj52, z teorią hagaryzmu, sformu-
łowaną pół wieku temu przez Patricie Crone, Michaela Cooka i Martina 
Hidsa na czele53, nawiązującą przecież nie tylko do rozumianych dosłownie 
przekazów historycznych takich autorów jak Sebeos54, ale też sugestii 
związków Muhammada z judaistycznymi tradycjami apokaliptyczny-
mi55. Konkludując powyższe dywagacje nie można też wykluczyć ze stu-
procentową pewnością, że enigmatyczne stwierdzenia Teofanesa nie są 
jakimś nawiązaniem do skomplikowanych historycznych relacji pomiędzy 
Muhammadem a miejscowymi żydowskimi plemionami, czego egzem-
plifikacją był tragiczny los Banu Kurajza56, szczególnie, że informację tę 
przekazał wspominany już Ibn Hiszam za Ibn Iszakiem. Gdyby tak było 
faktycznie, wydaje się jednak, że Teofanes nie omieszkałby podkreślić, 

Jews%20&%20Muslims,%20A%20Forgotten%20History%20of%20Coexistence.pdf 
[dostęp: 10.05.2021 r.].

52  Jak napisał A.P. P i e r z y ń s k i  w Christians and Jews. Historical and Theological 
Perspectives of their Relationship, SOec 19, 2019, s. 331: The study of the Church Fathers 
in order to understand their relationship with the Judaism of Eretz Israel and the diaspora 
(as expressed in particular in the Talmud) has not yet been completed. Herein, the study 
of the heresies of the first centuries, especially in Asia and the East, and their relationship 
with the Jewish thought, would be valuable to understand the origins of Islam.

53  P. C r o n e, M. C o o k, Hagarism…; P. C r o n e, Slaves on Horses. The Evolution 
of the Islamic Polity, Cambridge 1980; e a d e m, M. H i n d s, God’s Caliph. Religious 
Authority in the First Centuries of Islam, Cambridge 1986; P. C r o n e, Meccan Trade 
and the Rise of Islam, Princeton 1987.

54  P. C r o n e, M. C o o k, Hagarism…, s. 77–79. Doskonałe polskie omówienie 
zaprezentowanych w powyższych publikacjach idei wyjaśnienia pochodzenia isla-
mu m.in. poprzez podkreślenie jego związków z judaizmem odnajdzie Czytelnik 
w: M. G r o d z k i, Panteon sceptyków. Przegląd współczesnych teorii naukowych poświę-
conych genezie islamu, Warszawa 2017, s. 165–212.

55  M. C o o k, Mahomet, tłum. B.R. Z a g ó r s k i, Warszawa 1999, s. 113–114
56  Na temat Banu Kurajza zob. m.in.: W. M o n t g o m e r y Wa t t, The Condem-

nation of the Jews of Banū Qurayza A Study of the Sources of the Sīra, [in:] i d e m, Early 
Islam. Collected articles, Edinburgh 1990, s. 1–12; M.J. K i s t e r, The Massacre of the Banū 
Qurayza: A Re-Examination of a Tradition, JSAI 8, 1986, s. 61–96; W.N. A r a f a t, New 
Light on the Story of Banū Qurayza and the Jews of Medina, JRAS 2, 1976, s. 100–107.

https://www.oakland.edu/Assets/Oakland/religiousstudies/files-and-documents/faculty-research/Pytlik,%20Michael%20-%20Jews%20&%20Muslims,%20A%20Forgotten%20History%20of%20Coexistence.pdf


Rozdział II. Muhammad, islam, pierwsi muzułmanie a chrześcijanie 65

iż Muhammad dokonał tej egzekucji, która przybrała przecież, zgodnie 
z tymi relacjami, niemal ludobójczy charakter. Interesujące w tym kontek-
ście jest też Teofanesowe odwołanie do osoby Mojżesza. Ze wspomnianych 
wyżej pierwszych sirat Muhammada wiadomo, że motyw porównania 
Proroka z patriarchą Izraela był obecny w żydowskich polemikach z muzuł-
manami praktycznie od początku istnienia islamu. Jak zauważa Shari 
L. Lowin, w dotychczasowej debacie naukowej wzmianki te uznawano 
za mało wiarygodne, wskazując, że pochodzą ze źródeł muzułmańskich, 
w dodatku późniejszych. Badaczka ze Stonehill College zwróciła jednak 
uwagę, że tendencja do porównywania Mojżesza z Muhammadem (na 
korzyść tego pierwszego oczywiście) była obecna również w zachowanej 
żydowskiej literaturze apologetycznej, stąd jej wniosek, że nie można 
wykluczyć by zagadnienie to nie było stałym elementem tych polemik, 
a świadczyłyby o tym wzmianki w biografiach Proroka57. Wydaje się, że 
odniesienie do Mojżesza w Chronografii można uznać za przyczynek do 
dyskusji na temat tychże porównań, chociaż równie dobrze był to element 
retoryki antyżydowskiej, wskazującej na tych reprezentantów judaizmu, 
którzy dla Wysłannika porzucili nauczanie swojego (a przecież i chrze-
ścijańskiego) patriarchy. W ten sposób Wyznawca w jednym fragmencie 
kwestionowałby zarówno przesłanie judaizmu, jak i islamu.

Elementy podważające autentyczność posłannictwa u Teofanesa 
potwierdza także wiadomość o epilepsji Muhammada58. Wyznawca jako 
pierwszy z chrześcijan podkreślił, iż Prorok był chory. Zgodnie z jego 

57  Sh.L. L o w i n, “A Prophet Like Moses”? What Can We Know About the Early 
Jewish Responses to Muḥammad’s Claims of Mosesness?, HUCA 90, 2019, s. 227–255.

58  Bizantyńczycy znali prace Galena, w których epilepsja traktowana była jako cho-
roba naturalna. Przykładem są tutaj traktaty Michała Psellosa z XI w. Jednak przeważała 
interpretacja epilepsji jako spowodowanej wpływem złych mocy, demonów. Decydu-
jące znaczenie miały tutaj pisma Ojców Kościoła, którzy powoływali się na fragment 
z Ewangelii synoptycznych, dotyczący uzdrowienia przez Jezusa chłopca-epileptyka, 
gdzie mowa jest o złym duchu, który opanował tego ostatniego (Mt 17. 14–20; Mk 
9. 14–29; Łk 9. 37–43). Interesujące, że motyw epilepsji był czasem wykorzystywany, 
aby zdyskredytować decyzje danej osoby. Zdarzało się, że w ten sposób pisano nawet 
o cesarzach. Opanowanie bowiem przez złego ducha mogło oznaczać, iż dany władca 
jest pozbawiony opieki Boga, a więc jednego z podstawowych atrybutów swojej władzy. 
W ten sposób także jego czyny i decyzje nie miały tej samej wagi, co osoby zdrowej. 



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…66

relacją Muhammad miał próbować ukryć tę przypadłość, mówiąc, że jego 
dziwne zachowanie spowodowane było wizjami59. Warto podkreślić, iż 
główną rolę w potwierdzeniu tej wersji, odegrał według Teofanesa bli-
żej nieokreślony chrześcijański mnich, który to jednak został wcześniej 
wygnany z powodu niemoralnej doktryny60. Być może był to Waraka ibn 
Naufal, kuzyn Chadidży61. Informacje dotyczące choroby Muhammada, 
zawarte w Chronografii, stały się w późniejszym okresie bardzo popu-
larne na zachodzie Europy – podobne odnajdujemy m.in. w pracach 
Wincentego z Beauvais czy Riccoldo da Monte di Croce, w XIII w.62 
Wiadomość o epilepsji Proroka w kręgu kultury bizantyńskiej znajdziemy 
również u Jerzego Mnicha63. „Wiedza” o domniemanej chorobie mogła 
jednak funkcjonować także w syryjskich kręgach chrześcijańskich, nie 

Więcej na ten temat zob.: L.I. C o n r a d, Zeno, the Epileptic Emperor: Historiography 
and Polemics as Source of Realia, BMGS 24, 2000, s. 61–81.

59  Te o f a n e s, AM 6122, s. 334.5–10. Przy czym o epilepsji Teofanes wspomina jakby 
w kontekście podróży Muhammada do Syrii: καὶ ἔσχε τὸ πάθος τῆς ἐπιληψίας. Potem 
dodaje wyjaśnienie, że o wizjach zaczął wspominać, aby uspokoić żonę, która obawiała 
się, że wyszła nie tylko za biedaka, ale epileptyka: καὶ νοήσασα ἡ τούτου γυνὴ σφόδρα 
ἐλυπεῖτο, ὡς εὐγενὴς οὖσα καὶ τῷ τοιούτῳ συναφθεῖσα, οὐ μόνον ἀπόρῳ ὄντι, ἀλλὰ καὶ ἐπι-
ληπτικῷ. Wtedy też pojawił się element o proroctwie przekazywanym przez Gabriela: 
τροποῦται δὲ αὐτὸς θεραπεῦσαι αὐτὴν οὕτω λέγων, ὅτι “ὀπτασίαν τινὰ ἀγγέλου λεγομένου 
Γαβριὴλ θεωρῶ, καὶ μὴ ὑποφέρων τὴν τούτου θέαν ὀλιγωρῶ καὶ πίπτω. W ten sposób Teo
fanes daje do zrozumienia, że Muhammad swoje posłannictwo wymyślił z dość błahego 
powodu – by zachować status społeczny, który osiągnął poprzez małżeństwo z Chadidżą.

60  Te o f a n e s, AM 6122, s. 334.10–14: αὕτη δὲ ἔχουσα μοναχόν τινα διὰ κακοπιστίαν 
ἐξόριστον ἐκεῖσε οἰκοῦντα.

61  W Mekce i Medynie żyło kilku chrześcijan. Jednak były to przypadki odosobnione 
i najprawdopodobniej nie tworzyli oni w tych miastach zorganizowanych gmin. Wielu 
przyjęło chrześcijaństwo na terenach Syrii. Niektórych oskarżano, jak np. ‘Usmana ibn 
al-Huwajrisa czy też Abu ‘Amira al-Rahiba, o współpracę z Bizantyńczykami. Jak podają 
źródła muzułmańskie, ten ostatni miał prosić samego Herakliusza o pomoc, ponieważ 
nie chciał zmian, których dokonywał Muhammad w Medynie, bojąc się, że to zagrozi 
swobodzie jego kultu. Więcej na ten temat zob.: G. O s m a n, Pre-Islamic Arab Conquest 
to Christianity in Mecca and Medina: An Investigation into the Arabic Sources, MWo 95, 
2005, s. 67–80.

62  N. D a n i e l, Islam and the West. The Making of an Image, Edinburgh 1966, s. 27–28.
63  J e r z y M n i c h, s. 698–699 [= PG 110, kol. 865].



Rozdział II. Muhammad, islam, pierwsi muzułmanie a chrześcijanie 67

wiemy jednak kiedy dokładnie się pojawiła (ani skąd została zaczerpnięta), 
bowiem wzmiankę o tejże przypadłości wyrażoną explicite odnajduje-
my w dziele bardzo późnej daty, trzynastowiecznym traktacie autorstwa 
Bartłomieja z Edessy64. Pamiętając jednak o przekazach ewangelicznych 
(Mt 17. 14–20; Mk 9. 14–29; Łk 9. 37–43), sugerujących związki epilepsji 
z opętaniem, a doskonale przecież znanych chrześcijańskim apologetom, 
warto pamiętać, że Teodor Abu Kurra, kolejny „rówieśnik” Teofanesa, 
tym razem reprezentujący melkicką odmianę chrześcijaństwa syryjskie-
go (czyli zdecydowanie bliższą Bizantyńczykowi, co istotne, kolejna 
osoba związana z Edessą!)65 pisał, że Muhammada dręczyły po prostu 

64  B a r t ł o m i e j z E d e s s y, kol. 1384–1385; cf. B a r t ł o m i e j z E d e s s y 
(K-P. To d t), s. 2–3. 

65  Teodor urodził się w Edessie około roku 750, a zmarł kilka lat po Teofanesie, 
pomiędzy 820 a 825 r. Co więcej, był biskupem Harranu, miasta nieopodal Edessy, 
które też stanowiło jedno z miejsc interesujących m.in. dla Teofila z Edessy i Wyznawcy. 
Chociaż był jednym z pierwszych chrześcijańskich apologetów, którzy pisali po arabsku 
(także syryjsku), to część jego spuścizny trafiła do cesarstwa i została przetłumaczo-
na na grekę (PG 97, kol. 1461–1610). Na temat Teodora Abu Kurry powstało dotąd 
wiele istotnych opracowań. Wymienić należy m.in.: N.G. A w a d, Orthodoxy in Arabic 
Terms. A Study of Theodore Abu Qurrah’s Theology in Its Islamic Context, Boston–Berlin 
2015, s. 58–113 (zwłaszcza fragmenty na temat jego idei dotyczących miejsca chrze-
ścijaństwa w muzułmańskim świecie); S.H. G r i f f i t h, Theodore Abu Qurrah. The 
Intelectual Profile of an Arab Christian Writer of the First Abbasid Century, Tel Aviv 
1992; i d e m, Muslims and Church Councils. The Apology of Theodore Abū Qurrah, SP 
25, 1993, s. 270–299, i d e m, Reflections on the Biography of Theodore Abu Qurrah, POr 
18, 1993, s. 143–170; J.C. L a m o r e a u x, Theodore Abu Qurrah and John the Deacon, 
GRBS 42, 2001, s. 361–386; i d e m, The Biography of Theodore Abu Qurrah Revisited, 
DOP 56, 2002, s. 25–40; I. D i c k, Un continuateur arabe de saint Jean Damascène, 
Théodore Abuqurra, évêque melchite de Harran. La personne et son milieu, p. 1: Les études 
antérieures sur Abuqurra, POC 12, 1962, s. 209–223; p. 2: Analyse des sources, POC 12, 
1962, s. 319–332; p. 3: Essai d’une esquisse historique, POC 13, 1963, s. 114–129; i d e m, 
La discussion d’Abū Qurra avec les ulémas musulmans devant le calife al-Ma’mūn, POr 16, 
1990-1991, s. 107–113; A.-Th. K h o u r y, Les théologiens byzantins et l’Islam, t. I: Textes et 
auteurs (VIIIe–XIIIe siècle), Louvain–Paris 1969, s. 83–105; Ł. K a r c z e w s k i, Dialog…, 
s. 277–292; W. N a s r y, The Caliph and the Bishop. A 9th Century Muslim-Christian 
Debate: Al-Ma’mun and Abu Qurrah, Beyrouth 2008; S.L. H u s s e i n i, Early Christian Ex- 
planations of the Trinity in Arabic in the Context of Muslim Theology, Birmingham 2011, 
s. 77–141; B.A. N a s s i f, Religious Dialogue in the Eight Century, POr 30, 2005, s. 333–340.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…68

demony66. Otwartym pozostaje pytanie – co było pierwsze? Informa- 
cja o opętaniu czy epilepsji?

Teofanes nadmienił także, że islam został najpierw przyjęty przez 
kobiety, a dopiero później, za ich pośrednictwem, nawracali się na tę religię 
mężczyźni67. Wydaje się, iż poprzez taką wzmiankę Bizantyńczyk chciał 
najwyraźniej zdeprecjonować jeszcze bardziej wiarę muzułmańską. Warto 
jednak uzmysłowić sobie, że „zarzut” sformułowany przez Chronografa 
okazał się w toku prowadzonych obecnie badań po prostu zgodny z praw-
dą, oczywiście w tym zakresie, że kobiety faktycznie odgrywały dużą rolę 
u boku Proroka68. Przekazy, dotyczące powstawania wspólnoty wokół 
Muhammada wskazują, że konsultował on wiele kwestii z kobietami, co 
najmniej jedna z nich, Umm Waraka, została wyznaczona przez niego do 
prowadzenia modlitw, także takich, w których brali udział mężczyźni69. 
Była również jedną z tych niewielu osób, które brać miały udział w formu-
łowaniu pierwszych redakcji Koranu70. Kobiety modliły się w meczetach 
nieoddzielone od mężczyzn, ich świadectwa w łańcuchach przekazicieli były 

66  Te o d o r A b u K u r r a (Opuscula ascetica) XX, 1545–1548. Na tę zastanawiającą 
koincydencję tłumaczeń objawień, czy to epilepsją, czy też opętaniem zwróciła mi uwagę 
praca: T. Wo l i ń s k a, Elity chrześcijańskie…, s. 553.

67  Te o f a n e s, AM 6122, s. 334.14–17.
68  Pamiętać wypada, że powyższy zarzut, „feminizacji” religii, łączy się z wystę-

pującym w historiografii oraz apologetyce bizantyńskiej toposem, zgodnie z którym 
sugerowano wyznawcom islamu kontynuowanie ich starożytnych kultów związanych 
z trzema bóstwami żeńskimi – al-Lat, al-Uzzą i Manat, kojarzonymi z Gwiazdą Poran-
ną i Afrodytą. Wątki takie pojawiają się m.in. w pismach Jana z Damaszku, Nicetasa 
z Bizancjum, Jerzego Mnicha, Konstantego Porfirogenety, czy Jerzego Kedrenosa: 
Z.A. B r z o z o w s k a, Boginie przedmuzułmańskiej Arabii (Al-Lat, Al-Uzza, Manat), 
[in:] Bizancjum i Arabowie. Spotkanie cywilizacji VI–VIII wiek, red. T. Wo l i ń s k a, 
P. F i l i p c z a k, Warszawa 2015, s. 86–89.

69  Co dla niektórych szkół teologicznych w islamie jest koronnym argumentem 
przemawiającym za możliwością udzielenia kobietom pozwolenia przewodniczenia 
modlitwom mieszanym, w których biorą udział mężczyźni: Ch. M e c h e r t, Whether 
to keep Women out of the Mosque. A Survey of Medieval Islamic Law, [in:] Authority, 
Privacy and Public Order in Islam. Proceedings of the 22nd Congress of L’Union Europeenne 
des Arabisants et Islamisants, eds B. M i c h a l a k-P i k u l s k a, A. P i k u l s k i, Leuven 
2006, s. 59–69.

70  W. W i e b k e, Woman in Islam, Princeton 1993, s. 111.



Rozdział II. Muhammad, islam, pierwsi muzułmanie a chrześcijanie 69

uznawane w kontekście sprawdzania wiarygodności hadisów, zajmowały 
się handlem, a nawet brały udział w kampaniach wojennych71. Istotne 
znaczenie kobiet w początkowych fazach rozwoju islamu jest zresztą do- 
brze udokumentowane, zarówno w kontekście polityczno-religijnym72, 

71  Informacje te zainspirowały Leilę Ahmed do następującej konkluzji podsumowu-
jącej ten temat: Broadly speaking, the evidence on women in early Muslim society suggests 
that they characteristically participated in and were expected to participate in the activit- 
ies that preoccupied their community; those included religion as well as war (zob. np. F. Q a z i, 
The Mujahidaat. Tracing the Early Female Warriors of Islam, [in:] Women, Gender and 
Terrorism, eds L. S j o b e r g, C.E. G e n t r y, Athens (Georgia) 2011, s. 35, ze znaną szeroko 
do dziś i często wykorzystywaną jako symbol udziału kobiet w dżihadzie Chawali bint 
al-Azwar, biorącą udział w pierwszej fazie muzułmańskich najazdów na Palestynę i Syrię, 
porównywaną do „miecza islamu” Chalida ibn Walida, zob. np. D. C o o k, Women fight-
ing in Jihad?, [in:] Female, Terrorism and Militancy, Agency, Utility and Organisation, 
ed. i d e m, New York 2008, s. 38–39). Women of the first Muslim community attended 
mosques, took part  in relgious services on feast days and listened to Muhmmad’s doscours-
es. Nor were they passive, docile followers but were active interlocutors in the domain 
of faith as they were in other matters. Thus the hadith narratives show women acting and 
speaking out of a sense that they were entitled to participate in the life of religious thought 
and practice, to comment fothrightly on any topic, even the Qur’an, and to do so in the 
expectation of having their views heard – L. A h m e d, Women and Gender in Islam. 
Historical Roots of a Modern Debate, New Haven 1992, s. 72.

72  W kontekście rozszerzenia niektórych praw kobiet i zunifikowania podejścia 
do nich bez względu na pochodzenie plemienne islam miał w początkowym okresie 
oddziaływanie, które należy uznać ze wszech miar pozytywne: F.A.A. S u l a i m a n i, 
The Changing Position of Women in Arabia under Islam during the Early Seventh Century, 
MPhil., University of Salford 1986, s. 170–171. Kobiety miały wiele do powiedzenia 
także w okresie sprawowania władzy przez pierwszych kalifów tzw. sprawiedliwych: 
N. A b b o t t, Women and the State in Early Islam, JNES 1. 1, s. 106–126; e a d e m, 
Women and the State on the Eve of Islam, AJSLL 58. 3, 1941, s. 259–284. Istotne jest 
wyodrębnienie momentu, w którym zaczęły tracić swoje pierwotne prawa: J.I. S m i t h, 
Women, Religion and Social Change in Early Islam, [in:] Women, Religion and Social 
Change, eds Y. Ya z b e c k H a d d a d, E. B a n k s F i n d l y, Albany 1985, s. 19–35. 
Dychotomię pomiędzy zachowaniem Muhammada i jego pierwszych następców, a póź-
niejszymi zwyczajami w kontekście traktowania kobiet w społeczeństwie opisuje m.in.: 
J.A. S e c h z e r, Islam and Woman. Where Tradition Meets Modernity. History and 
Interpretations of Islamic Women’s Status, SRol 51, 2004, s. 263–272, a jego tekst wydaje 
się być dobrą inspiracją do zadania sobie pytania – co jest na dobrą sprawę faktyczną 
tradycją społeczności islamskich i które z nich powinni respektować konserwatyści?



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…70

jak i społeczno-gospodarczym73. Temat ten eksploatowany był również 
w muzułmańskiej literaturze religijnej, a Chadidża i A’isza nie były jedyny-
mi kobietami z tytułem „Matki Wiernych” w tych tradycjach74. Musiał być 
też istotny dla ówczesnych, skoro jeden z najważniejszych muzułmańskich 
genealogów przełomu VIII i IX w. Muhammad ibn Sa‘d, w swoim ogrom-
nym słowniku Kitāb al-Tabakāt al-Kabīr (Wielka Księga Pokoleń), wśród 
4250 życiorysów osób, mających wpływ na rozwój islamu w pierwszych 
dwóch generacjach, zawierającym przecież imiona wielu dowódców woj-
skowych czy przywódców plemiennych, umieścił około sześciuset biografii 
kobiet, doceniając bardzo mocno ich wkład w rozwój wczesnej ummy75. 
Mogły one odgrywać zresztą dość istotną rolę także w nieortodoksyjnych 
odłamach islamu76. Dzisiaj fakt niebagatalnego znaczenia kobiet w histo-
rii powstania religii muzułmańskiej stanowi element dyskusji na temat 
współczesnego pojmowania ich praw w krajach islamskich77, prowadząc 

73  Jak napisał B. K o e h l e r  w Female Entrepreneurship in Early Islam, EcoA 31. 
2, 2011, s. 93: However, a comparison of female entrepreneurship in pre-Islamic society 
and in Mohammed’s era shows that women occupied leadership roles before and after the 
establishment of Islam. Mohammed’s wives were commercially astute, and Mohammed 
and his contemporaries respected the rights of women to make decisions regarding finances, 
matrimony and religious affiliation.

74  O czym można przekonać się m.in. dzięki lekturze nadal wydawanych dla szero-
kich kręgów muzułmańskich „przewodników” dotyczących treści koranicznych i hadi-
sów, w których występują wspomniane „Matki Wiernych”, zob. np. Sh.Z. Q a s m i, 
M.T. S a l a f i, Question and Answers on the Mothers of Believers, Darussalam, Riyadh 
Lahore-Houston b.d.w., gdzie oprócz Chadidży i A’iszy znajdziemy odniesienia m.in.
do Sawdy bint Zamah (s. 19–26), Zajnab bint Chuzajmy (s. 55–60), Umm Salamy bin 
Abu Umajji (s. 61–68) czy Umm Habiby bint Abu Sufjan (s. 85–92). Nie zawierają one 
co prawda treści zweryfikowanych w toku dyskusji historycznej, a raczej wskazówki dla 
wierzących, niemniej jednak należy je uznać za dowód istotnego znaczenia, jakie do 
zagadnień udziału kobiet w powstaniu religii muzułmańskiej przywiązuje się w debatach 
w ramach islamu do dzisiaj.

75  K. A b b o u H e r s h k o v i t s, Women Converts and Familial Loyalty in the 
Tine of the Prophet Muhammad b. Sa‘d, [in:] Conversion to Islam in the Premodern Age: 
A Sourcebook, eds N. H u r v i t z, Ch.S. S a h n e r, U. S i m o n s o h n, L. Ya r b r o u g h, 
Berkeley 2020, s. 54–57.

76  C. B a u g h, Revolting Women? Early Kharijite Women in Islamic Sources, JoIMS 
2. 1, 2017, s. 36–55.

77  Zarówno w dyskusjach akademickich: E. A k h m e t o v a, Women in Islamic Civ-
ilisation. Their Rights and Contributions, ICR 7. 4, 2016, s. 474–491; e a d e m, Women’s 



Rozdział II. Muhammad, islam, pierwsi muzułmanie a chrześcijanie 71

niekiedy wręcz do krytyki nowoczesnych idei, takich jak feminizm, z per-
spektywy reinterpretacji praw wczesnoislamskich78.

Można się zastanawiać, czy Teofanes korzystał ze źródeł muzułmań-
skich podczas pisania tego fragmentu79. Jeśli było tak w istocie, to relacja 
dotycząca życia Muhammada jest bardzo interesującym przykładem, jak 
z panegiryku (ponieważ w takim tonie utrzymane były przekazy muzuł-
mańskie) uczynić pamflet. Nie można oprzeć się wrażeniu, że relacja 
Teofanesa ma wymiar propagandowy. Nie powinno się jednak umniej-
szać jej znaczenia edukacyjnego. Fragment ten mógł być bowiem dla 
każdego Bizantyńczyka swoistym poradnikiem, jak rozmawiać z muzuł-
manami, świetną pomocą w dyskusji. Teofanes mógł się spodziewać, że 
jeżeli wyznawca islamu podejmie w ogóle rozmowę na temat Proroka, to 
będzie się opierał na którymś z sirat. Jurij Maksimov sugeruje ponadto, 
iż Chronograf zajął się postacią Muhammada tak szczegółowo, ponie-
waż wiedział, że w głównych, chrześcijańskich tekstach, polemizujących 
z islamem, autorstwa Jana z Damaszku, kwestia ta nie jest wystarczająco 
rozwinięta80. Dlatego też być może nad samą doktryną religii muzuł-
mańskiej, przeanalizowaną przez Jana bardzo dokładnie81, Teofanes nie 
rozwodził się tak szeroko.

Można odnieść wrażenie, że autor Chronografii wspomniał tylko o tych 
dogmatach islamu, które chrześcijaninowi mogły się wydać szczególnie 

Rights. The Qur’anic Ideals and Contemporary Issues, ICR 6. 1, 2015, s. 58–75; jak i tych 
teologicznych: S.A.Gh. B u k h a r i, Role of Women in the Development of Islamic Civ-
ilization, JI 5. 2, 2012, s. 7–18; M. E l i u s, Islamic View of Women Leadership as Head 
of the State. A Critical Analysis, ArtFJ 4, 2010/2011, s. 195–205.

78  S. N a w a b, The Contribution of Women to Muslim Society. A Study of Selected Auto- 
biographical and Bibliographical Literature, MA Thesis, Faculty of Arts Rand Afrikaans 
University 1997, s. 129–132.

79  Por. rozdzial I niniejszej pracy.
80  Ю. М а к с и м о в, Прп. Феофан Исповедник…
81  Na temat prac apologetycznych Jana z Damaszku dotyczących islamu napisano 

do tej pory niezliczoną ilość prac. Pewne podsumowanie stanowi: D.J. J a n o s i k, John 
of Damascus. First Apologist to the Muslims. The Trinity and Christian Apologetics in the 
Early Islamic Period, Eugene (Oregon) 2016, s. 277–290. Omówienie dotychczasowej dys-
kusji w języku polskim: Ł. K a r c z e w s k i, Islam w rozdziale 100/101 De Haeresibus Jana 
z Damaszku. Analiza źródłoznawcza – wybrane zagadnienia, VP 75, 2020, s. 229–266.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…72

odpychające. Podkreślił więc przede wszystkim wiarę w wieczną nagrodę 
za udział w wojnie82. Co więcej, Chronograf stwierdził pośrednio, iż 
islam osiągnął sukces właściwie wyłącznie dzięki prowadzeniu agresywnej 
polityki, opartej o miecz83. Ten element we wczesnej apologetyce chrze-
ścijańskiej dotyczącej religii Proroka pojawia się nader często84, zarówno 
w tej będącej bezpośrednią reakcją na podboje islamskie w pierwszej 
połowie VII w., na przykład w powstałej najprawdopodobniej w latach 
trzydziestych w środowisku palestyńskim85 Doctrina Jacobi86, jak i w dzie-
łach wschodnich myślicieli chrześcijańskich, którzy mieli czas i możli-
wość zapoznać się z ukształtowaną już myślą islamską, czego dobrym 
przykładem jest twórczość Ammara al-Basri z IX w.87, autora pierwszej 

82  Te o f a n e s, AM 6122, s. 334.20–22.
83  Te o f a n e s, AM 6122, s. 334.17–19. Ten zarzut jest zaskakująco aktualny wobec 

współczesnych debat na temat islamu. Kilka lat temu z zagadnieniem tym na nowo 
zmierzył się Stephen J. S h o e m a k e r, punktując próby usuwania tej kwestii z obecnego 
dyskursu dotyczącego początków islamu. Według autora świadczy to przede wszystkim 
o braku szerszej perspektywy i zrozumienia kontekstu historycznego w jakim powstawała 
nowa religia. Przemoc i wojna były zdaniem badacza wpisane po prostu w tamte czasy, 
trudno więc spodziewać się by muzułmanie zachowywali się inaczej niż Bizantyńczycy 
czy Sasanidzi. Jednocześnie wszelkie próby tworzenia narracji, zgodnie z którą Muham-
mad był po prostu reformatorem religijno-społecznym, niezaangażowanym w kwestie 
militarne, uznał on za skazane na porażkę, gdyż najzwyczajniej nie wytrzymują one kon-
frontacji ze źródłami: The Apocalypse of Empire. Imperial Eschatology in Late Antiquity 
and Early Islam, Philadelphia 2018, s. 180–184.

84  Więcej na temat tych pierwszych reakcji zob. np.: W.E. K a e g i, Initial Byzantine 
Reactions to the Arab Conquest, ChH 38. 2, 1969, s. 139–149. Na temat motywu „religii 
miecza” zob.: Th. S i z g o r i c h, „Do Prophets come with a Sword” Conquests, Empire 
and Historical Narrative in the Early Islamic World, AHR 112. 4, 2007, s. 993–1015.

85  O szerszym kontekście powstania dzieła i zawartych w nim informacjach doty-
czących Muhammada zob.: S.W. A n t h o n y, Muhammad, the Keys to Paradise and 
the Doctrina Iacobi. A Late Antique Puzzle, I 91. 2, 2014, s. 243–265.

86  W jednym z fragmentów Muhammad nazwany jest fałszywym prorokiem, raczej 
zwiastunem Antychrysta, ponieważ prawdziwi prorocy nie przychodzą uzbrojeni w miecz: 
Doctrina Jacobi, V, 16, s. 209.

87  Który stwierdził m.in., że islam, podobnie jak religia „Banu Israil”, czyli „dzieci 
Izraela” została rozpropagowana za pomocą wojny i miecza, a co za tym idzie różniła 
się znacznie od chrześcijaństwa: A m m a r a l-B a s r i, s. 32–33.



Rozdział II. Muhammad, islam, pierwsi muzułmanie a chrześcijanie 73

usystematyzowanej wykładni teologii chrześcijańskiej w języku arabskim88. 
Interesujący, jakby zduplikowany zarzut w kontekście wypraw wojennych 
odnaleźć możemy natomiast w Apologii al-Kindi’ego. Warto bowiem 
zwrócić uwagę, że poza informacją, iż Muhammad sam przewodził wypra-
wom wojennym89 (co zostało też zauważone w literaturze przedmiotu, 
przez Teresę Wolińską90), w tym samym fragmencie znajduje się obszerny 
passus, który podważa posłannictwo Boże Proroka ze względu na pono-
szone przez niego osobiście, jak i jego wodzów, porażki wojenne, które 
nijak mają się np. do zwycięstw przywołanego tam też Jozuego, wodza 
Izraela91. Ten sposób myślenia – łączący klęskę z brakiem Bożej akceptacji 
dla wyznawanych wartości – możemy w niektórych miejscach zastosować 
również do przekazów interesującej nas Chronografii. Argument ganią-
cy islam za obiecywanie raju tym, którzy zabijają wrogów, znalazł też 
swojego kontynuatora w środowisku bizantyńskim, w postaci wzmianki 
Jerzego Mnicha92.

To druga kwestia, którą Teofanes zajął się w tym miejscu swojej relacji. 
Chronograf wypomniał wyznawcom islamu, iż w tej nagrodzie za właściwe 
życie, widzą jedynie zmysłowe i przyziemne przyjemności. Wyszczególnił 
tutaj m.in. nieumiarkowanie w jedzeniu i piciu, a także stosunki z kobie-
tami, którymi można się wymieniać według własnych zachcianek93. 
Bizantyńczyk zakończył zaś swój wywód stwierdzeniem, iż chrześcija-
nin powinien po prostu współczuć ludziom będącym w takim błędzie94. 

88  Szczególnie jego Księga pytań i odpowiedzi (Kitāb al-masā’il wa-l-ajwiba), w której 
w usystematyzowany sposób rozprawia się z zagadnieniem Wcielenia i Ewangelii jako 
takiej: D. T h o m a s, Christians at the Heart of Islamic Rule. Church Life and Schol-
arship in Abbasid Iraq, Leiden–Boston 2012, s. 56. Więcej na temat Ammara al-Basri 
w klasycznej już pracy: S.H. G r i f f i t h, Ammar al-Basrı’s Kitab al-Burhan: Christian 
Kalam in the First Abbasid Century, Mu 96, 1983, s. 145–181.

89  K i n d i (W. M u i r), s. 45–46.
90  T. Wo l i ń s k a, Elity chrześcijańskie…, s. 556.
91  Apology of Al Kindi…, s. 44–45.
92  J e r z y  M n i c h, vol. II, s. 705 (= PG 110, kol. 872).
93  Te o f a n e s, AM 6122, s. 334.22–24.
94  Te o f a n e s, AM 6122, s. 334.26–27.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…74

Podobne oskarżenia, dotyczące zmysłowego i ziemskiego wyobrażenia raju 
w religii propagowanej przez Muhammada, nie były absolutnie niczym 
wyjątkowym. Wystąpił z nimi wcześniej chociażby Jan z Damaszku95, 
twierdzenie to zrobiło też karierę w środowisku apologetów syryjskich, 
dobrym przykładem niech będzie tu Mojżesz bar Kefas96, który obraz 
ziemskiego raju muzułmanów przeciwstawił duchowej wizji chrześcijan, 
czyniąc z tego jeden z istotnych punktów swojej krytyki islamu97.

Należy podkreślić, iż zaprezentowane wyżej informacje znajdują się 
w Chronografii w jednej, zwartej relacji98. Jednak w dalszej części dzieła 
można także odnaleźć wiele fragmentów, dotyczących obserwacji na 
temat muzułmanów. Z nich także możemy się dowiedzieć wiele o tym, co 
Teofanes myślał o Arabach i ich władcach – kalifach. Najpierw zajmiemy 
się relacjami dotyczącymi samych wyznawców Allaha.

2.	 Muzułmanie

Po pierwsze Teofanes dostrzegał, że muzułmanie nie stanowili jedno-
ści, ale dzielili się zarówno ze względu na pochodzenie, jak i sympatie 
polityczne, czy też religijne. Należy przy tym zauważyć, iż Chronograf 
posiadał bardzo szczegółowe informacje dotyczące rozmaitych powstań 

95  R. H o y l a n d, The Earliest Christian…, s. 276, przyp. 2.
96  Mnich syryjskiego kościoła monofizyckiego, związany przez całe życie (ok. 813–903) 

z Irakiem, biskup trzech tamtejszych wspólnot – Bet-Ramman, Bet-Kionaja oraz Mosulu 
nad Tygrysem. Więcej: J.F. C o a k l e y, Mushe bar Kipho, [in:] Gorgias Encyclopedic 
Dictionary of the Syriac Heritage: Electronic Edition, eds S.P. B r o c k, A.M. B u t t s, 
G.A. K i r a z, L. v a n R o m p a y (Gorgias Press, 2011; online ed. Beth Mardutho, 
2018) https://gedsh.bethmardutho.org/Mushe-bar-Kipho [dostęp: 10.05.2021 r.].

97  A.-M. S a a d i, Ninth Century Syriac Exegete and Apologist. Moshe bar Kepha’s 
Commentary on Luke, HJSS 20. 1, 2017, s. 240–241.

98  Istnieje wszak wcześniejsza wzmianka na temat Muhammada – Te o f a n e s, 
AM 6119, s. 327. 16, gdzie Prorok występuje, zgodnie z łacińską wersją Anastazjusza 
Bibliotekarza jako Arabum seu Saracenorum princeps sub Persis degens. Nie zawiera 
ona jednak, oprócz tej informacji, jakiejkolwiek wzmianki wartościującej na temat 
założyciela islamu.

https://gedsh.bethmardutho.org/Mushe-bar-Kipho


Rozdział II. Muhammad, islam, pierwsi muzułmanie a chrześcijanie 75

i niepokojów politycznych w kalifacie, nawet tych mających swój począ-
tek w odległych rejonach Persji, o czym szczegółowo w dalszej części 
wywodu. Dość dokładnie opisał zarówno wojnę domową z lat osiem-
dziesiątych VII w.99, jak i przejęcie władzy przez Marwana II100. Wymienił 
także kilka muzułmańskich nieortodoksyjnych ruchów religijnych, które 
narodziły się w tym czasie101. Jest to bardzo interesująca obserwacja. Islam 
bowiem i muzułmanie byli często, właściwie do czasów nam współcze-
snych, w popularnych i obiegowych opiniach przedstawiani jako mono-
lit. Natomiast Teofanes, chociaż był przecież człowiekiem z zewnątrz, 
dostrzegał te różnice i często o nich wspominał.

Nie przeszkadzało mu to jednak w wielu miejscach używać niezbyt 
pochlebnych określeń w stosunku do muzułmanów czy też Arabów, trak-
towanych jako ogół. Przede wszystkim Bizantyńczyk często przedstawiał 
wyznawców islamu jako wrogów samego Boga. Szczególnie widoczne 
jest to przy opisach oblężeń Konstantynopola, kiedy użył tego określe-
nia kilkukrotnie102. Istotne w tym kontekście jest także to, iż zwycięstwa 
w tych bataliach Teofanes przypisywał samemu Bogu103. Wydaje się, że 

99  Fragmenty dotyczące tego konfliktu znajdują się w następujących relacjach: Te o- 
f a n e s, AM 6175, s. 360.27 – 361.1–3; Te o f a n e s, AM 6178, s. 363.21–32; Te o f a n e s, 
AM 6180, s. 364.19–23; Te o f a n e s, AM 6181, s. 364.29 – 365.3.

100  Te o f a n e s, AM 6235, s. 418.14 – 419.6.
101  Jednym z przykładów jest tu relacja dotycząca powstania sekty charydżytów, 

zob.: Te o f a n e s, AM 6152, s. 347.30–31. Na temat charydżytów, a także innych deno-
minacji, które powstały w islamie we wczesnym okresie zob. m.in.: G. L e v i D e l l a 
V i d a, Khāridjites, [in:] EI2, eds P. B e a r m a n, Th. B i a n q u i s, C.E. B o s w o r t h, 
E. v a n D o n z e l, W.P. H e i n r i c h s, https://referenceworks.brillonline.com/entries/
encyclopaedia-of-islam-2/kharidjites-COM_0497 [dostęp: 10.05.2021 r.]; P. C r o n e, 
Ninth-Century Muslim Anarchists, PP 167, 2000, s. 3–28; e a d e m, The Kharijites and the 
caliphal title, [in:] Studies in Islamic and Middle Eastern Texts and Traditions: in memory 
of Norman Calder, eds G. H a w t i n g, J.A. M o j a d d e d i, A. S a m e l y, Oxford 2000, 
s. 85–91; J. D a n e c k i, Podstawowe wiadomości o islamie, t. I, Warszawa 2002, s. 165–189; 
A. G a i s e r, What do we learn about the early Kharijites and Ibadiyya from their coins?, 
JAOS 130, 2010, s. 167–187.

102  Zaznaczyć przy tym wypada, iż nazywa tam muzułmanów dokładnie walczącymi 
z Bogiem [τῶν θεομάχων – Te o f a n e s, AM 6165, s. 353.25] lub zaprzeczającymi Chry-
stusowi [οἱ ἀρνηταὶ τοῦ Χριστοῦ – Te o f a n e s, AM 6164, s. 353.14–15].

103  Zarówno opis pierwszego, jak i drugiego oblężenia Konstantynopola kończy 
Teofanes wzmiankami o morskiej burzy, zesłanej przez Boga, która niszczy arabską 

https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/kharidjites-COM_0497
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/kharidjites-COM_0497


Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…76

Bizantyńczyk traktował te wojny w kategoriach uniwersalnych, jako starcia 
całego (w tym danym przypadku) świata islamu przeciw chrześcijaństwu, 
rozumianemu jako jedność. Potwierdza to jeden z fragmentów, dotyczą-
cych pierwszego oblężenia (674–678 r.), w którym Chronograf napisał, 
że wróg powziął wojnę przeciw chrześcijanom104, a także relacja z drugiego 
oblężenia (717–718 r.), gdzie wspomniał, iż egipscy chrześcijanie, słu-
żący w armii arabskiej, uciekli na stronę bizantyńską105. Interesującym 
wydaje się fakt, że tak źle przecież oceniany przez Teofanesa Leon III, 
cesarz ikonoklasta, w opisie oblężenia nazwany został pobożnym106. Także 
pierwsza wzmianka w Chronografii, którą możemy uznać za dotyczą-
cą islamu, odnosząca się do roku 628–629, a wspominająca o ludzie 

flotę, zob.: Te o f a n e s, AM 6165, s. 354.8–11 oraz Te o f a n e s, AM 6210, s. 399.7–19. 
Wydaje się, że Chronograf sugerował wręcz „osobisty” wpływ Boga na rozwój wydarzeń 
podczas drugiego oblężenia, kiedy to Arabowie próbowali wysadzić desant, a zgod-
nie z przekazem Bóg zniszczył ich zamysł za wstawiennictwem przeczystej Matki Bożej 
[Te o f a n e s, AM 6209, s. 396.16–18]. Sposób przedstawienia wydarzeń związanych 
z oblężeniami w perspektywie Bożej interwencji nie jest jednak tak wyjątkowy, jakby 
się mogło wydawać – należy w tym miejscu wspomnieć chociażby bizantyńskie relacje 
Teodozjusza Gramatyka, ale także pochodzące z kręgu kultury armeńskiej – Sebeosa 
i Gewonda. Więcej: B. C e c o t a, The Meaning of “God’s Interventions” in Christian 

Accounts about the Arab Sieges of Constantinople, [in:] Proceedings of the International 
Symposium Byzantium and the Arab World. Encounter of Civilizations, eds A. K r a l i d e s, 
A. G k o u t z i o u k o s t a s, Thessaloniki 2013, s. 117–130.

104  Te o f a n e s, AM 6165, s. 354.4–5.
105  Te o f a n e s, AM 6209, s. 397.5–8.
106  Te o f a n e s, AM 6209, s. 396.8: ὁ δὲ εὐσεβὴς βασιλεὺς. Podczas gdy w relacji 

pochodzącej z AM 6211 jest już nazwany bezbożnym, co zauważa m.in.: I. M a l e v i t i s, 
The Formation of Byzantine View on Muslim during the “Dark Century” (ca. 650 – cs. 750), 
PhD Thesis, University of London 2015, s. 147. Wśród bizantynologów można spotkać 
wyjaśnienie tej niezgodności jako niedopatrzenie podczas kopiowania jednego z wyko-
rzystywanych w Chronografii źródeł: S. G e r o, Byzantine Iconoclasm during the Reign 
of Leo III with Particular Attention to the Oriental Sources, Louvain 1973, s. 34–36. Gdyby 
jednak zabieg ten został zastosowany celowo, to doszukując się logiki w tym przekazie 
należałoby uznać, iż autor próbował zasugerować, że aby Bóg mógł działać w czasie 
oblężenia i posługiwać się w tym celu osobą cesarza, to musiał on w danym momen-
cie stać się pobożnym, by w ogóle było to możliwe. Dojść mogło do tego oczywiście 
wyłącznie w wyjątkowych okolicznościach zagrożenia chrześcijaństwa ze strony islamu: 
B. C e c o t a, Arabskie oblężenia Konstantynopola w VII–VIII wieku. Rzeczywistość i mit, 
Łódź 2015, s. 139.



Rozdział II. Muhammad, islam, pierwsi muzułmanie a chrześcijanie 77

Amaleka (Amalekitach) i stanowiąca coś w rodzaju skróconej historii 
wczesnych podbojów arabskich łączy najazdy muzułmańskie z wątkami 
religijnymi, Teofanes konstatuje bowiem, że Amalek powstał na pustyni 
i uderzył w nas, lud Chrystusa, nastąpił wraz straszny upadek Palestyny, 
Cezarei i Jerozolimy, potem katastrofa w Egipcie, po czym nastąpiło zaję-
cie wysp pomiędzy lądami, całkowita klęska rzymskiej armii i floty pod 
Feniks i spustoszenie wśród wszystkich ludów i ziem chrześcijańskich 
[podkr. – B. C.]107.

Interesujące jest podejście Chronografa do zwycięstw arabskich oraz 
sposób, w jaki starał się je tłumaczyć. Oczywiście chodzi tu raczej o wielkie 
batalie, nie zaś najazdy łupieżcze, które były bardzo liczne i jedynie odno-
towywane, lakonicznie, acz skrupulatnie108. Należy stwierdzić, iż właściwie 
każde większe zwycięstwo arabskie zostało przez Teofanesa uzasadnione 
w sposób korzystny dla Bizantyńczyków. Dziejopis dysponował dosyć 
szerokim wachlarzem takich usprawiedliwień. Oczywistym i pierwszym 
z nich było podkreślanie przewagi liczebnej wojsk arabskich. Nie jest przy 
tym istotne czy relacja dotyczyła początkowego okresu inwazji muzuł-
manów109, czy też późniejszych czasów, już w pełni ukonstytuowanego 
kalifatu110. Innym usprawiedliwieniem były warunki atmosferyczne. Teo
fanes podkreślił to szczególnie w opisie pierwszych bizantyńskich porażek, 
jeszcze w Syrii. W Chronografii znajduje się bowiem następujące stwier-
dzenie, dotyczące bitwy nad Jarmukiem: z południa wiał wiatr w stronę 

107  Te o f a n e s, AM 6121, s. 332.10–17.
108  Najazdy takie Teofanes odnotowuje praktycznie każdego roku. Nie możemy 

jednak stwierdzić na podstawie tych wzmianek, jakimi siłami były one prowadzone. Sama 
częstotliwość wypraw nie powinna jednak budzić wątpliwości, biorąc pod uwagę taktykę 
arabską, polegającą na corocznych, wiosenno-letnich najazdach. Zestawienie tychże, 
oparte również na wzmiankach Chronografii, wraz z literaturą sekundarną, odnajdzie 
Czytelnik w: B. C e c o t a, Arabskie oblężenia…, s. 63–76.

109  Te o f a n e s, AM 6126, s. 337.23–24.
110  Te o f a n e s, AM 6189, s. 370.14–15. Relacja ta dotyczy walk w Afryce Północnej. 

Jest ona o tyle ważna, iż Bizantyńczycy, zgodnie z Chronografią, mieli przewagę i zaczęli 
nawet odnosić zwycięstwa. Jednak kalif wysłał przeciw nim jeszcze większą flotę. Można 
tu zauważyć pewne oznaki swoistego fatalizmu. Przekaz tego fragmentu jest bowiem 
mniej więcej taki – chociażby cesarstwo zwyciężało, i tak przegrywa ostatecznie, gdyż 
kalif zawsze będzie mógł wysłać kolejną, świeżą armię.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…78

Rzymian, tak, iż nie mogli zobaczyć twarzy wrogów i zostali pokonani111. 
Trudno powiedzieć, czy wiatr miał jakiekolwiek znaczenie w tej bitwie112. 
Jednak sam fakt, iż Teofanes podkreśla ten szczegół jako główną przyczynę 
porażki, jest godny zauważenia.

Chronograf w innych miejscach, gdzie opisuje przegrane przez Ro- 
mejów bitwy, wspominał o ich niedostatecznym przygotowaniu militar-
nym113 lub wręcz o buncie jako głównej przyczynie porażki114. Szczególnym 
przykładem była sytuacja, gdy Bizantyńczycy, poprzez swoje naganne 

111  Te o f a n e s, AM 6126, s. 338.6–7.
112  Dokładną analizę bitwy znajdzie Czytelnik w: W.E. K a e g i, Byzantium and the 

Early Islamic Conquests, Cambridge 1992, s. 112–146; i d e m, Heraclius. Emperor of Byzan-
tium, Cambridge 2003, s. 229–264; D. N i c o l l e, Yarmuk AD 636. The Muslim Conquest 
of Syria, Oxford 1994, s. 65–85; A.I. A k r a m, Yarmuk, [in:] i d e m, The Sword of Allah. 
Kalid bin al-Waleed, s. 1–17, http://www.grandestrategy.com/2007/12/sword-of-allah-
chapter-35-yarmuk.html [dostęp: 10.05.2021 r.]. W rzeczywistości starcie to było serią 
potyczek, trwało zaś blisko miesiąc. Do kulminacyjnych walk doszło 20 lub 21 sierpnia 
636 r. Chociaż przedstawiona powyżej wersja zaprezentowana przez Chronografa zdobyła 
sobie zwolenników [zob. bardzo sugestywny opis: J.B. G l u b b, The Great Arab conquests, 
New Jersey 1964, s. 178], to jednak warto pamiętać, że w źródłach arabskich podkreśla 
się przede wszystkim zastosowanie dość prostego fortelu taktycznego przez Chalida ibn 
al-Walida, który upozorował odwrót części swoich wojsk, na co zareagowali Bizantyń-
czycy wysyłając w pościg konnicę. Wtedy reszta oddziałów muzułmańskich zaatakowała 
pozostawioną samą sobie bizantyńską piechotę, co zakończyło się rzezią tej ostatniej. 
W tym kontekście burza piaskowa mogła być szansą Bizantyńczyków, a nie problemem: 
S. Z a m a n, Yarmouk – The Necessity of Studying the Battle in Early Medieval Military 
Historiography, JMSS 16. 2, 2015, s. 175. Nie bez znaczenia było też, zgodnie z tą wersją 
(zaprezentowaną przede wszystkim przez at-Tabariego) zastosowanie przez Arabów 
elementów wojny psychologicznej i rozpowszechnianie pogłosek o zdradzie arabskich 
chrześcijan, którzy mieli jakoby planować przejście na ich stronę, zob.: B. C e c o t a, 
Ekspansja arabska na tereny bizantyńskie (632–718) oraz początki organizacji kalifatu, 
[in:] Bizancjum i Arabowie. Spotkanie cywilizacji VI–VIII wiek, red. T. Wo l i ń s k a, 
P. F i l i p c z a k, Warszawa 2015, s. 301; i d e m, Arab Expansion on Byzantine Territory 
(632–718), [in:] Byzantium and the Arabs. The Encounter of Civilizations from the Sixth 
to Mid-Eighth Century, eds T. Wo l i ń s k a, P. F i l i p c z a k, Łódź 2015, s. 224–226.

113  Te o f a n e s, AM 6201, s. 377.2–8. Teofanes podkreślił, iż dużą część armii, która 
poniosła ostatecznie klęskę, stanowiło nieprzygotowane „pospolite ruszenie”, w dodatku 
niezbyt fortunnie dowodzone.

114  Przyczyna ta podawana była przez Teofanesa kilkukrotnie. Dla przykładu można 
wspomnieć o relacji z roku 714/715, kiedy to przewrót uniemożliwił skuteczną akcję prze-
ciw flocie arabskiej. Obszerna relacja znajduje się w: Te o f a n e s, AM 6207, s. 385.5–24.

http://www.grandestrategy.com/2007/12/sword-of-allah-chapter-35-yarmuk.html
http://www.grandestrategy.com/2007/12/sword-of-allah-chapter-35-yarmuk.html


Rozdział II. Muhammad, islam, pierwsi muzułmanie a chrześcijanie 79

praktyki magiczne, ściągnęli na siebie klęskę, tak jak miało to mieć miejsce 
podczas kampanii arabskiej mającej na celu zdobycie Konstantynopola 
w latach 717–718, w Pergamonie115. Należy zaznaczyć, że Teofanes w ani 
jednym miejscu nie stwierdził, iż Arabowie byli po prostu lepszymi wojow-
nikami lub marynarzami i dlatego zwyciężali116.

Autor Chronografii podkreślał także inną cechę Arabów – ich dwu-
licowość i skłonność do podstępu. Jest to bardzo często występujący 
motyw. Pojawia się on na przykład w relacji dotyczącej roku 6184 AM 
(692/693 AD), a więc za panowania Justyniana II, a traktującej o muzuł-
mańskim zwycięstwie pod Sebastopolem. Zostało ono osiągnięte, według 
Teofanesa, jedynie dzięki przekupieniu znajdujących się w bizantyńskiej 
armii Słowian. Dokonać tego miał Muhammad ibn Marwan, a podkreśle-
nie tego faktu może być dość istotne, ze względu na jego syna – ostatniego 
kalifa umajjadzkiego, Marwana II117. Wydaje się, iż mamy tu do czynienia 
nawet z podwójną zdradą ze strony muzułmanów. Po pierwsze samo prze-
kupienie Słowian było takim aktem wobec Bizantyńczyków. Wyznawcy 
Allaha nie zwyciężyli bowiem w uczciwej walce, ale posłużyli się niegod-
nym podstępem. Jednak, jak podkreślił Teofanes, także wódz słowiański 
został oszukany, gdyż Arabowie złożyli mu wiele obietnic, których nie 

115  Te o f a n e s, AM 6208, s. 390.26 – 391.2. Na temat wydarzeń w Pergamo-
nie zobacz także: W. B r a n d e s, Apokalyptisches in Pergamon, Bsl 48, 1987, s. 1–11, 
M.G. V a r v o u n i s, Une pratique de magie Byzantine et la prise de Pergame par les 
Arabes, B 68, 1998, s. 148–156.

116  Jest to zabieg stosowany także wobec innych ludów, z którymi walczyli Bizantyń-
czycy. Dobrym przykładem jest Teofanesowy opis bitwy pod Markellai w 792 r., gdzie 
Romejów pokonali Bułgarzy. Teofanes podkreślił tutaj militarne błędy Konstantyna VI 
jako przyczynę klęski. Zasługi chana Kardama i Bułgarów zostały pominięte. Więcej 
na ten temat zob.: M.J. L e s z k a, Wizerunek władców pierwszego państwa bułgarskiego 
w bizantyńskich źródłach pisanych (VIII – pierwsza połowa XII wieku), Łódź 2003, 
s. 31–32. Podobny zabieg jest charakterystyczny także dla innych dziejopisów bizantyń-
skich, na przykład dla Jana Skylitzesa, zob. J. B o n a r e k, Romajowie i obcy w kronice 
Jana Skylitzesa. Identyfikacja etniczna Bizantyńczyków i ich stosunek do obcych w świetle 
kroniki Jana Skylitzesa, Toruń 2003, s. 129–131.

117  K.V. Z e t t e r s t é e n, Muḥammad b. Marwān, [in:] EI2, vol. VII: Mif–Naz, 
eds C.E. B o s w o r t h, E. v a n D o n z e l, W.P. H e i n r i c h s, Ch. P e l l a t, Lei- 
den 1993, s. 408.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…80

zamierzali spełnić118. O tym jakie to były obietnice Chronograf niestety 
milczy. Z historią tego konfliktu wiąże się także inne jego stwierdze-
nie. Napomknął mianowicie w tym samym fragmencie swego dzieła, 
iż Arabowie udawali nieskłonnych do łamania pokoju119. Jeśli połączyć 
to z przypisywaną Justynianowi II brawurą i pychą120, można wysnuć 
wniosek, że Teofanes chciał wywołać wrażenie, że muzułmanie celowo 
prowokowali cesarza, aby rozpoczął z nimi wojnę. Podobnie też opisa-
ni zostali w relacji dotyczącej wyprawy Maslamy na Konstantynopol, 
a dokładniej oblężenia Amorionu. Tam Arabowie obwołali Leona cesa-
rzem121. Nawet jeżeli sam fakt „wyniesienia” nie miał miejsca, to poprzez 
umieszczenie tej wzmianki Teofanes osiągnął dwojaki cel. Deprecjonując 
Leona, jednocześnie kolejny raz ukazał podstępność muzułmanów, którzy 
podejmowali również takiego rodzaju działania w celu skłócenia ze sobą 
Bizantyńczyków122.

118  Te o f a n e s, AM 6184, s. 366.16–20.
119  Te o f a n e s, AM 6184, s. 366.6–7.
120  Te o f a n e s, AM 6184, s. 366.7–8: τῇ βασιλικῇ αἰτίᾳ καὶ προπετείᾳ. Na temat 

niechęci Teofanesa do Justyniana II oraz przedsięwzięciach tego cesarza, które, według 
Chronografa, wywołały konflikt z kalifatem zob.: A. K o m p a, Polityka wewnętrz-
na Justyniana II w świetle „Krótkiej historii” patriarchy Nicefora i „Chronografii” Teo
fanesa Wyznawcy, [in:] Cesarstwo Bizantyńskie. Dzieje – religia – kultura. Studia 
ofiarowane Profesorowi Waldemarowi Ceranowi przez uczniów na 70-lecie Jego urodzin, 
red. P. K r u p c z y ń s k i, M.J. L e s z k a, Łask–Łódź 2006, s. 113–138.

121  Te o f a n e s, AM 6208, s. 387.6–9.
122  Fragment dotyczący obwołania Leona cesarzem jest jakby wyrwany z kontekstu 

całości narracji na temat wydarzeń pod Amorionem, gdzie jednym z głównych wątków 
były przecież pertraktacje Leona z Sulejmanem, dowódcą część wojsk arabskich spo-
śród sił ekspedycyjnych na Konstantynopol. Dlatego też można go interpretować jako 
celową dyskredytację osoby Leona, człowieka, którego cesarzem pierwsi obwołali na 
dobrą sprawę Arabowie, co w domyśle podważałoby legalność jego późniejszych rządów. 
Z drugiej jednak strony, jak już wspomniano, Teofanes dość pozytywnie wypowiadał 
się o tym władcy we fragmentach dotyczących oblężenia stolicy Bizancjum w latach 
717–718, dlatego też powyższą relację można byłoby tłumaczyć wręcz w charakterze 
próby wybielenia działań przyszłego imperatora poprzez wskazanie na inicjatorów 
bezprawnego obwołania go cesarzem w tamtym momencie – Arabów, a samego Leona 
jako osobę, którą próbowała poprzez pertraktacje wyciągnąć korzyści przede wszystkim 
dla państwa, a nie siebie samego – B. C e c o t a, Arabskie oblężenia…, s. 111–112.



Rozdział II. Muhammad, islam, pierwsi muzułmanie a chrześcijanie 81

Bizantyński chronograf obwiniał Arabów nie tylko o stosowanie takich 
nieuczciwych forteli wojennych. Wypominał im też niedotrzymywanie 
umów. Spotykamy się z tym na przykład w relacji dotyczącej zdobycia 
Tyany. Według Teofanesa Arabowie obiecali mieszkańcom miasta nie-
tykalność. Być może zawarto układ z przedstawicielami miasta, na wzór 
wcześniejszych umów z ośrodkami syryjskimi czy palestyńskimi. Jednak, 
gdy obrońcy wyszli z twierdzy, zostali potraktowani niezgodnie z wcze-
śniejszymi ustaleniami123. Wydaje się, że podobnie postąpił Maslama pod-
czas oblężenia Charsianonu124. Jednak tutaj autor Chronografii ograniczył 
się do stwierdzenia, iż twierdza została zajęta poprzez oszustwo.

Należy dodać, że chociaż Arabowie byli według Teofanesa tak pod-
stępni, to jednak Bizantyńczykom udawało się czasem ich przechytrzyć. 
Sytuacja taka miała miejsce np. w okresie poprzedzającym drugie oblężenie 
Konstantynopola. Chronograf wspomina o misji dyplomatycznej pod 
przewodnictwem Daniela Sinopitesa125. Została ona wysłana do Damaszku 
pod pretekstem rozmów pokojowych. Jednak jej prawdziwym celem były 
zadania szpiegowskie. Zakończyła się pełnym sukcesem. W późniejszej 
nieco relacji, Teofanes przedstawił bardzo szczegółowo działania Leona, 
stratega Anatolikonu i przyszłego cesarza. Także one wskazywałyby na 
łatwowierność Arabów126.

Teofanes podkreślał też ich tchórzostwo. Wspomina o tym na przy-
kład w relacji na temat Mardaitów. Wyznawca napisał tam: gdy Mu‘awija 
i jego doradcy dowiedzieli się o tym [o działaniach Mardaitów w górach 
Libanu – B. C.], byli bardzo przestraszeni, gdyż zrozumieli, że cesarstwo 
Romejów jest chronione przez Boga127. Podobnie zareagowali muzułmanie 

123  Te o f a n e s, AM 6201, s. 377.10–14.
124  Te o f a n e s, AM 6222, s. 409.24–25.
125  Te o f a n e s, AM 6206, s. 383.31–384.4. Daniel pochodził z Synopy w Heleno-

poncie. Był patrycjuszem i sprawował urząd eparchy Konstantynopola, zob.: Daniel 1, 
[in:] PBE.

126  Te o f a n e s, AM 6208, s. 386.25 – 390.19.
127  Te o f a n e s, AM 6169, s. 355.10–12: καὶ ταῦτα μαθὼν Μαυΐας καὶ οἱ σύμβου-

λοι αὐτοῦ ἐφοβήθησαν σφόδρα συλλογισάμενοι, ὅτι τὸ βασίλειον τῶν Ῥωμαίων ὑπὸ θεοῦ 
φρουρεῖται. Biorąc pod uwagę legendy jakie wytworzyły się wokół Mardaitów, zarówno 
dotyczące ich pochodzenia spośród zwolenników Saboriusza, osiedlonych przez Mu’awiję 



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…82

na, opisywany w nieco późniejszej relacji, atak Bizantyńczyków na 
północną Syrię. Chronograf podkreślił tutaj, iż oddziały cesarskie 
wzbudziły w nich wielki strach [muzułmańskich mieszkańcach Syrii 

– B.C.]128. Z całą serią takich wzmianek o strachu Arabów spotykamy 
się we fragmentach informujących o starciach chazarsko-arabskich129. 
Relacje te dotyczą lat 728–732130. Opis każdej kolejnej wyprawy arab- 

w okolicach Antiochii i Cyrrhus w północnej Syrii około roku 667, skąd wziąć się miało 
ich określenie, zgrecyzowana forma Μαρδαΐται od syryjskiego marīdōyē, oznaczającego 

„buntownika”, wspomniane przez Michała Syryjskiego līpūrē, sugerujące ich rozbójniczą 
działalność, czy też arabskie określenie na tę grupę – al-Dżarādżimah, mające wywodzić 
się od określenia osoby szalonej, niespełna rozumu, z powodu ich zaciekłości w boju 
(o czym pamięta się nawet współcześnie, czego najlepszym dowodem jest Tajjār al-Ma-
rada, libański ruch polityczny, a także milicja paramilitarna, nawiązujące swą nazwą do 
legendarnych wojowników mardaickich) można domniemywać, że wzmianka Teofanesa 
o pewnego rodzaju niepewności, z jaką poddani kalifa, jak i sam władca postępowali z tą 
pograniczną grupą mogła mieć solidne faktyczne podstawy. Więcej na temat pocho-
dzenia Mardaitów i ich późniejszych losów, kiedy to część zasiliła bizantyńską flotę za 
czasów Justyniana II zob. m.in.: M. C v e t k o v i ć, The Settlement oft he Mardaites and 
Their Military-Administrative Position in the Themata oft he West: A Chronology, ZRVI 
54, 2017, s. 65–85; J. H o w a r d-J o h n s t o n, The Mardaites, [in:] Arab-Byzantine Coins 
and History, ed. T .  G o o d w i n, Washington 2012, s. 27–38; D. Wo o d s, Corrup- 
tion and Mistranslations. The Common Syriac Source on the Origin of the Mardaites, paper 
presented at the 21st International Congress of Byzantine Studies, London 21–26 August 
2006, available: Amercican Foundation for Syriac Studies: http://www.syriacstudies.
com/AFSS/Syriac_Articles_in_English/Entries/2011/1/9_Corruption_and_Mistrans-
lation__The_Common_Syriac_Source_on_the_Origin_of_the_Mardaites_David_
Woods.html [dostęp: 10.05.2021 r.]; M. M o o s a, The Relation for the Maronites of 
Lebanon tot he Mardaites and Al-Jarajima, S 44. 4, 1969, s. 597–608; M. C a n a r d, 
Ḏj̲arād̲j̲ima, [in:] EI2, vol.  II: C–G, eds B. L e w i s, Ch. P e l l a t, J. S c h a c h t, 
Leiden 1965, s. 457.

128  Te o f a n e s, AM 6192, s. 371.27–30: ὑπέστρεψαν φόβον μέγαν.
129  Te o f a n e s, AM 6220, s.  407.5–9: φόβον μέγαν ἐμποίησας τοῖς Ἄραψιν; 

AM 6223, s. 409.27–28: τούτῳ τῷ ἔτει ἐπεστράτευσε Μασαλμᾶς τὴν Τουρκίαν καὶ φθάσας 
τὰς Κασπίας πύλας φοβηθεὶς ἀνέστρεψεν.

130  Starcia pomiędzy muzułmanami a Chazarami odbywały się seriami, z mniej-
szą lub większą częstotliwością przez cały okres panowania kalifów sprawiedliwych 
i Umajjadów, przybierając charakter podobny do większości walk w Azji Mniejszej 

– regularnych najazdów i odpowiedzi na nie, z ostatecznym unormowaniem tychże relacji 
w okresie abbasydzkim. Można wyróżnić dwa momenty natężenia rywalizacji zbrojnej 
na Kaukazie – tzw. pierwszą wojnę arabsko-chazarską w latach 642–652 oraz drugą 

http://www.syriacstudies.com/AFSS/Syriac_Articles_in_English/Entries/2011/1/9_Corruption_and_Mistranslation__The_Common_Syriac_Source_on_the_Origin_of_the_Mardaites_David_Woods.html
http://www.syriacstudies.com/AFSS/Syriac_Articles_in_English/Entries/2011/1/9_Corruption_and_Mistranslation__The_Common_Syriac_Source_on_the_Origin_of_the_Mardaites_David_Woods.html
http://www.syriacstudies.com/AFSS/Syriac_Articles_in_English/Entries/2011/1/9_Corruption_and_Mistranslation__The_Common_Syriac_Source_on_the_Origin_of_the_Mardaites_David_Woods.html
http://www.syriacstudies.com/AFSS/Syriac_Articles_in_English/Entries/2011/1/9_Corruption_and_Mistranslation__The_Common_Syriac_Source_on_the_Origin_of_the_Mardaites_David_Woods.html


Rozdział II. Muhammad, islam, pierwsi muzułmanie a chrześcijanie 83

skiej przeciw państwu chazarskiemu kwitowany był przez Teofanesa 
stwierdzeniem, iż muzułmanie wracali z ekspedycji w wielkim prze-
rażeniu131. Być może jednak Chronograf chciał jedynie podkreślić 
słuszność zawarcia przez Bizantyńczyków sojuszu z tureckim ludem132, 

wojnę arabsko-chazarską, z lat 722–737, która szczególnie zainteresowała Teofanesa. 
Pierwsza z wojen była jedną z regularnych inwazji odbywających się mniej więcej w tym 
samym okresie, kiedy wojska muzułmanów wkroczyły do Egiptu i pokonały państwo 
Sasanidów pod Nahawandem, a zakończyła się klęską ‘Abd ar-Rahmana ibn Rabiaha 
w bitwie pod Balandżarem, co do którego umiejscowienia do dzisiaj nie mamy pewności 
(najprawdopodobniej jedno ze stanowisk archeologicznych na południe od Machaczka- 
ły, dzisiejszej stolicy Dagestanu). Kampanie w czasie drugiej wojny z Chazarami pro-
wadzili tak wybitni wodzowie arabscy jak Maslama ibn ‘Abd al-Malik, dowódca wojsk 
muzułmańskich w czasie drugiego oblężenia Konstantynopola, a także Marwan ibn 
Muhammad, ostatni kalif umajjadzki z Damaszku. Ostatecznie udało im się ustanowić 
władzę muzułmańską nad Zakaukaziem, czyniąc z Derbentu istotny ośrodek krzewienia 
islamu na tych terenach na kolejne kilkaset lat. Jednocześnie warto pamiętać, że zbyt 
duże zaangażowanie sił muzułmańskich w wojnę z Chazarami uznawane jest przez część 
badaczy za jedną z przyczyn upadku dynastii Umajjadów zob.: Kh.Y. B l a n k i n s h i p, 
The End of the Jihad State. The Reign of Hisham Ibn ‘Abd al-Malik and the Collapse of the 
Umayyads, Albany 1994, s. 223–225, 230–236. Więcej na temat starć arabsko-chazarskich 
wraz z obszerną bibliografią tematu zob.: J. D u d e k, Chazarowie. Polityka – kultura 

– religia VII–XI wiek, Warszawa 2016, s 163–205.
131  Podobnych określeń brak w historiografii syryjskiej, reprezentowanej na przykład 

przez Agapiusza czy Michała Syryjczyka, jedynie w Kronice z roku 1234 wzmiankowane 
jest, że Arabowie ulegli podstępowi wojsk chazarskich i dlatego wycofali się ze spor-
nych terytoriów: R. H o y l a n d, Theophilus of Edessa’s Chronicle and the Circulation 
of Historical Knowledge in Late Antiquity and Early Islam, Liverpool 2011, s. 228–229.

132  Według części badaczy nie należy przeceniać ani małżeństwa Konstantyna z Cha-
zarką, ani samego sojuszu. Obydwie jego strony znajdowały się pod presją muzułmańskich 
najazdów i na dobrą sprawę nie mogły sobie wzajemnie udzielić konkretnej pomocy, 
gdyż same były zagrożone ciągłymi atakami. Nie ma też żadnych dobrze udokumen-
towanych dowodów na dalszy rozwój stosunków bizantyńsko-chazarskich po ślubie. 
Akt matrymonialny uznawany jest więc za purely symbolic, a gesture of solidarity and no 
more – Th.S. N o o n a n, Byzantium and the Khazars. A special relationship?, [in:] Byz-
antine Diplomacy. Papers from the Twenty Fourth Spring Symposium of Byzantine Stud-
ies, Cambridge, March 1990, eds J. S h e p a r d, S. F r a n k l i n, Aldershot 1992, s. 128. 
Jednocześnie warto mieć w pamięci wydarzenia o kilkanaście lat wcześniejsze, związane 
z wstąpieniem na tron aranżującego wspomniany powyżej mariaż, Leona III – w roku 717, 
gdy większość sił arabskich została skoncentrowana na wyprawie konstantynopolitańskiej, 
a kagan postanowił wykorzystać sytuację. W latach 717–718 odnotowujemy potężną 
wyprawę chazarską na terytoria Szyrwanu, czyli dzisiejszego Azerbejdżanu. Chazarski 



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…84

gdyż opisy te kończą się właściwie po wzmiance o zaręczynach syna 
Leona III, Konstantyna z księżniczką chazarską133.

Do tchórzostwa i podstępności dodajmy pychę, tę także zauważył 
u Arabów autor Chronografii. Przykład mamy w relacji z rozmów pokojo-
wych w Egipcie. Muzułmanie stwierdzić mieli, według niego, iż tak jak nie-
możliwe jest dla patriarchy aleksandryjskiego połknięcie wielkiej kolumny, 
tak i oni nie mają możliwości opuszczenia ziemi egipskiej134. Interesujące, 
że podany przykład dotyczył zachowania muzułmanów w Egipcie, którego 
utrata, przede wszystkim ze względów gospodarczych, musiała szczegól-
nie dotknąć Bizantyńczyków. Co do samego przedstawionego powyżej 
zachowania Arabów, to potwierdzają je relacje bezpośrednio pochodzące 
z ziemi egipskiej, od tamtejszych Koptów. O ile przekaz Jana z Nikiu 
wydaje się być mimo wszystko dosyć wyważony, choć także on zauważył 
liczne prześladowania ze strony Arabów135, to już Historia patriarchów 
aleksandryjskich zawiera wiele wyjątków ukazujących nie tyle instytucjo-
nalne, co indywidualne przypadki prześladowań, wśród nich zachowania 
muzułmańskich wojskowych czy namiestników, których celem wydawało 
się wyłącznie poniżenie chrześcijańskich hierarchów136. Z drugiej strony 

atak spotkał się z odpowiedzią kalifa ‘Umara II. Powołał on na zarządcę wspomnianych 
terytoriów oraz dowódcę tamtejszej armii Hatima ibn an-Numana, któremu udało się 
zmusić Chazarów do wycofania się z Szyrwanu. Warto podkreślić, że wyprawa z lat 
717–718 była pierwszą chazarską operacją zaczepną wymierzoną w kalifat – dotychczas 
kaganat ograniczał się do odpierania muzułmańskich najazdów. Niestety, nie dysponujemy 
bezpośrednim dowodem źródłowym na współdziałanie kaganatu i cesarstwa przeciw Ara-
bom w czasie, gdy Konstantynopol był oblegany przez Maslamę, niemniej koincydencja 
wydaje się być interesująca: B. C e c o t a, Stosunki kalifatu umajjadzkiego z Chazarami 
oraz dynastią Tang a oblężenie Konstantynopola w latach 717–718, [in:] Nie tylko Śród-
ziemnomorze. Problemy polityczne i społeczne świata islamu, red. M. Wo ź n i a k, Łódź 
2012, s. 19–26. Wobec rozwijających się badań nad źródłami wschodnimi, Bizantyńczycy 
mogą nas jeszcze nie raz zaskoczyć skalą polityki dyplomatycznej, jaką prowadzili: 
D. S e v i l l a n o-L ó p e z, Diplomacia en la ruta de la seda: las embajadas bizantinas 
a China en los siglos VII–VIII, EBiz 4, 2016, s. 39–65.

133  Te o f a n e s, AM 6224, s. 409.30–31.
134  Te o f a n e s, AM 6126, s. 338.33 – 339.4.
135  O czym również w dalszej części wywodu. Por. B. C e c o t a, Jan z Nikiu wobec 

najazdu Arabów na Egipt, PZH 19. 2, 2018, s. 9–31.
136  Na przykład za pontyfikatu Jana III (677–686) w kontekście pobierania karnych 

kontrybucji patriarsze grożono odzianiem w „żydowskie” szaty, umazaniem twarzy 



Rozdział II. Muhammad, islam, pierwsi muzułmanie a chrześcijanie 85

zapisanie przez Teofanesa tej dokładnie dyskusji pomiędzy muzułmanami 
a Cyrusem stawiało w złym świetle tego drugiego, głównego architekta 
porozumienia oddającego Egipt Arabom. Chronograf mógł w ten sposób 
wskazać ewentualnemu czytelnikowi, że ten, który był jednym z odpo-
wiedzialnych za tę klęskę (z punktu widzenia piszącego sto pięćdziesiąt 
lat później!), nie cieszył się szacunkiem nawet tych, którzy zawdzięczali 
mu względnie łatwy podbój istotnych dla cesarstwa ziem137.

popiołem i przeprowadzeniem tak przygotowanego przez Aleksandrię (S e w e r, III, 
s. 15–16). Upokorzony przez ‘Abd Allaha, syna kalifa ‘Abd al-Malika miał zostać też 
jeden z reprezentantów społeczności koptyjskiej Anastazjusz w czasach pontyfikatu 
Aleksandra II (705–730) – S e w e r, III, s. 54. W Historii znajduje się domniemana 
relacja naocznego świadka sposobu potraktowania patriarchy Michała przez ostatniego 
umajjadzkiego kalifa, już po jego ucieczce do Egiptu, po klęsce nad Wielkim Zabem 
w 750 r.: wtedy Marwan nakazał urzędnikom, którzy go trzymali, aby rozciągnęli jego ręce 
i wyszarpali włosy jego brody z policzków, a oni wyrzucili jego włosy do rzeki i widziałem 
je na własne oczy, jak płynęły z nurtem wody – S e w e r, III, s. 173. Biorąc pod uwagę 
powyższe przykłady reprymenda jaka spotkała patriarchę chalcedońskiego Cyrusa ze 
strony muzułmanów była nad wyraz łaskawa.

137  Stolica Egiptu, Aleksandria, dysponująca kilkudziesięciotysięcznym garnizo-
nem oraz zaopatrzeniem floty mogła bronić się co najmniej kilka miesięcy, jeśli nie lat. 
Została jednak poddana w wyniku konfliktów na dworze cesarskim w Konstantynopolu 
(związanych z przejęciem władzy przez Herakleonasa i Martynę) i w samej Aleksandrii 

– pomiędzy wodzami bizantyńskimi Domencjanem a Menasem. Nie wchodząc w szcze-
góły tych waśni, opisanych przez Hugh K e n n e d y’e g o  (Wielkie arabskie podboje. 
Jak ekspansja islamu zmieniła świat, tłum. M. W i l k, Warszawa 2011, s. 142sq), należy 
zauważyć, że główną rolę w negocjacjach z Arabami odegrał przywrócony z wygnania 
Cyrus, patriarcha aleksandryjski (a musiał opuścić Aleksandrię m.in. za wcześniejsze kon-
takty z muzułmanami). To on udał się do środkowego Egiptu, gdzie od początku jesieni 
641 r. operował ‘Amr po nieudanej próbie szturmu Aleksandrii. Do podpisania traktatu, 
zgodnie z którym Egipt i jego stolica zostały oddane w ręce muzułmanów, doszło naj-
prawdopodobniej w Babylonie w listopadzie 641 r. Pomimo że w pierwszych chwilach 
po ogłoszeniu rozejmu grożono mu ukamienowaniem, Cyrusowi udało się ostatecz- 
nie przekonać mieszkańców Aleksandrii do przyjęcia dokumentu. Ostatni Bizantyń-
czycy wypłynęli z Aleksandrii w połowie września 642 r., ‘Amr wkroczył do miasta pod 
koniec tego samego miesiąca. Trzy lata później wybuchł bunt, a cesarz Konstans wysłał 
na pomoc powstańcom flotę pod dowództwem Manuela. Armia bizantyńska poniosła 
jednak klęskę, a Aleksandria powtórnie wpadła w ręce muzułmanów. Biorąc pod uwagę 
powyższe, pamiętając jak z pewnością złożone były okoliczności, trudno jednak oprzeć 
się wrażeniu, że Cyrus był jednym z głównych inicjatorów poddania Egiptu, wbrew woli 
jego mieszkańców. Zob.: B. C e c o t a, Ekspansja arabska…, s. 305–308.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…86

Trudno doszukać się pozytywnych opinii na temat Arabów w anali-
zowanym źródle. Chyba że uznamy za taką tylko dwukrotne nazwanie 
muzułmanów barbarzyńcami, co ciekawe, w tej samej relacji, dotyczącej 
wydarzeń z AM 6159138. Wbrew pozorom jest to bardzo ważna obserwa-
cja. Oznacza ona bowiem, iż Bizantyńczyk nie traktował wyznawców 
islamu na równi z ludami napływającymi na tereny cesarstwa od półno-
cy139. Oczywiście, jako kontrargumentu można by użyć relacji na temat 

138  Najpierw odnosząc się do arabskich posiłków wysłanych z Sergiuszem do bun-
townika Saboriusza (Σέργιος δὲ στοιχήσας μετὰ Μαυΐου τὰ δοκοῦντα παρέλαβε Φαδαλᾶν, 
στρατηγὸν Ἀράβων, μετὰ βοηθείας βαρβαρικῆς συμμαχεῖν τῷ Σαβωρίῳ. – Te o f a n e s, 
AM 6159, s. 350.7–9), następnie w kontekście wojsk wysłanych przez samego Mu‘awiję 
z jego synem, Jazydem, na czele (πέμπει δὲ αὐτῷ Μαυΐας τὸν υἱὸν αὐτοῦ Ἰζίδ, καθοπλίσας 
αὐτὸν πλήθει βαρβάρων – Te o f a n e s, AM 6159, s. 351.1–2). Biorąc pod uwagę hipo-
tezy dotyczące tworzenia kompilacji w Chronografii (przedstawionych w pierwszym 
rozdziale), można zastanawiać się nad źródłem tej niekonsekwencji, szczególnie że 
cały fragment relacji dotyczącej Sergiusza i Saboriusza, niezwykle rozwiniętej jak na 
Teofanesowe standardy w kontekście kwestii związanych z relacjami z muzułmanami, 
wygląda jakby był jakimś wtrąceniem.

139  Nicefor Patriarcha także nie uznaje muzułmanów za barbarzyńców. Być może 
odpowiedź co do przyczyny takiego postępowania IX-wiecznych historyków bizan-
tyńskich daje nam wskazówka z tablic chronologicznych Teofanesa, gdzie kalifowie 
przejęli po prostu miejsce zajmowane wcześniej przez perskich szachów – państwo 
muzułmanów wypełniło lukę po perskim „drugim oku” świata (V.L. B u l l o u g h, The 
Roman Empire vs. Persia, 363–502: A Study of Successful Deterrence, JCRe 7, 1963, s. 55–68; 
R.C. B l o c k l e y, Subsidies and Diplomacy: Rome and Persia in Late Antiquity, Phoe 
39, 1985, s. 62–74; K. I l s k i, Jazdagird I „opiekunem” Teodozjusza II, [in:] Byzanti-
na Europaea. Księga jubileuszowa ofiarowana Profesorowi Waldemarowi Ceranowi, 
red. M. K o k o s z k o, M.J. L e s z k a, Łódź 2007, s. 175–185). Kiedy jednak doszło do 
dekompozycji kalifatu w X w., bizantyńscy historycy nie powstrzymywali się przed 
używaniem „barbarzyńskiej” inwektywy wobec muzułmanów, jak to czynił nader często 
L e o n  D i a k o n  – I, 2; I, 3.; I, 7; I, 8; I, 9; II, 4; IV, 3; IV.8; IV, 10. Więcej na ten temat 
zob.: B. C e c o t a, Wizerunek Arabów w Historii Leona Diakona, [in:] Zachód a świat 
islamu – zrozumieć innego, red. I. K o ń c z a k, M. Wo ź n i a k, Łódź 2012, s. 124–131. 
Był to zresztą powrót do tradycji, którą możemy zaobserwować u wcześniejszych autorów. 
Euzebiusz z Cezarei (opisując los chrześcijan prześladowanych przez władze cesarskie 
pisał tak: Ponadto wielu braci w tych samych górach arabskich wpadło w niewolę barba-
rzyńskich Saracenów; niektórych z nich z wielkim trudem i za duży okup wykupiono, 
innych zaś aż do dzisiaj się nie udało (E u z e b i u s z  z  C e z a r e i, VI, 42.4, tłum. s. 345).



Rozdział II. Muhammad, islam, pierwsi muzułmanie a chrześcijanie 87

oblężenia Jerozolimy i spotkania ‘Umara I z patriarchą Sofroniuszem 
(w roku 637)140. Jednak wydaje się, że fragment ten należy analizować 
raczej pod kątem religijnym. Wkroczenie niewiernego do chrześcijańskiej 
świątyni było dla Bizantyńczyka samo w sobie złem. Wzmianka o nie-
chlujnym wyglądzie kalifa ‘Umara, jego brudnych szatach z wielbłądziej 
wełny (τριχίνοις ἐκ καμήλων ἐνδύμασιν) oraz podkreślenie, że patriarcha 
ofiarował mu odpowiedni przyodziewek względem odwiedzanego miej-
sca (παρεκάλεσεν αὐτὸν ὁ πατριάρχης δέξασθαι παρ’ αὐτοῦ σινδόνιον σὺν 
ἐνδύματι ἐνδύσασθαι), miały tylko podkreślić, poprzez zewnętrzne symbole, 
wzmiankowaną w tym miejscu Chronografii ohydę spustoszenia i nawiąza-
nie do apokaliptycznej wizji proroka Daniela (ἐπ’ ἀληθείας τοῦτό ἐστι τὸ 
βδέλυγμα τῆς ἐρημώσεως τὸ ῥηθὲν διὰ Δανιὴλ τοῦ προφήτου ἑστὸς ἐν τόπῳ 
ἁγίῳ – Dn 9.27)141. Sugestia, zgodnie z którą islam pełni funkcję zapowiedzi 

140  Te o f a n e s, AM 6127, s. 339.18–24. O samych negocjacjach i spotkaniu patriar-
chy z kalifem zob. m.in.: A. Tr e i g e r, A Narrative about Sophronius of Jerusalem, Umar 
ibn al-Khattab, and the Term „Melkite”, [in:] Christian-Muslim Relations. A Bibliograph-
ical History, vol. X, ed. D. T h o m a s, Leiden 2017, s. 245–247; D.J. S a h a s, The Face 
to Face Encounter between Patriarch Sophronius of Jerusalem and the Caliph Umar Ibn 
al-Khattab: Friends or Foes?, [in:] The Encounter of Eastern Christianity with Early Islam, 
eds E. G r y p e a o u, M. S w a n s o n, D. T h o m a s, Leiden-Boston 2006, s. 33–44.

141  Ten apokaliptyczny motyw był dość popularny w VII w. na obszarze Syro-Palesty-
ny, cf.: P. U b i e r n a, Syriac Apocalyptic and the Body Politic. From Individual Salvation 
to the Fate of the State. Notes on Seventh Century Texts, ITMA 6, 2012, s. 141–164. Idee te 
zostały doskonale przedstawione w fundamentalnej książce Lutza G r e i s i g e r a, który 
omówił zarówno apokaliptyczne oczekiwania wśród wspólnot żydowskich (Nehemiasz 
z Galilei), a także oparte o przesłanie Daniela koncepcje upadku czwartego królestwa 
w kontekście zarówno najazdów perskich, jak i arabskich, a także podniesienia znaczenia 
Jerozolimy względem Konstantynopola, zob.: Messias – Endkaiser – Antichrist: Politische 
Apokalyptik unter Juden und Christen des Nahen Ostens am Vorabend der arabischen Erobe-
rung, Wiesbaden 2014, s. 287–292. W rzeczywistości muzułmańskiego panowania w arab-
skojęzycznych wersjach powstających w palestyńskich klasztorach, fragmenty dotyczące 
czterech królestw reinterpretowano wielokrotnie: M.L. H j ä l m, The Four Kingdom 
Schema and the Seventy Weeks in the Arabic Reception of Daniel, [in:] Four Kingdom Mo- 
tifs before and beyond the Book of Daniel, eds A.B. P e r r i n, L.T. S t u c k e n b r u c k, 
Sh. B e n n e t t, M. H a m a, Leiden–Boston 2021, s. 251–274. Nawiązanie do tego 
fragmentu przez Teofanesa może być kolejnym przyczynkiem do dyskusji na temat pale-
styńskich wpływów na Chronografię, związanych z doświadczeniami Jerzego Synkellosa, 



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…88

nadejścia Antychrysta stała się niezwykle popularna w antymuzułmań-
skich polemikach na zachodzie świata chrześcijańskiego142, pojawia się 
zresztą w kazaniach samego Sofroniusza143. Teofanes nawiązuje w tym 
miejscu także do żydowskich wątków z relacji dotyczącej Proroka, wspo-
minając, że jednym z pierwszych celów wkraczającego do Jerozolimy 
kalifa było odnalezienie Świątyni Salomona, aby mógł uczynić ją miejscem 
kultu dla własnej bluźnierczej religii. Fragment ten zdaje się elementem 
polemiki stricte religijnej144, niedotyczącym zagadnień politycznych czy 
dyplomatycznych. Argumentem potwierdzającym wyżej zaprezentowaną 

jednocześnie też oddaje dobrze klimat momentu najazdów, zarówno w imaginarium 
chrześcijańskim, jak i wczesnoislamskim, co zauważył ostatnio S.J.  S h o e m a k e r: The 

Apocalypse of Empire…, s. 116–179.
142  B. N e i l, The Earliest Greek…, s. 226–227. Ten apokaliptyczny klimat obecny 

jest w zachowanych pismach Sofroniusza, jego kazaniach (z 25 grudnia 634 r. oraz 
6 stycznia 637 r.) oraz liście do patriarchy konstantynopolitańskiego Sergiusza, w których 
jerozolimski hierarcha podkreśla, iż arabska inwazja jest zgodna z Boża wolą jako objaw 
Jego gniewu w stosunku do chrześcijan, jako kara za uleganie różnego rodzaju herezjom. 
Samych muzułmanów uznawał on za pogan, barbarzyńców, dzikich ludzi nienawidzących 
Boga, a wzmianki o plądrowaniu miast, klasztorów i kościołów przywodzą na myśl fak-
tycznie figurę „końca świata”. Wszystko to jednak może się odmienić, jeżeli chrześcijanie 
nawrócą się – wtedy muzułmanie przegrają, gdyż są tylko anomalią w rozwoju dziejów. 
Analiza pism, wraz z zestawieniem dostępnej literatury zob.: Z.A. B r z o z o w s k a, 
T. Wo l i ń s k a, Sophronius of Jerusalem. Synodical Letter, [in:] Z.A. B r z o z o w- 
s k a, M.J. L e s z k a, T. Wo l i ń s k a, Muhammad and the Origin of Islam in the Byz-
antine-Slavic Literary Context. A Bibliographical History, Łódź–Kraków 2020, s. 59–65. 
Jeżeli prawdą byłyby informacje zawarte w Pasji sześćdziesięciu męczenników Gazy 
(BHL 5672m), to patriarcha swoimi działaniami i śmiercią potwierdził wyartykułowane 
we wspomnianych pismach poglądy na temat islamu – miał zostać zabity w egzekucji zor-
ganizowanej przez przyszłego zdobywcę Egiptu, ‘Amr ibn al-‘Asa na przełomie 639–640 r. 
za nawracanie muzułmanów: D. Wo o d s, The 60 Martyrs of Gaza and the Martyrdom 
of Bishop Sophronius of Jerusalem, ARAM 15, 2003, s. 129–150. Por. H. D e l e h a y e, 
Passio Sanctorum Sexaginta Martyrum, AB 23, 1904, s. 289–307. Inna sprawa, że Sofro-
niusz nie wspomina bezpośrednio ani nazwy nowej religii, ani Proroka Muhammada, 
zaś jego wzmianki mogłyby wskazywać, że uznawał Arabów swoich czasów za „regu-
larnych” pogan: W.E. K a e g i, Initial Byzantine Reaction…, s. 114.

143  I. M a l e v i t i s, The Formation…, s. 79, przyp. 288.
144  Wydaje się być też ważkim dowodem na to, że Teofanes nie uznawał islamu za 

jakąkolwiek herezję wewnątrz chrześcijaństwa, ale zupełnie nową religię, ewentualnie 
wywodzącą się z judaizmu: W.E. K a e g i, Initial Byzantine Reactions…, s. 227.



Rozdział II. Muhammad, islam, pierwsi muzułmanie a chrześcijanie 89

tezę o wyjątkowym traktowaniu muzułmańskich Arabów na tle innych 
ludów sąsiadujących z cesarstwem, są opisy poselstw wysyłanych przez 
kalifów. Teofanes podkreślił, iż misje dyplomatyczne przyjmowane były 
z najwyższymi honorami145. Nie sprecyzował jednak dokładnie na czym 
one polegały, poza tym, że przed sporządzeniem właściwego traktatu 
doszło do wymiany wielu przemówień o pojednawczym charakterze146, 
a Mu‘awija przyjmował cesarskie poselstwo w otoczeniu licznej grupy 
emirów147. Prawdopodobnie w stosunkach bizantyńsko-muzułmańskich 
obowiązywał już za czasów umajjadzkich rodzaj ściśle określonego pro-
tokołu dyplomatycznego148, z jakim mieliśmy z pewnością do czynienia 
w IX–X w.149 Dzisiaj wiemy chociażby, że protokół dworski i używane 
przez kalifów umajjadzkich tytuły nie były raczej czymś, co oddawało 
stricte ducha „nowej wiary”, islamu, ale przypominały w pewnym zakresie 

145  Te o f a n e s  wspomina o tym w: AM 6169, s. 355.20–21: ἐδέξατο αὐτὸν μετὰ 
μεγάλης τιμῆς.

146  Te o f a n e s, AM 6169, s. 355.21–22: πολλῶν οὖν ἀναμεταξὺ αὐτῶν εἰρηνικῶν 
λεχθέντων λόγων.

147  Te o f a n e s, AM 6169, s. 355.19–20: ὁ Μαυΐας σώρευμα πεποιηκὼς τῶν τε ἀμη-
ραίων καὶ κορασηνῶν.

148  W tym kontekście z pewnością interesujące wnioski może przynieść analiza 
spuścizny pozostawionej w skomponowanej w czasach Konstantyna Porfirogenety 
De cerimoniis aulae Byzantinae, odnoszącej się w części do protokołów dworskich z VII 

– pocz. IX w. Autor Chronografii prawdopodobnie znał część tych zasad, czy to bez-
pośrednio (miał przecież kontakty z dworem cesarskim), czy też za pośrednictwem 
informatorów, swoich lub Jerzego Synkellosa. Niemniej jednak nie wspomniał o nich 
szczegółowo w kontekście relacji z muzułmanami.

149  Interesującym przykładem jak Romajowie pojmowali znaczenie i rolę kalifa-
tu jest list patriarchy Mikołaja I Mistyka do kalifa al-Muktadira z pierwszej połowy 
X w. W piśmie tym bizantyński duchowny wyraża przekonanie, że cesarstwo i kalifat, 
jako jedyne i, co bardzo ważne, równorzędne mocarstwa na ziemi, powinny ze sobą 
współpracować dla wzajemnych korzyści i powszechnego pokoju, zob.: G. P r i n z i n g, 
Bizantyńczycy wobec obcych, oprac. K. I l s k i, Poznań 1998, s. 21–23. Inna rzecz, że 
w samych tradycjach muzułmańskich możemy odnaleźć niepochlebny obraz działań 
umajjadzkich kalifów (np. Hiszama ibn ‘Abd al-Malika) w kontekście podejmowanych 
kroków dyplomatycznych, z wysyłaniem obraźliwych w swej treści i celowo pozba-
wionych odpowiedniej tytulatury listów do cesarzy bizantyńskich: C. L u c k h a r d t, 
»The messenger is the place of a man’s judgment«: Diplomacy between Emperors and 
Caliphs in the Tenth Century, MeW 8, 2018, s. 98–99.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…90

tytulaturę używaną przez cesarzy bizantyńskich, dostosowaną do sytuacji 
i określonych odbiorców – chociażby najczęściej używany tytuł „wodza 
wiernych” w kontekstach wojskowych i militarnych, a „kalif Boga” raczej 
w sytuacjach dworskich, na przykład w panegirykach na cześć poszcze-
gólnych władców150.

Mimo powyższego zastrzeżenia obraz muzułmanów nakreślony przez 
Teofanesa nie różni się w wielu aspektach od wizerunku Arabów we wcze-
śniejszych źródłach bizantyńskich, sprzed powstania islamu. Wyznawcy 
Allaha to po prostu kontynuatorzy tradycji ludów zajmujących się gra- 
bieżą, niegodnych zaufania, nielojalnych i wiarołomnych151, przed któ-
rymi należało zabezpieczyć wschodnie prowincje cesarstwa152.

150  A. M a r s h a m, ‘God’s Caliph’ revisited: Umayyad political thought in its late 
antique context, [in:] Power, Patronage, and Memory in Early Islam: Perspectives on 
Umayyad Elites, eds A. G e o r g e, A. M a r s h a m, Oxford 2018, s. 3–38.

151  Teofilakt Symokatta pisze o nich np.: άπιστότατον γαρ καΐ άλλορόσαλλον τό 
Σαρακηνικόν φϋλον. W tym samym fragmencie pojawia się również uzupełnienie do 
poruszanego powyżej tematu – των νομάδων βαρβάρων – Te o f i l a k t S y m o k a t t a, 
III, 17.7, s. 146.

152  Więcej na temat tego typu określeń używanych w literaturze bizantyńskiej wzglę-
dem Arabów przed pojawieniem się islamu zob.: T. Wo l i ń s k a, Arabowie i islam 
w ocenie Bizantyńczyków, [in:] Bizancjum i Arabowie…, s. 483–488; E. L a u z i, Bizan-
tini versus Saraceni. Un’accusa d’idolatria, Ae 88. 2, 2014, s. 283–309; D.D. G r a t t o n, 
The Arabs in the Ecclesiastical Historians of the 4th/5th Centuries. Effects on Contemporary 
Christian-Muslim Relations, TS 64. 1, 2008, s. 177–192. Trudno powiedzieć, czy Teo
fanes (lub jego zespół redakcyjny) był na tyle wykształcony by korzystać z klasycznego 
dorobku greckiej wiedzy na temat ludów Półwyspu Arabskiego, warto jednak przy-
pomnieć, że Arabowie pojawiają się w nim nader często. Prowadząca w tym aspekcie 
analizy wrocławska badaczka Barbara S z u b e r t  zewidencjonowała około czterystu 
wzmianek, w których znaleźć można chociażby zdawkowe informacje o tym regio-
nie i jego mieszkańcach, podjęła też trud tłumaczenia, opracowania i wydania części 
z nich – Starożytna Arabia w świetle źródeł greckich. Część I: epoka archaiczna, klasyczna 
i hellenistyczna, Wrocław 2020, s. 11–12.



Rozdział II. Muhammad, islam, pierwsi muzułmanie a chrześcijanie 91

3.	 Chrześcijańscy sojusznicy islamu? 
Relacje Teofanesa a debata na temat 

stosunku monofizytów do islamu

Kwestia stosunków pomiędzy ortodoksją a Kościołami monofizyckimi 
od dawna wzbudza szerokie zainteresowanie uczonych. Pojawiło się też 
wiele opracowań, także w nauce polskiej153, dotyczących historii wspólnot 
jakobickiej, czy też koptyjskiej. Kwestią, do której chciałbym się ustosun-
kować w niniejszym podrozdziale, jest problem współpracy monofizytów 
z Arabami, podczas najazdów tych ostatnich, w kontekście wzmianek, 
które możemy znaleźć w Chronografii Teofanesa154. Należy podkreślić, 

153  Na temat Kościołów monofizyckich dysponujemy kilkoma opracowaniami w języ-
ku polskim, zob. m.in.: A.S. A t i y a, Historia Kościołów Wschodnich, tłum. S. J a k o- 
b i e l s k i, E. B a l i c k a, M. M a r c i n i a k, M. J a k i m o w i c z, A. K o w a l s k a- 

-S o n i, B. R o s t k o w s k a, Warszawa 1978, s. 68–78 i 168–173; G. Tr o u p e a u, Kościoły 
i chrześcijanie na obszarze Wschodu muzułmańskiego, [in:] Historia chrześcijaństwa. 
Biskupi, mnisi i cesarze 610–1054, eds G. D a g r o n, P. R i c h é, A. Va u c h e z, tłum. 
M. Ż u r o w s k a  et al., Warszawa 1999, s. 353–366; M. Wo ź n i a k, Sytuacja Kościoła 
koptyjskiego w Egipcie. Zarys historyczny i chwila obecna, [in:] Arabowie. Islam. Świat, 
red. M.M. D z i e k a n, I. K o ń c z a k, Łódź 2007, s. 667–675. Obszerna bibliografia 
przydatna w studiach nad historią Koptów znajduje się w: Ch. C h a i l l o t, The Coptic 
Orthodox Church. A Brief Introduction to its Life and Spirituality, Paris 2005, s. 182–216. 
W kontekście dziejów koptyjskich wspólnot monastycznych już pod panowaniem 
muzułmańskim świetnym podsumowaniem jest: E. W i p s z y c k a, The Second Gift of 
the Nile. Monks and Monasteries in Late Antique Egypt, transl. D. J a s i ń s k i, Warsza- 
wa 2018, s. 517–532. Natomiast dobrym wprowadzeniem do studiów nad historią, a przede 
wszystkim tradycją i kulturą Syryjczyków są: S. B r o c k, A half century of Syriac Studies, 
BMGS 40. 1, 2016, s. 38–48; i d e m, An Introduction to Syriac Studies, Piscataway 2006; 
N.W. P i g u l e w s k a, Kultura syryjska we wczesnym średniowieczu, tłum. Cz. M a z u r, 
Warszawa 1989, passim. Przegląd syryjskich źródeł w kontekście ustosunkowania się ich 
autorów do zagadnienia najazdów muzułmańskich zob.: S. B r o c k, Syriac Sources for 
Seventh-Century History, BMGS 2, 1976, s. 17–36.

154  Propozycję tę w skróconej formie zgłosiłem już w: B. C e c o t a, Teofanes Wy- 
znawca o monofizytach w dobie najazdów arabskich, SZUJ 17, 2013, s. 31–37.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…92

że temat podejścia miejscowych chrześcijan do inwazji muzułmanów 
rozpatrywany był już wielokrotnie i obecnie uznany został właściwie 
za rozstrzygnięty155. Jeszcze nie tak dawno wielu badaczy sądziło, że 
monofizyci byli przyjaźnie nastawieni do muzułmanów. Wynikało to 
głównie z, jak teraz się uważa, niedokładnego zrozumienia kronik syryj-
skich i koptyjskich. Jako przyczynę pozytywnego stosunku monofizy-
tów do najazdów podawano najczęściej prześladowania religijne cesarzy 
bizantyńskich oraz wpływ kilkunastoletniej okupacji perskiej, podczas 
której łączność z Bizancjum została przerwana. Takie poglądy wyrażali 
liczni wybitni bizantyniści. Wśród nich wymienić można chociażby: 
Fiodora Iwanowicza Uspienskiego156, Kazimierza Zakrzewskiego157 czy 
Georgije Ostrogorskiego158. Jednak w ciągu ostatnich kilkunastu lat spoj-
rzenie na tę kwestię zmieniło się w dosyć radykalny sposób. Demetrios 
Constantelos udowodnił, że Jan z Nikiu159 z wielką niechęcią odnosił 
się do najazdu muzułmańskiego160. Dodać należy, że chociaż sam Jan 

155  Ostatnie omówienie zagadnienia: T. Wo l i ń s k a, Opór, bierność czy kolaboracja? 
Chrześcijanie w Syrii i Egipcie wobec podboju arabskiego, [in:] Bizancjum i Arabowie…, 
s. 362–387.

156  Ф.И. Ус п е н с к и й, История Византийской империи, t. II, Москва 1996 
(pierwsze wydanie: Ленинград 1927), s. 532–533.

157  K. Z a k r z e w s k i, Historia Bizancjum, Kraków 2007 (pierwsze wydanie War- 
szawa 1938), s. 100.

158  G. O s t r o g o r s k i, Dzieje Bizancjum, tłum. pod red. H. E v e r t-K a p e s s o- 
w e j, Warszawa 1967, s. 113.

159  Monofizycki biskup miasta Nikiu w Dolnym Egipcie. Jego dzieło, Kronika świata, 
które napisał w końcu VII w., nie zachowało się w oryginale. Na języki kongresowe 
zostało przetłumaczone z etiopskiego: O. J u r e w i c z, Historia literatury…, s. 112–113.

160  D. C o n s t a t e l o s, The Moslem Conquest of the Near East as Revealed in the 
Greek Sources of the Seventh and the Eighth Centuries, B 42, 1972, s. 337–338. Warto pamię-
tać o zastrzeżeniach względem narracji zaprezentowanej przez Demetriosa Constantelosa. 
Twierdził on dla przykładu, że tereny, na których muzułmanie pojawili się jako najeźdźcy, 
były im obce, nieznane, zarówno pod względem religijnym, jak i etnicznym. Biorąc pod 
uwagę ogromną ilość wzmianek, jak i dowodów archeologicznych potwierdzających 
udział Arabów w szeroko zakrojonej wymianie handlowej pomiędzy cesarstwem a India-
mi, czy Afryką [zaopatrując m.in. armię rzymską, a później bizantyńską – P. C r o n e, 
Quraysh and the Roman Army Making Sense of the Meccan Leather Trade, BSOAS 70. 1, 
2007, s. 63–89 – według autorki to właśnie dzięki wiedzy zdobytej podczas tych wypraw 



Rozdział II. Muhammad, islam, pierwsi muzułmanie a chrześcijanie 93

z Nikiu był nastawiony negatywnie do ludzi, którzy zaczęli z Arabami 
współpracować, to jednak wspominał o takich przypadkach161. Konkluzja 
podważająca zaangażowanie monofizytów w pomoc muzułmanom jest 
też zgodna z tezami Haralda Suermanna, który na podstawie analizy 
źródeł koptyjskich z okresu podboju muzułmańskiego (przede wszystkim 
tzw. Panegiryku Trzech Świętych Dzieci Babilonu) podważył wcześniej-
sze domniemania badaczy jakoby Koptowie wykazywali jakiekolwiek 

handlowych Kurajszyci, spośród których wywodził się Muhammad, uzyskali istotne 
informacje, które później pozwoliły armiom arabskim na zwycięskie kampanie w Syrii] 
podobna teza wydaje się wręcz kuriozalna. Nie wspominając już o najazdach, spośród 
których ostatni przed czasami Muhammada miał miejsce na pewno w 619 r. czy współ-
pracy wojskowej arabskich królestw z cesarstwem (omówienie oraz obszerna literatura 
przedmiotu w: T. Wo l i ń s k a, Trudne sąsiedztwo. Wrogowie, partnerzy, sojusznicy, 
[in:] Bizancjum i Arabowie…, s. 230–271), a także obecności w charakterze najemników 
lub zakładników, a takie przypadki możemy datować już na IV w. (m.in. udział w obro-
nie Konstantynopola po klęsce adrianopolskiej w 378 r.): B. C e c o t a, Nie tylko Grecy. 
Obcy we wczesnobizantyńskim Konstantynopolu, [in:] Z badań nad wczesnobizantyńskim 
Konstantynopolem, red. M.J. L e s z k a, K. M a r i n o w, A. K o m p a, Łódź 2011, s. 32–34.

161  Winą za upadek Egiptu koptyjski autor starał się obarczyć raczej chalcedonitów 
i administrację bizantyńską. Wskazywał na gotowość ludności koptyjskiej do walki 
o swoje miejsca zamieszkania. Została ona całkowicie zignorowana i niewykorzystana 
przez nieudolne władze bizantyńskie. W jednym z fragmentów swego dzieła kronikarz 
opisał sytuację, w której ludność Antinoe gotowała się do walki z najeźdźcą, ale pre-
fekt Jan, wiedząc o zbliżającym się ataku muzułmanów, uciekł do Aleksandrii, by nie 
podzielić losu garnizonu z Fajum ( J a n z  N i k i u, CXV, 10). Takie dezercje zdarzały 
się, według koptyjskiego biskupa, znacznie częściej. Można tu wspomnieć o ucieczce 
wodza Domencjana, która doprowadziła do klęski znacznych sił bizantyńskich w czasie 
ich panicznego odwrotu ( J a n  z  N i k i u, CXVIII, 4–7), o kunktatorstwie Teodora, 
który wycofał się z Kariunu, niemalże przedmieść Aleksandrii ( J a n  z  N i k i u, CXIX, 
3–4), o opuszczeniu Pentapolis ( J a n  z  N i k i u, CXX, 35). Pewnym dysonansem 
w przedstawionym obrazie podboju Egiptu pobrzmiewają dwa opisane przez Jana 
epizody. Kronikarz wspomniał na początku relacji z arabskiej ekspedycji, iż bizantyńscy 
wodzowie nie byli pewni wierności mieszkańców Lokion ( J a n  z  N i k i u, CXI, 2). 
Zanotował również powrót monofizyckiego patriarchy Benjamina, który trzynaście lat 
przebywał na wygnaniu z powodu prześladowań, jakie dotknęły go z rąk Bizantyńczyków. 
Choć Jan z Nikiu nie napisał tu o jakiejkolwiek zgodzie Arabów na powrót koptyjskie-
go hierarchy, to wydaje się niemożliwe, by miał on miejsce bez przyzwolenia ze strony  
Amra ( J a n  z  N i k i u, XXI, 1). Szczegółowe omówienie przekazu Jana z Nikiu: 
B. C e c o t a, Jan z Nikiu…, s. 9–31.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…94

promuzułmańskie sentymenty162. Badania nad przekazem Jana z Nikiu 
nie zakończyły się jednak i wciąż pojawiają się nowe propozycje163, wśród 
których należy wspomnieć opracowania autorstwa Phila Bootha. Podczas 
prac translatorskich brytyjskiemu badaczowi udało się sformułować wiele 
nowatorskich hipotez dotyczących treści dzieła Jana z Nikiu. Twierdzi 
on przede wszystkim, że pozornie chaotyczny zapis arabskiego podbo-
ju zawarty w Kronice można uznać za podstawę do odrzucenia części 
dotychczasowych wykładni inwazji arabskiej jako pojedynczej wyprawy, 
zakończonej całkowitym zwycięstwem muzułmanów, która to teza została 
przyjęta przez naukę ze względu na jednolite w swej treści relacje później-
szych wobec dzieła biskupa Jana źródeł islamskich164. Niemniej istotne 
są jednak jego propozycje analizy Kroniki jako swoistego fresku, w któ-
rym wydarzenia z odległej przeszłości (czasów egipskich faraonów czy 
podległości wzrastającemu w potęgę imperium rzymskiemu), przenikają 
się z faktami współczesnymi Janowi (jak prześladowania Cyrusa czy też 
powrót Benjamina) w perspektywie trwania prawdziwego, ortodoksyj-
nego według historiografa, Kościoła reprezentowanego przez Koptów165. 

162  H. S u e r m a n n, Copts and the Islam of the Seventh Century, [in:] The En- 
counter of Eastern Christianity with Early Islam, eds D. T h o m a s, E. G r y p e o u, 
M.N. S w a n s o n, Leiden–Boston 2006, s. 95–110. Cf. H. S u e r m a n n, Koptische 
Texte zur arabischen Eroberung Ägyptens und der Umayyadenherrschaft, JCoS 4, 2002, 
s. 167–186.

163  Jest to bowiem tekst niezwykle skomplikowany, zarówno ze względu na podwójne 
tłumaczenie (lub raczej sparafrazowanie) z koptyjskiego na arabski, następnie na etiopski, 
które mogło doprowadzić do licznych deformacji pierwotnego przekazu (A. C a m e r o n, 
Circus Factions: Blues and Greens at Rome and Byzantium, Oxford 1976, s. 83; J. J a r r y, 
Hérésies et factions dans l’Empire byzantin du IVe au VIIe siècle, Le Caire 1968, s. 465), 
jak i złożoności opisywanej przez kronikarzy sytuacji w Egipcie, związanej z arabskim 
najazdem oraz konfliktami wewnętrznymi, wynikającymi m.in. z napiętej sytuacji 
w metropolii – Konstantynopolu – И.В. К р и в у ш и н, Иоанн Никиусский и граж-
данская война в Египте, VV 57, 1997, s. 45.

164  Referat pt. New Light on the Muslim Conquest of Egypt (Re-reading John of 
Nikiou), wygłoszony w ramach seminarium Zakładu Historii Starożytnej Uniwersytetu 
Warszawskiego, 11 października 2012 r. Cf.: Ph. B o o t h, The Muslim Conquest of Egypt 
Reconsidered, TM 17, 2013, s. 639–670.

165  Referat pt. John of Nikiou and the Politics of the Past, wygłoszony w ramach 
panelu Aspects of Early Islamic Egypt podczas X International Congress of Coptic Studies 



Rozdział II. Muhammad, islam, pierwsi muzułmanie a chrześcijanie 95

Ph. Booth stoi jednocześnie na stanowisku, że nie powinniśmy inter-
pretować Kroniki bez ciągłego porównywania tego dzieła z dorobkiem 
innych autorów koptyjskich, szczególnie współczesnych Janowi, takich 
jak np. Menas z Nikiu, który był jego następcą na funkcji biskupiej166. Na 
marginesie głównego wątku chciałbym nadmienić, że chociaż nastawienie 
Jana wydaje się zdecydowanie antymuzułmańskie, to jednak inne zabytki 
koptyjskie nie są tak jednoznaczne w swoim wydźwięku. O ile wspominana 
już tutaj Historia patriarchów aleksandryjskich jest dziełem dużo później-
szym167 (choć otwartym pozostaje pytanie, czy nie jest to zbiór wcześ- 
niejszych świadectw, spisanych za pontyfikatów poszczególnych patriar-
chów), to warto pamiętać, że chociaż pełna jest, przytoczonych tu wcześniej, 
niepochlebnych opinii na temat muzułmanów, to co do samego momentu 

(Rome, 17–22 September 2012). Na temat koptyjskiego modelu kształtowania przekazów 
dotyczących przeszłości por.: G. S c h e n k e, Creating Local History: Coptic Encomia 
Celebrating Past Events, [in:] Writing ‘True Stories’. Historians and Hagiographers in the 
Late Antique and Medieval Near East, eds A. P a p a c o n s t a n t i n o u, M. D e b i é, 
H. K e n n e d y, Turnhout 2010, s. 21–30.

166  Najważniejsze dzieła tego ostatniego to Żywot Izaaka Aleksandryjskiego oraz 
Męczeństwo Świętego Makrobiusza. W swoich pismach wyrażał głębokie oddanie koptyj-
skim patriarchom oraz sprzeciw wobec błędów „Kościoła cesarskiego” i polityki pro-
wadzonej przez bizantyńskich cesarzy. Zob.: M e n a  o f  N i k i o u, The Life of Isaac 
of Alexandria and the Martyrdom of Saint Macrobius, transl., ed. D. B e l l, Piscataway 
2009 (pierwsze wydanie w 1988 r.).

167  Autor tejże, Sewer z Hermopolis, nazywany inaczej Sewerem ibn al-Mukaffą 
urodził się około 915 r. Początkowo pełnił funkcję urzędniczą (jego świeckie nazwisko 
brzmiało Abu Bisr ibn al-Mukaffa). Następnie został mnichem i wkrótce biskupem Her-
mopolis w Tebaidzie, w Górnym Egipcie. Nominacja ta miała miejsce albo za pontyfikatu 
Teofanesa (953–956) albo Menasa (956–975). Sewer jest jednym z pierwszych Koptów, 
dla których język arabski stał się językiem pierwszoplanowym. Jest prawdopodobnie 
autorem ponad dwudziestu prac w tym języku, m.in. tzw. Księgi soborów, której treść 
była wymierzona przeciw patriarsze melkickiemu Eutychiuszowi. Sewer brał także 
czynny udział w kilku dysputach religijnych, m.in. z Żydami w roku 975. Więcej na 
temat tej postaci zob.: C. D e t l e f, G. M ü l l e r, Severos, [in:] Biographisch Bibliogra-
phisches Kirchenlexikon, http://www.bautz.de/bbkl/s/s2/severos_i_a_m.shtml [tekst 
przetłumaczony na język angielski przez Rogera P e a r s e’a znajduje się na stronie: 
http://www.ccel.org/p/pearse/morefathers/severus_hermopolis_hist_alex_patr_00_ 
eintro.htm [dostęp: 10.05.2021 r.]; F. R o f a i l  F a r a g, The Technique of Research 
of a Tenth Century Christian Arab Writer: Severus ibn al-Muqaffa, Mu 86, 1973, s. 37–66.

http://www.bautz.de/bbkl/s/s2/severos_i_a_m.shtml
http://www.ccel.org/p/pearse/morefathers/severus_hermopolis_hist_alex_patr_00_ eintro.htm
http://www.ccel.org/p/pearse/morefathers/severus_hermopolis_hist_alex_patr_00_ eintro.htm


Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…96

podboju zawiera wiele fragmentów deprecjonujących Bizantyńczyków 
i przedstawiających pozytywny wizerunek wyznawców islamu, włącznie 
z kluczową relacją spotkania koptyjskiego patriarchy Benjamina z wodzem 
Arabów ‘Amr al-‘Asem, który poprosił o błogosławieństwo dla swojej 
wyprawy wojennej przeciwko bizantyńskim garnizonom na zachodzie, 
w Pentapolis w Cyrenajce i otrzymał je. Podkreślmy, zgodnie z Historią, 
napisaną przecież przez chrześcijan, koptyjski patriarcha pobłogosławił 
wyprawie muzułmanów przeciwko wyznawcom Chrystusa168. Podobną 
interpretację arabskiego najazdu odnajdujemy w innych zabytkach pi- 
śmiennictwa koptyjskiego z wczesnego średniowiecza, m.in. tzw. homilii 
Teofila z Aleksandrii. Zachowane w języku arabskim dzieło169, w formie 
mowy przypisanej Teofilowi, patriarsze z przełomu IV–V w., z okazji 
święta świętych Piotra i Pawła, zawiera w sobie następującą przepowiednię: 
po pewnym czasie Bóg usunie jarzmo Bizantyńczyków z kraju Egiptu dla 
dobra ortodoksyjnej wiary i ustanowi silny lud, który będzie litościwy wobec 
kościołów Chrystusa i nie będzie obrażał wiary w żaden sposób, a Bóg będzie 
karał lud Egiptu za jego grzechy170. Według części badaczy przekaz homilii 
wygląda tak, jakby tekst został napisany z perspektywy okupacyjnej, dlatego 
sugerują, że powstał najprawdopodobniej na przełomie VII–VIII w.171 Inni, 
powołując się na ostatnie zdanie dotyczące przepowiadanej kary, uważają, 
że homilia powstała znacznie później, być może po stłumieniu powstania 

168  S e w e r, II, s. 496–497: jeśli zaś zechcesz pomodlić się za mnie, abym mógł ruszyć 
na Zachód i do Pentapolis by wziąć je w posiadanie podobnie jak Egipt, gdy wrócę bez-
piecznie i szybko, zrobię dla Ciebie wszystko, o co mnie poprosisz. Wtedy święty Benjamin 
modlił się za ‘Amra i wygłosił piękną mowę, która ‘Amra i jego towarzyszy wprawiła 
w zdumienie, zawierającą słowa napomnienia i wiele pożytku dla tych, którzy go słyszeli; 
ujawnił pewne rzeczy ‘Amrowi, i odjechał od niego uhonorowany i uczczony. A wszystko 
co błogosławiony ojciec powiedział wodzowi ‘Amrowi, synowi as-‘Asa, stało się prawdą 
i ani litera nie była niespełniona.

169  Niektórzy badacze sugerują, że pierwotna wersja mogła zostać spisana po 
grecku: Te o f i l  z A l e k s a n d r i i, s. 375.

170  Przetłumaczony tekst homilii znajduje się w: Te o f i l  z A l e k s a n- 
d r i i, s. 393.

171  W.H.C. F r e n d, The Rise of the Monophysite Movement: Chapters in the History 
of the Church in the Fifth and Sixth Centuries, Cambridge 1972, s. 354–355.



Rozdział II. Muhammad, islam, pierwsi muzułmanie a chrześcijanie 97

Baszmuritów172 w latach trzydziestych IX w.173 Teza ta została jednak od- 
rzucona ze względu na słabą wymowę tego argumentu174. Wydaje się, że 
trudno będzie wyłącznie na podstawie przedstawionego wyżej fragmentu 
homilii ustalić przybliżony czas jej powstania – przekaz sugeruje bowiem 
równie dobrze, że mogła ona zostać stworzona w początkowym okresie 
arabskich najazdów, jak i w czasach względnej tolerancji religijnej za pierw-
szych Fatymidów175. Połączenie fatalizmu przekazu Historii patriarchów 

172  Baszmuritami określa się uczestników serii koptyjskich powstań przeciwko arab-
skiej administracji Egiptu, które wybuchały regularnie w regionie Baszmur w Delcie Nilu 
w związku z nadmiernym opodatkowaniem chrześcijan oraz nierównym traktowaniem 
chrześcijańskich poddanych przez umajjadzkich i abbasydzkich namiestników. Buntów 
takich było co najmniej kilka w VIII w. (712, 720, 749, 767), a skończyły się po klęsce naj-
większego z nich, w latach 831–832. Według części badaczy był to ostatni zorganizowany 
opór Koptów wobec ekspansji muzułmanów w Egipcie, a przegrana ostatecznie złamała 
jakikolwiek duch sprzeciwu wśród monofizytów. Zob. więcej: M. W i s s a, The Last 
Revolt of Bashmur (831 A.D.) in Coptic and Syriac Historiography, [in:] Migration Histories 
of the Medieval Afroeurasian Transition Zone. Aspects of mobility between Africa, Asia 
and Europe 300–1500, eds J. P r e i s e r-K a p e l l e r, L. R e i n f a n d t, Y. S t o u r a i t i s, 
Leiden 2020, s. 247–260; F. F e d e r, The Bashmurite Revolts in the Delta and the „Bash-
muric Dialect”, [in:] Christianity and Monasticism in Northern Egypt. Beni Suef, Giza, 
Cairo and the Nile Delta, eds G. G a b r a, H.N. Ta k l a, Cairo 2017, s. 33–36; M. W i s s a, 
Yusab of Alexandria, Dionysius of Tel-Mahre, Al-Ma’mun of Baghdad, the Bashmurites 
and the Narrative of the Last Rebellion in ‘Abbasid Egypt: Re-considering Coptic and 
Syriac Historiography, [in:] Coptic Society. Literature and Religion from the Late Antiq-
uity to Modern Times. Proceedings of the Tenth International Congress of Coptic Studies. 
Rome, Semptember 17th–22nd 2012, Louvain 2016, s. 1045–1062; K. O h t a, The Coptic 
Church and Coptic Communities in the Reign of al-Ma’mun. A Study of the Social Context 
of the Bashmuric Revolt, AJAME 19. 2, 2004, s. 87–116; G. G a b r a, The Revolts of the 
Bashmuric Copts in the Eighth and Ninth Centuries, [in:] Die koptische Kirche in den 
ersten drei islamischen Jahrhunderten, ed. W. B e l t z, Halle-Wittenberg 2003, s. 111–119.

173  Te o f i l  z A l e k s a n d r i i, s. 375.
174  R. H o y l a n d, Seeing Islam…, s. 172.
175  W tekście ewentualne prześladowania muzułmańskie wspomniane zostały jedy-

nie oględnie, nie mówi się o przymusowych konwersjach. Według części badaczy autor 
homilii wydawał się wręcz zaniepokojony ewentualnością stopniowego zatarcia się różnic 
pomiędzy Koptami a muzułmanami we względnym pokoju, co mogło doprowadzić 
do „spokojnej” apostazji chrześcijan, bez jakiejkolwiek presji ze strony Arabów: J. v a n 
L e n t, Réactions coptes au défi de l’Islam: L’Homélie de Théophile d’Alexandrie en 



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…98

aleksandryjskich (w przeciwieństwie do Jana z Nikiu, który wskazywał na 
możliwości przeciwstawienia się muzułmanom, autor/autorzy Historii 
wyrażali wielokrotnie przekonanie o bezcelowości oporu) z obarczeniem 
winą za przegraną „heretyków” odnaleźć możemy też w tzw. Koptyjskim 
Papirusie, czyli papirusie nr 89 z British Library, zawierającym około dwu-
dziestu linijek tekstu kazania lub listu, którego pozostała część zaginęła. 
Autor tego dzieła wspomina o Saracenach, których nie można zatrzymać, 
a którzy są znakiem Bożego gniewu przeciwko ludziom, którzy odrzu-
cają Jego święte ciało i krew. Według jednej z hipotez tekst nawiązuje do 
arabskiego najazdu na Egipt176, choć nie jest to powszechnie akceptowana 
propozycja177.

Innym znanym badaczem, który zajął się kwestią stosunku chrześcijan 
egipskich i syryjskich do islamu, był John Moorhead178. Na podstawie 
analizy kronik monofizyckich także podał w wątpliwość tezę o pozy-
tywnych zapatrywaniach monofizytów na inwazję arabską. Jednak, jak 
podkreślał M.V. Krivov179, J. Moorhead wykorzystał w swej pracy źródła 
z różnych regionów i epok, co stawia pod znakiem zapytania metodolo-
gię jego badań180. Dlatego też wspomniany bizantynista rosyjski zajął się 
jedynie źródłami syryjskimi. M.V. Krivov zwrócił uwagę na to, że pozy-
tywne przedstawienie arabskiej inwazji znajdujemy dopiero w dziełach 
z XII–XIII w., jak kroniki autorstwa Michała Syryjskiego czy też Bar 
Hebreusa. Jednak nawet w tych, relacja ta ogranicza się właściwie do nega-
tywnego opisania rządów bizantyńskich (podobnie jak w przedstawio- 

l’honneur de Saint Pierre e de Saint Paul, [in:] Etudes coptes XII. Quatorzième journée 
d’études (Rome, 11–13 juin 2009), eds A. Bo u d’h o r s, C. L o u i s, Paris 2013, s. 133–148.

176  P. C r o n e, M. C o o k, Hagarism…, s. 155.
177  R. H o y l a n d, Seeing Islam…, s. 171.
178  J. M o o r h e a d, The Monophysite Response to the Arab Invasions, B 52, 1981, 

s. 579–591. Por. i d e m, The Earliest Christian Theological Response to Islam, Rel 11, 
1981, s. 265–274.

179  М.В. К р и в о в, Отношение сирийских монофиситов к арабскому завоеванию, 
VV 55, 1994, s. 95–103.

180  Trudno zgodzić się w pełni z tą opinią, biorąc pod uwagę drugi z cytowanych już 
tekstów J. M o o r h e a d a (The Earliest…, s. 265–269), gdzie zajął się przede wszystkim 
tekstami syryjskimi – monofizyckimi i nestoriańskimi z początkowego okresu inwazji 
muzułmańskiej. Artykuł ten nie był chyba jednak znany rosyjskiemu badaczowi.



Rozdział II. Muhammad, islam, pierwsi muzułmanie a chrześcijanie 99

nych powyżej zabytkach koptyjskich). Nie znajdujemy zaś w szczegó-
łowych opisach rozwoju muzułmańskiej ekspansji żadnych przesłanek 
potwierdzających współpracę monofizytów z Arabami181. Wcześniejsze 
źródła nic o tym nie mówią. Niektóre zaś są wręcz antyarabskie. 
M.V. Krivov podaje tu jako przykład Apokalipsę Pseudo-Metodego182.

W przeciwieństwie do zagadnienia koptyjskiego trudno mieć zastrze-
żenia do głównego wywodu zaprezentowanego przez M.V. Krivova 
względem przekazów syryjskich. Jednak znajdują się w jego pracy dwie 
tezy, które wymagają konfrontacji z relacjami zawartymi w Chronografii 
Teofanesa. Pierwsza z nich dotyczy sposobu zdobycia Edessy. Jest 
to, według rosyjskiego badacza, sztandarowy przykład, że monofizyci, 
chociaż prześladowani, nie przechodzili na stronę wroga183. Mieszkańcy 
tego miasta mieli bowiem cierpieć z powodu represji ze strony Herakliusza, 
ze względu na ich dość neutralną postawę w czasach okupacji perskiej184. 
Sytuację komplikowało dodatkowo to, iż Edessa, jak żadne inne miasto, 

181  М.В. К р и в о в, Отношение…, s. 100–102.
182  Ibidem, s.  103. Problemem tym zajął się autor także w innym artykule: 

М.В. К р и в о в, «Откровение» Псевдо-Мефодия Патарского как отражение народ-
ных взглядов на арабское нашествие, VV 44, 1983, s. 215–221. Tłumaczenie i opraco-
wanie apokalipsy w języku polskim znajdzie Czytelnik w: Apokryfy syryjskie. Historia 
i przysłowia Achikara. Grota skarbów. Apokalipsa Pseudo-Metodego, tłum. A. Tr o n i n a, 
oprac. i d e m, M. S t a r o w i e y s k i, Kraków 2011, s. 200–238. Na temat Apokalip-
sy w kontekście islamskim: P.J. A l e x a n d e r, The Byzantine Apocalyptic Tradition, 
Berkeley–Los Angeles 1985, s. 13–60; J. F l o r i, L’Islam et la fin des temps…, s. 133–141; 
G.J. R e i n i n k, Pseudo-Methodius: A Concept of History in Response to the Rise of Islam, 
[in:] The Byzantine and Early Islamic Near East. Papers of the First Workshop on Late 
Antiquity and Early Islam, eds A. C a m e r o n, L.I. C o n r a d, G.R.D. K i n d, t. I, 
Princeton 1992, s. 149–187. Warto dodać, iż jest wiele syryjskich tekstów o podobnym, 
antyislamskim charakterze, chociaż mniej znanych niż Apokalipsa. Na ten temat zob.: 
H.J.W. D r i j v e r s, The Gospel of the Twelve Apostles: A Syriac Apocalypse from the 
Eraly Islamic Period, [in:] The Byzantine and Early Islamic Near East. Problems in the 
Literary Source Material, eds A. C a m e r o n, L.I. C o n r a d, Princeton 1992, s. 189–213; 
G.J. R e i n i n k, The Lamb on the Tree: Syriac Exegesis and Anti-Islamic Apologetics, 
[in:] The Sacrifice of Isaac. The Aqedah (Genesis 22) and its Interpretations, eds E. N o o r t, 
E. T i g c h e l a a r, Leiden 2002, s. 109–124.

183  М.В. К р и в о в, Отношение…, s. 98–99.
184  Część mieszkańców Edessy została zmuszona do porzucenia wyznania ortodok-

syjnego i przyjęcia monofizytyzmu lub nestorianizmu, zob.: ibidem, s. 98.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…100

miała bardzo złożoną strukturę religijną185. Dla naszych rozważań istotna 
jest obecność w tym mieście aż dwóch wspólnot „monofizyckich” (czy 
dokładniej w przypadku Armeńczyków – „przedchalcedońskich”) – syryj-
skiej186 i armeńskiej187. Nie bez znaczenia powinna być świadomość, że 
Edessa odgrywała istotną rolę, również symboliczną, dla Bizantyńczyków, 
co prowadziło do konfrontacji nie tylko religijnej, ale również kulturowej188.

Być może M.V. Krivov myli się, gdy stwierdza, że żadne relacje źródło-
we nie potwierdzają, aby mieszkańcy Edessy współpracowali z Arabami. 
Wydaje się bowiem, iż Teofanes zasugerował to wyraźnie w opisie roku 

185  J.B. S e g a l, Edessa – „The Blessed City”, Oxford 1970, s. 207–208. Jak napisał 
niedawno Niccolò Z o r z i, Edessa and its fortifications in Byzantine times (6th–11th cen-
turies), [in:] From Edessa to Urfa. The Fortification of the Citadel, ed. C. To n g h i n i, 
Summertown 2021, s. 13: as the capital of the Roman province of Osrhoene ( from 242) 
was always a multilingual one in which manifold influences and traditions coexisted, and 
Christians were divided between Orthodox (Melkites), Nestorians (later expelled from the 
city), and Monophysites (Syrian and Armenian Jacobites).

186  Edessa była jednym z najbardziej istotnych ośrodków rozwoju chrześcijaństwa, 
ale też języka i kultury syryjskiej, zob. m.in.: A. J a c o b, Edessa and the Syriac Language, 
Harp 18, 2005, s. 331–336; S.H. G r i f f i t h, Christianity in Edessa and the Syriac-Speak-
ing World. Mani, Bar Daysan and Ephraem, the Struggle for Allegiance on the Aramean 
Frontier, JCSSS 2, 2002, s. 5–20; L. v a n R o m p a y, Jacob of Edessa and the Early History 
of Edessa, [in:] After Bardasain. Studies on Continuity and Change in Syriac Christianity 
in honour of Professor Han J. W. Drijvers, eds G.J. R e i n i n k, A.C. K l u g k i s t, Louvain 
1999, s. 269–285; L.W. B a r n a r d, The Origins and Emergence of the Church in Edessa 
during the First Two Centuries A.D., VC 22. 3, 1968, s. 161–175; także już w okresie 
islamskim: R. H o y l a n d, Jacob and Early Islamic Edessa, [in:] Jacob of Edessa and 
the Syriac Culture of His Day, ed. B.T.H. R o m e n y, Leiden 2008, s. 11–24.

187  Oprócz nich żyli tam także ortodoksi i nestorianie. Dla Armeńczyków Edessa 
była bardzo istotnym miejscem ze względów symbolicznych, tradycyjnie z miejscem tym 
wiązano powstanie armeńskiego alfabetu – K. Ö k t e m, Creating the Turk’s Homeland: 
Modernization, Nationalism and Geography in Southeast Turkey in the late 19th and 
20th Centuries, Paper for the Socrates Kokkalis Graduate Workshop 2003, University 
of Oxford, School of Geography an the Environment, s. 11 https://web.archive.org/
web/20131109123500/http://arsiv.setav.org/ups/dosya/13204.pdf [dostęp: 10.05.2021 r.].

188  Więcej na ten temat: W. B a u m, Edessa in der Auseinandersetzung zwischen 
Byzanz und der syrischen Kirche (6.–12. Jahrhundert), [in:] Edessa in hellenistisch-römi-
scher Zeit. Religion, Kultur und Politik zwischen Ost und West. Beiträge des internationa-
len Edessa-Symposiums in Halle and der Saale, 14.–17. Juli 2005, hrsg. L. G r e i s i g e r, 
C. R a m m e l t, J. Tu b a c h, D. H a s s, Beirut 2009, s. 11–30.

https://web.archive.org/web/20131109123500/http://arsiv.setav.org/ups/dosya/13204.pdf
https://web.archive.org/web/20131109123500/http://arsiv.setav.org/ups/dosya/13204.pdf


Rozdział II. Muhammad, islam, pierwsi muzułmanie a chrześcijanie 101

6130 AM (638/639 AD). Bizantyński chronograf napisał tam, że miesz-
kańcy Edessy otworzyli bramy swego miasta przed Arabami. Następnie, 
najprawdopodobniej na podstawie umowy między nimi a dowódcą 
muzułmańskiej wyprawy ‘Ijadem ibn Ghanm al-Fihrim, oddali mu 
kraj, dowódcę oraz Rzymian z nim będących189. Istotny jest właśnie 
ten podział dokonany przez Teofanesa – na Rzymian i Edesseńczyków. 
Co prawda bizantyński chronograf nie napisał tutaj wyraźnie, iż owi 
Edesseńczycy to monofizyci, jednak Teofanes w ogóle rzadko wyraźnie 
wskazuje na nich w swoich relacjach, o czym wspomnę jeszcze w dalszej 
części tekstu. Oczywiście wydanie miasta nie musiało być, a najprawdopo-
dobniej nie było, podyktowane sympatią do Arabów, a jedynie kalkulacją 
własnych interesów. Jednak autor Chronografii wyraźnie zasugerował, 
że negocjacje odbyły się z woli mieszkańców. Inicjatywa nie wyszła od 
wojskowych, Bizantyńczyków. Pokojowy sposób przejęcia Edessy i całego 
regionu potwierdzają niezależne badania archeologiczne, brak jakichkol-
wiek śladów świadczących o jakichś zniszczeniach lub dużych skarbów 
monet z tego okresu, które mogłyby powstać z inicjatywy przedstawicieli 
warstw wyższych, chcących zabezpieczyć swoje majątki przed najeźdźca-
mi190. Warto pamiętać, że z Edessy wywodziła się syryjska rodzina Gūmōyē, 
której członkowie odgrywali przy Umajjadach podobną rolę jak krewni 
Jana z Damaszku, a jeden z nich, Anastazjusz zarządzał kwestiami fiskal-
nymi prowincji egipskiej. Te umiejętności ekonomiczne przełożyły się 
na prowadzenie licznych interesów handlowych przez tę rodzinę, wyko-
rzystującą w tym celu swoje dworskie koneksje. Byli to przy tym ludzie 
niezwykłej wiary, fundatorzy wielu kościołów, reprezentujący jednakże 
monofizytów i konkurujący m.in. ze znaną nam lepiej melkicką familią 

189  Te o f a n e s, AM 6130, s. 340.20–22: W tym roku Iad przekroczył Eufrat z całym 
swoim wojskiem i obległ Edessę. Edesseńczycy zaś otworzyli bramy i oddali poprzez słowo 
swój kraj, wodza i jego Rzymian.

190  S. H e i d e m a n n, Settlement Patterns, Economic Development and Archaeological 
Coin Finds in Bilad al-Sham: the Case of the Diyar Mudar – The Process of Transformation 
from the 6th to the 10th Century A.D., [in:] Residences, Castles, Settlements. Transforma- 
tion Processes from Late Antiquity to Early Islam in Bilad aI-Sham Proceedings of the Inter-
national Conference held at Damascus, 5–9 November 2006, eds K. B a r t l, A.R. M o a z, 
Rahden 2009, s. 488–489.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…102

damasceńską191. Ponieważ główne informacje na temat ich działalności 
odnoszą się do czasów ‘Abd al-Malika, można jedynie zastanawiać się, czy 
podobnie jak przodkowie Jana odgrywali oni jakąś istotną rolę w Edessie 
w czasie opisanych przez Teofanesa wydarzeń. Inaczej też – czy rodzina 
Jana, którego wizerunek w Chronografii jest przecież nader pozytywny, 
nie przekazywała jakichś tradycji dotyczących zdradliwego zachowania 
edesseńskich monofizytów, a relacja ta nie trafiła do Teofanesa i nie została 
w tak przecież enigmatyczny sposób utrwalona w jego dziele? Interesujące 
też byłoby zwrócenie uwagi na informacje przekazane nam przez Sebeosa, 
kronikarza armeńskiego, który opisał m.in. czasy Herakliusza192. Jeśliby 
przyjąć, że Edessę oddali przedstawiciele lokalnych elit, to być może 
uczestniczyła w tym także wspomniana już wspólnota armeńska. Jest to 
tylko hipoteza, możliwe, że za daleko idąca. Warto się jednak zastanowić, 
czy aby relacja Sebeosa o edesseńskich Żydach, sprowadzających rzekomo 
Arabów193, nie jest próbą przeniesienia winy, która „obarczała” sumienia 
Armeńczyków, w związku z podjęciem negocjacji z muzułmanami, na 
kogoś innego. Jak już napisałem, ale chciałbym to jeszcze raz podkreślić, 
jest to jedynie propozycja interpretacji. Żydzi edesseńscy byli oskarżani 
o współpracę z muzułmanami także przez Teofanesa. Mam tu na myśli 
fragment dotyczący zdobycia Rodos przez Mu‘awiję. Wtedy to, według 
Chronografa, właśnie żydowski kupiec z Edessy wywiózł w częściach 
słynny posąg Kolosa z Rodos194.

191  M. D e b i é, Christians in the Service of the Caliph: Through the Looking Glass of 
Communal Identities, [in:] Christians and Others in the Umayyad State, eds A. B o r r u t, 
F.M. D o n n e r, Chicago 2016, s. 54–61.

192  Historia cesarza Herakliusza obejmuje okres od końca V w. do drugiej połowy 
VII w. Na temat Sebeosa zob. The Heritage of Armenian Literature. From the Sixth to 
the Eighteenth Century, eds A.J. H a c i k y a n, G. B a s m a j i a n, E.S. F r a n c h u k, 
N. O u z o u n i a n, Detroit 2002, s. 81–93; R . W .  T h o m s o n, The Armenian Text, 
[in:] The Armenian History attributed to Sebeos, transl. i d e m, Liverpool 1999, s. 31–78.

193  Według Sebeosa Żydzi z Edessy, którzy nie chcieli, aby władza bizantyńska powró-
ciła do Syrii, wyruszyli do Arabii, aby wezwać na pomoc swoich krewnych, synów Ismaela. 
Nie mogli lepiej wybrać momentu, bowiem wśród Arabów znalazł się człowiek, imie-
niem Muhammad, który zaczął odwoływać się do wspólnego dziedzictwa Abrahama, 
znał też dzieje posłannictwa Mojżesza, por.: S e b e o s  (R. B e d r o s i a n), s. 121–123; 
S e b e o s  (К. П а т к а н ь я н), s. 116–117.

194  Te o f a n e s, AM 6145, s. 345.8–11: W tym roku Mu‘awija wziął Rodos i zniszczył 
Kolosa Rodyjskiego, 1360 lat po jego wzniesieniu. Został nabyty przez żydowskiego kupca



Rozdział II. Muhammad, islam, pierwsi muzułmanie a chrześcijanie 103

Drugim zagadnieniem, o którym należy, choćby na marginesie głów-
nych rozważań napomknąć, jest stwierdzenie M.V. Krivova, że ortodoksi 
oraz monofizyci współpracowali ze sobą, np. w czasie dysput religijnych 
prowadzonych z muzułmanami, a patriarcha jakobicki był przedstawi-
cielem obydwu Kościołów przed emirem195. Rosyjski uczony wyciągnął 
taki wniosek na podstawie jednego z syryjskich manuskryptów z 874 r., 
dotyczącego dysputy przypisywanej jakobickiemu patriarsze Janowi i arab-
skiemu emirowi196. Można podejrzewać, że M.V. Krivov nadinterpretuje 
fragment manuskryptu, w którym wyraźnie zostało napisane, iż ortodoksi 
liczyli na pomoc monofizyckiego patriarchy i modlili się za niego, jakby 
był ich jedyną nadzieją. Trzeba z całą mocą podkreślić, iż jest to dokument 
monofizycki i że relacja ta nie znajduje się tam, aby opisać współpracę 
pomiędzy obydwoma odłamami, a jedynie podkreślić rolę patriarchy 
jakobickiego. Naturalnie te dwie wymienione wyżej uwagi nie podważają 
całości wywodu M.V. Krivova. Kończąc wątek wypada dodać, że mimo 

z Edessy, który załadował brąz na 900 wielbłądów. Na temat Kolosa z Rodos i relacji o jego 
zniszczeniu przez Arabów zob.: L.I. C o n r a d, The Arabs and the Colossus, JRAS 6, 1996, 
s. 165–187; H. M a r y o n, The Colossus of Rhodes, JHS 76, 1956, s. 68–86. Historia ta jest 
toposem niewiadomego pochodzenia, zaczerpniętym przez Teofanesa najprawdopodob-
niej od Teofila z Edessy. Trudno jednak wskazać przyczyny, dla których ta, w gruncie 
rzeczy, nonsensowna opowieść, znalazła się we wspomnianych powyżej narracjach: 
D. Wo o d s, On the Alleged Arab Destruction of the Colossus of Rhodes c. 653, B 86, 2016, 
s. 441–451. Chyba że obydwu autorom zależało na jej antyżydowskim wydźwięku. Warto 
też pamiętać, że w syryjskich wersjach tej samej historii, u Dionizjusza z Tell-Mahre oraz 
Michała Syryjskiego pojawia się Emesa, a nie Edessa i według L.I. Conrada wynika 
to z błędnego przepisania nazwy w wersjach bizantyńskich, u Teofanesa, a potem od 
niego w innych źródłach takich autorów jak Konstantyn Porfirogeneta, Kedrenos, czy 
Zonaras: L.I. C o n r a d, The Arabs…, s. 172.

195  М.В. К р и в о в, Отношение…, s. 102–103.
196  Obecnie przyjmuje się, iż był to ‘Umajr ibn Sa‛d al-Ansari, zob.: G.J. R e i n i n k, 

The Beginnings of Syriac Apologetic Literature in Response to Islam, Och 77, 1993, 
s. 164–187; S.K. S a m i r, Qui est l’interlocuteur musulman du patriarche syrien Jean III 
(631–648)?, [in:] IV Symposium Syriacum 1984 (Orientalia Christiana Analecta 229), 
ed. H.J.W. D r i j v e r s, Rome 1987, s. 387–400. Na początku XX w. dyskusja toczyła 
się wokół postaci ‘Amr ibn as-‘Asa, zob.: M.F. N a u, Un colloque du patriarche Jean avec 
l’émir des Agaréens et faits divers des Années 712 à 716, JA sér. 11/ t. V, 1915, s. 225–279. 
Zob. także: H. L a m m e n s, A propos d’un colloque entre le Patriarche Jacobite Jean I 
et ‘Amr Ibn al – ‘Āṣi, JA sér. 11/ t. XIII, 1919, s. 97–110.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…104

starań naukowców197 w wielu publikacjach o popularnym charakterze 
dominuje przecież nadal pogląd o aktywnym wsparciu Arabów przez 
monofizytów198.

Interesującą kwestią jest też, jak Teofanes ustosunkowywał się do 
Armeńczyków, których większość mogłaby także zostać w uproszcze-
niu uznana za „pobratymców” monofizytów, nieuznających postano- 
wień chalcedońskich199, w kontekście relacji dotyczących arabskich pod- 
bojów200. Jest to problem szczególnie istotny, zważywszy na rolę jaką 

197  Współcześnie również nie wszyscy badacze uznają powyżej przedstawione 
hipotezy za wiążące. Niektórzy wskazują na wyraźny podział w relacjach ustosunko-
wujących się do muzułmanów w zależności od tego czy ich autorzy reprezentowali 
społeczność melkicką, czyli tych chrześcijan, którzy wcześniej korzystali ze wsparcia 
cesarstwa, czy monofizycką i nestoriańską, tegoż pozbawioną, a często wręcz prześla-
dowaną przez Bizantyńczyków: J.C. L a m o r e a u x, Early Eastern Christian Responses 
to Islam, [in:] Medieval Christian Perceptions of Islam, ed. J.V. To l a n, London–New 
York 2000, s. 24–25.

198  Przy tym stanowisku pozostaje znana publicystka Gisèle L i t t m a n, zob. 
np.: B a t Ye‛o r, Islam and Dhimitude: Where Civilizations Collide, Madison 2001, 
s. 39–40. Także inni autorzy nadal wyrażają ten pogląd. Przykładem jest tu Elizabeth 
Allo I s i c h e i, która jednak głównych winowajców upadku (w tym przypadku Egiptu) 
widzi w elitach, tak monofizyckich, jak i ortodoksyjnych: e a d e m, A History of Christia-
nity in Africa: From Antiquity to the Prestent, Grand Rapids–Lawrenceville 1995, s. 42–43.

199  Na temat historii Armenii pod panowaniem arabskim zob.: W.E. K a e g i, 
Byzantium…, s. 181–204; М.В. К р и в о в, Византия и арабы в раннем средневековье, 
Санкт-Петербург 2002, s. 87–129; W.M. K u r k j i a n, A History of Armenia, New 
York 1958, s. 173–185; M. Z a k r z e w s k a-D u b a s o w a, Historia Armenii, Wrocław 
1977, s. 58–61. Na temat Kościoła armeńskiego zob. m.in.: J.-P. M a h é, Kościół armeński 
w latach 611–1066, [in:] Historia chrześcijaństwa…, s. 383–445; M a l a c h i a s z  O r m a- 
n i a n, Kościół Ormiański: historia, doktryna, zarząd, reguły kanoniczne, liturgia, literatura, 
stan współczesny, tłum. K. S t o p k a, Kraków 2004, s. 46–50; D. P r ó c h n i a k, Od 
ortodoksji do kościoła narodowego. Armenia w epoce wczesnochrześcijańskiej (301–726), 
VP 21, 2001, s. 49–82; K. S t o p k a, Armenia Christiana. Unionistyczna polityka Kon-
stantynopola i Rzymu a tożsamość chrześcijaństwa armeńskiego IV–XV w., Kraków 2002, 
s. 49–93 (a także nowe wydanie w tłumaczeniu na angielski: i d e m, Armenia Christia-
na. Armenina Religious Identity and the Churches of Constantinople and Rome (4th–15th 
Century), tłum. T. B a ł u k-U l e w i c z o w a, Kraków 2017, s. 77–99).

200  Za najważniejsze prace odnoszące się do tematu podbojów Armenii, a powstałe 
w ciągu ostatnich lat należy uznać opracowania Arsena S h a h i n j a n a  (Армения 
и страны Южного Кавказа в условиях византийско-иранской и арабской власти, 
Санкт-Петербург 2011; Армения накануне арабского завоевания, Санкт-Петербург 



Rozdział II. Muhammad, islam, pierwsi muzułmanie a chrześcijanie 105

armeńska grupa etniczna odgrywała w Bizancjum201. Dysponujemy 
dwoma fragmentami Chronografii traktującymi o historii Armeńczyków 
w okresie arabskiej ekspansji. W pierwszym z nich wspomniany został 
układ jaki zawarł Teodor Rsztuni z Arabami, a który oddawał Armenię 
pod władzę tego, jak nazwał go bizantyński chronograf, armeńskiego 
patrycjusza202. Jest to zwyczajna notka faktograficzna i mogłaby ona nie 
wzbudzić większego zainteresowania. Jednak Armenia traktowana była 
przez Bizantyńczyków, zwłaszcza po zwycięstwie Herakliusza nad Persami, 
jako strefa wpływów. Paktowanie więc z nieprzyjacielem i oddawanie 
części terytorium cesarstwa pod jego kuratelę nie może być rozumiane 
inaczej jak zdrada. Nie bez znaczenia wydaje się więc podkreślenie przez 
Bizantyńczyka, iż sygnatariuszem paktu był „armeński” patrycjusz.

2003; Закавказье в составе арабского халифата, Санкт-Петербург 1998). Polecić 
wypada szczególnie pierwszą z wymienionych prac, będąca summą dotychczasowych 
osiągnięć badacza. Omówienie głównych tez autora, wraz ze skróconą bibliografią jego 
licznych artykułów na ten temat odnajdzie Czytelnik w: B. C e c o t a, rec.: Arsen K. Sha-
ginyan, Armenija i strany Juzhnogo Kavkaza v uslovijakh vizantijsko-iranskoj i arabskoj 
vlasti, Sankt-Peterburg 2011, SCer 4, 2014, s. 295–299. Istotną książką w kontekście zacho-
dzących w Armenii procesów interkulturacji i współpracy z muzułmanami, szczególnie 
względem panującej w Waspurakanie dynastii Arcruni jest natomiast: L. J o n e s, Between 
Islam and Byzantium. Aght’amar and the Visual Construction of Medieval Armenian 
Rulership, London 2016, s. 53–96. Ostatnią próbą interpretacji powyższych kwestii, wska-
zującą na pewne elementy kontynuacji i pamięci o czasach rządów Sasanidów w nowej 
muzułmańskiej rzeczywistości, konstatującą dość istotny fakt, że Armenia i kaukaska 
Albania były tymi prowincjami kalifatu, które zachowały swoją chrześcijańską tożsamość 
jest: A. V a c c a, Non-Muslim Provinces under Early Islam. Islamic Rule and Iranian 
Legitimacy in Armenia and Caucasian Albania, Cambridge 2017, szczególnie s. 151–180.

201  Na temat armeńskiej społeczności w Bizancjum zob. m.in.: P. C h a r a n i s, The 
Armenians in the Byzantine Empire, Bsl 22, 1961, s. 196–240; i d e m, The Armenians in 
the Byzantine Empire, London 1972; i d e m, Ethnic Changes in the Byzantine Empire 
in the Seventh Century, DOP 13, 1959, s. 23–44; N.G. G a r s o ï a n, The Problem of 
Armenian Integration into the Byzantine Empire, [in:] Studies on the Internal Diaspora 
of the Byzantine Empire, eds H. A h r w e i l e r, A.E. L a i o u, Washington 1997, s. 53–124. 
Swoiste prozopograficzne opus magnum w temacie stanowi praca: Ch. S e t t i p a n i, 
Continuité des élites à Byzance durant les siècles obscurs. Les princes caucasiens et l’Empire 
du VIe au IXe siècle, Paris 2006, s. 148–245; 324–327; 390–392. Na temat stosunku 
Bizantyńczyków do Armeńczyków zob.: J. B o n a r e k, Romajowie…, s. 123–127.

202  Te o f a n e s, s. 344.26–27: ὁ τῶν Ἀρµενίων πατρίκιος.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…106

Na tej konstatacji moglibyśmy zakończyć, gdyby nie fakt, że niepozorna 
relacja Chronografa interesująco współgra z analizami zaprezentowanymi 
w ciągu ostatnich kilkunastu lat przez Arsena Shahinjana. Zgodnie z wnio-
skami przedstawionymi przez badacza, w wyniku trwającej ćwierć wieku 
wojny bizantyńsko-perskiej na początku VII w., Armeńczykom udało się 
osiągnąć pewną niezależność polityczną około roku 630 i zachować ją pod 
władzą dwóch kolejnych, wybranych przez zjazdy nachararów (armeń-
skich możnowładców), a zaakceptowanych przez cesarza bizantyńskie- 
go, sparapetów – Mžēža Gnuniego (630–637) oraz Dawida Saharruniego 
(637–641). Wspomniani przywódcy oraz rada nachararów podejmowali 
w tym okresie dość istotne decyzje polityczne, co można interpretować 
jako uzyskanie szerokiej autonomii, nawet jeżeli pozostawali w orbicie 
wpływów bizantyńskich203. Podobne procesy dokonały się zresztą w tym 
okresie w takich kaukaskich krajach/państwach jak Lazyka, Kartlia czy 
Albania204. Szybka kariera Teodora Rsztuni wydaje się dla A. Shahinjana 
naturalną konsekwencją wzrostu znaczenia armeńskich warstw wyższych 
wobec powstania nowej sytuacji w regionie. Teodor, poprzez wcześniejsze 

203  Wydaje mi się, że należy poczynić powyższe zastrzeżenie wobec tez rosyjsko- 
-armeńskiego historyka. Wszak pierwszy z sparapetów do swoich najwyższych godności 
doszedł przecież w wyniku współpracy z Herakliuszem, z którym współdziałał przede 
wszystkim podczas decydujących kampanii, które doprowadziły do detronizacji Chosro-
esa II – D.M. L a n g, Iran, Armenia and Georgia, [in:] The Cambridge History of Iran, 
vol. III: The Seleucid, Parthian and Sasanid Periods, Part 1, ed. E. Ya r s h a t e r, Cam-
bridge 1983, s. 523. Kiedy zaś poróżnił się z cesarzem bizantyńskim, to mimo podjętej 
próby powstania, zginął w walce ze swoim następcą Dawidem Saharrunim (W.E. K a e g i, 
Heraclius. Emperor of Byzantium, Cambridge 2003, s. 215), który zresztą też był zaan-
gażowany w działania wymierzone przeciwko cesarzowi, jako uczestnik spisku Jana 
Atalarichosa w 637 r. (wśród którego prawdopodobnych przyczyn wymienić można 
m.in. zaniepokojenie części bizantyńskich elit oszałamiajcymi postępami najazdu muzuł-
mańskiego – M. N i c h a n i a n, Le maître des milices d′Orient, Vahan, et la bataille de 
Yarmouk (636) au complot d′Athalaric (637), [in:] Between Paris and Fresno: Armenian 
Studies in Honor of Dickran Kouymjian, ed. B. D e r  M u g r d e c h i a n, Costa Mesa 
2008, s. 321–337). Nawet jeżeli uznamy, że wobec poparcia armeńskich nachararów Hera-
kliusz był zmuszony do uznania Saharruniego za sparapeta, to jednak takowa oficjalna 

„aprobata” cesarska nadal musiała być dobrze widziana i oczekiwana, co świadczy raczej 
o pewnego rodzaju zależności od Bizancjum i liczeniu się z opinią Konstantynopola.

204  А.К. Ш а г и н я н, Армения и страны…, s. 84–85.



Rozdział II. Muhammad, islam, pierwsi muzułmanie a chrześcijanie 107

stanowisko marzbana w perskiej części Armenii, łączył ambicje cało-
ści klasy wyższej, zarówno tej z perskiej, jak i bizantyńskiej części kraju. 
Zgodnie z tezą petersburskiego badacza armeńskiemu patrycjuszowi 
udało się rozszerzyć swoją władzę nad całą Armenią, włączając w to tereny 
cylicyjskie, a nawet uzyskać dostęp do Morza Czarnego (w 641 r.). Kolejne 
dzisięć lat to według tego naukowca okres balansowania pomiędzy cesar-
stwem a kalifatem, w wyniku czego Teodor najpierw uzyskał uznanie ze 
strony Konstansa II (w 643 r.)205, a następnie podpisał wspomniane poro-
zumienie z Arabami w 652 r., którzy widzieli w nim pełnoprawnego władcę 
Armenii, a co więcej przekazali mu prawdopodobnie (formalnie) prawa 
do kontroli nad Albanią i Kartlią w roku następnym206. A. Shahinjan 
uznał, że źródła muzułmańskie, według których Armenia została osta-
tecznie podbita przez Arabów w latach pięćdziesiątych VII w., zostały 
zbyt pochopnie uznane za w pełni wiarygodne. Wskazał, że żadne źródła 
ormiańskie nie potwierdzają tego stanu rzeczy, co więcej w muzułmań-
skich wzmiankach brakuje informacji o pozostawieniu w armeńskich 
miastach arabskich garnizonów wojskowych, co było tradycyjną procedurą 
w przypadku uzyskania kontroli nad danym terytorium. Wszystko to 
według niego wskazuje na przejściowy charakter skutków muzułmańskich 
zwycięstw w Armenii207. Ten stan swoistej autonomii mógł się utrzy-
mać do lat osiemdziesiątych VII w., kiedy wykorzystując wojnę domową 
w kalifacie, kaukaskie księstwa uzyskały całkowitą niezależność. Zgodnie 
z hipotezą A. Shahinjana okres niezależności zakończył się wskutek dwóch 
wypraw chazarskich (681 i 685 r.), co doprowadziło do swoistego sojuszu 
pomiędzy cesarstwem i kalifatem względem kwestii kaukaskich i usta-
nowieniem pewnego rodzaju kondominium nad Armenią208. Dopiero 
wyprawy Muhammada ibn Marwana na początku VIII w., około roku 

205  Por. А.Н. Те р-Ге в о н д я н, Армения и арабский халифат, Ереван 1977, 
s. 23–58. Układ z Teodorem mógł być elementem polityki Konstansa II, który w walce 
z Arabami sięgał po miejscowe elity, wywodzące się z terenów „przyfrontowych”, przede 
wszystkim Armeńczyków: W. Tr e a d g o l d, A History of the Byzantine State and Society, 
Stanford 1997, s. 310–331.

206  А.К. Ш а г и н я н, Армения и страны…, s. 131.
207  Ibidem, s. 130.
208  Ibidem, s. 140–150.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…108

701–702209 oraz upadek armeńskiego powstania z lat 702–705210, dopro-
wadziły do ostatecznej utraty niepodległości przez Armenię i powstania 
prowincji kalifatu – Arminiji. Wobec powyższego wywodu wzmianka 
w Chronografii, wskazująca na Teodora jako autora umowy z Arabami, 
mogła być nie tyle podkreśleniem zdrady tegoż wobec Bizancjum, a raczej 
konstatacją stanu faktycznego – uzyskania niezależności dla Armenii 
przez nacharara, tak od cesarstwa, jak i kalifatu.

Warto wspomnieć, że układ zawarty przez Teodora był jednym 
z pierwszych, jaki asygnował traktujący siebie jako suwerena władca 
chrześcijański z kalifem. Interesujące byłoby porównanie warunków jakie 
otrzymała Armenia, z tymi, na których podstawie muzułmanie podpisali 
bakt z innym państwem chrześcijańskim, Nubią211, a także odniesienie 
tychże do postanowień umów medyńskich z czasów Muhammada czy 
porozumień jerozolimskich z okresu pierwszych podbojów muzułmań-
skich212. Jednak Teofanes nic o nich nie wspomina, poza wzmianką, iż 
syn Teodora musiał udać się na dwór Mu‘awiji213.

Drugi fragment potwierdza to, o czym wcześniej już wspomina-
łem. Teofanes starał się unikać pisania o monofizytach, przynajmniej 
od momentu, gdy znaleźli się pod okupacją arabską. Relacja dotyczy 

209  Ibidem, s. 156–157.
210  Ibidem, s. 223–230.
211  Na temat tej umowy zob.: J. S p a u l d i n g, Medieval Christian Nubia and 

the Islamic World. A Reconsideration of the Baqt Teaty, IJAHS 28. 3, 1995, s. 577–594; 
V. C h r i s t i d e s, Sudanese at the Time of the Arab Conquest of Egypt, BZ 75, 1982, s. 6–13.

212  Próby analizy zob.: S.B. D a d o y a n, The Armenians in the Medieval Islamic 
World. Paradigms of Interaction Seventh to Fourteenth Centuries, vol. I: The Arab Period 
in Arminiyah Seventh to Eleventh Centuries, New Brunswick–London 2011, s. 43–64.

213  Te o f a n e s, AM 6143, s. 344.27–28: καὶ σπονδὰς μετὰ Μαυΐου πεποίηκε δεδωκὼς 
αὐτῷ καὶ τὸν ἴδιον υἱόν (uczynił porozumienie z Mu‘awiją, któremu oddał swego jedynego 
syna). Na temat innych warunków traktatu napisał więcej S e b e o s  (R. B e d r o s i a n, 
s. 158–159; К. П а т к а н ь я н, s. 152). Postanowiono m.in. że Armenia zostanie zwolnio-
na od daniny na okres 3 lat, Armeńczycy będą musieli zapewnić jednak wyżywienie dla 
15 tysięcy wojowników arabskich, armia armeńska nie miała być używana w wewnętrz-
nych rozgrywkach arabskich (stąd punkt mówiący o tym, iż nie będą oni wzywani do 
Syrii – chodziło zapewne o napięte stosunki pomiędzy Mu’awiją a Alim), arabski emir 
zobowiązywał się też do niewysyłania jakiegokolwiek nadzorcy do Armenii.



Rozdział II. Muhammad, islam, pierwsi muzułmanie a chrześcijanie 109

buntu armeńskich panów przeciw władzy muzułmańskiej214. Zakończył 
się on porażką, a wodzowie klanów zostali zamordowani w okrutny 
sposób215. Według bowiem Gewonda216 Arabowie spalili ich w katedrze 
w Nachiczewanie217. Armeńska relacja zawiera wiele szczegółów, jednak 
nie można wierzyć w nią bezkrytycznie. Możni armeńscy zostali tu przed-
stawieni jako męczennicy za wiarę, uciekający się do Chrystusa w chwili 
ostatecznej próby. Mimo wszystko, sam fakt dokonania mordu w kościele 
możemy uznać za prawdopodobny. Przemawia za tym zarówno to, że 
kościół mógł być dobrym miejscem spotkania z emirem, jak i postać tego 

214  Te o f a n e s, AM 6195, s. 372.13–18: w tym roku armeńscy wodzowie zbuntowali 
się przeciw Saracenom i zabili Saracenów, którzy byli w Armenii i zawiązali kontakt 
z Apsimarem, i sprowadzili Rzymian do swego kraju. Muhammad, jednakże, powziął 
wyprawę przeciw nim i zabił wielu ludzi. Ujarzmił Armenię dla Arabów, a armeńskich 
wodzów zebrał w jednym miejscu i spalił żywcem. Na temat okrutnego końca armeń-
skich możnowładców pisali również: K e d r e n o s  (t. I, s. 778. 9–11) oraz Z o n a r a s 
(XIV, 24, s. 325.30 – 326.1).

215  Do masakry doszło w 704 lub 705 r., a działanie to, zrealizowane przez Muham- 
mada ibn Marwana miało zabezpieczyć kontrolę muzułmanów nad Armenią po zdusze-
niu rebelii nachararów w wyniku dwóch kampanii prowadzonych przez wspomnianego 
wyżej oraz ‘Abdallaha ibn ‘Abd al-Malika: Muhammad ibn Marwan #5189, [in:] PMZ, 
Erste Abteilung (641–867), Bd III: Leon (# 4271) – Placentius (# 6265), hrsg. R.-J. L i l l i e, 
C. L u d w i g, Th. P r a t s c h, B. Z i e l k e, Berlin–Boston 2000, s. 322–323.

216  Na temat Gewonda i jego dzieła, Historii kalifów zob.: Z. A r z o u m a n i a n, 
Studies in Armenian Historiography. Bishop Sebēos, Ḷewond the Priest, Kirakos of Gandzak, 
Philadelphia 1981, s. 21–34; R. B e d r o s i a n, Translator’s Preface, [in:] Ghewond’s 
History, transl. i d e m, https://www.tertullian.org/fathers/ghewond_00_intro.htm 
[dostęp: 10.05.2021 r.]; The Heritage of Armenian Literature…, s. 140–160; J.-P. M a h é, 
Le problème de l’authenticité et de la valeur de la Chronique de Łewond, [in:] Arménie 
et Byzance – histoire et culture, Paris 1996, s. 119–126; M. S t a r o w i e y s k i, Słownik 
wczesnochrześcijańskiego piśmiennictwa Wschodu. Literatury arabska, armeńska, etiopska, 
gruzińska, koptyjska, syryjska, Warszawa 1999, s. 142.

217  Tekst oryginalny, w klasycznym armeńskim grabar konsultowałem z wyda-
niem: История Гевонда Великого, армянского вардапета, пред. и прим. К. Э г я н, 
Санкт-Петербург 1887, s. 18–22. Tłumaczenia, znajdujące się w niniejszym tekście 
porównywałem z edycjami na następujące języki kongresowe: История халифов вар-
дапета Гевонда, писателя VIII в., пер. К. П а т к а н ь я н, Санкт-Петербуг 1862, 
s. 22–24; Ghewond’s History, transl. R. B e d r o s i a n, Long Branch (NJ) 2006, s. 7–9, 
a niekiedy z tłumaczeniem na współczesny armeński, znajdującym się w: G h e v o n d, 
Patmut‘yun, ed. A. Te r-G h e v o n d y a n i, Erevan 1982.

https://www.tertullian.org/fathers/ghewond_00_intro.htm


Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…110

ostatniego, którym był prawdopodobnie Muhammad218, znany ze swego 
okrucieństwa219. Jednak Teofanes nie wspomina o kościele, pisze jedynie, 
iż zostali spaleni ἐν τόπῳ ἑνὶ (w jednym/pewnym miejscu). Oczywiście 
nie znajdziemy odpowiedzi na pytanie czy zrobił to celowo czy po pros- 
tu nie miał na ten temat wiedzy. Wydaje się jednak, iż takie okrucieństwo, 
mord w miejscu świętym220, musiało odbić się szerokim echem w ówcze-
snym świecie, szczególnie bizantyńskim, gdzie Armeńczycy odgrywali 
przez wiele wieków istotną rolę, za czasów Teofanesa – można stwierdzić, 
że już tradycyjnie221. Być może więc Teofanes celowo pominął informację, 

218  Syn kalifa Marwana I, brat ‘Abd al-Malika i ojciec ostatniego kalifa z dynastii umaj-
jadzkiej Marwana II. O rodzinie więcej: F.M. D o n n e r, Was Marwan ibn al-Hakam the 
First Real Muslim, [in:] Genealogy and Knowledge in Muslim Societies. Understanding 
the Past, eds S.B. S a v a n t, H. d e  F e l i p e, Edinburgh 2014, s. 110.

219  Wśród kampanii Muhammada ibn Marwana wymienić można wspomniane 
już w tej pracy działania wojenne zakończone bitwą pod Sebastopolem, najazdy na 
wschodnie prowincje bizantyńskie (m.in. Armenię IV), pacyfikację powstania ‘Abd 
ar-Rahmana w Persji oraz omówione wyżej wydarzenia związane z buntem armeńskich 
nachararów. Na temat roli Muhammada w wojnach z Bizancjum oraz wewnętrznych 
rozgrywkach w kalifacie, mających na celu utrzymanie władzy Umajjadów patrz m.in.: 
R. H o y l a n d, Seeing Islam…, s. 857; H. D i t t e n, Ethnische Verschiebungen zwischen der 
Balkanhalbinsel und Kleinasien vom Ende des 6. bis zur zweiten Hälfte des 9. Jahrhunderts, 
Berlin 1993, s. 423; H. K e n n e d y, The Prophet and the Age of the Caliphates. The Islamic 
Near East from the Sixth to the Eleventh Century, London–New York 1986, s. 93, 99, 109; 
G. R o t t e r, Die Umayyaden und der zweite Bürgerkrieg (680–692), Wiesbaden 1982, 
s. 279; A.N. S t r a t o s, Byzantium in the Seventh Century, vol. V: Justinian II, Leontius 
and Tiberius 685–711, Amsterdam 1980, s. 200; R.J. L i l i e, Die byzantinische Reaktion 
auf die Ausbreitung der Araber. Studien zur Strukturwandlung des byzantinischen Staates 
im 7. und 8. Jahrhundert, München 1976, s. 110–112.

220  Tego typu kara była środkiem ekstremalnym również wśród muzułmanów, mając 
zresztą zdecydowanie rytualny wydźwięk: A. M a r s h a m, Attituted to the Use of Fire in 
Executions in Late Antiquity and Early Islam. The Burning of Heretics and Rebels 
in Late Umayyad Iraq, [in:] Violence in Islamic Thought from the Qur‘an to the Mongols, 
eds R. G l e a v e, I.T. K r i s t o-N a g y, Edinburgh 2015, s. 106–127.

221  Tradycje te sięgały co najmniej Justyniana Wielkiego – por. T. Wo l i ń s k a, 
Armeńscy współpracownicy Justyniana Wielkiego. Część 1: Dezerterzy z armii perskiej 
w Bizancjum, PNH 1. 2, 2002, s. 5–31 (szczególnie s. 5: Fakt, iż Armeńczycy odgrywa- 
li w Bizancjum znaczącą rolę, dostrzegano już dawno i poświęcono temu zagadnieniu wiele 
uwagi. Zainteresowania historyków koncentrowały się jednak na wiekach późniejszych. 
Tymczasem proces wzrostu roli osób pochodzenia armeńskiego w cesarstwie zaczął się w końcu 



Rozdział II. Muhammad, islam, pierwsi muzułmanie a chrześcijanie 111

że zdarzenie miało miejsce w kościele. Była to bowiem świątynia armeńska 
i kronikarz mógł czuć się niezręcznie wspominając o tym.

Można oczywiście stwierdzić, że relacje Bizantyńczyka, w jakikolwiek 
sposób poddające tezę o bierności monofizytów wobec najazdów muzuł-
manów w wątpliwość, zostały niejako celowo sformułowane, aby tychże 
posądzić o złą wolę. Takie przypuszczenia wydają się być bezzasadne. Po 
pierwsze Teofanes nie zatrzymuje się dłużej nad opisywanymi wydarze-
niami, są to jedynie notki faktograficzne. Po drugie, jak już kilkakrotnie 
wspominałem, można odnieść wrażenie, że Bizantyńczyk celowo stara 
się w ogóle nie pisać o monofizytach w kontekście najazdów arabskich222. 
Tak jedna, jak i druga konkluzja potwierdza również, że szerszej współ-
pracy pomiędzy wyznawcami „herezji” a muzułmanami nie było. Gdyby 
rzeczywiście miała miejsce, Bizantyńczyk nie zawahałby się dodać tej 
okoliczności do listy przyczyn klęski cesarstwa w Syrii oraz Egipcie223.

VI w. Jego początków możemy dopatrywać się już za panowania Justyniana I Wielkiego). 
Z pewnością jedną z najbardziej oszałamiających karier Armeńczyków już w VI w. była 
ta, która stała się udziałem Narsesa: e a d e m, Armeńscy współpracownicy Justyniana 
Wielkiego. Część 2: Wielka kariera eunucha Narsesa, PNH 4. 1, 2005, s. 29–50.

222  I nie tylko w kontekście najazdów. Teofanes nie napisał na przykład wyraźnie 
jakiego wyznania byli Egipcjanie, którzy służyli w muzułmańskiej flocie i przeszli na 
stronę cesarza Leona podczas oblężenia Konstantynopola w latach 717–718, przekazując 
zresztą istotne informacje wywiadowcze, które przyczyniły się do uzyskania zwycięstwa: 
Te o f a n e s, AM 6209, s. 397.5–10. Mimo to współcześni badacze uznają, że byli to 
z pewnością koptyjscy monofizyci: Wa d ā d  a l-Q ā ḍ ī, Non-Muslims in the Muslim 
Conquest Army in Early Islam, [in:] Christians and the Others…, s. 114. Warto zaznajomić 
się z całością tego świetnego studium źródłoznawczego, w którym udowodniono wręcz 
powszechność praktyki korzystania przez muzułmanów z chrześcijan (różnych obrządków) 
jako części swoich armii, nie tyko we flocie: ibidem, s. 83–127. Fakt, że przynajmniej 
w pierwszym okresie podbojów realizowanych drogą morską (Cypr, Rodos) korzystano 
z usług przede wszystkim chrześcijańskich marynarzy potwierdza struktura, jaka zrodziła 
się w nowo powstałej flocie muzułmańskiej, gdzie wydzielano specjalnego „przełożonego”, 
odpowiedzialnego wyłącznie za kontrolę załogi: A. K o n s t a m, Byzantine Warship 
vs Arab Warship: 7th–11th centuries, Oxford 2015, s. 43–51.

223  Warto w tym miejscu przytoczyć opinię R. S c o t t a  – podczas gdy np. Malalas 
w swojej pracy podkreślał triumf chrześcijaństwa nad pogaństwem, to Teofanes zajmował 
się przede wszystkim kwestią ortodoksyjności wierzeń, twierdząc np. że Bóg nagradza 
zwycięstwem nie tyle chrześcijan, co chrześcijan prawowiernych: “The events of every year, 
arranged without confusion”: Justinian and others in the Chronicle of Theophanes Confessor, 



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…112

Warto na koniec poruszyć jeszcze jeden wątek omówionego powyżej 
tematu. Uwagi, dotyczące jakichkolwiek Teofanesowych wzmianek, 
świadczących o możliwym pozytywnym nastawieniu nieortodoksyjnych 
chrześcijan wobec kwestii współpracy, czy negocjacji z muzułmańskimi 
najeźdźcami mogą nabrać odpowiedniego kontekstu dopiero po porów-
naniu tychże z podobnymi passusami Chronografii sugerującymi kontakty 
ortodoksów z przywódcami arabskich armii. Takich zaś nie brakuje. O ile 
na syryjskim wybrzeżu, zamieszkałym w większości przez zgrecyzowa-
ne wspólnoty, przywiązane do tradycji cesarskich, można wspomnieć 
o takich przypadkach, jak stosunkowo długie oblężenie Cezarei, czy 
nigdy niezakończona pełnym sukcesem (mieszkańcom udało się ewa-
kuować z pomocą bizantyńskiej floty) próba zdobycia Trypolisu224, to 
przecież większość znajdujących się tam miast, takich jak Bejrut, Tyr, 
czy Sydon nie stawiła większego oporu225. Praktycznie bez walki poddała 
się również Antiochia, jedno z ważniejszych miast syryjskich, stolica 

[in:] L’écriture de la mémoire: la littérarité de l’historiographie. Actes du IIIe colloque 
international philologique EPMHNEIA, Nicosie, 6–7–8 mai 2004, organisé par l’EHESS 
et l’université de Chypre, eds P. O d o r i c o, P.A. A g a p i t o s, M. H i n t e r b e r g e r, 
Paris 2006, s. 49–65.

224  Problemy i obawy przed działalnością floty bizantyńskiej w pobliżu syryjskich 
wybrzeży, z realną groźbą desantu, będą towarzyszyły władcom muzułmańskim przez 
pierwsze kilkadziesiąt lat istnienia kalifatu, co zakończy się przygotowaniem specjalnego 
nadbrzeżnego systemu umocnień zabezpieczających przed takim, niebezpiecznym dla 
centrów administracyjnych państwa umajjadzkiego, zagrożeniem: H. B a r b é, I. Ta x e l, 
Habonim-Kafr Lām: A Ribāt of the Levantine Coastal Defensive System in the First 
Centuries of Islam, [in:] The Art. Of Siege Warfare and Military Architecture from the 
Classical World to the Middle Ages, eds M. E i s e n b e r g, R. K h a m i s y, D. P r i n g l e, 
W. E c k, A. B o a s, Oxford 2021, s. 153–164. O ustalaniu stref wpływów na morzach 
pomiędzy kalifatem a cesarstwem zob.: I. R a n d a l l, Conceptualizing the Islamic-Byz-
antine Maritime Frontier, [in:] The Archaeology of Medieval Islamic Frontiers: From the 
Mediterranean to the Caspian Sea, ed. A. A s a  E g e r, Boulder (Colorado) 2019, s. 80–102.

225  Co odzwierciedlone zostało w historiografii muzułmańskiej, gdzie jednym z głów-
nych powodów zdobycia miast chrześcijańskich i perskich przez armie ekspedycyjne były 
zdrada lub amān – porozumienie z miejscowymi elitami odnośnie warunków poddania 
danego ośrodka – A. N o t h, The Early Arabic Historical Tradition. A Source-Critical 
Study, second edition in collaboration with L.I. C o n r a d, transl. M. B o n n e r, Prince-
ton 1994, s. 167–168.



Rozdział II. Muhammad, islam, pierwsi muzułmanie a chrześcijanie 113

patriarchów226. W Emesie doszło do podpisania specjalnego porozumie-
nia gwarantującego chrześcijanom możliwość zachowania miejsc kultu 
i majątku227. Przypomnijmy też, że Damaszek osławionemu „Mieczowi 
Islamu” – Chalidowi ibn al-Walidowi poddał nie kto inny, jak dziad jed-
nego z najważniejszych apologetów ortodoksyjnego chrześcijaństwa, Jana 
z Damaszku, Mansur ibn Sardżun al-Rumi, wysoki urzędnik skarbowy 
tego miasta jeszcze za czasów cesarza Maurycjusza228. To dziedzictwo, 
a także zaangażowanie syna Mansura, Sardżuna (Sergiusza) na dworze 
‘Abd al-Malika (a być może i Mu‘awiji) nie przeszkodziło Teofanesowi 
nazwać tego ostatniego τις άνήρ χριστιανιχώτατος (dobrym chrześcijani-
nem)229, a wraz z Patrycjuszem Klausysem ὁ τούτου ἐφάμιλλος τῶν κατὰ τὴν 
Παλαιστίνην Χριστιανῶν προύχων (przywódcą palestyńskich chrześcijan)230.

226  To przecież istotne wydarzenie Teofanes kwituje wzmianką: τούτῳ τῷ ἔτει παρέλα-
βον οἱ Ἄραβες τὴν Ἀντιόχειαν. – Te o f a n e s, AM 6129, s. 340.12.

227  Więcej na ten temat: B. C e c o t a, Ekspansja arabska…, s. 301–304.
228  S.H. G r i f f i t h, The Mansur Family and Saint John of Damascus. Christians 

and Muslims in Umayyad Times, [in:] Christians and the Others…, s. 29–30.
229  Te o f a n e s, AM 6183, s. 365.23.
230  Te o f a n e s, AM 6183, s. 365.25–26. Oprócz stanowiska urzędnika skarbowego 

‘Abd al-Malika (γενικὸς λογοθέτης), Sergiusz przedstawiany był jako sekretarz Mu’awiji 
m.in. przez at-Tabariego oraz Balazuriego. Także manuskrypty żywotów Jana z Damasz-
ku wskazują na jego wysoką pozycję na dworze kalifów umajjadzkich [BHG 885b: 
δημόσια πράγματα ἐμπιστευθῆναι; BHG 394: ἄρχων (w kontekście Damaszku); BHG 
395: τὴν δὲ δημοσίαν ἅπασαν διοίκησιν ἀναδεδεγμένος, w arabskiej wersji – Vita Ioannis 
Damasceni, arab. cap. 3–6 (Graf ) zasugerowano też, że był kimś w rodzaju gubernatora 
regionu damasceńskiego, odpowiedzialnym za kwestie finansowe na tym terytorium]. 
Warto zauważyć, że ta wysoka pozycja społeczna nie przeszkodziła mu w wychowaniu 
synów (oprócz naturalnego Jana był również przybrany Kosmas z Majumy, jeden z naj-
ważniejszych chrześcijańskich hymnografów epoki – por. A.P. K a z h d a n, S. G e r o, 
Kosmas of Jerusalem: a more critical approach to his biography, BZ 82, 1989, s. 122–132; 
więcej o rodzinie Jana, wśród której wymienić można przecież jeszcze bratanka, Ste-
fana Hymnografa, zob.: M.F. A u z e p y, De la Palestine à Constantinople: Etienne le 
Sabaïte et Jean Damascène, TM 12, 1994, s. 183–218) w wierze chrześcijańskiej, chociaż 
gwoli ścisłości należy zauważyć, iż nie wszystkie źródła są zgodne w tej materii [w zależ- 
ności od manuskryptu w Vita Ioannis Damasceni możemy przeczytać, że: a) BHG 885b 

– rodzina Sergiusza nie została zmuszona do przejścia na islam ze względu na jego osobistą 
popularność na dworze i łaskę kalifa; b) BHG 884; BHG 395 – Sergiusz był inicjatorem 
chrztu swojego syna, Jana; c) BHG 394 i 394a – Jan został ochrzczony potajemnie, bez 



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…114

Sam Teofanes wspomina explicite o próbach paktowania z mu- 
zułmanami, podjętymi przez przedstawicieli wysokiej hierarchii bi- 
zantyńskiej, świeckiej czy kościelnej, co najmniej dwa razy. Po pierwsze 
wspomniał Jana, zwanego Katajasem, zarządzającego Osroene w imieniu 
Herakliusza, który przy pewnej dozie „szczęścia” mógł odegrać rolę Cyrusa 
Aleksandryjskiego w Syrii. Rozpoczął bowiem z Arabami pertraktacje, 
proponując im 100 tysięcy solidów w zamian za pokój (καὶ ἐστοίχησε 
δοῦναι αὐτῷ κατ’ ἐνιαυτὸν δέκα μυριάδας νομισμάτων, τοῦ μὴ περᾶσαι τὸν 
Εὐφράτην, μήτε εἰρηνικῶς). Do rozmów miało dojść w Chalkis (które, 
wbrew innym ośrodkom regionu, stawiło dość twardy opór231), a ze 
strony muzułmańskiej prowadził je wzmiankowany wyżej w kontekście 
innego traktatu ‘Ijad ibn Ghanm al-Fihri (τούτῳ τῷ ἔτει ἦλθεν Ἰωάννης, 
ὁ ἐπίκλην Καταίας, ὁ ἐπίτροπος Ὀσροηνῆς πρὸς Ἰὰδ εἰς Χαλκίδα). Chronograf 
wzmiankuje nawet, że Jan wysłał już pierwszą transzę (ἐπὶ τούτοις Ἰωάννης 
εἰς Ἔδεσαν ἀνέστρεψε καὶ τὸν ἐνιαύσιον φόρον ἀνύσας πρὸς Ἰὰδ ἐκπέμπει) 

– czyżby więc doszło do układu? Rozmowy te zostały jednak przerwane 
dzięki reakcji cesarza, który ukarał swojego urzędnika wygnaniem za brak 
konsultacji w tak istotnej sprawie232. Gwoli dokładności należy wspomnieć, 

wiedzy Sergiusza]. Był też jednym z istotnych właścicieli ziemskich, posiadając dobra 
nie tylko w Syrii i Palestynie, ale również w samej Arabii. Jego majątek pozwolił mu 
na wykupywanie niewolników od muzułmanów. Swoje wpływy mógł też wykorzystać 
w inny sposób – prześladując monofizytów, Michał Syryjczyk sugeruje bowiem, że udało 
mu się pozbawić ich wpływów m.in. w Damaszku i Emesie – M i c h a ł  S y r y j c z y k 
II, s. 492. To zaś zupełnie w innym świetle stawia dotychczasowe dywagacje na temat 
sojuszu muzułmańsko-monofizyckiego. Wręcz odwrotnie, to ortodoksi mogli być 
w pewnych momentach stronnikami kalifów, w opozycji do jakobitów. Więcej na temat 
roli Sergiusza na dworze umajjadzkim zob. m.in.: A. K a p l o n y, Konstantinopel und 
Damaskus. Gesandtschaften und Verträge zwischen Kaisern und Kalifen 639–750. Unter-
suchungen zum Gewohnheits – Völkerrecht und zur interkulturellen Diplomatie, Berlin 
1996, s. 137–139; J. N a s r a l l a h, Saint Jean de Damas. Son époque, sa vie, son œuvre, 
Harissa 1950, s. 32–38, 57–61

231  P.K. H i t t i, Dzieje Arabów, tłum. W. D e m b s k i, M. S k u r a t o w i c z, 
E. S z y m a ń s k i, Warszawa 1969, s. 130.

232  Ἡράκλειος δὲ τοῦτο ἀκούσας ὑπαίτιον ἔκρινε τὸν Ἰωάννην ὡς ἄνευ τῆς βασιλι-
κῆς εἰδήσεως τοῦτο πεποιηκότα, καὶ τοῦτον μεταπεμψάμενος ἐξορίᾳ κατέκρινεν. – całość 
wraz z przytoczonymi w tekście głównym fragmentami znajduje się w relacji: Te o- 
f a n e s, AM 6128, s. 340.2–9.



Rozdział II. Muhammad, islam, pierwsi muzułmanie a chrześcijanie 115

że według Jenny Ferber wzmianki te miały na celu w niezbyt pochlebnym 
świetle przedstawić Herakliusza właśnie, a nie Jana. Ten ostatni miał 
bowiem według jej interpretacji szansę dzięki układowi powstrzymać 
dalszą ekspansję Arabów za Eufrat. Poprzez swoją interwencję, cesarz 
zaprzepaścił tę możliwość. Na tej samej zasadzie badaczka interpretuje 
wzmianki o działaniach Cyrusa, któremu interwencja cesarska nie po- 
zwoliła na uzyskanie pozytywnych warunków kapitulacji dla Egiptu233. 
Nie podważając, że faktycznie założyciel nowej bizantyńskiej dynastii 
występuje w tych fragmentach (podobnie jak w kontekście opuszczenia 
Syrii) w dość dwuznacznej pozycji, to jednak należałoby się zastano-
wić, czy można uznać, iż Teofanes użyłby przeciwko cesarzowi takiej 
argumentacji – mimo wszystko jednak wymienione wyżej postaci stara- 
ły się przypieczętować układy, zgodnie z którymi oddawały bizantyńskie 
prowincje pod muzułmańską kuratelę. Trudno by Chronograf otwar- 
cie miał poprzeć takie postępowanie i potępić działania cesarza, być może 
spóźnione i niezbyt udane, jednakże zmierzające do uniknięcia podobnej 
sytuacji. Nawet jeżeli nie mógł mu wybaczyć jego monoteletyzmu. Warto 
byłoby też zastanowić się nad jeszcze jednym zagadnieniem – skoro kwe-
stia ewentualnej herezji cesarza byłaby głównym powodem, dla którego 
Teofanes stworzył podobną narrację na temat podboju arabskiego, dla-
czego Cyrus miałby pełnić w niej rolę adwersarza cesarza?

Drugi przykład współpracy ortodoksów z muzułmanami jest szerzej 
znany. Mam tu na myśli zawarcie tzw. paktu jerozolimskiego pomiędzy 
patriarchą tego miasta Sofroniuszem a kalifem ‘Umarem234. Teofanes 
wyraźnie wskazuje, że przedstawiciel chrześcijan otrzymał od muzułma-
nina: λόγον έλαβε πάσης Παλεστίνης άσφαλείας235. Przez Cyrila Mango 
i Rogera Scotta powyższy fragment interpretowany jest jako: received 

233  J. F e r b e r, Theophanes’ Account of the Reign Heraclius, [in:] Byzantine Papers: 
Proceedings of the First Australian Byzantine Studies Conference, Canberra, 17–19 May 
1978, eds E. J e f f r e y s, M. J e f f r e y s, A. M o f f a t t, Canberra 1981, s. 38–40.

234  Istotne pytanie to czy chrześcijanie jerozolimscy mieli jakiekolwiek inne wyjście 
niż pertraktacje, biorąc pod uwagę zachowanie dowódców bizantyńskich. Próba rede-
finicji dotychczasowych ustaleń dotyczących oblężenia, także tych chronologicznych 
zob. I. S y v ä n n e, The Capture of Jerusalem by the Muslims in 634, HiŚ 8, 2019, s. 37–58.

235  Te o f a n e s, AM 6127, s. 339.17–18.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…116

a promise of immunity for the whole of Palestine236. Biorąc pod uwagę, że 
άσφαλεία można tłumaczyć jako „zabezpieczenie”, „gwarancję”, czy nawet 

„zapewnienie”, niekoniecznie „nietykalność”, natomiast λόγος to równie 
dobrze „słowo” oraz „prawo”, niekoniecznie „obietnica”, znacznie cie-
kawsza wydaje mi się propozycja wcześniejszego tłumaczenia, zgłoszona 
przez Harry’ego Turledove’a: for Sophronios, the chief prelate of Jerusalem, 
negotiated a treaty for the security of all Palestine237. Należy przyznać, że 
fragment jest dość dwuznaczny. Być może był to zabieg celowy, a Teofanes 
chciał w ten sposób uniknąć bezpośredniego potwierdzenia, iż Sofroniusz, 
tak zasłużony dla ortodoksji patriarcha (co zresztą zostało podkreślone 
w krótkim panegiryku na jego część znajdującym się przy wzmiance o jego 
śmierci, pod tym samym rokiem Chronografii238) znosił się i układał z nie-
wiernymi. Mógł to być też sposób odniesienia się do tradycji muzułmań-
skich, w których układ jerozolimski odgrywał dość istotną rolę239. Tak czy 
inaczej, jak widać Teofanes nie mógł przejść obok tej kwestii obojętnie, co 
czasem czynią badacze zajmujący się zagadnieniem stosunku monofizy-
tów wobec islamu – skoro także ortodoksi, w założeniu wierni cesarstwu, 
rozpoczynali negocjacje z muzułmańskimi wodzami, czemu mieliby tak 
nie czynić reprezentanci Kościołów formalnie nieuznawanych przez cesa-
rza?240 Myślę, że dobrym podsumowaniem sytuacji nieortodoksyjnych 

236  Te o f a n e s  (C. M a n g o, R. S c o t t), s. 471.
237  Te o f a n e s  (H. Tu r t l e d o v e), s. 39.
238  Gdzie Chronograf podkreślił przywiązanie Sofroniusza do ortodoksji: Te o- 

f a n e s, AM 6127, s. 339.29–32.
239  Więcej na ten temat, także o szczegółowych warunkach przedstawionych przez 

Sajfa ibn ‘Umara, zachowanych w przekazie at-Tabariego zob.: B. C e c o t a, Ekspansja 
arabska…, s. 302–304.

240  Myślę, że warto w tym miejscu wspomnieć obszerne studium Jacka Boulosa 
Victora Ta n n o u s a, który w swojej dysertacji poświęconej dziejom Syrii w okresie 
muzułmańskich najazdów zauważył m.in. dość istotną, a rzadko podkreślaną kwestię 

– to, że syryjska/aramejska większość zamieszkująca ten region nie doczekała się własnej 
reprezentacji politycznej nie znaczy, że nie posiadała takiego znaczenia, a dla tych wspól-
not zmiana władzy z bizantyńskiej na muzułmańską nie musiała oznaczać jakiegoś końca 
pewnej epoki, ale raczej kontynuację funkcjonowania w dość podobnych warunkach 
do poprzednich, pod kontrolą cesarską. Niestety, można o tym zapomnieć zajmując się 
dziejami Syrii albo z perspektywy bizantyńskiej albo arabskiej: Syria between Byzantium 
and Islam. Making Incommensurables Speak, PhD Thesis, University of Princeton 2010,



Rozdział II. Muhammad, islam, pierwsi muzułmanie a chrześcijanie 117

chrześcijan była postawa patriarchy nestoriańskiego Iszujaba III, którego 
korespondencja z okresu sprawowania pontyfikatu w latach 649–659 jest 
jednym z najważniejszych źródeł dotyczących relacji Kościoła Wschodu 
z muzułmanami doby najazdów. Chociaż hierarcha dostrzegał pewne 
formy prześladowań ze strony Arabów, szczególnie fiskalnych, a sam był 
prawdopodobnie tymczasowo więziony przez jednego z kalifackich 
namiestników, to jednocześnie wzywał swoich podwładnych do daleko 
idącej ostrożności w postępowaniu z administracją arabską i uznawania jej 
władzy, przy jednoczesnym podejmowaniu starań zachowania wierzących 
w Kościele241. Cóż innego można było czynić?242

s. 570–575. Należy też wskazać na badania epigraficzne i onomastyczne prowadzone 
przez Leah D i  S e g n i. Co prawda nie wykorzystano jeszcze dostatecznie szerokiego 
materiału by uznać wyniki tychże za reprezentatywne (co zostało zresztą podkreślone 
w tekście), niemniej jednak uderzająca jest gradacja jaka wynika z analizy imion używa-
nych w inskrypcjach odnajdywanych w kościołach Palestyny i Syrii, gdzie zhellenizowane 
wersje tychże nosili najczęściej przedstawiciele elit duchownych, pozostali zaś raczej 
aramejskie, syryjskie, czy nawet arabskie. Nie świadczy to oczywiście o pochodzeniu 
etnicznym, a raczej dominacji jednej z kultur w sensie jej elitarności, zauważalnej nawet 
już po podboju arabskim: Greek Inscriptions in Transition from the Byzantine to the Early 
Islamic Period, [in:] From Hellenism to Islam. Cultural and Linguistic Change in the 
Roman Near East, eds H. C o t t o n, R. H o y l a n d, J. P r i c e, D. Wa s s e r s t e i n, 
Cambridge 2009, s. 352–373.

241  Fragmenty korespondencji świadczące o takiej postawie odnaleźć można w tłu-
maczeniu: R. H o y l a n d, Seeing Islam…, s. 179, 181. Szczegółowe omówienie postawy 
patriarchy wobec islamu doczekało się dwóch świetnych opracowań: I. B c h e i r y, 

An Early Christian Reaction to Islam Išū‘yahb III and the Muslim Arabs, Piscata- 
way 2019, s. 93–105; I. O v i d i u, Muslime und Araber bei Īšō‘jahb III (649–659), Wies- 
baden 2009, s. 89–122.

242  W kontekście ochrony wspólnoty wypracowanie dobrych warunków jej funkcjo-
nowania pod nową władzą było wręcz wymogiem, jaki należało postawić przed miejscową 
hierarchią, bez względu na to, którą denominację reprezentowała. Niezależnie zresztą 
od tego, czy faktycznie doszło do podobnych porozumień z niektórymi wspólnotami, 
to na przestrzeni pierwszych wieków kalifatu starały się one nawet tworzyć narracje 
lub dokumenty potwierdzające szczególne prerogatywy i przywileje, jakimi mieli je 
obdarzyć islamscy przywódcy, z samym Muhammadem na czele: Ph. Wo o d, The Treaty 
between Muḥammad and the Christians of Najrān in the Chronicle of Seert: Negotiating 
the Rights of the Conquered and the Re-writing of the Past, Msq 33, 2021, s. 156–168. 
Część z tych tradycji powinna być więc traktowana raczej jako element dyskusji na temat 
praw chrześcijan w okresie abbasydzkim niż dokument poświadczający stan faktyczny 



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…118

4.	 Chrześcijanie prześladowani?

Problematyka związana z sytuacją chrześcijan pod władzą arabską w okre-
sie wczesnoislamskim jest niezwykle złożona. Kwestią tą zajmowało się 
już wielu badaczy, także polskich243. W dzisiejszej debacie pobrzmiewa 
niekiedy pogląd, iż muzułmanie dosyć energicznie prześladowali chrześci-
jan na podbitych ziemiach. Rozwinięcie tej hipotezy odnajdziemy przede 
wszystkim w pracach popularnonaukowych244. Jednak kiedy przyjrzymy 

z czasów wczesnoislamskich podbojów. O tej rozszerzającej się o sprawy świeckie roli 
patriarchów i biskupów (a także np. rabinów) w nowych warunkach państwa muzuł-
mańskiego zob. m.in.: U. S i m o n s o h n, Muslim Involvement in Non-Muslim Political 

Affairs in the Early Islamic Period, [in:] Religious Minorites in Christian, Jewish and Mus-
lim Law (5th–15th Centuries), eds N. B e r e n d, Y. M a s s e t, C. N e m o-P e k e l m a n, 
J.V. To l a n, Turnhout 2017, s. 341–352.

243  Klasyczne wprowadzenie do tematu odnajdzie Czytelnik w: C.E. B o s w o r t h, 
The “Protected Peoples” (Christians and Jews) in Medieval Egypt and Syria, BJRULM 62, 
1979, s. 11–36; i d e m, The Concept of Dhimma in Early Islam, [in:] Christian and Jews 
in the Ottoman Empire. The Functioning of a Plural Society, eds B. B r a u d e, B. L e w i s, 
New York–London 1982, s. 37–51, natomiast w kontekście chrześcijan melkickich, pozo-
stałych pod władzą muzułmańską po podbojach: H. K e n n e d y, The Melkite church 
from the Islamic Conquest to the Crusades. Continuity and Adaptation in the Byzantine 
Legacy, [in:] i d e m, The Byzantine and Early Islamic Near East, Aldershot–Burlington 
2006, s. 325–343. Spośród prac polskich godne polecenia są: D. G ó r s k i, Sytuacja 
chrześcijaństwa na terenach Północnej Afryki od podbojów muzułmańskich do XII wieku, 
Kraków 2004; K. K o ś c i e l n i a k, Grecy i Arabowie. Historia Kościoła melkickiego 
(katolickiego) na ziemiach zdobytych przez muzułmanów (634–1516), Kraków 2004, 
a także krótkie omówienie zagadnienia: M. Wo ź n i a k, Wspólnoty chrześcijańskie na 
terytoriach opanowanych przez Arabów (VII–VIII w.), [in:] Bizancjum i Arabowie…, 
s. 428–457. Rozważania zaprezentowane w niniejszym podrozdziale są rozwiniętą 
formą: B. C e c o t a, „Klątwa na Mahometa i jego opowieści i wszystkich, którzy wierzą 
w nie!” – prześladowania chrześcijan przez Umajjadów w Syrii na podstawie Chronografii 
Teofanesa Wyznawcy, PNH 8. 1, 2009, s. 143–152.

244  Myślę tutaj głównie o pracach Gisèle L i t t m a n, która książki swoje sygnuje 
pseudonimami: B a t  Ye ‘o r  (Córka Nilu) oraz Y. M a s r i y a  (Egipcjanka). Zapewne 
także pod wpływem osobistych doświadczeń (jej rodzina została wygnana z Egiptu 
w 1957 r.), sformułowała ona teorię o istnieniu już we wczesnym islamie tzw. systemu zim-
mitude (dhimmitude), który według niej jest jakby przedłużeniem dżihadu, rozumianego 



Rozdział II. Muhammad, islam, pierwsi muzułmanie a chrześcijanie 119

się bliżej konkretnym źródłom, możemy dojść do wniosków niezupełnie 
zgodnych z tą hipotezą245. Dobrym przykładem jest tutaj Chronografia 

jako walka przeciw niewiernym. Neologizm ten, stworzony przez libańskiego działa-
cza maronickiego Bahira Dżemajela w 1982 r., świadomie nawiązuje do angielskiego 
słowa servitude, oznaczającego ‘służebność’ lub ‘niewolę’. Zob. m.in.: B a t  Ye ‘o r, The 
Dhimmi: Jews and Christians under Islam, Rutheford–London–Toronto 1985, s. 43–97; 
e a d e m, The Decline of Eastern Christianity under Islam: from Jihad to Dhimmitude: 
Seventh-Twentieth Century, Madison–London 1996, s. 43–140; e a d e m, Islam and 
Dhimmitude…, s. 33–122. Wielu autorów nie zgadza się z tak daleko idącymi tezami, 
na przykład Mark C o h e n  napisał, że książki B a t  Ye ‘o r  są rodzajem „rewizjoni-
stycznego” mitu, zob. Islam and the Jews: Myth, Counter-Myth, History, JQ 38, 1986, 
s. 125–137. Należy zauważyć, iż prace G. L i t t m a n  są nie tylko wyjątkowo anty- 
islamskie, ale zawierają błędy merytoryczne, dotyczące nawet chronologii poszczegól-
nych wydarzeń.

245  W zachowanym materiale źródłowym dotyczącym bezpośrednich, fizycznych 
prześladowań wobec chrześcijan, związanych z torturami lub egzekucjami można wymie-
nić jedynie kilka przykładów w interesującym nas okresie – omówione tutaj przypadki 
Piotra z Damaszku, Piotra z Majumy, Piotra z Kapitolias (o ile nie jest to ta sama osoba), 
pochodzące z końca VIII w. męczeństwo Antoniego Ruwah – S.H. G r i f f i t h, Chris-
tians, Muslims and Neo-Martyrs: Saints Lives and Holy Land History, [in:] Sharing 
the Sacred: Religious Contacts and Conflicts in the Holy Land: First-Fifteenth Centu-
ries CE, eds A. K o f s k y, G. S t r o u m s a, Jerusalem 1998, s. 163–207; I. D i c k, La 
passion Arabie de S. Antoine Ruwaḥ, néo-martyre de Damas † 25 dec. 799, Mu 74, 1961, 
s. 109–133; P. P e e t e r s, S. Antoine le néo-martyr, AB 31, 1912, s. 410–450, a także 
późniejszy (IX w.) przykład wywodzącego się prawdopodobnie z Ghassanidów ‘Abd 
al-Masiha – M. S w a n s o n, The martyrdom of ‘Abd al-Masih, superior of Mount 
Sinai (Qays al-Ghassani), [in:] Syrian Christians under Islam: the First Thousand Years, 
ed. D. T h o m a s, Leiden 2001, s. 107–129; S.H. G r i f f i t h, The Arabic account of ‘Abd 
al-Masīḥ an-Nağrānī al-Ghassānī’, Mu 98, 1986, s. 331–374, oraz interesujący w kontekście 
zaprezentowanych dalej „wątków gruzińskich”, również odwołujący się do późniejsze-
go, abbasydzkiego okresu żywot Michała z Mar Saba – J. S t u t z, St. Michael of Mar 
Saba and its Georgian version, [in:] „Geogian Manuscript” – International Summer 
School and Conference. Conference Proceedings, Tbilisi 2019, s. 25–30; B. R o g g e m a, 
The Martyrdom of Michael of Mar Saba, [in:] Christian-Muslim Relations. A Biblio- 
graphical History vol. I (600–900), eds  e a d e m, D. T h o m a s, Leiden–Boston 2009, 
s. 911–915; M.J. B l a n c h a r d, The Georgian version of the Martyrdom of Saint Michael, 
monk of Mar Sabas Monastery, ARAM 6, 1994, s. 149–163; P. P e e t e r s, La Passion 
de s. Michel le Sabaite, AB 48, 1930, s. 65–98. Por. D.K. R e y n o l d s, Monasticism and 
Christian Pilgrimage in Early Islamic Palestine (c. 614– c. 950), PhD Thesis, University 
of Birmingham 2013, s. 227–228.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…120

Teofanesa Wyznawcy. Napisał ją człowiek nastawiony z pewnością 
niezbyt przychylnie do muzułmanów, o czym mogliśmy się przekonać 
w poprzednich podrozdziałach. Teofanes był mnichem, biorąc pod uwagę 
jego zainteresowanie (a także Jerzego Synkellosa) Wschodem, nie był mu 
obojętny los chrześcijan, którzy pozostali pod władzą arabską. Lektura 
Chronografii utwierdza także w przekonaniu, że jej autor był dosyć dobrze 
obeznany w wewnętrznej historii państwa muzułmańskiego. Pomimo to 
w jego dziele znajdujemy zaledwie kilka wzmianek na temat fizycznych 
prześladowań chrześcijan w kalifacie246. Należy bowiem, jak się wydaje, 
oddzielić relacje dotyczące ustawodawstwa muzułmańskiego (o których 
więcej w następnym podrozdziale) od tych, traktujących o bezpośrednim, 
fizycznym czynieniu krzywdy chrześcijanom247.

Z jedynym domniemanym przypadkiem tego typu zachowania w okresie 
ustanawiania władzy arabskiej na podbitych terytoriach, spotykamy się 
w relacji dotyczącej roku 6157 AM (664/665 AD). Teofanes wspomniał 
tam o śmierci biskupów Apamei oraz Emesy. Ten drugi, jeśli wierzyć 

246  Lektura Chronografii potwierdza zresztą inną ogólną tezę badaczy problemu 
– brak bezpośrednich, fizycznych prześladowań chrześcijan charakterystyczny jest raczej 
dla wczesnego okresu, do końca sprawowania władzy przez Umajjadów. Liczba podobnych 
przypadków rośnie zaś wraz z ugruntowaniem się kalifatu Abbasydów po 750 r. Teza 
taka znalazła się m.in. w opracowaniach przygotowanych przez Roberta S c h i c k a 
(The Christian Communities of Palestine from Byzantine to Islamic Rule. A Historical and 
Archeological Study, Berlin 2021, s. 159–179; wcześniejsze wydania: The Christian Com-
munities of Palestine from Byzantine to Islamic Rule. A Historical and Archeological Study, 
Princeton 1995, na podstawie doktoratu: The Fate of the Christian in Palestine during 
the Byzantine-Umayyad Transition A.D. 600–750, PhD Thesis, University of Chicago 
1987; nie są to więc nowe hipotezy), podobnie twierdził również: J.L. B o o j a m r a, 
Christianity in Greater Syria after Islam, SVTQ 35. 2/3, 1991, s. 223–239.

247  Co więcej, jak wskazuje Heshām M. H a s s a n fizyczna likwidacja lub tor-
tury stosowane wobec chrześcijan „bizantyńskich”, melkickich w pierwszych dwóch 
wiekach panowania muzułmanów nad terenami Syrii wynikały nie tyle z wyznawa-
nia chrześcijaństwa, co otwartego odrzucenia islamu, albo w postaci apostazji (jak 
w przypadku św. Bachusa Młodszego, czy św. Krzysztofa Sabait’y) albo złorzeczenia 
i przeklinania samego Proroka Muhammada (np. opisana na kolejnych kartach książki 
historia Piotra) – H.M. H a s s a n, Ο εκχριστιανισμός των Αράβων και ο εξισλαμισμός 
των Βυζαντινών: η εικόνα του «άλλου» στις αραβοβυζαντινές πηγές του 7ου και 10ου αιώνα, 
[in:] Byzantium and the Arab World: Encounter of Civilizations, eds A. K r a l i d e s, 
A. G k o u t z i o u k o s t a s, Thessaloniki 2013, s. 184.



Rozdział II. Muhammad, islam, pierwsi muzułmanie a chrześcijanie 121

bizantyńskiemu chronografowi, został spalony248. Teofanes wymienił 
jednak tylko imię biskupa Apamei – Tomarichos249. Trudno jedno-
znacznie stwierdzić, czy informacja przekazana przez Chronografa 
dotyczy obydwu biskupów w tym samym kontekście – to znaczy, czy 
domniemane prześladowania dotknęły obydwu, a w przypadku drugie-
go dziejopis postanowił też określić dokładnie w jak drastyczny sposób 
dokonał żywota. Zauważmy również, że Teofanes nie wskazał wyraźnie 
w wyniku jakiego wydarzenia doszło do śmierci w ogniu. Nie wymienił 
winowajców. Mimo tych zastrzeżeń w literaturze przedmiotu wzmian-
kę tę uznaje się za jeden z przykładów prześladowań chrześcijan przez 
muzułmanów250. Ciekawie na ten problem spojrzała dobre pół wieku 
temu Ann Susan Proudfoot, która zasugerowała, iż powyższa wzmianka 
pojawiła się w Chronografii, mimo że informacje te miały czysto lokalny, 
syryjski charakter, ponieważ Teofanes czuł się zmuszony z nich skorzystać, 
nie posiadając po prostu materiałów stricte bizantyńskich, dotyczących 

248 Te o f a n e s, AM 6157, s. 348.23–24: καὶ ἀπέθανε Θωµάριχος, ὁ ἐπίσκοπος Ἀπαµεί-
ας· καὶ ἐκάη ὁ ἐπίσκοπος Ἐµέσης. Co prawda można by informację o biskupach trak-
tować oddzielnie, jednak wydaje się, że obydwaj hierarchowie podlegali tym samym 
prześladowaniom i dlatego Teofanes wymienił ich obok siebie.

249  W chrześcijańskich źródłach wschodnich, syryjskich i arabskich, pojawia się pod 
imieniem Tomasza – M i c h a ł  S y r y j c z y k, II, s. 442; K r o n i k a  d o  1 2 3 4  r., 
s. 213; A g a p i u s, s. 480, por. też: The Secular History of Dionysius of Tel-Mahre (Extract 
from the Anonymous Chronicle of AD 1234 with Supplementary Material in the Notes from 
the Chronicle of the Jacobite Patriarch Michael, § 99, [in:] The Seventh Century in the 
West-Syrian Chronicles, ed. and transl. A. P a l m e r, Liverpool 1993, s. 177. Zauważa to 
m.in. R. H o y l a n d, który proponuje by obydwa imiona traktować jako wersję tego 
samego – Tomasz: Theophilus of Edessa’s Chronicle…, s. 134. Być może więc występująca 
bardzo rzadko u Teofanesa forma Θωμάριχος jest tylko zdrobnieniem imienia Tomasz, 
charakterystycznym dla greckojęzycznych wspólnot w Syrii. Na podstawie podobieństwa 
imienia w literaturze pojawiło się podejrzenie, że być może to ten sam Tomarichos, biskup, 
który brał udział w misji do mieszkańców miasta na Arados w imieniu Mu’awiji w roku 
649 (AM 6140, s. 344, 5–15). Z drugiej strony podejrzenie powszechności używania 
takiego zdrobnienia wykluczałoby sugestię, iż występujący u Teofanesa biskupi to jedna 
i ta sama osoba. Więcej: Thomarichos, [in:] PMZ Online. Por. Thomarichos 1, [in:] PBE.

250  Dla przykładu Warren Tr e a d g o l d  wymienia tenże jako jeden z sześciu przy-
padków, o których możemy dowiedzieć się u Teofanesa Wyznawcy (a które zaczerpnął 
według autora prawdopodobnie od Teofila z Edessy, dodajmy dla porządku): The Middle 
Byzantine Historians…, s. 41–42; por. i d e m, The Life and Wider…, s. 14.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…122

wydarzeń w Konstantynopolu i cesarstwie, takich, które mógłby przypisać 
do tego konkretnie roku (oprócz informacji o zwyczajowym najeździe 
muzułmańskim na ziemie cesarstwa251, co znalazło się we wcześniejszym 
passusie pod AM 6157 – ἐπεστράτευσε Βουσοὺρ κατὰ Ρωμανίας)252. Biorąc 
pod uwagę powyżej sformułowane zastrzeżenia względem rażącego braku 
jakichkolwiek szczegółów dotyczących ewentualnego prześladowania, 
wyjaśnienie można uznać za całkiem trafne, mimo że mogłoby wydawać 
się niemal absurdalne. Niekiedy technika pracy może przeważać nad 
rozsądkiem. Jednocześnie jednak warto mimo wszystko pochylić się 
nad tą krótką wzmianką i zastanowić jakie informacje możemy dzięki niej 
uzyskać na temat sytuacji ortodoksyjnych chrześcijan pod władzą muzuł-
manów. Jak podkreśla J.L. Boojamra strata biskupa w tamtym okresie 
niosła za sobą poważne skutki. Ze względu na panujący chaos admini-
stracyjny w Kościele odciętym od swoich metropolii, wspólnota mogła 
bowiem zostać pozbawiona przywództwa na wiele lat253. Biskup miał bez-
pośredni kontakt z wiernymi, do niego należały wszelkie zadania duszpa-
sterskie. Ponadto, po wycofaniu się Bizantyńczyków, pełnił często funkcję 
przedstawiciela wspólnoty melkickiej na danym terytorium254. Mniejsze 

251  Jednak niekoniecznie był to jeden z tradycyjnych najazdów, a element zakrojonej 
na szerszą skalę kampanii, łączącej działania lądowe i morskie, której celem według 
niektórych źródeł mógł być nawet Konstantynopol: B. C e c o t a, Arabskie oblężenia…, 
s. 66–67; 161–164; por. J. We l l h a u s e n, Arab Wars with the Byzantine in the Uma-
yyad Period, [in:] Arab-Byzantine Relations in Early Islamic Times, eds L. I. C o n r a d, 
M. B o n n e r, London–New York 2004, s. 39. W tym kontekście wzmożona działalność 
wywiadowcza, a co za tym idzie reperkusje, jakie spotkałyby „agentów”, którzy zostaliby 
wykryci, są bardziej prawdopodobne.

252  A.S. P r o u d f o o t, The Sources of Theophanes for the Heraclian Dynasty, 
MPhil. Thesis, University of London 1965, s. 165.

253  J.L. B o o j a m r a, Christianity in Greater Syria: Surrender and Survival, B 67, 
1997, s. 163.

254  Tak też uważali sami muzułmanie. Znamienny jest przykład, jaki podaje Te o- 
f a n e s  w relacji z roku 6140 AM (s. 343.30–31 oraz 344.1–10). Dotyczy ona inwazji 
Mu’awiji na Cypr. Kiedy arabski emir miał problemy ze zdobyciem małego miasta na 
wyspie Arados, zwanego Kastellos, próbował posłużyć się wpływami biskupa. I chociaż 
podstęp ten nie powiódł się, potwierdza to jednak szczególną rolę tego ostatniego i zro-
zumienie dla niej wśród muzułmanów. Więcej na ten temat, zob. m.in.: L.I. C o n r a d, 



Rozdział II. Muhammad, islam, pierwsi muzułmanie a chrześcijanie 123

konsekwencje wiązały się zaś z brakiem patriarchy, którego mógł dosyć 
skutecznie zastąpić synod. Patriarcha nie miał też tak bezpośredniego 
kontaktu z wiernymi255. Dokładnie analizując przekaz Teofanesa z AM 6157 
warto wziąć pod uwagę całość tego passusu – co jeśli wzmianka o śmierci, 
która spotkała biskupów jest w jakiś sposób skorelowana z informacją 
o najeździe? Na wątek ten zwrócił uwagę m.in. Walter E. Kaegi, który 
sądził, że niemożliwym jest by organizowanie wypraw muzułmańskich 
odbywało się przy całkowicie biernym zachowaniu miejscowej ludności 
chrześcijańskiej – mogła ona współpracować w zakresie wywiadowczym 
z agentami cesarskimi, informując o ruchach wojsk, mogła być też „uży-
wana” do dywersji, np. aprowizacyjnej256. Być może biskupi zapłacili za 
to najwyższą cenę? Niestety, bez jakiejkolwiek bezpośredniej przesłanki, 
a tej w Chronografii brak, nie odpowiemy na to pytanie.

Z następnymi relacjami o bezpośrednim prześladowaniu chrześcijan 
spotykamy się w Chronografii dopiero w latach czterdziestych ósmego 
wieku257. Jest to już okres schyłkowy dynastii umajjadzkiej. Idea dżihadu 

The Conquest of Arwād. A Source-Critical Study in the Historiography of the Early Medieval 
Near East, [in:] The Byzantine and Early Islamic Near East. Problems in the Literary 
Sources Material, eds  i d e m, A. C a m e r o n, Princeton 1992, s. 317–401.

255  Stanem normalnym przez sto pierwszych lat panowania arabskiego był brak 
chalcedońskich patriarchów w Antiochii, Aleksandrii oraz Jerozolimie. W Jerozolimie 
sede vacante trwało 60 lat, w Aleksandrii 90, zaś w Antiochii 40. Więcej na ten temat 
zob.: K. K o ś c i e l n i a k, Grecy i Arabowie…, s. 86–107. Należy jednak pamiętać, że 
chociaż podobna sytuacja nie miała wpływu na bieżącą działalność wspólnoty, to jednak 
odcięcie od bizantyńskiej hierarchii zaowocowało w dłuższej perspektywie wykształce-
niem specyficznych form rytu, chociażby z najbardziej widoczną semityzacją językową 
liturgii, syryjską lub coraz częściej arabską – J.C. L a m o r e a u x, Early Eastern…, s. 7.

256  Wyrażając tę opinię amerykański bizantynista powołał się m.in. na AM 6157 
Te o f a n e s a: W.E. K a e g i, Byzantium…, s. 245.

257  Wspominane przez Teofanesa nakazy ‘Umara II (dotyczące kwestii używania wina 
oraz ważności zeznań świadka chrześcijanina, zob.: Te o f a n e s, AM 6210, s. 399.20-25) 
czy też zarządzenia Walida I (dotyczące zmiany języka kancelarii władcy z greckiego 
na arabski, zob.: Te o f a n e s, AM 6199, s. 376.2–7) nie nosiły znamienia bezpośred-
nich i fizycznych prześladowań. Zarządzenie Walida I, chociaż traktowane przez Teo
fanesa, jako wymierzone przeciw chrześcijanom, było jednak edyktem administracyjnym. 
Zmiana języka urzędowego na arabski wydaje się naturalna, jeśli zwrócimy uwagę na 
stopień rozwoju państwa oraz czas, jaki minął od zajęcia Syrii czy też Egiptu przez 



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…124

traci swój impet. Khalid Yahya Blankinship słusznie łączy te dwa procesy. 
Koniec ekspansji zewnętrznej wydaje się bowiem być początkiem końca 
dynastii258. Okres, w którym kończy się dżihad zewnętrzny – militarny, 
jest zarazem początkiem rozwiniętego dżihadu, który moglibyśmy nazwać 
wewnątrzpaństwowym, próby pewnej unifikacji, co mogło (ale nie musia-
ło) skutkować prześladowaniami.

Pierwsza spośród relacji, dotyczących tego okresu, pochodzi z roku 
6232 AM. Bizantyńczyk opisał w niej wydarzenia mające miejsce jeszcze 
pod panowaniem Hiszama. Teofanes wspomniał tu, że arabski władca 
nakazał zamordowanie chrześcijańskich jeńców259. Bizantyński chronograf 

Arabów. Nakaz ten nie był też wykonywany ze zbytnią gorliwością, co potwierdza sam 
Teofanes pisząc: διὸ καὶ ἕως σήµερόν εἰσι σὺν αὐτοῖς νοτάριοι Χριστιανοί (Te o f a n e s, 
AM 6199, s. 376.6–7). Nadanie państwu bardziej islamskiego i arabskiego charakteru 
wiązane jest zresztą przez niektórych z badaczy z osiągnięciem szczytu rozwoju kalifatu 
pod rządami Umajjadów właśnie za panowania Walida (G.R. H a w t i n g, The First 
Dynasty of Islam. The Umayyad Caliphate AD 661–750, London–New York 2000, s. 58), 
czasach dobrobytu i względnego pokoju – H. K e n n e d y, Al-Walīd (I), [in:] EI2, vol. XI: 
W–Z, eds P.J. B e a r m a n, Th. B i a n q u i s, C.E. B o s w o r t h, E. v a n  D o n z e l, 
W.P. H e i n r i c h s, Leiden 2002, s. 127–128. Co zaś do samej „arabizacji” to niektórzy 
spośród badaczy konstatują, iż właśnie Walid był odpowiedzialny za odrzucenie sztyw-
nych form klasycznego arabskiego i dostosowanie języka do współczesnych wyzwań 

– J. We l l h a u s e n, The Arab Kingdom and its Fall, transl. M. G r a h a m  We i r, Cal-
cutta 1927, s. 224–225. Arabizacja wspomniana wyżej nie powinna być interpretowana 
we współczesnych kategoriach jako coś „tradycjonalistycznego” czy „konserwatywnego”, 
ale wręcz jako dokonanie modernizacyjne. Warto też dodać, że inna z decyzji Walida 
intepretowana w kontekście prześladowań – zamienienie katedry św. Jana Chrzcicie- 
la w Damaszku na meczet, nie może być uznana za takowe w pełnym sensie tego słowa, 
chociażby, dlatego że chrześcijanie otrzymali rekompensatę w postaci innych terenów 
w mieście – R. H i l l e n b r a n d, Islamic Architecture. Form, Function and Meaning, 
New York 1994, s. 69.

258  K.Y. B l a n k i n s h i p, The End…, s. 199–206.
259  Te o f a n e s, AM 6232, s. 414.3–4: τῷ δ’ αὐτῷ ἔτει ἀνεῖλεν Ισάµ, ὁ τῶν Ἀράβων 

ἀρχηγός, τοὺςκατὰ πᾶσαν πόλιν τῆς ὑπ’ αὐτὸν ἀρχῆς αἰχµαλώτους Χριστιανούς. Słowo 
αἰχµάλωτος Cyril M a n g o  i Robert S c o t t  tłumaczą jako prisoner [por.: Te o f a n e s 
(C. M a n g o , R. S c o t t), s. 573], jednak wydaje się, że do kontekstu bardziej pasuje 
captive, gdyż grecki wyraz oznacza ‘jeńca wojennego’, ‘brankę’, zob. Słownik grecko-polski, 
t. I, oprac. O. J u r e w i c z, Warszawa 2000, s. 19. Mogli to być jeńcy pozyskani dwa lata 
wcześniej, w 738 r. podczas operacji prowadzonych przez Sulejmana ibn Hiszama, syna 
kalifa, przeciwko miejscowości Sideron (Żelazna Twierdza), na co wskazuje bezpośrednio 



Rozdział II. Muhammad, islam, pierwsi muzułmanie a chrześcijanie 125

wyróżnił wśród nich postać Eustacjusza260, który był synem patrycjusza 
Marianiusza261. Zgodnie z przekazem Wyznawcy Eustacjusz nie wyparł 
się chrześcijańskiej wiary, za co poniósł śmierć męczeńską262. Z informacji 
podanej przez Bizantyńczyka można więc wyciągnąć wniosek, że w danym 
przypadku muzułmanie usiłowali siłą nawracać chrześcijan. Potwierdzenie 
tego przypuszczenia odnajdujemy w kończącym relację zdaniu: wielu 
innych także spotkała śmierć w męczeństwie i krwi w Chrystusie263. Zatem 
według Teofanesa, Eustacjusz był tylko jednym z wielu, których przy-
muszano do porzucenia chrześcijaństwa, a z powodu odmowy ponieśli 
śmierć męczeńską. Z drugiej strony należy zwrócić uwagę na kontekst, 
jaki tym wydarzeniom nadają kronikarze syryjscy (Kronika do 1234 r. 
oraz Michał Syryjczyk), którzy wskazują wyraźnie, że do zamordowa- 
nia bizantyńskich jeńców doszło w wyniku odwetu za podobne działania 
cesarza Leona III wobec więzionych w Bizancjum wojowników muzuł-
mańskich264. Interesujące jest również to, że chociaż Teofanes wzmiankuje 

Te o f a n e s w swojej relacji z AM 6230, s. 411.11–12, gdzie informuje, że Εὐστάθιον, τὸν 
υἱὸν Μαριανοῦ τοῦ πατρικίου dostał się również do niewoli. Według niektórych badaczy 
można na tej podstawie domniemywać, że Eustacjusz pełnił jakąś bliżej nieokreślo-
ną wyższą funkcję, być może nawet dowódcy obrony twierdzy [na temat oblężenia: 
Kh.Y. B l a n k i n s h i p, The End…, s. 169, o Sulejmanie: Sulaimān ibn Hišām (# 7162), 
[in:] PMZ, Erste Abteilung (641–867), Bd IV: Platon (# 6266) – Theophylaktos (# 8345), 
hrsg. R.-J. L i l i e, C. L u d w i g, Th. P r a t s c h, B. Z i e l k e, Berlin–Boston, s. 284].

260  Eustacjusz jest postacią dość enigmatyczną. Jedyne pewne wzmianki na jego temat 
znajdujemy u Teofanesa, potwierdzone jednak w późniejszej historiografii syryjskiej, 
nieco inaczej interpretującej przyczyny wydarzeń związanych ze śmiercią Eustacju-
sza. Dlatego też trudno uznać, iż była to jakaś wschodnia tradycja, pochodząca z Syrii, 
np. związana z pismami Teofila z Edessy. To co zapisał Wyznawca wydaje się być relacją 
stricte bizantyńską. Na temat Eustacjusza: Eustathios 2, [in:] PBE.

261  Być może tożsamy z Marianiuszem, wodzem bizantyńskim. Zakończony sukcesem 
atak arabski na Tyanę w roku 708 mógł być odwetem za klęskę jaką zadał Marianiusz woj- 
skom muzułmańskim w roku 706 lub 707, zob.: Marianos 2, [in:] PBE.

262  Te o f a n e s, AM 6232, s. 414.5–9.
263  Te o f a n e s, AM 6232, s. 414.9–10: καὶ πολλοὶ δὲ ἕτεροι διὰ µαρτυρίου καὶ αἵµατος 

ἐν Χριστῷ ἐτελειώθησαν.
264  Autor syryjskiej Kroniki do 1234 r., 166, t. II, s. 313, wspomina (wymieniając 

z imienia Eustacjusza, syna Marianiusza, więzionego przed wyrokiem śmierci w Har-
ranie), że kaźni chrześcijańskich jeńców dokonano na wieść o zamordowaniu jeń-
ców muzułmańskich przez Leona III, por.: I. R o c h o w, Byzanz im 8. Jahrhundert



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…126

o kulcie Eustacjusza w miejscu jego więzienia i śmierci, w Harranie, który 
przejawiać miał się przez umieszczenie w jednej z tamtejszych świątyń 
lub klasztorów relikwii męczennika, słynących ponoć licznymi cudami, 
to w bizantyńskiej tradycji liturgicznej nie znajdujemy jakiegokolwiek 
na to potwierdzenia265. Kolejny raz należałoby się zastanowić nad fak-
tycznym kontekstem wydarzeń i zadać pytanie, czy przedstawiona przez 
Teofanesa sytuacja miała na pewno religijny wymiar. Porzucenie wiary 
w zaprezentowanym przypadku wydaje się mieć bowiem także charakter 
deklaracji politycznej, w przypadku jeńców wojennych kwestii dochowa-
nia wierności cesarzowi i cesarstwu. Wyraźnie należy też podkreślić, że 
rzecz dotyczyła chrześcijan pochodzących z Bizancjum, nie miejscowych.

Bardziej interesująca w kontekście prześladowań wydaje się druga 
relacja w Chronografii, dotycząca roku 6234 AM. Teofanes wspomina 
tam o męczeństwie dwóch osób – Piotra Damasceńskiego oraz Piotra 
z Majumy. Intrygujące jest, iż zgodnie z Teofanesowym przekazem zostali 
oni ukarani nie tyle za odważne wyznawanie prawd wiary chrześcijań-
skiej, ale za bluźnierstwo przeciw Muhammadowi i islamowi266. Piotr 
Damasceński publicznie strofował bezbożnych Arabów i manichejczyków267. 

in der Sicht des Theophanes. Quellenkritisch-historischer Kommentar zu den Jahren 715–813, 
Berlin 1991, s. 144. Takie wyjaśnienie tych wydarzeń zdobyło ugruntowaną pozycję 
w historiografii syryjskiej: M i c h a ł  S y r y j c z y k, II, s. 501. Heshām M. H a s s a n 
(Ο εκχριστιανισμός…, s. 167–194) wydaje się mieć rację wskazując, że podobne kwestie, 
dotyczące czy to prześladowań, czy reakcji władz na prozelityzm w jedną lub drugą 
stronę można zaobserwować zarówno w źródłach chrześcijańskich, jak i muzułmańskich, 
obarczając winą zarówno administrację cesarstwa, jak i kalifatu.

265  Te o f a n e s  (C. M a n g o, R. S c o t t), s. 574, przyp. 13.
266  Biorąc pod uwagę spuściznę teologiczną chrześcijan pozostających pod wła-

dzą muzułmanów, w porównaniu z bizantyńską, czy zachodnioeuropejską warto 
zwrócić uwagę na dość oględne traktowanie postaci Muhammada przez tych pierw-
szych. Musiało się to wiązać ze świadomością określonych reperkusji ze strony rządzą- 
cych: D.K. R e y n o l d s, Monasticism…, s. 228, przyp. 706.

267  Daniel J. S a h a s  sformułował tezę, iż owych manichejczyków, występujących 
u Teofanesa, należy interpretować jako szyitów. Badacz swoją propozycję argumentuje 
prostą analogią manichejczyk – Pers – szyita. Jeśli byłaby to słuszna teza, wtedy fragment 
ten dotyczyłby po prostu wszystkich muzułmanów, zob.: Eighth-Century Byzantine 

Anti-Islamic Literature: Context and Forces, Bsl 57, 1996, s. 235, przyp. 36. Rzecz w tym,



Rozdział II. Muhammad, islam, pierwsi muzułmanie a chrześcijanie 127

Z tej przyczyny metropolicie Damaszku, z rozkazu kalifa Walida II, obcię-
to język i zesłano na południe państwa, według Chronografa do Arabii 
Szczęśliwej. Tam też Piotr zmarł jako męczennik imienia Chrystusa268.

Drugi z wymienionych, Piotr z Majumy, miał być naśladowcą i mają-
cym podobne zapatrywanie269, najprawdopodobniej na kwestię męczeństwa, 
gdyż Teofanes napisał: co udowodnił w tym samym czasie dobrowolnym 
męczeństwem w imię Chrystusa270. Jest to bardzo ważna informacja dla 
naszych dalszych rozważań. Łączy się ona w dość istotny sposób z opisa-
nym przez Teofanesa zachowaniem Piotra. Mając bowiem dosyć dobre 
kontakty z arabskimi urzędnikami, gdyż sam sprawował urząd fiskalny271, 
próbował nawracać muzułmanów272. Początek relacji dotyczy najpraw-
dopodobniej okresu choroby Piotra, a więc domyślać się możemy, że 

„ewangelizacji” wyznawców Allaha dokonywał on w miejscu prywatnym, 
u siebie w domu. Jednak gdy nie przyniosło to efektu, wyklął Muhammada. 
Co więcej, Teofanes zasugerował tutaj, że anatema miała charakter publicz-
ny, gdyż napisał: po tym jednak, kiedy zwalczył chorobę, zakrzyknął głośno: 
Klątwa na Muhammada i jego opowieści i wszystkich którzy wierzą w nie!273. 
Wśród muzułmanów zapanować miała konsternacja. Wydaje się, że począt-
kowo nie zrozumieli oni, dlaczego Piotr tak czynił. Podejrzewali nawet, 
że oszalał274. Jednak ostatecznie został zabity za świadome bluźnierstwo275.

Zanim przejdziemy do omówienia powyższej relacji Teofanesa należy 
się Czytelnikowi kilka słów wyjaśnienia co do aktorów przedstawio-
nego dramatu. Jest to zaś zagadnienie nader skomplikowane. W tym 
miejscu wypada bowiem wspomnieć o trzecim Piotrze – z Kapitolias, 
męczenniku z roku 715, z którym dość często łączy się obydwu wcześniej 

że analogia ta wydaje się zasadna z perspektywy dzisiejszej, w VIII–IX w. sytuacja re- 
ligijna w Persji nie była tak jednoznaczna. Sugestia wydaje się więc anachronizmem.

268  Te o f a n e s, AM 6234, s. 416.18–24.
269  Te o f a n e s, AM 6234, s. 416.24.
270  Te o f a n e s, AM 6234, s. 416.25–26.
271  Te o f a n e s, AM 6234, s. 416.26–30 – 417.1.
272  Te o f a n e s, AM 6234, s. 417.1–8.
273  Te o f a n e s, AM 6234, s. 417.10–13.
274  Te o f a n e s, AM 6234, s. 417.8–10.
275  Te o f a n e s, AM 6234, s. 417.13–14.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…128

wspomnianych276, znanym przede wszystkim z Życia i męczeństwa Piotra 
z Kapitolias, powstałego prawdopodobnie w ósmym wieku w języku 
greckim (żywot ten niekiedy atrybuowany jest Janowi z Damaszku, 
gdyż w tekście występuje jako autor święty i błogosławiony ojciec Jan, 
mnich i kapłan z Damaszku277). Problem w tym, że zachowane gruzińskie 
tłumaczenie dzieła zostało spisane osiem wieków później (!) w klasztorze 
Gelati, niedaleko Kutaisi278. W żywocie pojawiają się faktycznie bardzo 
podobne wątki do zaprezentowanych powyżej. Piotr, przesłuchiwa-
ny przez licznych dostojników arabskich279, wspomina m.in. o tym, że 

276  Według części badaczy możliwe jest, że obydwaj wymieni przez Teofanesa Pio-
trowie znaleźli się w tym samym passusie ze względu na to samo imię kalifa, który miał 
zdecydować o ich prześladowaniu – Walida I i Walida II, jednego panującego na początku 
VIII w., drugiego zaś w latach czterdziestych tego samego stulecia – R. H o y l a n d, 
Seeing Islam…, s. 360.

277  O bliżej nieokreślonym dziele (laudacji?) na temat Piotra (ale Piotra z Majumy), 
skomponowanym przez Jana z Damaszku, wspomina również Teofanes Wyznawca: 
AM 6234, s. 417, 14–15: τοῦτον ἐγκωμίοις λόγων τετίμηκεν ὁ ὅσιος πατὴρ ἡμῶν Ἰωάννης. 
W tym miejscu warto też wspomnieć o zastanawiającej koincydencji daty śmierci Piotra 
z Kapitolias (715), sprawującego wcześniej jakiś niższy urząd fiskalny, z domniemanym 
okresem, w którym Jan z Damaszku przerwał swoją karierę w administracji umajjadzkiej 
na rzecz życia klasztornego, jak proponuje datować ten fakt: V. C o n t i c e l l o, Jean 
Damascene, [in:] Dictionnaire des philosophes antiques III, ed. R. G o u l e t, Paris 2000, 
s. 989–1003. Por. D.K. R e y n o l d s, Monasticism…, s. 194, przyp. 575. Jednocześnie 
jednak Piotr z Damaszku również został wymieniony przez Jana w co najmniej dwóch 
jego dziełach (Libellus de recta sententia – PG 94, kol. 1421–1432 oraz In tractatum 
Contra Jacobitas, Admonitio – PG 94: 1436–1501: ἐκ προσώπου Πέτρου τοῦ ἁγιωτάτου 
Ἐπισκόπου Δαμασκοῦ πρὸς τὸν ἐπίσκοπον δῆθεν τοῦ Δαραίας τὸν Ἰακωβίτην – być może 
więc podlegał w pewien sposób Piotrowi i w jego imieniu brał udział w dyskusjach 
z monofizytami syryjskimi).

278  Mimo że tak późna redakcja skłania oczywiście do daleko idącego sceptycyzmu 
wobec wiarygodności źródła, to badacze na jego obronę podkreślają przede wszystkim 
dość szczegółową wiedzę na temat lokalnych wydarzeń i geografii terenów, gdzie miały 
one miejsce.

279  Ten łańcuch przesłuchujących, począwszy od urzędnika dżundu Jordanii, Zory, 
przez namiestnika ‘Umara ibn al-Walida, aż po samego kalifa, w tym przypadku Walida 
ibn ‘Abd al-Malika, wykorzystywany jest przez niektórych badaczy jako jeden z przykła-
dów tradycyjnego postępowania procesowego w przypadku kwestii religijnej w okresie 
wczesnego kalifatu. Por.: Ch.C. S a h n e r, Christian Martyrs under Islam. Religious 
Violence and the Making of the Muslim World, Princeton–Oxford 2018, s. 166–167.



Rozdział II. Muhammad, islam, pierwsi muzułmanie a chrześcijanie 129

Muhammad jest fałszywym prorokiem280. Ostatecznie wyraża wręcz chęć 
poniesienia męczeństwa281. Pojawia się też powód przesłuchania – muzuł-
mański dostojnik stwierdza, że słyszano jak wypowiadał bluźnierstwo 
przeciwko Wysłannikowi Boga282. Podobieństwa do wyżej przedstawio-
nych przypadków możemy również zauważyć w kontekście opisu tor-
tur jakim, zgodnie z treścią zachowanego żywotu, został poddany Piotr 
z Kapitolias. Wymienione zostały tam pozbawienie członków, oślepienie 
i ukrzyżowanie, ale także obcięcie języka (kara za bluźnierstwo) oraz 
spalenie ciała (jak w przypadku wspomnianego już biskupa Emesy)283. 
Mimo religijnego charakteru żywotu warto wspomnieć o pojawiających 
się w literaturze przedmiotu analizach, wskazujących na sprawowane 
przez Piotra niższe funkcje fiskalne w administracji kalifatu284 (później 

280  ხოლო თქუენ ბრმანი გონებითა. ცრუ წინაჲსწარმეტყუელისასა 
ირწმუნებთ – jesteście ślepi i wierzycie w fałszywego proroka. Korzystałem z tekstu gruziń-
skiego oraz tłumaczeń na angielski zamieszczonych w opracowaniu: S.J. S h o e m a k e r, 
John of Damascus (?) The Passion of Peter of Capitolias (d. 715), University of Oregon 
b.d.w., s. 6 oraz s. 13 https://in.bgu.ac.il/en/csoc/Reading%20into%20Islamization%20
Workshop%20%20Texts/Session%204_SHOEMAKER.pdf [dostęp: 10.05.2021 r.]. 
Cf.: Three Christian Martyrdoms from Early Islamic Palestine: Passion of Peter of Cap-
itolias, Passion of the Twenty Martyrs of Mar Saba, Passion of Romanos the Neo-Martyr. 
Parallel Georgian-English and Greek-English texts, transl. and ed. S.J. S h o e m a k e r, 
Provo (Utah) 2016, s. 1–66. Pozostałe tłumaczenia na języki kongresowe: P. P e e t e r s, 
La Passion de S. Pierre de Capitolias († 13 janvier 715), AB 57, 1939, s. 299–333 (skrócony 
tekst, tłumaczony na francuski); Житие Петра Нового, мученика Капитолийского, 
пер. К. К е к е л и д з е, CV 4, 1915, s. 1–71 (tłumaczenie na rosyjski, z tekstem starogru-
zińskim – zaprezentowane w niniejszej pracy fragmenty dzieła znajdują się na stronie 51 
wydania rosyjskiego, tłumaczenia zostały skonfrontowane z tym tekstem).

281  აჰა მე მზა ვარ დაჭრად. ჯუარცმად. დაწვად. და ყოველთა საგუემელთა 
სახითა შუებად: ამათ ზედა მე ვიშუებდე – jestem gotowy na wszelkie męczeń-
stwo, ukrzyżowanie, spalenie, wszelką inną torturę – The Passion of Peter of Capitolias 
(d. 715), s. 6 oraz 13.

282  ეტყოდა უკუე: მესმა მრავლისა გმობისა თქუმაჲ შენი – słyszałem, że 
wypowiedziałeś wiele bluźnierstw – The Passion of Peter of Capitolias (d. 715), s. 5 oraz 13.

283  Pełny opis tortur i śmierci Piotra znajduje się w rozdziałach X–XV żywotu: 
Житие Петра Нового, мученика Капитолийского…, s. 53–71.

284  Stanowisko Piotra, charlutarios (χαρτουλάριος) było najprawdopodobniej 
związane z kwestiami poboru podatków na danym terenie – R. H o y l a n d, Seeing 
Islam…, s. 359.

https://in.bgu.ac.il/en/csoc/Reading%20into%20Islamization%20Workshop%20%20Texts/Session%204_SHOEMAKER.pdf
https://in.bgu.ac.il/en/csoc/Reading%20into%20Islamization%20Workshop%20%20Texts/Session%204_SHOEMAKER.pdf


Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…130

zaś odpowiadającego za wspólnotę w Kapitolis przed biskupem Bostry) 
i sugerujących, że jego opór wobec muzułmanów mógł wynikać z jakichś 
naruszeń względem kontroli lokalnego Kościoła i jego dochodów oraz 
przekazania całkowitej jurysdykcji podatkowej i prawnej nad lokalnymi 
wspólnotami chrześcijańskimi w ręce muzułmańskich namiestników285. 
Warto jednak uświadomić sobie, że powyższe dywagacje wynikają z uzna-
wania przez niektórych badaczy za bezsporny fakt pomyłki Teofanesa 
i łączenia Piotra z Majumy z wcześniejszym męczennikiem. Pomimo 
zaś podobieństw względem samej śmierci obydwu, istnieją też istotne 
różnice. Piotr z Majumy przedstawiany jest jako urzędnik administracji 
kalifatu, natomiast Piotr z Kapitolias miał być wyświęcony na prezbitera 
przez biskupa Bostry. W tekście Teofanesa nie wspomina się o rodzinie 

285  A. Wa l m s l e y, Coinage and the Economy of Syria-Palestine in the Seventh and 
Eighth Centuries CE, [in:] Money, Power and Politics in Early Islamic Syria. A Review 
of Current Debates, ed. J. H a l d o n, Farnham–Burlington 2010, s. 29. Być może nawet 
jako gest sprzeciwu wobec reform wprowadzanych przez ‘Abd al-Malika i Walida w ogóle: 
D.K. R e y n o l d s, Monasticism…, s. 208. Badania archeologiczne prowadzone na 
terenach, gdzie leżało m.in. Kapitolias od lat potwierdzają dość istotne znaczenie gospo-
darcze tego regionu, nie tylko produkcyjne, ale także związane z wymianą handlową: 
L. G r e g o r a t i i, The Role of the Decapolis Region in Connecting Inland Syria with 
the Mediterranean Coast, ARAM 23, 2011, s. 509–525; A. Wa l m s l e y, Production, 
exchange and regional trade in the Islamic East Mediterranean: old structures, new systems?, 
[in:] The Long Eighth Century: Production, Distribution and Demand, eds I.L. H a n s e n, 
C. W i c k h a m, Leiden 2000, s. 280. Stąd być może opór Piotra nie był wyłącznie 
aktem symbolicznym. Więcej na temat wyników badań archeologicznych Kapitolias: 
C. L e n z e n, From public to private space: changes in the urban plan of Bayt Ras/Cap-
itolias, [in:] Studies in the History and Archaeology of Jordan V, eds F. Z a y a d i n e, 
A. K h a i r i e h, M. Z a g h l o u l, Amman 1995, s. 235–239; C. L e n z e n, E.A. K n a u f f, 
Beit Ras/Capitolias: a preliminary evaluation of the archaeological and textual evidence, 
Sy 64, 1987, s. 21–46. Podobnie jak w pobliskich ośrodkach takich jak Scytopolis, czy 
Gerazie, archeolodzy zauważyli także w Kapitolias wzmożoną aktywność komercyj-
ną w okresie panowania ostatnich Umajjadów, zwłaszcza Hiszama, objawiającą się 
m.in. odrestaurowaniem niektórych budynków – D.K. R e y n o l d s, Monasticism…, 
s. 50, przyp. 145. Badania w Kapitolias prowadziły także polskie misje archeologicz-
ne w latach 2014–2016, odkrywając m.in. dowody na zniszczenie jednego z kościo- 
łów w północnej części miasta, datowane wstępnie na czasy najazdu sasanidzkiego, 
choć mógł to być okres nieco późniejszy: J. M ł y n a r c z y k, Beit Ras/Capitolias. 

An Archaeological Project 2014–2016, PAM.MS 26. 1, 2017, s. 475–506.



Rozdział II. Muhammad, islam, pierwsi muzułmanie a chrześcijanie 131

Piotra, natomiast w gruzińskim żywocie temat ten odgrywa bardzo istot-
ną rolę, znajduje się tam wiele informacji na temat jego żony, syna oraz 
dwóch córek, wszystkich związanych z życiem monastycznym ówczesnej 
Palestyny286. Do problemów związanych z identyfikacją określonych wąt-
ków przedstawionego wyżej fragmentu Teofanesa dodać należy i to, że 
w historii wspólnot melkickich Syro-Palestyny znajdziemy jeszcze jednego 
Piotra związanego z Kapitolias, wtedy już częściej nazywanego Bajt Ras, 
tamtejszego biskupa z IX w., autora opisu miejsc świętych Palestyny287. 
Co więcej, chociażby na marginesie wspomnieć również należy jeszcze 
Piotra z Damaszku, dwunastowiecznego autora kilku traktatów teologicz-
nych, m.in. Filokaliów288. Dołóżmy do tego kolejne zagadnienia związane 

286  Por. zestawienie informacji na temat rodziny znajdujące się w: Petros 5997/corr., 
[in:] PMZ Online.

287  Na temat tego autora i jego dzieł zob. m.in.: S.H. G r i f f i t h, The view of Islam 
from the monasteries of Palestine in the early Abbasid period: Theodore Abū Qurrah and 
the Summa Theologiae Arabica, ICMR 7, 1996, s. 9–28; S.K. S a m i r, La literature 
Melkite sous les premiers abbassides, OCP 56, 1990, s. 483–485.

288  Na temat Piotra Damasceńskiego i jego dzieła, gdzie również poruszona została 
kwestia podobieństwa z Piotrem z VIII w.: G. P e t e r s, Peter of Damascus. Byzantine 
Monk and Spiritual Theologian, Toronto 2011, który zaproponował m.in. domniemane 
daty graniczne życia teologa (1050–1275), informacje na temat jego hipotetycznych 
powiązań rodzinnych, a także pochodzenia. Należy jednak podkreślić, że propozycje 
te spotkały się z bardzo krytycznymi recenzjami, podważającymi większość z tychże: 
A. L o u t h, Peter of Damascus: Byzantine Monk and Spiritual Theologian (review), CHR 
98. 3, 2012, s. 543–544; D.J. S a h a s, rec.: G. Peters, Peter of Damascus. Byzantine Monk 
and Spiritual Theologian (Toronto: Pontifical Institute of Mediaeval Studies, Studies 
and Texts 175, 2011), 182 p. + Appendices and Bibliography, BSym 22, 2012, s. 431–441. 
Uwagi te, szczególnie Andrew Loutha, dotyczą nie tylko domniemań historycznych 
Grega Petersa, ale też jego zapatrywań na temat teologii reprezentowanej przez Piotra, 
do której faktycznie wydaje się być bardzo przywiązany, próbując udowodnić, że jego idee 
były czymś w rodzaju nowego nurtu myśli bizantyńskiej, zob. np. wstęp do: G. P e t e r s, 
Peter of Damascus and Early Christian Spiritual Theology, PM 26, 2005, s. 89–109. 
O Piotrze z Damaszku z przełomu jedenastego i dwunastego wieku pisał również: 
H.G. B e c k, Kirche und theologische Literatur im byzantinischen Reich, München 1959, 
s. 644. Filokalia były łączone tradycyjnie z męczennikiem znanym nam z Chronografii, 
dopiero kilkadziesiąt lat temu zostały zidentyfikowane jako dzieło teologa z XII w.: 
The Philokalia. The Complete text compiled by St Nikodimos of the Holy Mountain and 
St Makarios of Corinth, transl. and eds G.E.H. P a l m e r, Ph. S h e r r a r d, K. Wa r e, 
London 1984, s. 70. Jednocześnie nie można wykluczyć, że Piotr Damasceński z VIII w. 



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…132

z identyfikacją występującej w Chronografii Majumy – czy był to port 
Gazy, czy może klasztor Mimas niedaleko Emesy289? Inni zwracają uwagę 
na podobieństwo słowa Maiuma z Qaiuma [konkretnie to pierwszych 
liter obydwu wyrazów w języku syryjskim – ܡ (m) oraz ܩ (q)], imie-
niem sługi Piotra z Kapitolias zachowanym w jego gruzińskim żywocie290 

– czy wobec tego naśladowca Damasceńczyka był tylko jego służącym, 
oburzonym na potraktowanie swojego pana? Pozostaje jeszcze kwestia 
możliwego pomieszania Piotrów przez Teofanesa – wszak Piotr z Majumy, 
to także dość istotna postać monastycyzmu syro-palestyńskiego w V w., 
biskup związany prawdopodobnie ze wspólnotami niechalcedońskimi291.

również był autorem jakiegoś dzieła teologicznego, wymierzonego w muzułmanów: 
A.Th. K h o u r y, Les théologiens…, s. 40.

289  Te o f a n e s  (C. M a n g o, R. S c o t t), s. 579, przyp. 5. Por. R. H o y l a n d, 
Seeing Islam…, s. 355, przyp. 69.

290  D.J. S a h a s, G. P e t e r s, Peter of Damascus…, s. 433. Imię Qaiuma, chociaż 
występuje tylko we wspomnianym gruzińskim żywocie, faktycznie wydaje się być pocho-
dzenia syryjskiego. Trudno jednak zakładać, że istniały syryjskie wersje tych żywotów, 
pomyłka taka nie wydaje się więc tak oczywista, na co wskazuje: R. H o y l a n d, Seeing 
Islam…, s. 355, przyp. 69. Qaiuma był prawdopodobnie również chrześcijaninem, to on 
na polecenie Piotra z Kapitolias miał zaprosić lokalnych muzułmańskich dostojników, 
którzy następnie byli zmuszeni wysłuchać oskarżeń wobec islamu. Wydarzyło się to 
w końcu 713 lub na początku 714 r., zob.: Qāiumā #6388, [in:] PMZ Online.

291  O taką ewentualność zapytuje nieco prowokacyjnie R. H o y l a n d, Seeing Islam…, 
s. 355, przyp. 69. Wydaje się to oczywiście mało prawdopodobne. O Piotrze z Majumy 
z V w., łączonym przecież z… Iberią (jako pochodzącego z tamtejszego królewskiego 
rodu Chosroidów-Mihranidów), jak też o kontrowersji dotyczącej jego zapatrywań na 
sobór w Chalcedonie (oraz wpływów neoplatońskich na jego nauczanie) zob. m.in.: 
T. Н у ц у б и д з е, Освоение античного философского наследия двумя великими гру-
зинскими мыслителями Иоаннэ Лази и Петре Иберии, ViO 2 (18), 2011, s. 21–26; 
C.B. H o r n, Asceticism And Christological Controversy in Fifth-century Palestine: The 
Career of Peter The Iberian, Oxford 2006; V. M e n z e, Die Stimme von Maiuma: Johan-
nes Rufus, das Konzil von Chalkedon und die wahre Kirche, [in:] Literarische Konstituie-
rung von Identifikationsfiguren in der Antike, eds B. A l a n d, J. H a h n, C. R o n n i n g, 
Tübingen 2003, s. 215–232; A. K o f s k y, Peter the Iberian: pilgrimage, monasticism and 
ecclesiastical politics in Byzantine Palestine, LAn 47, 1997, s. 209–222; Ш. Н у ц у б и д з е, 
Петр Ивер и античное философское наследие, Тбилиси 1963; i d e m, Петр Ивер 
и проблемы ареопагитики, Тбилиси 1957; D.M. L a n g, Lives and Legends of the 
Georgian Saints, London 1956, s. 57–80; E. H o n i g m a n n, Pierre l’Iberian et les 



Rozdział II. Muhammad, islam, pierwsi muzułmanie a chrześcijanie 133

Jak widzimy, nie trudno jest tutaj mnożyć problemy interpretacyjne292.
Wracając do relacji Teofanesa (a biorąc pod uwagę różnorodność 

przedstawionych wyżej wykładni wydaje się to najbardziej rozsądnym 
rozwiązaniem293), wymienić możemy w niej kilka podstawowych punk-
tów. Oczywiście, gdybyśmy uznali ją za wiążącą, przede wszystkim 
chronologicznie. Po pierwsze, Piotr z Majumy miał naśladować Piotra 
Damasceńskiego. Teofanes zwraca uwagę na związek pomiędzy tymi akta-
mi męczeństwa. Wspomina także, że przykład biskupa miał duży wpływ 
na postawę chrześcijańskiego urzędnika. Po drugie, należy zwrócić uwagę 

ecrits du Pseudo-Denys l’Aréopagite, Bruxelles 1952; D.M. L a n g, Peter the Iberian and 
His Biographers, JEH 2, 1951, s. 156–168.

292  Podsumowując, warto przytoczyć zdanie z niemieckiego opracowania prozopo-
graficznego, w którym również odniesiono się do tego tematu, w artykule poświęconym 
Piotrowi z Majumy: Der hier genannte P. könnte trotz der ausdrücklichen Unterscheidung 
identisch sein mit dem kurz zuvor von Theophanes erwähnten Petros II. von Damaskos 
(# 5999) oder – wahrscheinlicher – mit Petros von Kapitolias (# 5997), dessen Martyrium 
sich in ähnlicher Weise vollzogen haben soll. Allerdings sind sowohl die jeweiligen Titel 
als auch die Zeiten der beiden Martyrien unterschiedlich (Theophanes datiert P. auf 
ca. 743, das Martyrium des Petros von Kapitolias fand im Januar 715 statt). – Petros #6000, 
[in:] PMZ Online. Podobnie w kontekście Piotra z Damaszku: Die Nachricht über das 
Martyrium des Petros von Damaskos hat offenbar in der gemeinsamen Vorlage von Theo-
phanes und den syrischen Quellen gestanden. Ob sie zutreffend ist oder das Martyrium 
nur fälschlich unserem Petros zuordnet, ist nicht mehr sicher zu entscheiden. – Pet-
ros II. (von Damaskos) # 5999, [in:] PMZ Online. Reasumując – trudno dziś stwierdzić, 
która z interpretacji jest najbardziej prawdopodobna, pozostaje więc chyba przyjąć po 
prostu przekaz Wyznawcy, także w kontekście chronologii. Nawet jeżeli uznalibyśmy, 
że dywagacje na temat podobieństwa Piotrów mają mocne podstawy, to nie otrzymujemy 
nadal odpowiedzi – czemu Teofanes umieścił tę informację właśnie w tym fragmencie 
swojej Chronografii? Odwoływanie się do nieporozumienia lub pomyłki wydaje mi się 
zbyt łatwą ścieżką do wyjaśnienia tej nieścisłości. Mam nadzieję, że zaprezentowane 
w głównym tekście uwagi mogą naprowadzić na bardziej interesującą odpowiedź na 
to pytanie.

293  Syntetycznego i zwięzłego podsumowania dotychczasowych dyskusji na temat 
Piotrów dokonała Rosa C o n t e  w swoim tekście recenzyjnym, rec.: Three Christian 
Martyrdoms from Early Islamic Palestine: Passion of Peter of Capitolias, Passion of the 
Twenty Martyrs of Mar Saba, Passion of Romanos the Neo-Martyr. Parallel Georgian-En-
glish and Greek-English texts ed. and transl. by St. J. SHOEMAKER (Eastern Christian 
texts, 6), Provo-UTAH, Brigham Young University Pr., 2016, RSIM 7, 2017, s. 1–10.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…134

na sposób, w jaki obydwaj osiągnęli męczeństwo. Było to zachowanie 
wyraźnie świadome, co dodatkowo podkreśla Teofanes nadmieniając, że 
Piotr z Majumy był już zdrowy w momencie popełnienia bluźnierstwa. 
Zachowania te mogły być także obliczone na reakcję ze strony muzuł- 
manów. Trudno twierdzić, iż męczennicy nie spodziewali się prześlado-
wania z ich strony. Swoimi wypowiedziami podważali bowiem podstawy 
islamu. Gdyby czynili to prywatnie, być może uniknęliby kary. Jednak 
tutaj spotykamy się z wyraźną chęcią upublicznienia wyznawanych prawd. 
Interesujące, że ich enuncjacje miały wywołać konsternację wśród muzuł-
manów, co też oddane jest w pewien sposób w żywocie gruzińskim, gdzie 
Piotr przechodził spotkania z kilkoma przedstawicielami władz kalifatu 
zanim spotkała go kara – wydaje się to ciekawy przyczynek do analiz 
wczesnoislamskiego sądownictwa, z których wynika jego dość słaby rozwój 
w okresie sprawowania władzy przez Umajjadów, zarówno organizacyjnie, 
jak i w zakresie praktyki rozstrzygania sporów, gdzie korzystano jeszcze 
nierzadko z gotowych, zastanych po poprzednich władzach wzorów294. 
Badając dane biograficzne kilkudziesięciu umajjadzkich kadich Steven 
Judd zauważył, że autorytet tych sędziów dotyczył przede wszystkim 
spraw rodzinnych, rozwodowych czy spadkowych, rzadko zaś uznawa-
no ich opinię względem zagadnień związanych z przypadkami rebelii, 
herezji, czy nawet podziału łupów po udanych kampaniach zdobyw-
czych295. Teofanesowa opowieść świadcząca o zaskoczeniu muzułma-
nów zachowaniem przyszłych męczenników, potwierdzałaby w pewien 
sposób powyższe obserwacje, wynikające z analizy literatury arabskiej296. 

294  Zdaniem Mathieu T i l l i e r a  dopiero w dwóch ostatnich dekadach panowa-
nia Umajjadów można z całą pewnością mówić o ukształtowaniu się muzułmańskiego 
modelu sądownictwa, regulowanego przez prawa islamu. Rozwój ten zakończyły dopiero 
zmiany wprowadzone przez Abbasydów: The Umayyads and the Formation of Islamic 
Judgeship, [in:] The Umayyad World, ed. A. M a r s h a m, London 2020, s. 168–182.

295  S. J u d d, The Jurisdictional Limits of „Qāḍī” Courts during the Umayyad Period, 
BEO 63, 2014, s. 43–56.

296  Nie znaczy to, że okres umajjadzki był całkowicie jałowy pod tym względem. 
Badania lokalnych dokumentów z Egiptu wykazały, że stopniowo powstawały ramy 
wyspecjalizowanego religijnego lokalnego sądownictwa, coraz bardziej niezależnego 
zarówno od administracji centralnej, jak i miejscowych elit: L. R e i n f a n d t, Local 
Judicial Authorities in Umayyad Egypt (41–132/661–750), BEO 63, 2014, s. 127–146.



Rozdział II. Muhammad, islam, pierwsi muzułmanie a chrześcijanie 135

Po trzecie, Teofanes, w opisie dziejów Piotra z Majumy podkreśla jego 
bliskie kontakty z muzułmanami. Wspomina, że był on urzędnikiem 
kalifatu. Bizantyńczyk nazywa także muzułmanów, którzy rozmawiali 
z Piotrem, jego przyjaciółmi. I nad tym elementem w relacji należy za- 
trzymać się nieco dłużej.

Bezpośrednia, słowna konfrontacja z wyznawcami islamu, zakończo-
na śmiercią, przypomina wydarzenia z Półwyspu Iberyjskiego z połowy 
IX w. Mam tu na myśli sławnych męczenników z Kordoby. Tam także 
dochodziło do publicznego wyznania chrześcijańskiej wiary oraz odrzu-
cenia dogmatów islamu. Reakcja muzułmanów była także podobna. Na 
początku wzdragali się oni przed karaniem bluźnierców śmiercią. Jednak 
nieugięta postawa tych ostatnich, powodowała tragiczne konsekwencje297. 

297  Należy pamiętać, że podobne wystąpienia, skierowane przecież do lokalnych 
środowisk muzułmańskich, mogły zostać odebrane jako zamach nie tylko na religię, 
ale spoistość tychże wspólnot, otoczonych przez chrześcijańską większość. Co praw-
da, w okresie wczesnoislamskim nie odnajdujemy zbyt wielu przypadków konwersji 
z islamu na chrześcijaństwo, jednakże warto skonstatować fakt, że takowe także miały 
miejsce. Christian C. S a h n e r  zwraca uwagę na korelację pomiędzy zwiększonymi 
środkami nadzoru państwowego nad muzułmanami w takich regionach jak Syria, Egipt, 
a także właśnie Półwysep Iberyjski, gdzie wśród wyznawców Allaha, żyjących w nie-
wielkich grupach wśród żywiołu chrześcijańskiego szczególnie odczuwalne mogły być 
tendencje do przyjęcia miejscowej kultury, także w kontekście samej religii. Tam gdzie 
władza centralna kalifów nie była tak silna, na głębokiej prowincji, terenach wiejskich, 
faktycznie niekiedy dochodziło do konwersji na chrześcijaństwo – Swimming against 
the Current. Muslim Conversion to Christianity in the Early Islamic Period, JAOS 136. 
2, 2016, s. 282–283. Na podobne problemy i wyzwania stojące przed muzułmanami 
andaluzyjskimi w IX w., często niezauważane ze względu na dominację debaty nad 
problemami tamtejszych lokalnych wspólnot chrześcijańskich, zwraca uwagę Janina 
M. S a f r a n , wskazując, że także wśród kordobańskich elit islamskich, przede wszyst-
kim tamtejszych ulemów, narodził się dość silny trend do wyznaczenia określonych ram 
prawnych i wymogów m.in. w kontekście przyjmowania nowej religii przez chrześcijan, 
zasad zawierania małżeństw mieszanych czy norm wskazujących na pewną obawę przed 
uleganiem kulturalnym wpływom chrześcijańskiej większości: Defining Boundaries 
in al-Andalus. Muslims, Christians and Jews in Islamic Iberia, Ithaca 2013, s. 168–208; 
i d e m, Identity and Differentation in Ninth-Century al-Andalus, S 76. 3, 2001, s. 573–598. 
Problemem prawnym były też w istocie tak liczne konwersje i idące za tym roszczenia 
nowych muzułmanów: A. F e r n á n d e z  F é l i x, M. F i e r r o, Cristianos y conversos 
al Islam en al-Andalus bajo los Omeyas: Una aproximación al proceso de islamización 
a través de una fuente legal andalusí del s. III/I, [in:] Visigodos y omeyas: un debate entre 



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…136

Zdarzenia kordobańskie miały o wiele szerszy zasięg, bowiem liczba zna-
nych nam męczenników przekraczała czterdzieści osób298. Doszło do 
nich w latach 850–859, w czasie panowania emirów umajjadzkich ‘Abd 
ar-Rahmana II (788–852) oraz Muhammada I (852–886). Większość 
z męczenników stanowiły osoby duchowne. Najczęściej osoba taka 
opuszczała świątynię chrześcijańską i udawała się na któryś z publicz-
nych placów lub bezpośrednio na dwór władcy, tam wygłaszała mowę 
zawierającą tezy podważające dogmaty islamu. Przykładem takiego 

„ogłoszenia” mogło być stwierdzenie, że Jezus był Synem Bożym. Trzeba 
wskazać także na drugą grupę męczenników. Były to osoby pochodzące 
z mieszanych małżeństw muzułmańsko-chrześcijańskich, w których ojciec 
był muzułmaninem. Wyznanie wiary chrześcijańskiej dokonane przez 
tych ludzi, nierzadko dzieci, traktowano jako apostazję, porzucenie isla-
mu. Według Allana Cutlera był to jeden z największych chrześcijańskich 
ruchów misyjnych skierowanych do muzułmanów do czasów krucjat 

la Antigüedad tardía y la Alta Edad Media, eds L. C a b a l l e r o, P. M a t e o s, Madrid 
2000, s. 415–428. Pamiętać należy, że samo społeczeństwo muzułmańskie na Półwyspie 
Iberyjskim nie było zunifikowane, znajdowali się w nim przedstawiciele różnorodnych 
odłamów islamskich wierzeń, nie zawsze ortodoksyjnych, a czasem wręcz wrogich 
tamtejszym władzom: M. F i e r r o, La heterodoxia en al-Andalus durante el período 
Omeya, Madrid 1987, s. 171–176. Przegląd literatury dotyczącej wizerunku iberyjskich 
chrześcijan w ówczesnej literaturze muzułmańskiej zob.: J. A l b a r r á n, La cruz en la 
media luna. Los cristianos en al-Andalus: realidades y percepciones (siglos VIII–XIII). 
Estado de la cuestion y perspectivas de investigacion, Murcia 2013, s. 41–55.

298  Spis wszystkich męczenników wraz z krótkimi notkami na ich temat odnajdzie 
Czytelnik w pracy: C.R. H a i n e s, Christianity and Islam in Spain A.D. 756–1031, Lon-
don 1889, s. 25–54. Syntetyczne omówienie tej kwestii znajduje się w: A. C h r i s t y s, 
Christians in Al-Andalus 711–1000, Richmond 2002, s. 52–79, należy jednak pamiętać, 
że same tezy Ann Christys, zgodnie z którymi powinno poddać się w wątpliwość fak-
tyczność zaistnienia wydarzeń opisanych przez Eulogiusza czy Pawła Alwara, zostały 
odrzucone przez środowisko naukowe, zob.: I. P o c h o s h a j e v, Martyrs, madmen or 
criminals. Christian selfsacrifications in 9th century Cordoba from the prospective of different 
historiographical traditions, s. 3, http://rosdok.uni-rostock.de/resolve/id/rosdok_docu-
ment_0000000066 [dostęp: 10.05.2021 r.]. Podstawowe omówienie dostępnych źródeł 
w klasycznym już: E.P. C o l b e r t, The Martyrs of Cordoba (850–859). A Study of the 
Sources, Washington 1962.

http://rosdok.uni-rostock.de/resolve/id/rosdok_document_0000000066
http://rosdok.uni-rostock.de/resolve/id/rosdok_document_0000000066


Rozdział II. Muhammad, islam, pierwsi muzułmanie a chrześcijanie 137

oraz misji franciszkańskich299. Co ciekawe, istnieją też przesłanki świadczą-
ce o tym, że akcja ta nie miała tylko i wyłącznie charakteru zrozumiałego 
dla wspólnoty lokalnej, gdyż zgodnie z tradycyjnymi przekazami dołączył 
do niej przynajmniej jeden palestyński mnich, przebywający w tym czasie 
w Kordobie, Jerzy z klasztoru Mar Sabas300. Jeżeli dodamy do tego zagad-
nienie domniemanego wykorzystania pewnych elementów wschodniej 
greckiej tradycji apologetycznej301, przede wszystkim Jana z Damaszku, 

299  A. C u t l e r, The Ninth Century Spanish Martyrs Movement and the Origins of 
Western Christian Missions to the Muslims, MWo 55. 4, 1965, s. 321–339: The ninth-cen-
tury Spanish martyrs’ movement was one of the most important in the history of Christian 
missions to the Muslims. It was the first Christian movement, before the German Children’s 
Crusade of 1212 and the closely allied early Franciscan mission to the Muslims, 1 whose 
members, seeking to destroy Islam without themselves using military weapons, aIthough 
they seem to have had no objections to others using them, made some attempt to convert 
the Saracens. Inna rzecz, że A. Cutler widział w tym ruchu także elementy polityczne, 
nastawione na wywołanie zamieszek, buntu, mającego na celu być może w ogóle obalenie 
władzy muzułmanów, o ile nie wyłącznie zmianę panującego.

300  Więcej na temat tej zaskakującej wzmianki Eulogiusza: M. L e v y -R u b i n, 
B.Z. K e d a r, A Spanish Source on Mid-Ninth-Century Mar Saba and a Neglected Sabaite 
Martyr, [in:] The Sabaite Heritage in the Orthodox Church from the Fifth Century to the 
Present, ed. J. P a t r i c h, Leuven 2001, s. 63–72; B.Z. K e d a r, Latin in Ninth-Century 
Mar Sabas?, B 65, 1995, s. 252–254.

301  Możemy wymienić nawet dwie domniemane linie transmisji poglądów wschod-
nich wśród ruchu kordobańskiego – za pośrednictwem anonimowego autora zaginione- 
go rękopisu dotyczącego życia Muhammada z klasztoru Leire w Nawarze, opracowa- 
nego prawdopodobnie na podstawie źródeł z VIII w., także bizantyńskich oraz wpływu 
wzmiankowanego już Jerzego z Mar Sabas, który mógł zapoznać np. Eulogiusza z naucza-
niem względem islamu, reprezentowanym przez Jana z Damaszku: J. Wa s i l e w s k i, 
The Life of Muhammad in Eulogius of Cordoba. Some Evidence for the Transmission 
of Greek Polemic to the Latin West, EMR 16. 3, 2008, s. 333–353. Na temat ewentu-
alnych wpływów orientalnych w kontekście przedstawienia działalności członków 
ruchu męczenników kordobańskich (szczególnie Nunilo i Alodii) zob.: M.J. A l d a n a 
G a r c í a, La polémica teológica Cristianismo-Islam en el ‘Memoriale sanctorum’ de San 
Eulogio y su possible influencia oriental, ARdF 8, 1995, s. 11–22 (chociaż analiza ta wydaje 
się być co najwyżej wstępem do poważniejszych rozważań). Porównania pomiędzy 
pewnymi wątkami wschodnimi a historią męczenników z Kordoby dokonała natomiast 
Eva Lapiedra G u t i e r r e z  w: Los mártires de Córdoba y la política anticristiana con-
temporánea en Oriente, AQ 15. 2, 1994, s. 453–464.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…138

a także części bizantyńskiego dziedzictwa hagiograficznego302 w pismach 
przypisywanych Eulogiuszowi, tworzy nam się interesująca perspektywa 
interpretacyjna, dotycząca wymienionych powyżej podobieństw między 
przypadkiem andaluzyjskim a syryjskim. W przekazie dotyczącym tych 
wydarzeń występuje też dość tajemnicza postać inicjatora ruchu męczen-
ników, Speraindeusa, opata klasztoru Świętej Klary w pobliżu Kordoby, 
autora Apologii przeciwko Muhammadowi, znanej dzisiaj jedynie we frag-
mentach303, nauczyciela takich istotnych dla chrześcijańskiej kultury moza-
rabskiej postaci jak Eulogiusz304, Paweł Alwar305 czy Samson z Kordoby. 

302  Na temat domniemanych inspiracji bizantyńską hagiografią zob.: A. D u q u e, 
Claiming Martyrdom in the Episode of the Martyrs of Córdoba, CCO 8, 2011, s. 42–47. 
Warto w tym miejscu wspomnieć teorię jaką stworzył Juan Pedro M o n f e r r e r  S a l a, 
według którego dzieje męczenników kordobańskich to bardziej recurso ideológico-tex-
tual, powstały w wyniku powrotu do tradycji, również tej pochodzącej ze wschodu, 
a nie rzeczywistość historyczna: Mitografía hagiomartirial de nuevo sobre los supuestos 
mártires cordobeses del siglo IX, [in:] De muerte violenta: política, religión y violencia 
en Al-Andalus, ed. M.I. F i e r r o  B e l l o, Madrid 2004, s. 415–450.

303  Jak wspomniał m.in.  Igor P o c h o s h a j e v  (Die Märtyrer von Cordoba: 
Christen im muslimischen Spanien des 9. Jahrhunderts, Frankfurt am Main 2007, s. 22, 
przyp. 63), Speraindeus był ideologiem ruchu, Eulogiusz jego agitatorem i propagatorem, 
a Paweł Alwar apologetą i historykiem. Cf. również: F.R. F r a n k e, Die freiwilligen 
Märtyrer von Cordova und das Verhältnis der Mozaraber zum Islam nach den Schriften 
Speraindeo, Eulogius und Alvar, GAKS 13, 1958, s. 1–176.

304  Na temat stosunku Eulogiusza do islamu zob.: K.B. Wo l f, Counterhistory in the 
Earliest Latin Lives of Muhammad, [in:] The image of the Prophet between Ideal and 
Ideology. A Scholarly Investigation, eds Ch. G r u b e r, A. S h a l e m, Berlin–Boston 
2014, s. 13–26; K.B. Wo l f, Eulogius of Cordoba and His Understanding of Islam, https://
www.academia.edu/20312136/Eulogius_of_C%C3%B3rdoba_and_His_Understand-
ing_of_Islam [dostęp: 10.05.2021 r.]; L.A. G a r c i a  M o r e n o, Literatura antimusul-
mana de tradición bizantina entre los mozárabes, Hsa 57, 2005, s. 7–45; M.J. A l d a n a 
G a r c i a, Expresión de los sistemas de antítesis que oponen el Cristianismo al Islam en la 
obra de S. Eulogio, Hbs 31, 2000, s. 417–426; e a d e m, La polémica…, s. 11–22. Zbiór 
materiałów dotyczących Eulogiusza, wraz z jego pismami i żywotem Pawła Alwara: 
The Eulogius Corpus, transl. and ed. K.B. Wo l f, Liverpool 2019.

305  Pisma: Vita Eulogii, [in:] PL 115, kol. 705–720; Liber epistolarum, [in:] Corpus 
Scriptorum Mozarabicorum, vol. I, ed. J. G i l, Madrid 1973, s. 144–270. Na temat życia 
m.in.: F.D. L e o n, Alvaro de Córdoba y la polémica contra el Islam: el Indiculus lumino- 
sus, Cordoba 1996; C.M. S a g e, Paul Albar of Cordoba. Studies of His Life and Writings, 
Washington 1943. Na temat jego działalności polemicznej: A. S o r b e r, The Indiculus 

https://www.academia.edu/20312136/Eulogius_of_C%C3%B3rdoba_and_His_Understanding_of_Islam
https://www.academia.edu/20312136/Eulogius_of_C%C3%B3rdoba_and_His_Understanding_of_Islam
https://www.academia.edu/20312136/Eulogius_of_C%C3%B3rdoba_and_His_Understanding_of_Islam


Rozdział II. Muhammad, islam, pierwsi muzułmanie a chrześcijanie 139

Warto, dla porównania z wymienionymi wyżej męczennikami syryjskimi, 
chociażby skrótowo przedstawić głównych architektów ruchu kordobań-
skiego. Eulogiusz urodził się prawdopodobnie przed rokiem 819, zginął 
zaś w 857 r. Jego rodzina należał do klasy wyższej, byli posiadaczami ziem-
skimi w okolicach Kordoby. Otrzymał doskonałe wykształcenie. Jeden 
z jego braci, najmłodszy spośród szóstki synów Izabeli, Józef, sprawował 
wysokie urzędy przy emirze ‘Abd ar-Rahmanie, dwóch innych prowadziło 
dochodowe interesy kupieckie. Eulogiusz kształcił się teologicznie, stał się 
wraz z Pawłem Alwarem uczniem Speraindeusa. W drugiej połowie lat 
czterdziestych udał się do klasztorów na północy Półwyspu Iberyjskiego, 
skąd przywiózł m.in. teksty św. Augustyna, św. Hieronima czy św. Izydora 
z Sewilii. W kolejnych latach zaangażował się w ruch męczenników kordo-
bańskich, za co spotkała go kara więzienia, a następnie ścięcia. Paweł Alwar 
żył prawdopodobnie w latach 800–861. Teolog, również poeta. Przyjaciel 
Eulogiusza (autor jego żywotu), uczeń Speraindeusa. Fakty z jego życia 
znane są przede wszystkim dzięki analizie jego własnych pism, dlatego 
sporo tu dociekań i hipotez. Być może miał żydowskie pochodzenie. 
W swoich pismach przekazał bardzo krytyczny wizerunek muzułma-
nów iberyjskich, przedstawiając ich jako pysznych, chciwych, oddają-
cych się zmysłowym rozkoszom, niedotrzymujących słowa, przebiegłych 
i nieczystych. Podobnie oceniał samego Proroka, uznając go za archetyp 
Praecursor Antichristi. Brał prawdopodobnie udział, wraz z Eulogiuszem, 
w inspirowaniu ruchu męczenników kordobańskich, sam jednak najpew-
niej nim nie został. Samson z Kordoby żył prawdopodobnie w latach 
810–890. Znany również pod imieniem Abad Samson. Był duchownym, 

Luminosus and the Creation of a Ninth-Century Prophetic Conflict between Christianity 
and Islam, [in:] Medieval Sicily, al-Andalus, and the Maghrib: Writing in Times of Turmoil, 
eds N. C a r p e n t i e r i, C. S y m e s, Amsterdam 2020, s. 17–38; A. S o r b e r, Prophetic 
Resistance to Islam in Ninth-Century Córdoba: Paulus Alvarus and the Indiculus Lumino-
sus, ME 25. 5/6, 2019, s. 433–456; E. S t e i n o v a, The Correspondence of Bodo-Eleazar 
with Pablo Alvaro. A Rare Sample of Judeo-Christian Dispute from the 9th Century, CaA 
2010, s. 1–37; J.C. L a r a  O l m o, La polémica de Álbaro de Córdoba con Bodón/Elea-
zar, [in:] La controversia judeocristiana en España desde los orígenes hasta el siglo XIII, 
eds C. D e l  Va l l e  R o d r i q u e z, A. B a r c a l a  M u n o z, Madrid 1998, s. 131–159.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…140

teologiem, a także poetą (autorem epitafiów), jednym z tych, którzy stwo-
rzyli tożsamość chrześcijan mozarabskich. Przez pewien czas pracował 
jako tłumacz na dworze emira Muhammada I Umajjady. Związany z klasz-
torem Peñamelaria, przez pewien czas jego opat. W latach sześćdziesiątych 
zaangażował się w spory religijne z biskupem Malagi Hostégesisem, na 
pewien czas utracił swojej wpływy, musiał nawet udać się na wygnanie, 
podczas którego napisał najważniejsze spośród swoich dzieł, Apologeticum 
contra perfidos, gdzie wyłożył jak pojmuje ortodoksję chrześcijańską, 
pozwalając zorientować się w mozarabskich zapatrywaniach na takie 
kwestie jak np. natura Chrystusa, temat tak istotny na Wschodzie306. Jak 
nietrudno zauważyć, część z założycieli ruchu wywodziła się z miejsco-
wych elit, niektórzy związani byli bardzo mocno także z dworem muzuł-
mańskich emirów.

Przyczynami powyżej opisanego fenomenu kordobańskiego zajmo-
wało się już wielu badaczy. Kenneth Baxter Wolf na przykład argu-
mentuje, że mógł on wynikać z potrzeby udowodnienia swojej wiary. 
Wcześniej bowiem na Półwyspie Iberyjskim nie miały miejsca jakiekolwiek 
prześladowania na szeroką skalę. Dlatego też powstał tego typu ruch, 
odwołujący się do idei męczeństwa z pierwszych wieków chrześcijaństwa. 
Według badacza, powstało w pewnych kręgach, szczególnie zakonnych, 
przekonanie, iż bez takiego czynu, bez ukazania zakłamania islamu, nie 
można być w pełni chrześcijaninem307. Według K.B. Wolfa większość 

306  S a m s o n  z  K o r d o b y, s. 505–558. Na temat ustaleń dotyczących biografii 
Samsona: J. M e l l a d o  R o d r i g u e z, Samson Cordubensis Abb., [in:] La transmissione 
dei testi latini del Medioevo. Mediebal Latin Texts and Their Transmission, eds P. C h e s a, 
L. C a s t a l d i, Firenze 2004, s. 396–401; M.A. A n d r e s  S a n z, Sanson de Cordoba, 
[in:] La Hispania Visigotiva y Mozarbe. Dos epocas en su literatura, ed. C. C o d o n e r, 
Salamanca 2010, s. 288–290; I.P. M a r i n a s, Sanson de Cordoba. Vida y Pensamiento. 
Comentario de las obras de un intelectual cristiano-andalusi del siglo IX, Madrid 2012, 
s. 121–134.

307  K.B. Wo l f, Christian Martyrs in Muslim Spain, Cambridge 1988, s. 107–119. 
Por. też: i d e m, Christian Views of Islam in Early Medieval Spain, [in:] Medieval Chris-
tian Perceptions of Islam, ed. J.V. To l a n, London–New York 2000, s. 85–108. O tych 
samych procesach, podkreślając względną tolerancję oraz postępującą interkulturację 
chrześcijan w muzułmańskim systemie władzy, pisał niedawno: Ch.L. T i e s z e n, Chri-
stian Identity amid Islam in Medieval Spain, Leiden 2013, s. 34–37. Stąd też autor ten 



Rozdział II. Muhammad, islam, pierwsi muzułmanie a chrześcijanie 141

chrześcijan iberyjskich, w pierwszych wiekach sprawowania władzy nad 
półwyspem przez muzułmanów nie uznawała islamu za zagrożenie, uważali 
wręcz, że mogą bezproblemowo funkcjonować pod jego panowaniem, tak 
politycznym, jak i prawnym308. Na religijny wymiar ruchu męczenników 
wskazywał również James Waltz, wyróżniając co najmniej trzy elementy: 
pozycjonowanie kultury łacińskiej jako konkurującej z islamsko-arabską, 
odrzucenie wszystkich herezji (włącznie z islamem) oraz wzmocnienie 
wspólnoty chrześcijańskiej, poprzez rozwój życia duchowego, potępie- 
nie „grzechu”, reprezentowanego przez wyższe warstwy muzułmańskie, 
praktyki pokutnicze i ascetyczne. W tym kontekście logicznym wydawał 
się też wniosek, że śmierć męczeńska chroni przed grzechem309.

Jessica A. Coope jako jedną z przyczyn ruchu kordobańskiego wskazała 
nie tyle postępującą islamizację310, ale raczej zanikanie granicy pomiędzy 

wywodził tak skrajne, odwołujące się niemal do nienawiści, poglądy „teoretyków” ruchu 
męczenników, takich jak Eulogiusz, a szczególnie Paweł Alwar: i d e m, From Invitation 
to Provocation: “Holy Cruelty” as Christian Mission in Ninth-Century Córdoba, Msq 
24. 1, 2012, s. 21–33. O tejże nienawiści pisał także Norman D a n i e l, definiując ją jako 
zawiść nieuprzywilejowanych do uprzywilejowanych oraz niegdyś uprzywilejowanych 
do swoich następców: N. D a n i e l, Spanish Christian Sources of Information about 
Islam (Ninth–Thirteenth Centuries), Msq 15, 1994, s. 365.

308  K.B. Wo l f, The Earliest Spanish Christian Views of Islam, ChH 55. 3, 1986, 
s. 281–293.

309  J. Wa l t z, The Significance of the Voluntary Martyrs of Ninth-Century Cordoba, 
MWo 60. 2, 1970, s. 143–159.

310  Zgodnie z danymi zebranymi przez Richarda W. B u l l i e t a  około roku 850 
było 20 procent muzułmanów w społeczności emiratu umajjadzkiego Kordoby, około 
sto lat później, w roku 960 na obszarach kontrolowanych przez muzułmanów odse-
tek oficjalnych wyznawców Allaha wzrósł do 90 procent – Conversion to Islam in the 
Medieval Period. An Essay in Quantitative History, Harvard 2013, s. 114–127 (pierwsze 
wydanie: Conversion to Islam in the Medieval Period, Cambridge 1979, s. 33–42). Wspo-
mnieć należy o kontrowersjach związanych z przyjętymi w tych pracach założeniami 
metodologicznymi, z których najważniejsza dotyczy reprezentatywności przebadanych 
przez R.W. Bullieta grup społecznych Andaluzji, gdyż skupił się on tylko na wybra-
nych fragmentach zachowanych biografii tamtejszych ulemów: M. P a n e l a s, Some 
Remarks on Conversion to Islam in Al-Andalus, AQ 23, 2002, s. 193–200. Część badaczy 
właściwie całkowicie odrzuca tezy R.W. Bullieta, jako niezgodne z pochodzącą skąd- 
inąd wiedzą o przetrwaniu chrześcijaństwa na południu półwyspu i późniejszej udanej 
rekonkwisty, a także obarczone błędem metodologicznym, gdyż zarówno próba, jak 



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…142

chrześcijanami a muzułmanami. Posunęła się nawet do następującego 
stwierdzenia: trudno było powiedzieć właściwie, kiedy człowiek przesta-
wał być chrześcijaninem, a zostawał muzułmaninem311. Różnice te zacie-
rały się, tym bardziej że w podstawowym znaczeniu obydwa wyznania 
były monoteistyczne, muzułmanie podkreślali zaś koraniczny wizeru-
nek Jezusa jako „Słowa” (Sura XIX, 34)312. Być może zaprezentowana 
przez badaczkę konkluzja jest za daleko idąca, jednak nie da się ukryć, 
iż część z męczenników miała np. ojca muzułmanina, a matkę chrze-
ścijankę (siostry Nunilo i Alodia)313. Jednocześnie J.A. Coope zauwa-
ża, że nastąpiła korelacja wskazanego powyżej procesu z innym, według 
autorki znacznie bardziej burzliwym, konfliktem wewnątrz wspólnoty 
chrześcijańskiej w Kordobie. Ta podzieliła się na dwa obozy – znanego 
nam już ruchu męczenników, związanego z grupami monastycznymi314 

i zakres chronologiczny badania (czterysta lat) nie pozwalały na wyciągnięcie wiążą-
cych wniosków. Stąd propozycja by zagadnienie to przeanalizować właściwie od nowa: 
A. H a r r i s o n, Behind the Curve. Bulliet and Conversion to Islam in al-Andalus Revisited, 
Msq 24. 1, 2012, s. 35–51.

311  J.A. C o o p e, The Martyrs of Córdoba. Community and Family Conflict in an Age 
of Mass Conversion, Lincoln 1995, s. 81. Patrz również: e a d e m, Religious and Cultural 
Conversion to Islam in Ninth-Century Umayyad Córdoba, JWH 4, 1993, s. 47–68.

312  Na temat określania Jezusa mianem „Słowa Prawdy” lub „Słowa pochodzącego od 
Boga” zob.: J. L e w a n d o w s k i, Osoba Jezusa Chrystusa w Koranie, Rsa 3, 1996, s. 49.

313  Tutaj warto nadmienić, że mogło to prowadzić do tragicznych w skutkach niepo-
rozumień. Formalnie dzieci te były bowiem poprzez swojego ojca związane z islamem, 
praktycznie jednak ich wychowanie pozostawiano, szczególnie w przypadku śmierci 
ojca, matkom. Dochodziło więc do sytuacji, w której jakaś część społeczności oficjalnie 
wyznającej islam, była w rzeczywistości krypto-chrześcijanami. Ruch męczenników 
kordobańskich zasadzał się m.in. na motywowaniu przez duchownych właśnie takich 
osób do wyznawania przed miejscowym kadim stanu faktycznego. Z formalnego punktu 
widzenia było to jednak odstępstwo od wiary ojca.

314  Na ten fakt, jak również niezwykłe przygotowanie ascetyczne części męczenni-
ków zwróciła uwagę Ariana P a t e y – Asserting Difference in Plurality: The Case of the 
Martyrs of Córdoba, SCH 51, 2015, s. 53–66. Ascetyzm podkreślał również: F.R. F r a n k e, 
Die freiwilligen…, s. 23–27. Tego typu podejście oraz skład społeczny grupy męczeńskiej 
miał pewne istotne implikacje, które moglibyśmy nazwać teologicznymi, a mianowicie 
dość głębokie przekonanie, że świadkiem Chrystusa może być każdy wierny, bez względu 
na jego status i pozycję w hierarchii Kościoła, co było pewnym novum w zachodniej ekle-
zjologii, gdzie w kontekście działań misyjnych preferowane były jednak osoby duchowne: 



Rozdział II. Muhammad, islam, pierwsi muzułmanie a chrześcijanie 143

i większości chrześcijan, łącznie z tamtejszą najwyższą hierarchią kościelną, 
która wybrała dostosowanie się do norm wprowadzanych przez władze 
muzułmańskie315. Istotne wydają się dwa elementy konstytuujące wspólnotę 
tych, którzy opierali się arabizacji/islamizacji: po pierwsze odwołanie do 
chrześcijańskiej myśli klasycznej (w tym symboliczne sprowadze- 
nie przez Eulogiusza rękopisów świętych: Augustyna z Hippony, Hie- 
ronima ze Strydonu, Izydora z Sewilii, jako pokłosie jego wyprawy do 
klasztorów na północy półwyspu), po drugie część z męczenników kor-
dobańskich wywodziła się spośród potomków późnorzymskiej prowin-
cjonalnej elity senatorskiej. Oprócz przedstawicieli duchowieństwa oraz 
osób pochodzących z mieszanych małżeństw chrześcijańsko-muzułmań-
skich, którzy stanowili podstawę grupy męczenników, w ruch IX w. zaan-
gażowali się bowiem reprezentanci rodów senatorskich, łacińskich warstw 
wyższych, którzy niekoniecznie włączali się w wydarzenia o zdecydowa-
nie tragicznym wydźwięku, ale sprzeciwiając się islamizacji próbowali 
znaleźć na nią odpowiedź poprzez powrót do klasyków chrześcijaństwa, 
do korzeni316. J.A. Coope zwraca również uwagę na fakt, że podkreślone 

P. H e n r i e t, Sainteté martyriale et communauté de salut: une lecture du dossier des 
martyrs de Cordoue (milieu IXe siècle), [in:] Guerriers et moines. Conversion et sainteté 
aristocratiques dans l’Occident médiéval, ed. M. L a u w e r s, Nicea 2002, s. 130–131.

315  Jak słusznie podkreślał Fernando G o n z á l e z-M u ñ o z dzieje męczenników 
ukazują nam, że grupa, która uznawała muzułmanów za wierzących w Boga, przestrze-
gających prawa, z którymi można dojść do kompromisu ostatecznie zwyciężyła w Anda-
luzji, epizod męczeński został skutecznie zapomniany, a językowa i kulturowa arabizacja 
stała się faktem. W tym kontekście program aktywnego oporu, zaprezentowany przez 
męczenników kordobańskich, zawiódł całkowicie. Stąd jednocześnie wniosek, że nie 
mógł on spotkać się z szerokim rezonansem wśród iberyjskich chrześcijan: En torno 
a la orientación de la polémica antimusulmana en los textos latinos de los mozárabes del 
siglo IX, [in:] ¿Existe una identidad mozárabe?: historia lengua y cultura de los cristianos 
de al-Andalus (siglos IX–XII), eds C. A i l l e t, M. P e n e l a s, Ph. R o i s s e, Madrid 
2008, s. 9–32.

316  Na temat dysput pomiędzy przedstawicielami obydwu środowisk kordobańskich 
m.in.: I. P o c h o s h a j e v, El uso del pensamiento no cristiano según Álvaro de Córdoba, 
STheo 37. 2, 2005, s. 661–676. Warto jednocześnie uzmysłowić sobie, zgodnie z nowymi 
badaniami, że prawdopodobne jest, iż także stronnictwo męczenników odwoływało 
się bardzo mocno do tradycji, wywodzących się co najmniej z III–IV w., a dotyczą-
cych poświęcenia życia za wiarę, co przyczyniło się w perspektywie długiego trwania 



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…144

powyżej zjawisko „ustępstw” wobec muzułmanów dotyczyło biskupów 
Kościoła iberyjskiego, co doprowadzało „męczenników” do podwa-
żania tejże hierarchii317, skutkując nawet odmawianiem przyjmowania 
sakramentów od kapłanów wyświęconych przez zbyt ustępliwych bisku-
pów, a więc de facto powstania swoistej „neodonatystycznej” schizmy318. 
Pewnym rozwinięciem powyższych koncepcji była interpretacja w duchu 
badań postkolonialnych, zaprezentowana przez Johna V. Tolana, który 
uznał wydarzenia kordobańskie za element „antykolonialnego oporu 

do wzmocnienia tożsamości lokalnych wspólnot chrześcijańskich wokół Kordoby: 
J. Wo o d, Persecution, Past and Present: Memorialising Martyrdom in Late Antique and 
Early Medieval Córdoba, Msq 27. 1, 2015, s. 41–60. Odwołanie do dziedzictwa klasyków 
chrześcijańskich, np. do św. Augustyna mogło też, przy odpowiedniej wykładni jego 
pism, skutkować stworzeniem podstaw teoretycznych pod ruch męczeński: A. D u q u e, 
Claiming Martyrdom…, s. 47–48. Wykorzystywanie dziedzictwa przeszłości, szczególnie 
związanego z cesarskimi prześladowaniami z III i początków IV w. było charaktery-
styczne dla wielu ówczesnych wspólnot chrześcijańskich, które znalazły się pod władzą 
muzułmanów – por. Ch.C. S a h n e r, Old Martyrs, New Martyrs and the Coming of Islam. 
Writing Hagiography after the Conquests, [in:] Cultures in Motion. Studies in the Medieval 
and Early Modern Periods, eds A. I z d e b s k i, D. J a s i ń s k i, Kraków 2014, s. 89–112, 
gdzie autor wykazuje jak z tego wcześniejszego dziedzictwa korzystał Jozue Stylita (jego 
dzieło stanowi trzecią część Kroniki Zuqnin), opisując prześladowania abbasydzkie 
w al-Dżazirze (górnej Mezopotamii).

317  Niektórzy doszukiwali się tutaj pobudek osobistych Eulogiusza, jakiegoś kon-
fliktu personalnego z przedstawicielami hierarchii kordobańskiej: N. D a n i e l, The 

Arabs and Medieval Europe, London–Beirut 1975, s. 38.
318  Według części badaczy wpływ islamu miał znacznie istotniejsze, teologiczne 

konsekwencje. Interpretacja doktryn islamskich mogła leżeć u początków powstania 
adopcjonizmu hiszpańskiego w VIII w. (na ten temat: M. D e  E p a l z a, Influences 
islamiques dans la théologie chrétienne médiévale: l’adoptianisme espagnol (VIIIème siècle), 
ICh 18, 1992, s. 55–72), którego głównymi reprezentantami byli arcybiskup Toledo 
Elipand oraz biskup Urgell Feliks (obydwaj oskarżani o liczne kontakty z muzułmana-
mi, być może także próbę wytłumaczenia za pomocą adopcjonizmu doktryny chrze-
ścijańskiej wyznawcom islamu – ibidem, s. 58–59; i d e m, Félix de Urgel – influencias 
islámicas encubiertas de judaísmo y los mozárabes del siglo VIII, AHA 22, 2001, s. 33–37). 
Pierwszy z nich opisał w dość skróconej formie clue nowej doktryny, stąd uznaje je za 
warte przytoczenia w tym miejscu: Syn Boży odwiecznie zrodzony przez Ojca jest Synem 
nie na skutek adopcji, ale z natury (…). Lecz ten, który został utworzony z niewiasty, jest 
Synem Bożym na skutek adopcji, ale nie z natury – Breviarium fidei. Wybór doktrynalnych 
wypowiedzi Kościoła, red. S. G ł o w a, I. B i e d a, Poznań 1998, s. 250.



Rozdział II. Muhammad, islam, pierwsi muzułmanie a chrześcijanie 145

kulturowego”, objawiającego się w próbie demonizowania władzy zdo-
bywców i dyskredytowania ich wszelkimi możliwymi sposobami, także 
tych, którzy współpracują lub próbują szukać kompromisów z nowy-
mi władcami danej ziemi319. Do wyżej wymienionych badaczy, którzy 
zajęli się tematem najbardziej kompleksowo, dodać należy Mateusza 
Wilka, który doszukuje się w tych zdarzeniach pewnych cech zama- 
chu stanu320.

319  J.V. To l a n, Saracens. Islam in the Medieval European Imagination, New York 
2002, s. 71–104.

320  M. W i l k, Męczennicy z Kordoby – permanentny zamach stanu?, [in:] Zamach 
stanu w dawnych społecznościach, red. A. S o ł t y s i a k, Warszawa 2004, s. 195–201. Wątki 
dotyczące zagadnień politycznych, uznania ruchu męczenników za wymierzony prze-
ciwko władzy emirów umajjadzkich także: A. C u t l e r, The Ninth Century…, s. 321–339. 
Na polskim rynku wydawniczym ukazała się natomiast praca Marii Rosy M e n o c a l . 
Autorka ta w bardzo ostry sposób deprecjonuje postawę męczenników, nazywając ich 
małą grupką radykałów. Nie może to jednak dziwić, skoro wydarzenia te nie pasują do 
głównej tezy jej całej pracy, czyli przedstawienia muzułmańskiej Andaluzji jako kraju 
wielkiej tolerancji religijnej i udanego konglomeratu kultur, zob. e a d e m, Ozdoba 
świata. Jak muzułmanie, żydzi i chrześcijanie tworzyli kulturę tolerancji w średniowiecz-
nej Hiszpanii, tłum. T. Te s z n a r, Kraków 2006, s. 50–52. Wystarczy wydaje mi się 
przypomnieć wyjaśnienie Mikela De Epalzy, który dość klarownie opisał na jakim 
nieporozumieniu opiera się ten mit: Al-Andalus s’est ainsi converti en un mythe de 
tolérance, aussi bien pour les musulmans modernes (…). On peut ainsi étudier les limites 
de cette tolérance – politiquement intolérable pour la société moderne parce qu’elle 
suppose une différenciation juridique et sociale pour raisons religieuses – et sa valeur positive 
comme mythe de la convivialité malgré la diversité – M. D e  E p a l z a, Les mozarabes. 
Etat de la question, RMMus 63/64, 1992, s. 40. Znacznie bardziej wyważone opinie na 
temat okresu emiratu kordobańskiego w Andaluzji przedstawił w języku polskim Filip 
Andrzej J a k u b o w s k i  w swojej dysertacji doktorskiej, Życie codzienne w Kordobie 
w drugiej połowie X w. i XI w. w świetle arabskich źródeł narracyjnych, rozprawa doktorska, 
Poznań 2014, s. 164: Chrześcijanie i Żydzi dysponowali prawem do kultywowania swoich 
religii, jednak pewne tego przejawy były tłumione, na przykład bicie w dzwony. Jak już 
wskazałem w poprzednim rozdziale opisując przypadki mieszanych małżeństw, rodzina 
chrześcijańska mogła utracić prawa do opieki nad swoim dzieckiem (używając współczesnej 
terminologii), jeśli ono przyjęło islam. Srogo karane były jakiekolwiek próby nawracania 
muzułmanów. Warto zwrócić uwagę na ostatni fragment cytatu – autor udowadnia 
w dalszej części wywodu, że przypadki podobne do kordobańskich miały miejsce także 
w okresie późniejszym. To dość istotna konstatacja, przecząca „wyjątkowości” przed-
stawionych tu wypadków z IX w.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…146

Wyniki badań dotyczących zjawiska321 prowadzić mogą do wniosku, że 
wydarzenia z Damaszku mogły mieć podobne podłoże do tych z Kordoby. 
Szczególnie przemawiają za taką wykładnią argumenty J.A. Coope322. 
Symptomy kryzysu tożsamości opisane przez tę badaczkę, odnajdujemy 
bowiem także w Syro-Palestynie. W latach czterdziestych VIII w. już 
trzecie pokolenie chrześcijan żyło pod władzą arabską. W Syrii nie odno-
towujemy też, jak już było wspomniane na początku tego podrozdziału, 
takiej liczby przypadków prześladowań, jak np. w Egipcie323. Postępująca 

321  Krótkie omówienie najważniejszych stanowisk zob. m.in.: K. I h n a t, The Mar-
tyrs of Córdoba. Debates around a Curious Case of Medieval Martyrdom, HCom 18, 
2020, s. 1–15 (wraz z obszerną bibliografią problemu); A. G r o s s, Spirituality and 
Law. Courting Martyrdom in Christianity and Judaism, Lanham–Boulder–New York–
Toronto–Oxford 2005, s. 19–27. Wśród tychże warto jeszcze wymienić dociekania 
Claytona J. D r e e s a, który zagadnienie męczeństwa kordobańskiego zbadał w zakresie 
medycznym, psychologii i psychiatrii: Sainthood and suicide, the motives of the martyrs 
of Córdoba, A.D. 850–859, JMRS 20, 1990, s. 59–89. Należy też gwoli kronikarskiej 
dokładności odnotować, że tezy zaprezentowane przez wymienionych w tekście głównym 
historyków są częściowo podważane przez Alwyn H a r r i s o n  w pracy doktorskiej 
(Andalusi Christianity. The Survival of Indigenous Christian Communities, vol. I, PhD 
Thesis, University of Exeter 2009, s. 53–84), gdzie wskazano, na podstawie szczegółowej 
analizy pism Eulogiusza czy Pawła Alwara postępującą islamizację, objawiającą się nie 
tylko podwyższaniem podatków, indywidualnymi upokorzeniami duchownych i ich 
więzieniem, niszczeniem niektórych kościołów, ale także pozbywaniem się chrześcijan 
z umajjadzkiego dworu. Ruch męczenników miałby nie tyle wymiar działania mającego 
na celu wyraźne oddzielenie się od muzułmanów, ale po prostu był aktem rozpaczy 
tych, których szczególnie dotknęły prześladowania wyznawców islamu. Wspominam 
o tym, aby nie postało wrażenie, że jest tylko jedna wykładnia znaczenia wydarzeń 
kordobańskich.

322  Na tę kwestię zwrócił już uwagę Frank R. Tr o m b l e y  w swojej recenzji pracy 
J.A. C o o p e: There is, secondly, an extensive literature of Arab Christian martyrdom 
from the Umayyad and early Abbasid periods offering acute parallels that went unused 
(i.e. Sts. Peter of Capitolias, Antony Ruwah, Romanos the Neomartyr, and ‘Abd al-Masıh 
an-Najranı al-Ghassanı) – The Martyrs of Córdoba: Community and Family Conflict 
in an Age of Mass Conversion (review), JECS 4. 4, 1996, s. 582.

323 Być może miało to związek z przypuszczalnym uprzywilejowaniem syryjskich 
chrześcijan, którzy byli nie tylko urzędnikami, ale także często podporą armii Umajja-
dów, zob.: J. Ż e b r o w s k i, Dzieje Syrii od czasów najdawniejszych do współczesności, 
Warszawa 2006, s. 98. Ibn al-Fakih al-Hamadani, pisarz żyjący w IX w. (na jego temat 
zob.: J. B i e l a w s k i, Klasyczna literatura arabska. Zarys, Warszawa 1995, s. 185–187), 



Rozdział II. Muhammad, islam, pierwsi muzułmanie a chrześcijanie 147

arabizacja elit, nie tylko urzędniczych, ale co gorsza także duchownych, 
stawała się właśnie w tym okresie zauważalna324. Lata czterdzieste VIII w. 
były pewną granicą325. Od tego czasu można mówić już o postępującej 
arabizacji Syrii i Palestyny. Dość wspomnieć, że syryjski kontynuator 
Jana z Damaszku, Teodor Abu Kurra, był jednocześnie pierwszym mel-
kitą piszącym swoje traktaty po arabsku326, szybko znalazł też kolejnych 

nazwał nawet Syryjczyków muslimuna fi akhlaki-l-nasara, czyli muzułmanami z chrze-
ścijańskimi cechami, zob. A. G u i l l a u m e, The Traditions of Islam – An Introduction to 
the Study of Hadith Literature, Beirut 1966, s. 39–40. Nie wiadomo jednak czy miał na 
myśli syryjskich monofizytów, czy może całą społeczność chrześcijańską zamieszkują- 
cą Syrię.

324  Na temat procesu akulturacji chrześcijańsko-muzułmańskiej w tym okresie dys-
ponujemy bogatą literaturą w języku polskim: K. K o ś c i e l n i a k, Akulturacja muzuł-
mańska i arabizacja chrześcijan. Kultura i religia na Bliskim Wschodzie w pierwszych 
wiekach islamu według Ibn Ḫaldūna (1332–1406), ACr 32, 2000, s. 289–306; i d e m, 
Dynamizm akulturacji muzułmańsko-chrześcijańskiej w pierwszych wiekach islamu na 
Bliskim Wschodzie, SChr 8. 2001, s. 5–20; i d e m, Świadomość ograniczeń kulturowych 
wśród muzułmanów jako źródło akulturacji muzułmańsko-chrześcijańskiej, [in:] Dialog 
i akulturacja. Judaizm, chrześcijaństwo i islam, red. A. P a n k o w i c z, S. B i e l a ń s k i, 
Kraków 2007, s. 75–88.

325  Chociaż przykłady takiego procesu odnajdujemy już wcześniej, nawet w ośrod-
kach prowincjonalnych. Można tu wspomnieć badania obiektów sakralnych na sta-
nowisku w Tamra ez-Zu‘abijja w Galilei, gdzie odnaleziono m.in. grecką inskrypcję 
datowaną zgodnie z erą hidżry na rok 107, odpowiadającemu 725 r. po Chrystusie. Jest 
to pierwszy tego typu przypadek w Kościele. Trudno oczywiście wyciągać jakiekolwiek 
wiążące wnioski na podstawie jednego znaleziska, niemniej jednak jest to przypadek 
interesujący, zwłaszcza w kontekście prowincjonalności ośrodka, a co za tym idzie 
potencjalnie długiego okresu, w którym mogły tam zachodzić podobne zmiany w świa-
domości miejscowej wspólnoty: Y. Te p p e r, A Church from the Byzantine, Umayyad 
and Abbasid Periods and Remains from Iron Age I at Tamra (ez-Zu’abiyya) in Ramat 
Issakhar, Ati 90, 2018, s. 168–171.

326  Na temat Abu Kurry zobacz podrozdział dotyczący Muhammada. Arabski znał 
też prawdopodobnie Jan z Damaszku, w każdym razie wskazywałoby na to nawet jego 
pochodzenie spośród chrześcijańskich elit administracyjnych kalifatu, a także zazna-
jomienie z islamskim nauczaniem: A. L o u t h, Saint John Damascene. Tradition and 
Originality in Byzantine Theology, Oxford 2002, s. 80–83. Więcej na temat arabskich 
wpływów w Kościele chalcedońskim na podbitych terenach: K. K o ś c i e l n i a k, 
Arabic Culture of the Melchite Church in the Early Middle Ages (7th–11th Centuries), OCC 
3, 2011, s. 55–66.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…148

naśladowców w wielu palestyńskich klasztorach, do których historii 
(zwłaszcza w kontekście muzułmańskich prześladowań) odwołuje się 
Teofanes327. Tendencja ta dotyczyła nie tylko elit, warto wspomnieć symp-
tomatyczny i przyziemny przykład, co prawda nie z Syrii, ale z okolic dzi-
siejszego Kirkuku, gdzie doszło do sporów pomiędzy… dwiema rodzinami 
zmarłego bogatego chrześcijanina Ahony. Z relacji wynika, że wspomniany 
miał te dwie żony jednocześnie i chociaż hierarchia Kościoła Wschodu, 
do którego należał, potępiła ten czyn, to jednak, jak można zrozumieć, do- 
piero po śmierci tego człowieka. Była to oczywiście sytuacja wyjątko-
wa, niemniej utyskiwanie chrześcijańskich kapłanów na przypadki mie- 
szanych małżeństw już nie328. Sytuacja była więc w pewnej mierze podobna 
do tej z Andaluzji roku 850. Jak już wcześniej wspominałem, potwierdza 
to też relacja Teofanesa. Bizantyńczyk podkreślił bowiem przyjacielskie 
stosunki jakie panowały pomiędzy Piotrem z Majumy a muzułmanami, 
odwiedzającymi go podczas choroby. Być może więc to właśnie ta bliskość 
i związane z nią niebezpieczeństwo utraty samoidentyfikacji, skłoniły 
część chrześcijan do popełnienia aktów bluźnierstwa, poprzez które chcieli 
oni zaznaczyć swoją odrębność.

Nie można też wykluczyć, że liczba osób, które zginęły w ten sposób 
w stolicy Syrii była wyższa, ale nie zostało to tak nagłośnione. Można by, 
oczywiście upraszczając, stwierdzić, że Damasceńczycy nie mieli swo- 
jego Eulogiusza i Pawła329, ani „szczęścia” do „obserwatorów” zagranicz-

327  Na temat arabskojęzycznych przedstawicieli monastycyzmu palestyńskiego 
zob. m.in.: S.H. G r i f f i t h, The Church in the Shadow of the Mosque. Christians and 
Muslims in the World of Islam, Princeton 2008, s. 53–57; i d e m, Anthony David of Bagh-
dad, scribe and monk of Mar Sabas: Arabic in the monasteries of Palestine, ChH 58, 1989, 
s. 7–19; i d e m, The monks of Palestine and the growth of Christian literature in Arabic, 
MWo 78, 1988, s. 1–28; i d e m, Stephen of Ramlah and the Christian kerygma in Ara- 
bic in 9th century Palestine, JEH 36, 1985, s. 23–45.

328  O chrześcijańskiej poligamii pod władzą islamu i małżeństwach zawieranych 
między przedstawicielami dwóch religii zob.: L.V. We i t z, Between Christ and Caliph: 
Law, Marriage, and Christian Community in Early Islam, Philadelphia 2018, s. 172–220.

329  Eulogiusz opisał męczenników kordobańskich w kilku swoich dziełach: Liber 
apologeticus martyrum, [in:] Corpus Scriptorum Muzarabicorum…, s. 475–495; Memoriale 
sanctorum sive libri III de martyribus Cordubensibus, [in:] Corpus Scriptorum Muzarabi-
corum…, s. 363–459. Symptomatyczne jest jak mocno zajmował go problem konserwacji 



Rozdział II. Muhammad, islam, pierwsi muzułmanie a chrześcijanie 149

nych330. Teofanes wspomniał być może jedynie najbardziej prominentnych 
członków tej grupy. Dodatkowo, mieszkańcy Syrii i Palestyny „posiadali” 
już pewną grupę męczenników – traktowanych jako symbol – świętych 
świadków miasta Gazy331.

Tak czy inaczej wydaje się, że jest to interesująca możliwość wyjaśnienia 
opisanych przez Teofanesa wydarzeń, podobnie jak kontynuacja badań 
porównawczych pomiędzy reakcjami wspólnot chrześcijańskich wobec 
muzułmanów w różnych regionach Morza Śródziemnego. Nie jest to oczy-
wiście koncepcja nowatorska, o czym świadczy nie tylko uwaga Franka 
R. Trombley’a wzywająca do podjęcia takiego wysiłku332, ale także dokona-
nia takich badaczy, jak John V. Tolan, który przenalizował relacje syryjskie 
i kordobańskie w kontekście ekspansji muzułmańskiej i wykazał, że model 
reakcji na najazd możemy uznać za nader podobny. Początkowo Saraceni 
i ich ataki zostają uznane za formę kary Bożej, tymczasowej, ich panowanie 

szczątków po męczennikach, zachowanie o nich pamięci: A. G u i a n c e, Eulogio de 
Córdoba y las reliquias de los mártires, RHA 11, 2017, s. 279–297. Cf.: D.A. F e r n á n d e z, 
Las reliquias de los santos mártires de Córdoba: Revisión y comentarios, BRACC 146, 
2004, s. 215–230.

330  Mam tu na myśli domniemaną iberyjską podróż frankijskich benedyktynów 
Usuarda i Odilarda, z której to pierwszy przywiózł historię męczeństwa Jerzego, Aure-
liusza i Natalii z 852 r. i użył ich w swojej martyrologii stworzonej z dedykacją dla Karola 
Łysego. Okoliczności te sprawiły, że jak napisała Janet L. N e l s o n: ensured that the 
Cordoban martyrs found their place in the permanent liturgical memory of Latin Chris-
tendom – e a d e m, The Franks, The Martyrology of Usuard and the Martyrs of Cordoba, 
SCH 30, 1993, s. 80. Por. też: A. C h r i s t y s (St-Germain des-Prés, St Vincent and 
the martyrs of Cordoba, EMR 7. 2, 1998, s. 199–216), która podważając treść przekazu 
Usuarda uznaje zagadnienie wyeksponowania męczenników kordobańskich za element 
rozgrywek wewnętrznych w ówczesnym Kościele frankijskim, związanych z konkurencją 
pomiędzy takimi ośrodkami monastycznymi jak Saint-Germain-des-Prés i Saint Denis. 
Uważa też, że nie jest do końca pewne by Usuard był na Półwyspie Iberyjskim, być może 
dotarł jedynie do południowej Galii, do Lyonu, a wykorzystując tamtejsze swoje kontakty 
uzyskał résumée dotyczące kordobańskich męczenników (s. 215–216).

331  Przesłanie tej historii było tak silne, że być może wpłynęło na powstanie innych 
przekazów o męczeństwie, niemających faktycznie miejsca, zob.: G. H u x l e y, The 
Sixty Martyrs of Jerusalem, GRBS 18, 1977, s. 369–374. Więcej na temat Opisu męczeń-
stwa: Ł. K a r c z e w s k i, Męczeństwo za wiarę garnizonu z Gazy w okresie wczesnych 
podbojów muzułmańskich w świetle Opisu męczeństwa sześćdziesięciu męczenników z Gazy, 
SChr 24, 2017, s. 28–38.

332  F.R. Tr o m b l e y, The Martyrs of Córdoba (review)…, s. 581–582.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…150

miało się zakończyć po pokucie i nawróceniu chrześcijan. Kiedy jednak 
okupacja się przedłużała, pojawiały się idee podkreślania różnic pomiędzy 
chrześcijaństwem i islamem, tak by powstrzymać tendencję do przyjmo-
wania wiary rządzących w lokalnych wspólnotach. Według autora sposób 
przedstawienia islamu jako wyznania brutalnego, zmysłowego, religii „tego 
świata”, wpłynął następnie na jej recepcję w cesarstwie bizantyńskim i pań-
stwie frankijskim333. Skoro więc model reakcji zawarty w źródłach wydaje 
się być tożsamy, można domniemywać podejmowanie podobnych działań 
względem muzułmańskich zwierzchników, tak w Andaluzji, jak i Syrii334.

Lata czterdzieste VIII w. to czas wielkich przemian w państwie arab-
skim. Jest to okres postępującego upadku dynastii umajjadzkiej oraz cią-
głych buntów w często odległych od siebie regionach imperium. Być może 
więc chrześcijanie syryjscy zaprzestali aktów męczeńskich, licząc na upadek 
dynastii umajjadzkiej. Z drugiej strony, jak dowiadujemy się z Chronografii, 
okres w którym stabilizowało się panowanie nowej, abbasydzkiej dy- 
nastii, cechuje się podwyższoną liczbą bezpośrednich prześladowań335, 
o czym jeszcze w drugiej części niniejszej książki. Nie jest do końca jasne, 

333  J.V. To l a n, Réactions chrétiennes…, s. 349–367.
334  Z drugiej strony należy pamiętać, że ruch męczenników kordobańskich wymierzo-

ny był również w arabizację chrześcijan, podczas gdy melkici na Wschodzie dostosowali 
się akurat do tej sytuacji doskonale: J. H a r r i s, Purely persecutions? An examination 
of Muslims and the Christian Dhimmi in the Near East, MPhil. Thesis, Cardiff Uni-
versity 2012, s. 134–137. Autor zauważa również, podobnie jak zostało podkreślone na 
początku niniejszego podrozdziału, że przypadki fizycznych prześladowań chrześcijan 
na Bliskim Wschodzie były rzadkie i odosobnione.

335  Teofanes przytacza wiele przykładów prześladowań ze strony Abbasydów 
w początkach panowania tej dynastii. Z pierwszą relacją na ten temat spotykamy się 
już w roku 6243 AM (s. 427.12–14), gdzie Bizantyńczyk wspomina o morderstwie 
dokonanym na grupie chrześcijan, ponieważ byli związani z poprzednio rządzącymi. 
Teofanes wyraźnie wskazuje tu na powiązania chrześcijan z Umajjadami. Co więcej, 
związki te były tak silne, iż przedstawiciele nowej dynastii nakazali zamordowanie części 
chrześcijańskiej elity. Powody polityczne skłoniły także Saliha ibn Alego, gubernato-
ra Kinnasrinu, do wygnania Teodora, patriarchy Antiochii (Te o f a n e s, AM 6248, 
s. 430.2–7). Dodatkowo zakazał on też wystawiania na widok publiczny krzyży oraz 
rozmów chrześcijan z muzułmanami na temat religii (Te o f a n e s, AM 6248, s. 430.7–9), 
opodatkował mnichów (Te o f a n e s, AM 6249, s. 430.15–19). Należy podkreślić, 
iż to zarządzenie wydaje się być nowością w Syrii. Spotykamy się ze wzmiankami o nakła-
daniu podatków na mnichów w czasach umajjadzkich, dotyczą one jednak przede 



Rozdział II. Muhammad, islam, pierwsi muzułmanie a chrześcijanie 151

czy Teofanes podkreślał celowo ten okres w historii kalifatu. Być może 
jednak chciał zwrócić uwagę czytelnika raczej na prześladowania abba-
sydzkie, zaś o tych umajjadzkich wspomniał z kronikarskiego obowiązku, 
co więcej, przesunął niektóre informacje na okres przejściowy, charakte-
ryzujący się zawsze pewnym chaosem administracyjnym.

5.	 Wspólnota ikonoklastycznego doświadczenia

Problem ikonoklazmu bizantyńskiego336 oraz jego związków z ikonokla-
zmem islamskim337 był jedną z najczęściej podejmowanych kwestii jaką 

wszystkim Egiptu, zob.: M. Ta d r o s, The Copts of Egypt from the „Forgotten” Minority 
to the „Happiest” Minority, Cairo 2007, s. 56–57.

336  Wśród najnowszych prac na ten temat wymienić można m.in.: J. G l y n i a s, 
Prayerful Iconoclasts. Psalm Seals and Elite Formation in the First Iconoclast Era (726–750), 
DOP 71, 2017, s. 65–94; D. M a r j a n o v i ć, Creating Memories in Late 8th-Century Byz-
antium: The Short History of Nikephoros of Constantinople, Amsterdam 2018, s. 169–230; 
C. Ü n a l, The Tralleis Hoard and the Reflection of the Iconoclastic Idea in Byzantine Coin 
Iconography, AJN 27, 2015, s. 199–205; A. K a r a h a n, Byzantine Iconoclasm. Ideology 
and Quest for Power, [in:] Iconoclasm from Antiquity to Modernity, eds K. K o l r u d, 
M. P r u s a c, Farnham 2014, s. 75–94; J. H e r r i n, Margins and Metropolis. Authority 
across the Byzantine Empire, Princeton 2013, s. 206–219; L. B r u b a k e r, Inventing 
Byzantine Iconoclasm, Bristol 2012; W. Tr e a d g o l d, Oppostition to Iconoclasm as 
Grounds for Civil War, [in:] Byzantine War Ideology between Roman Imperial Concept 
and Christian Religion. Akten des Internationalen Symposiums (Vienna, 19–21 Mai 2011), 
eds J. K o d e r, I S t o u r a i t i s, Wien 2012, s. 33–40; L. B r u b a k e r, J. H a l d o n, Byz-
antium in the Iconoclast Era c. 680–850. A History, Cambridge 2011, szczególnie s. 79–89 
oraz 197–211 (oraz uzupełnienie: R.G. O u s t e r h o u t, Byzantium in the Iconoclast 
Era c. 680–850. The Sources. An Annotaded Survey, Aldershot 2001); F.X. N o b l e, 
Images, Iconoclasm and the Carolingians, Philadelphia 2009, s. 46–110 oraz 244–286; 
J.H. B r e m m e r, Iconoclast, Iconoclastic and Iconoclasm. Notes towards a Genealogy, 
ChHR 88. 1, 2008, s. 1–17; J. H e r r i n, Byzantium. The Surprising Life of a Medieval 
Empire, Princeton 2007, s. 98–118. Pamiętać wypada również o klasykach: S. G e r o, Notes 
on Byzantine Iconoclasm in the Eighth Century, B 44, 1974, s. 23–42; J. A t k i n s o n, 
Leo III and Iconoclasm, TheSP 41, 1973, s. 51–62; P. B r o w n, A Dark Age Crisis. Aspects 
of the Iconoclastic Controversy, EHR 88, 1973, s. 1–33.

337  O islamskim ikonoklazmie (a może raczej zjawisku anikonizmu, jak zapropono-
wał Oleg G r a b a r  w The Formation of Islamic Art, New Haven–London 1987, s. 209, 



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…152

zajmowali się bizantyniści (a także historycy sztuki oraz badacze wcze-
snego chrześcijaństwa338), obok relacji polityczno-militarnych, w kon-
tekście badań nad stosunkami cesarstwa ze światem muzułmańskim339. 

pierwszy raz używa jednak tego określenia we wcześniejszej edycji tej książki z 1973 r. 
na stronie 94) zob. m.in.: i d e m, From the Icon to Aniconism. Islam and the Image, 
MI 55. 2, 2003, s. 46–53; T. A l l e n, Aniconism and Figural Representation in Islamic 
Art, [in:] Five Essays on Islamic Art, Sebastopol 1988, s. 17–37. Sformułowania tego 
zaczęto też używać by odróżnić pewne formy obrazoburstwa we wczesnym chrześcijań-
stwie od ruchu ikonoklastycznego w VIII–IX w.: P. N i e w ö h n e r, The Significance of 
the Cross before, during, and after Iconoclasm. Early Christian Aniconism in Constantino-
ple and Asia Minor, DOP 74, 2020, s. 185–242. Klasyczne ujęcie problematyki znajdzie 
Czytelnik m.in. w: G.R.D. K i n g, Islam, Iconoclasm and the Declaration of Doctrine, 
BSOAS 48. 2, 1985, s. 267–277; B. F a r e s, Philosophie et jurisprudence illustrees par les 
Arabes. La querelle des images en islam, [in:] Melanges Louis Massignon, vol. II, Damas 
1977, s. 77–109; K.A.C. C r e s w e l l, Early Muslim Architecture, vol. I, Oxford 1969, 
s. 409–414; T.W. A r n o l d, Painting in Islam, New York 1965, s. 1–40; A.A. Va s i l i e v, 
The Iconoclastic Edict of the Caliph Yazid II A.D. 721, DOP 9/10, 1956, s. 25–47; 
G. M a r ç a i s, La question des images dans l’art musulman, B 7, 1932, s. 161–183; H. L a m- 
m e n s, L’Attitude de l’Islam primitif en face des arts figurés, JA 6, 1915, s. 239–279. Istotną 
nowością wydają się być ostatnie badania Valerie G o n z a l e s, która zaproponowała 
hipotezę, zgodnie z którą Umajjadzi w kontekście rozwoju sztuki nie byli tylko imi-
tatorami, adoptującymi wcześniejsze rozwiązania bizantyńskie czy sasanidzkie, ale 
dokonali raczej an aesthetic revolution (…) based on an unprecedented attitude to images, 
zasadzającej się na anikonizmie właśnie: Aporia in Umayyad Art or the Degree Zero of the 
Visual Forms’ Meaning in Early Islam, MCMW 1. 1/2, 2020, s. 6–33.

338  Na temat pochodzenia idei ikonoklastycznych w kontekście rozwoju wczesnych 
doktryn chrześcijańskich zob. E. K i t z i n g e r, The Cult of Images in the Age before Icono- 
clasm, DOP 8, 1954, s. 83–150, a także bogata literatura w języku polskim: N. W i d o k, 
Udział Epifaniusza z Salaminy w walce z kultem obrazów, [in:] Święte wizerunki w prze-
kazie Dobrej Nowiny, red. i d e m, Opole 2018, s. 9–36; D. B u d z a n o w s k a, Z historii 
preikonoklazmu. Euzebiusz z Cezarei i jego List do Konstancji (na tle epoki), WSTeo 26. 1, 
2013, s. 63–83; M. K i e l i n g, Kościół wobec idolatrii na podstawie Dokumentów Syno-
dów w latach 50–381, VP 30 (55), 2010, s. 275–292; O. C y r e k, Teologiczne argumenty 
przeciwników i zwolenników kultu ikon na podstawie niektórych pism Epifaniusza z Sala-
miny i „Mowy” Jana Damasceńskiego dotyczącej kultu obrazów, Rsa 16, 2009, s. 103–114; 
Epifaniusz z Salaminy, Pisma przeciw obrazom, tłum. M.M. D y l e w s k a, VP 42/43, 
2002, s. 551–565; J. N a u m o w i c z, Leoncjusz z Neapolis i jego apologia chrześcijańskich 
obrazów, WSTeo 7, 1994, s. 89–102. Przegląd idei związanych z historią sztuki: J. E l s n e r, 
Iconoclasm as Discourse. From Antiquity to Byzantium, ArtB 94. 3, 2012, s. 368–394.

339  Zagadnieniu wpływów bizantyńsko-islamskich w kontekście ikonoklazmu 
poświęcono wiele dzisiaj już klasycznych opracowań, m.in.: P.  C r o n e, Islam, 



Rozdział II. Muhammad, islam, pierwsi muzułmanie a chrześcijanie 153

Jest to temat bardzo rozległy i poświęcono mu już wiele miejsca w litera-
turze fachowej, także polskiej340. Również będąca przedmiotem niniejszej 
rozprawy Chronografia Teofanesa została zanalizowana bardzo skrupulat-
nie. Niemniej jednak można chyba, interpretując źródło pod trochę innym 
kątem, wysnuć pewne wnioski, które chociaż nie zmieniają głównych 
ustaleń nauki w tej kwestii, uzupełniają w pewien sposób naszą wiedzę 
na temat wyżej wymienionego zjawiska341.

Judeo-Christianity and Byzantine Iconoclasm, JSAI 2, 1980, s. 59–95; L.W. B a r n a r d, 
The Graeco-Roman and Oriental background of the Iconoclastic controversy, Leiden 1974, 
s. 10–33; O. G r a b a r, Islam and Iconoclasm, [in:] Iconoclasm. Papers givent at the Ninth 
Spring Symposium of Byzantine Studies, eds A. B r y e r, J. H e r r i n, Birmingham 1977, 
s. 45–52; O. G r a b a r, Islamic Art and Byzantium, DOP 18, 1964, s. 69–88; G.E. v o n 
G r u n e b a u m, Byzantine Iconoclasm and the Influence of the Islamic Environment, 
HR 2. 1, 1962, s. 1–10. Z nowych badań: D. R e y n o l d s, Rethinking Palestinian Icono- 
clasm, DOP 71, 2017, s. 1–64; I. J u r a s z, La theologie de I’image entre les musulmans 
et les chretiens syriaques – melkites, monophysites et nestoriens, SVD 1, 2016, s. 260–298; 
Y. P e l e g, Iconoclasm in Chirches and Synagogues in Judea, [in:] Christians and Christian-
ity, vol. IV: Churches and monasteries in Judea, eds N. C a r m i n, E. L e v i n, C. E b e r t, 
M. G u g e n h e i m, Jerusalem 2012, s. 483–494; G.W. B o w e r s o c k, Mosaics as History. 
The Near East from Late Antiquity to Islam, Cambridge (MA) 2006, s. 91–111.

340  Mam tu na myśli przede wszystkim rodzime analizy ikonoklazmu islamskiego. Na 
brak jakiegokolwiek formalnego, oficjalnego wprowadzenia zasad obrazoburczych w pań-
stwie muzułmańskim zwrócił uwagę: M. S a d o w s k i, Muzułmańska awersja do sztuki 
figuratywnej a bizantyjski ikonoklazm. Krótka charakterystyka problemu, TCK 27. 3, 2014, 
s. 189–203. Na zagadnienia z zakresu teologii islamskiej w kontekście zastąpienia kultu 
przedstawień figuratywnych innymi praktykami religijnymi wskazał zaś interesująco: 
M. M i c h e r d z i ń s k i, Zbawczy wymiar teokalii w Koranie a ikonoklazm islamu, ACr 46, 
2014, s. 83–103. Warto jednocześnie polecić krótkie omówienia przedstawionych powyżej 
zagadnień zaprezentowane w języku polskim: M. P y c, Ikonoklazm i jego argumenta-
cja przeciwko kulturowi obrazów w ostatnim z chrystologicznych sporów chrześcijańskiej 
starożytności, CTO 1, 2012, s. 23–36; M. C h u d z i k o w s k a-Wo ł o s z y n, Począt- 
ki sporów ikonoklastycznych w Bizancjum, SElb 7, 2006, s. 79–89, a także szczegółowe 
omówienia teologii ikony opracowanej przez św. Jana z Damaszku: P. F e l i g a, Obrona 
kultu obrazów w „Trzech mowach apologetycznych przeciwko tym, którzy odrzucają święte 
obrazy” św. Jana Damasceńskiego, CT 87. 3, 2017, s. 25–66; M. P y c, Chrystologiczna 
argumentacja w „Mowach obronnych przeciw tym, którzy odrzucają święte obrazy” Jana 
Damasceńskiego, PST 25, 2011, s. 159–171.

341  Część tez zawartych w tym podrozdziale po raz pierwszy zaproponowałem 
w tekście: Edykt ikonoklastyczny Jazyda II w świetle „Chronografii” (AM 6215) Teofanesa 
Wyznawcy, Bslov 3, 2010, s. 37–46.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…154

Z pierwszą relacją na temat działań, które moglibyśmy nazwać wy- 
mierzonymi w symbolikę chrześcijańską, spotykamy się w opisie roku 
6135 AM342. Teofanes wspomina tam o przedsięwzięciu budowlanym, 
jakiego podjął się ‘Umar ibn al-Chattab. Chciał on mianowicie wznieść 
w Jerozolimie meczet343. Jednak budowla nie zachowała się, lecz runęła344. 
Nieudane przedsięwzięcie stało się przyczyną prześladowań chrześcijan. 
Polegały one na nakazie zdjęcia krzyży z kościołów. Prowodyrami tych 
zajść, według Teofanesa, mieli być Żydzi.

Być może rzeczywiście początkowe próby wzniesienia islamskie-
go domu modlitwy na Wzgórzu Świątynnym były nieudane. Budo- 
wę utrudniały bowiem pozostałości wcześniejszych budynków, które 
popadły w ruinę345. Także widziany przez Arkulfa346 około 670  r. 

342  Te o f a n e s, AM 6135, s. 342.22–28.
343  Teofanes używa tutaj słowa ναός, oznaczającego ‘świątynię’, a ściślej ‘wewnętrzną 

część świątyni’, zob. Słownik grecko-polski…, t. II, s. 70. Należy dodać, iż we wczesnej archi-
tekturze bizantyńskiej słowem tym określano środkową część kościoła, gdzie odbywała 
się liturgia. Interesujący jest fakt, iż Teofanes stosuje właśnie to określenie w stosunku 
do meczetu. Należy przy tym zaznaczyć, iż można by zastanawiać się, czy określenia 
tego bizantyński chronograf nie użył mając na myśli świątynię żydowską. Byłyby pewne 
przesłanki, aby podejrzewać, że Żydzi chcieli w tym okresie odbudować swoją świątynię. 
Armeński historyk Sebeos wspomina na przykład, że początkowo muzułmanie pozwolili 
Żydom na odnowienie bliżej nieokreślonego miejsca modlitwy tam, gdzie wcześniej 
znajdowała się świątynia. Ostatecznie jednak mieli ich stamtąd wygnać i przejąć miej-
sce dla siebie, Żydzi zaś przenieśli się gdzie indziej, zob.: S e b e o s  (R. B e d r o s i a n), 
s. 131–133; S e b e o s  (К. П а т к а н ь я н), s. 122.

344  Te o f a n e s, AM 6135, s. 342.23: οὐχ τὸ κτίσμα ἀλλὰ κατέπιπτεν.
345  Tak przedstawiają stan Wzgórza Świątynnego przekazy arabskie, zob.: K. A r m- 

s t r o n g, Jerozolima. Miasto trzech religii, tłum. B. C e n d r o w s k a, Warszawa 2000, 
s. 272–274.

346  Zgodnie z tradycyjną wersją życia Arkulfa oraz z zachowanym przekazem Adam-
nana z Hy, „galijski biskup” odbył w drugiej połowie VII w. podróż z Galii do Ziemi 
Świętej. W samej Jerozolimie miał przebywać około dziewięciu miesięcy (według Nathalie 
D e l i e r n e u x  należy z dużą ostrożnością podchodzić do tej informacji, taka sama 
liczba miesięcy występuje również w opisie pobytu w Konstantynopolu, najprawdo-
podobniej ma ona więc raczej znaczenie symboliczne, a nie faktyczne: Arculfe, sanctus 
episcopus gente Gallus: une existence historique discutable, RBPH 75. 4, 1997, s. 920). Po 
powrocie, podczas wyprawy morskiej, w wyniku sztormu trafić miał na wyspę Iona, 



Rozdział II. Muhammad, islam, pierwsi muzułmanie a chrześcijanie 155

meczet, nie prezentował się zbyt okazale. Galijski pielgrzym miał prze-
kazać spisującemu Adamnanowi:

gdzie przekazał informacje na temat swojej pielgrzymki opatowi tamtejszego klasztoru, 
Adamnanowi. Według Davida Wo o d s a  (Arculf’s Luggage. The Sources for Adom-
nan’s De Locis Sanctis, Ér 52, 2002, s. 25–52), Arkulf nie spotkał Adamnana. Najpraw-
dopodobniej biskup imieniem Arnulf zebrał pewne dokumenty dotyczące Wschodu, 
przede wszystkim opisujące różnego rodzaju relikwie znajdujące się w Konstantynopolu, 
a jego kolekcja dostała się w ręce bliżej nieokreślonego twórcy, który stworzył z nich 
manuskrypt, następnie odnaleziony przez mnicha z opactwa Iona i źle zinterpretowany, 
w wyniku czego powstało dzieło przypisujące Arkulfowi podróż na Wschód, m.in. do 
Jerozolimy. Nathalie D e l i e r n e u x (Arculfe…, s. 916–921) próbowała natomiast zna-
leźć rozwiązanie kompromisowe – według niej na dzieło Adamnana złożyły się źródła 
pisane, ale również wiele przekazów ustnych, także tytułowego biskupa, który stał się 
jednocześnie sztandarową postacią dzieła, co nie musi być zgodne ze stanem faktycznym. 
Niemniej jednak nie oznacza to, że biskup w ogóle nie istniał. Na temat Arkulfa zob. też: 
S.J. S h o e m a k e r, A Prophet has appeared. The Rise of Islam through Christian and Jewish 
Eyes. A Sourcebook, Berkley 2021, s. 164–170; M. D i e t z, Wandering Monks, Virgins and 
Pilgrims. Ascetic Travel in the Mediterranean World A.D. 300–800, Philadelphia 2005, 
s. 189–212; Th. O’ L o u g h l i n, Adomnán and Arculf: The Case of an Expert Witness, 
JML 7, 1997, s. 127–146; C. J e n k i n s, Christian Pilgrimages A.D. 500–800, [in:] Travel 
and Travellers of the Middle Ages, ed. A. N e w t o n, London–New York 1996, s. 60–66; 
M.B. C a m b e l l, The Witness and the Other World. Exotic European Travel Writing 
400–1600, Ithaca 1988, s. 15–46. O Adamnanie pisał przede wszystkim wspomniany 
już wyżej Thomas O’ L o u g h l i n, m.in.: The Tombs of the Saints: their significance 
for Adomnán, [in:] Studies in Irish Hagiography: Saints and Scholars, eds J. C a r e y, 
M. H e r b e r t, P. Ó  R i a i n, Dublin 2001, s. 1–14; Adomnán: A Man of Many 
Parts, [in:] Adomnán at Birr, AD 697: Essays in Commemoration of the Law of the Inno-
cents, ed. Th. O’ L o u g h l i n, Dublin 2001, s. 41–51; Res, tempus, locus, persona: Adom-
nán’s Exegetical Method, IR 48, 1997, s. 95–111; The View from Iona: Adomnán’s mental 
maps, PJMAI 10, 1996, s. 98–122; The Library of Iona in the Late Seventh Century: The 
Evidence from Adomnán’s De locis sanctis, Ér 45, 1994, s. 33–52; The Exegetical Purpo- 
se of Adomnán’s De Locis Sanctis, CMCS 24, 1992, s. 37–53. Za pewne wprowadzenie 
w temat służyć może: Ł. K o s i ń s k i, Biblioteka w klasztorze na Ionie w VII wieku na 
podstawie dzieł Opata Adamnana, SSH 20, 2014, s. 9–21. Znaczenie Adamnana dla 
historyków epoki, nieco na wyrost jednak, podsumował ostatnio Gilbert M á r k u s: 
it may seem strange in a book of six chapters, covering nine centuries of Scotland’s his- 
tory, to devote an entire chapter to a study of one man. The man in question, however, 
happens to be the only individual in that entire period whose personality, biography, interests 
and ideas can be identified and examined with any confidence at all. – Conceiving a Nation. 
Scotland to AD 900, Edinburgh 2017, s. 151.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…156

Ceterum in illo famoso loco, ubi quondam templum magnifice con-
structum fuerat, in uicinia muri ab oriente locatum nunc Saraceni qua-
drangulam orationis domum, quam subrectis tabulis et maguis trabibus 
super quasdam ruinarum reliquias construentes uili fabricati sunt opere, 
ipsi frequentant, quae utique domus tria hominum milia simul, ut fertur, 
capere potest347.

Jeśliby wierzyć relacji domniemanego zachodniego podróżnika348, chro-
nologicznie pierwszej tego typu wzmiance chrześcijańskiej dotyczącej 
islamskiej Jerozolimy349, można dojść do wniosku, że dom modlitwy 
został zbudowany szybko i niedbale. Głównym celem jaki przyświecał 
tej budowie mogło być jednak zapewnienie możliwości sprawowania 
kultu obecnym tam muzułmanom. Można nawet zasugerować, że nie 
myślano jeszcze o wznoszeniu monumentalnych budowli, które niejako 

347  Itinera Hierosolymitana Saecvli IIII–VIII, rec. et comm. P.  G e y e r, Pra-
gae–Vindobonae–Lipsiae 1898, s. 226.16 – 227.2. Por. również: The Pilgrimage of 

Arculfus in the Holy Land about the Year A.D. 670, transl. J.R. M a c P h e r s o n, 
London 1895, s. 4–5. Tłum. polskie: A d a m n a n  z  H y, O miejscach świętych, tłum. 
P. I w a s z k i e w i c z, [in:] Do Ziemi Świętej: najstarsze opisy pielgrzymek do Ziemi 
Świętej IV–VIII w., wybór, wstęp, wprowadzenie i oprac. i d e m, Kraków 2010, s. 237–273. 
Inne edycje: Adomnano di Iona. I luoghi santi: introduzione, traduzione e comment, trad. 
M. G u a g n a n o, Bari 2008, Adamnani De locis sanctis libri tres, transl. D. M e e h a n, 
ed. L. B i e l e r, [in:] Adamnan’s De locis sanctis, ed. D. M e e h a n, Dublin 1958, 
s. 36–120.

348  Biorąc zaś pod uwagę rozwijające się badania nad możliwą interkulturacją pomię-
dzy światem dalekiego Zachodu (frankijskim, anglosaskim, celtyckim) a kręgiem kultury 
muzułmańskiej coraz mniej przemawia za tym, by podważać poszczególne informacje 
z tych relacji. Wspomnieć wypada w tym kontekście debatę tyczącą się zastanawiających 
podobieństw pomiędzy tworzonymi w VIII w. wizerunkami Muhammada a anglosas- 
kiego poety Cedmona, o czym m.in. w: S.W. A n t h o n y, Muhammad and the Empires 
of Faith. The Making of the Prophet of Islam, Berkley 2020, s. 204–234; G. S c h o e l e r, 
Divine Inspiration, Storytelling and Cultural Transfer. Muhammad’s and Caedmon’s Call, 
[in:] Knowledge and Education in Classical Islam. Religious Learning between Conti-
nuity and Change, vol. II, ed. S. G ü n t h e r s, Leiden 2020, s. 98–111; C. M o n e t t e, 

A Mystery of Revelation: ‘Caedmon’s Hymn’ and the Quran, CIsla 4. 1/2, 2010, s. 131–146; 
K. v o n  S e e, Caedmon und Muhammed, ZDADL 112. 4, 1983, s. 225–233.

349  Jak słusznie podkreśla: S.J. S h o e m a k e r, A Prophet has appeared…, s. 164.



Rozdział II. Muhammad, islam, pierwsi muzułmanie a chrześcijanie 157

legalizowałyby obecność islamu w Świętym Mieście350. Należy jednak 
dodać, iż jest to domniemana relacja chrześcijanina odbywającego piel-
grzymkę, prawdopodobnie gorliwego wyznawcy Jezusa Chrystusa, któ-
remu nie zależało na pewno na pozytywnym przedstawieniu świątyni 

350  Na temat pierwszych jerozolimskich meczetów z okresu przedmarwanidzkiego 
zob.: A. K a p l o n y, The Ḥaram of Jerusalem 324–1099: Temple, Ridan Mosque, Area 
of Spiritual Power, Stuttgart 2002, s. 29–31 i 208–212; R. G r a f m a n, M. R o s e n- 

-A y a l o n, The Two Great Syrian Umayyad Mosques: Jerusalem and Damascus, Muq 16, 
1999, s. 1–2. Ostatnie badania archeologiczne przynoszą nam coraz więcej informacji na 
temat fundacji realizowanych przez Mu’awiję, m.in. identyfikację tzw. Stajni Salomo-
na z fundacją meczetu Bajt al-Makdis z połowy VII w.: B.St. L a u r e n t, I. A w w a d, 
The Marwani Musalla in Jerusalem. New Findings, JQ 54, 2013, s. 7–30. Dalsze badania 
przyniosły wnioski, zgodnie z którymi wspomniana świątynia była częścią większego 
założenia architektonicznego, nowego planu urbanistycznego dla tej części Jerozolimy, 
Haram asz-Szarif: B.St. L a u r e n t, I. A w w a d, Archaeology & Preservation of Early 
Islamic Jerusalem: Revealing the 7th Century Mosque on the Haram Al-Sharif, [in:] Pro-
ceedings of the 9th International Congress on the Archaeology of the Ancient Near East: 
June 9–13, 2014, University of Basel, vol. II: Egypt and Ancient Near East – Perceptions 
of Alterity, Ancient Near Eastern Traditions vs. Hellenization/Romanization, Reconstruct-
ing Ancient Eco-Systems, Islamic Session, eds H.-P. M a t h y s, O. K a e l i n, R.A. S t u c k y, 
Wiesbaden 2016, s. 441–454. Z kolei zagadnienie datacji słynnej Kopuły na Skale 
celnie podsumował ostatnio Glen W. B o w e r s o c k, Die Wiege des Islam. Mohammed, 
der Koran und die antiken Kulturen, München 2019, s. 121: Die große Umayyadenmoschee 
mit ihrer glänzenden Kuppel, die wir unter dem Namen Felsendom kennen, entstand 
einer dort befindlichen Mosaikinschrift zufolge in den Jahren 691 und 692 und war somit 
das Werk von ‘Abd al-Malik. Auch wenn ein rivalisierender Abbasidenkalif im neunten 
Jahrhundert dessen Namen durch seinen eigenen ersetzte, herrscht allgemeiner Konsens 
darüber, dass die Moschee von ‘Abd al-Malik errichtet wurde. Unsicher allerdings ist, wie 
bereits erwähnt, ob das in der Inschrift genannte Datum den Beginn oder den Abschluss der 
Bauarbeiten bezeichnet. Diese Frage wird wohl nie zu klären sein. Dlatego też powstają 
teorie, zgodnie z którymi budowę ukończył dopiero Walid I: S. O m e r, The Dome of the 
Rock: An Analysis of Its Origins Kubah Sakhrah: Satu Analisis Asal-usulnya, JIA 12. 1, 
2015, s. 200–214. Podsumowanie rozważań na temat znaczenia tej fundacji w kontekście 
unifikacji państwa po walkach wewnętrznych, a także w związku z konkurencją wobec 
lokalnych świątyń chrześcijańskich i rywalizacją z Konstantynopolem, któremu kalif 

‘Abd al-Malik chciał odebrać tytuł miasta Nowej Świątyni Salomona: M. L e v y-R u b i n, 
Why was the Dome of the Rock built? A new perspective on a long-discussed question, BSOAS 
80. 3, 2017, s. 441–464; J. L a s s n e r, Medieval Jerusalem. Forging an Islamic City in Spaces 
Sacred to Christians and Jews, Ann Arbor 2017, s. 151–179, por. też podobne hipotezy 

– N. R a b b a t, The Meaning of the Umayyad Dome of the Rock, Muq 6, 1989, s. 12–21.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…158

należącej do „okupantów”351. Podobne motywacje mogłyby przyświecać 
zresztą osobie, która stworzyłaby tę relację na podstawie odnalezionych 
wcześniejszych zapisków, jak zasugerował kilkanaście lat temu David 
Woods352. Ten sam badacz zaproponował interesujące rozwiązanie niniej-
szego problemu. Autor uznał, że to co widział (lub przekazał, spisał 
albo zasłyszał) Arkulf (albo Arnulf ) w Jerozolimie, ten nieporządek na 
Wzgórzu Świątynnym, belki i szalunki, świadczyłyby o tym, że obser-
wował moment odbudowy meczetu. Takie prace konieczne były zaś 
prawdopodobnie po trzęsieniu ziemi w 659 r.353 Należałoby więc przesu- 
nąć domniemaną wyprawę domniemanego Arkulfa o dziesięć lat wstecz, 
co zresztą zgadzałoby się z datowaniem krótkiego okresu pokoju pomiędzy 
kalifatem a cesarstwem (657–662), kiedy to taka podróż do Jerozolimy 
byłaby możliwa bez większych trudności354. Wiemy obecnie coraz więcej 
o wprowadzanych w meczetach wczesnoislamskich różnorodnych zmia-
nach organizacyjnych, dodawaniu elementów wyposażenia, także kulto-
wych lub związanych z organizacją wspólnych piątkowych modlitw, które 

351  Z racji domniemanego pejoratywnego wydźwięku tego fragmentu część badaczy 
po prostu uznaje relację za całkowicie niewiarygodną: L. N e e s, Insular Latin sourc-
es, „Arculf” and early Islamic Jerusalem, [in:] Where heaven and earth meet: essays on 
medieval Europe in honor of Daniel F. Callahan, eds M. F r a s s e t t o, M. G a b r i e l e, 
J.D. H o s l e r, Leiden 2014, s. 81–100; L. N e e s, Perspectives on early Islamic art and 
Jerusalem, AAIW 5, 2016, s. 33–57.

352  D. Wo o d s, Arculf’s Luggage…, s. 51–52.
353  Trzęsienie, które dotknęło na pewno Hebron, a być może także Jerycho, 

jak sugerują: R. H o y l a n d  i S. Wa i d l e r  w kontekście przekazów Adamnana: 
Adomnán’s De Locis Sanctis and the Seventh-Century Near East, EHR 129 (539), 2014, 
s. 792. O trzęsieniach ziemi na Bliskim Wschodzie w okresie ekspansji islamskiej, spo-
śród których to z 659 r. było jednym z najrozleglejszych zob. m.in.: G. A v n i, The 
Byzantine-Islamic transition in Palestine. An archaeological approach, Oxford 2014, 
s. 325–327; D.H.K. A m i r a n, E. A r i e h, T. Tu r c o t t e, Earthquakes in Israel and 
adjacent areas: macroseismic observations since 100 B.C.E., IEJ 44, 1994, s. 260–305.

354  D. Wo o d s, Adomnán, Arculf and the mosque on the Temple Mount, Ér 66, 
2016, s. 179–190. W kontekście otwierania i zamykania szlaków pielgrzymkowych zob.: 
M. J a n k o w i a k, Travelling across borders: a church historian’s perspective on contacts 
between Byzantium and Syria in the second half of the seventh century, [in:] Arab-Byzantine 
coins and history: papers presented at the seventh century Syrian numismatic round table 
held at Corpus Christi College Oxford on 10th and 11th September 2011, ed. T. G o o d w i n, 
London, 2012, s. 13–25.



Rozdział II. Muhammad, islam, pierwsi muzułmanie a chrześcijanie 159

również wymagały prac remontowych355. Badania archeologiczne prowa-
dzone w latach 2008–2014 na terenie Givati w dolinie Tyropoeon, obok 
Miasta Dawidowego, dzięki którym pozyskano dużą liczbę artefaktów 
ceramicznych, szklanych, kościanych z okresu umajjadzkiego, pozwoliły 
również wysnuć wniosek, że po okresie przejściowym pomiędzy pano-
waniem bizantyńskim a muzułmańskim, ta część Jerozolimy stała się 
dynamicznie rozwijającą strefą produkcji rzemieślniczej, podlegającą nie-
ustannym i licznym przebudowom356. Być może więc zaobserwowane przez 
domniemanego zachodniego pielgrzyma prace były tylko częścią szerszych 
robót w mieście. Ich skala musiała być dość duża, następny tak istotny 
okres w historii Jerozolimy miał miejsce dopiero w czasach panowania nad 
miastem kalifów fatymidzkich (przebudowy organizowanej przynajmniej 
w części w porozumieniu z cesarzami bizantyńskimi)357. Wspomniane 
wyżej badania doprowadziły do rewizji dotychczasowego przekonania 
badaczy o upadku gospodarczym i społecznym miast palestyńskich, do 
którego przyczynić miały się najazdy muzułmańskie. Nawet jeżeli był to 
pewien okres przejściowy, to nie w dotychczas przedstawianym wymiarze, 
zgodnie z którym większość budynków publicznych uległa zniszczeniu lub 
porzuceniu, podobnie infrastruktura ekonomiczna, a upadek ten dopro-
wadził do gruntownej zmiany charakteru miast Lewantu. Obecnie pisze 
się raczej o kontynuacji i stabilnym rozwoju358. Drewnianej, tymczasowej 

355  Na temat tych zmian zob. H. M o s t a f a, The Early Mosque Revisited. Introduc-
tion of the Minbar and Maqṣūra, Muq 33, 2016, s. 1–16.

356  Podsumowanie wniosków z prac odnajdzie Czytelnik w tekście: D. B e n-A m i, 
Y. Tc h e k h a n o v e t s, The Southeastern Hill of Jerusalem during the Early Islam-
ic Period – Concluding Remarks, [in:] Jerusalem, Excavations in the Tyropoeon Val-
ley (Givati Parking Lot), vol. II: The Byzantine and Early Islamic Periods, part  2: 
Strata IV –I: The Early Islamic Period, eds D. B e n-A m i, Y. Tc h e k h a n o v e t s, 
Jerusalem 2020, s. 703–708.

357  J. P r u i t t, The Fatimid Holy City. Rebuilding Jerusalem in the Eleventh Century, 
MGb 3. 2, 2017, s. 35–56.

358  Przegląd wcześniejszej literatury i opinii na ten temat, a także omówienie nowych 
osiągnięć archeologii, podważających dotychczasowe ustalenia, odnajdzie Czytelnik 
w: G. A v n i, „From Polis to Madina’” Revisited – Urban Change in Byzantine and 
early Islamic Palestine, JRAS 21. 3, 2011, s. 301–329. Por. również: M. M i l w r i g h t, 
An Introduction to Islamic Archaeolog y, Edinburgh 2010, s.  44–58, który 



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…160

zabudowie Wzgórza Świątynnego wykonanej przez muzułmanów do 
celów kultowych przeczy jednocześnie gruzińska wersja Lejmònu (Łąki), 
dzieła łączonego z Janem Moschosem, nauczycielem Sofroniusza, póź-
niejszego patriarchy Jerozolimy, gdzie znalazła się wzmianka o archidia- 
konie Janie, znającym się na murarce, który mimo podległości hierarchicz-
nej nie posłuchał się biskupa jerozolimskiego i wziął udział w budowie 
meczetu w tym mieście, za co spotkała go kara od samego Boga. Wbrew 
pozorom poza moralizatorskim charakterem tej opowieści, przekazuje ona 
nam bardzo istotną informację – w przygotowaniu pierwszego meczetu 
uczestniczyli murarze, nie mogła to być więc tak prosta drewniana kon-
strukcja, jakby sugerowało to wcześniej wspomniane źródło zachodnie359. 
Wzmianka o liczbie wiernych, którzy mogli zmieścić się w meczecie suge-
ruje również, że była to fundacja typu dżami‘a, pomyślana jako miejsce 
wielkich piątkowych zgromadzeń, różniące się wielkością i konstrukcją od 
zwykłych małych masdżid360. Trudno więc spodziewać się, by traktowano 
ją jako budowlę stawianą ad hoc361, chociaż nie można tego oczywiście 
wykluczyć. Inna kwestia, co dokładnie należy rozumieć pod określeniem 
meczetu w czasach wczesnoislamskich, kiedy formuła muzułmańskiego 
domu modlitwy dopiero się kształtowała362. Na złożoność tego zjawiska 

podkreśla m.in. brak radykalnych zmian w życiu codziennym mieszkańców Syrii i Pale- 
styny w VII w.

359  Na temat gruzińskiego źródła i informacji w nim zawartych, zob.: B. F l u s i n, 
L’esplanade du temple a l’arrive´e des Arabes, d’apre`s deux re´cits byzantins, [in:] Bayt 
al-Maqdis: ‘Abd al-Malik’s Jerusalem, eds J. R a b y, J. J o h n s, Oxford 1992, s. 17–31.

360  Na temat tego podziału, gdzie dżami’a stawiano w newralgicznych punktach 
zdobywanych miast, co mogło powodować konflikty z lokalnymi wspólnotami chrześci-
jańskimi zob.: M. G u i d e t t i, The Contiguity between Churches and Mosques in Early 
Islamic Bilād al-Shām, BSOAS 76. 2, 2013, s. 229–258.

361  Biorąc pod uwagę również kwestię dużej wagi, jaką przykładać mieli przed- 
stawiciele władz muzułmańskich do zagadnień związanych z fundacjami obiektów reli-
gijnych, włącznie z samym Prorokiem: H. R e z a  S h o j a i f a r d, Z. S a j a d i, A Study 
of Islamic Leader’s Strategic Role in Islamic Architectures, Kom 8. 3, 2019, s. 81–97.

362  Zagadnienie to, jak i brak możliwości przeprowadzenia badań w newralgicznych 
miejscach w związku z ich obecną funkcją kultową powodują, że być może w kontek-
ście interpretacji kwestii dotyczących pojawienia się islamu, będziemy nadal skazani 
wyłącznie na dowody pochodzące z zewnętrznych źródeł pisanych, przede wszystkim 



Rozdział II. Muhammad, islam, pierwsi muzułmanie a chrześcijanie 161

wskazują chociażby dyskusje dotyczące pierwszego tego rodzaju budynku, 
który służył jeszcze samemu Muhammadowi w Medynie363. Pewnego 
rodzaju wskazówką co do znaczenia meczetu jerozolimskiego jest jednak 
waga, jaką przykładał do Świętego Miasta założyciel dynastii Umajjadów 
Mu‘awija ibn Abi Sufjan, jeszcze jako namiestnik Syrii, który przecież 
właśnie w tak ważnym dla trzech religii ośrodku ogłosił się kalifem364. 
Niezależnie zaś czy przyjmiemy, że zachodnia relacja Arkulfa odnosi się 
do roku 659 czy 670, to będzie dotyczyła okresu panowania pierwszego 
Umajjady. Chociaż więc wielkie i monumentalne konstrukcje Kopuły na 
Skale i meczetu al-Aksa, powstałe na przełomie VII–VIII w., tradycyj-
nie uznawane są za pierwszy widoczny symbol dominacji muzułmanów 
nad Jerozolimą365, przenoszący punkt ciężkości życia religijnego366 miasta 

chrześcijańskich. Na szczęście takowe istnieją, co skutecznie podważa pojawiające się 
niekiedy teorie o wiele późniejszym ukształtowaniu się religii muzułmańskiej niż podają 
tradycje islamskie: J. J o h n s, Archaeology and the History of Early Islam: The First 
Seventy Years, JESHO 46. 4, 2003, s. 411–436.

363  E.A. A y y a d, The ‘House of the Prophet’ or the ‘Mosque of the Prophet’?, JIS 24. 
3, 2013, s. 273–334.

364  Więcej: J. L a s s n e r, Medieval Jerusalem…, s. 60–80. Nie on jeden jednak, na 
pewno do podobnej ceremonii doszło na początku panowania Sulejmana ibn ‘Abd 
al-Malika, a Jerozolimę do rangi jednej ze stolic imperium szykował też jego poprzednik, 
Walid I: J.L. B a c h a r a c h, Marwanid Umayyad Building Activities: Speculations on 
Patronage, Muq 13, 1996, s. 38.

365  Jak podkreśla Hamilton A.R. G i b b, nie powinniśmy jednocześnie wyciągać 
z tych działań zbyt daleko idących wniosków – z pewnością Umajjadom marwanidz-
kim nie przyświecał cel odrzucenia całkowicie dziedzictwa mekkańsko-medyńskiego 
i zastąpienia go jerozolimsko-damasceńskim, jak chcieli niektórzy badacze niemal wiek 
temu: H.A.R. G i b b, Arab-Byzantine Relations under the Umayyad Caliphate, DOP 1, 
1958, s. 224–225.

366  I nie tylko religijnego, o czym świadczą wyniki badań archeologicznych prowa-
dzonych w Jerozolimie w latach siedemdziesiątych ubiegłego wieku, prowadzonych pod 
kierownictwem Benjamina M a z a r a, które przyniosły znaleziska grupy monumental-
nych struktur okresu umajjadzkiego powstałych wokół południowych i zachodnich 
murów Wzgórza Świątynnego, uznawanych za zespół pałacowy stworzony przez władców 
wywodzących się z Banu Umajja: M. R o s e n-A y a l o n, The Early Islamic Monuments 
of al-Ḥaram Al-Sharīf: An Iconographic Study, Qd 28, 1989, s. 8–11; M. B e n-D o v, In the 
Shadow of the Temple. The Discovery of Ancient Jerusalem, New York 1985, s. 293–321.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…162

z bazyliki Grobu Pańskiego z powrotem na Wzgórze Świątynne367, nie 
znaczy to, że wcześniejsi władcy nowo powstałego islamskiego państwa 
nie próbowali podkreślić, iż Jerozolima była trzecim najważniejszym mia-
stem całego świata muzułmańskiego, bez względu na jej znaczenie gospo-
darcze, czy administracyjne368. Szacunek dla tego ośrodka, a szczególnie 

367  G. A v n i, From Hagia Polis to Al-Quds: The Byzantine-Islamic Transition in Jeru-
salem, [in:] Unearthing Jerusalem: 150 Years of Archaeological Research in the Holy City, 
eds  i d e m, K. G a l o r, Philadelphia 2011, s. 387–398. Nawet jeżeli powstały one tak 
późno, to ich budowa mogła być kontynuacją planów Mu’awiji, którego jednym z zamie-
rzeń było prawdopodobnie nadanie Jerozolimie wymiaru co najmniej stolicy religijnej, 
o ile również nie politycznej: B.St. L a u r e n t, I. A w w a d, Capitalizing Jerusalem 
and Beyond. A Preliminary Note on Mu‘āwiya’s Urban and Imperial Vision 635–680, 
[in:] Proceedings of the 10th International Congress on the Archaeology of the Ancient Near 
East, vol. I, eds B. H o r e j s, Ch. S c h w a l l, V. M ü l l e r, M. L u c i a n i, M. R i t t e r, 
M. G u i d e t t i, Wiesbaden 2017, s. 653–666. Ze względu na fakt, że ośrodki takie, 
jak Fustat, Basra, Kufa czy Bagdad stały się istotnymi centrami religijno-społeczny-
mi w późniejszych wiekach, poświęcono im znacznie więcej miejsca w historiografii 
muzułmańskiej (zob. np. omówienie Magdaleny P i n k e r: Mitologizacja, propaganda 
czy zapis dziejów? Muzułmańskie miasta garnizonowe w arabskojęzycznych relacjach 
kronikarskich z okresu średniowiecza, rozprawa doktorska, Uniwersytet Warszawski 2015, 
s. 58–90). Mniej zauważana była (i jest nadal) podobna działalność osadnicza Umaj-
jadów w centrum ich państwa, czyli Syrii i Palestynie. Takie przykłady jednak istnieją, 
jak chociażby przebudowa Tyberiady i stworzenie z niej istotnego ośrodka lokalnej 
administracji. Nie były to co prawda (choć i takie przypadki można byłoby wskazać) 
miasta budowane na tzw. surowym korzeniu, jednakże badania archeologiczne wykazują, 
że nowe dzielnice w tych ośrodkach powstawały zgodnie z tymi samymi założeniami co 
miasta garnizonowe Egiptu i Iraku: T.P. H a r r i s o n, The Early Umayyad Settlement 
at Tabariyah: A Case of Yet Another Miṣr?, JNES 51. 1, 1992, s. 51–59. Podsumowanie 
dotychczasowej wiedzy na temat architektonicznych realizacji pierwszego umajjadzkiego 
kalifa, nie tylko w Syrii (ale przede wszystkim, w Damaszku, Cezarei oraz Jerozolimie), 
zob.: D. W h i t c o m b, Notes for an Archaeology of Mu‘āwiya: Material Culture in the 
Transitional Period of Believers, [in:] Christians and Others…, s. 11–27.

368  I d e m, Jerusalem and the Beginnings of the Islamic City, [in:] Unearthing Je- 
rusalem…, s. 399–416. Na temat redefinicji znaczenia Jerozolimy tak w nauczaniu 
Muhammada, jak i późniejszych jego wykładniach w okresie wczesnego islamu zob. 
w nowym podsumowaniu problemu: S.J. S h o e m a k e r, The Death of a Prophet. 
The End of Muhammad’s Life and the Beginnings of Islam, Philadephia 2012, 197–265. 
W szerszym kontekście Bajt al-Makdis jako „świętego domu”, świątyni jerozolimskiej 
i wzgórza: I.S. S a b r i, The Status and Significance of Bayt al-Maqdis in Islam, ITu 22. 1, 
2020, s. 11–20. Na temat Jerozolimy jako „ziemi obiecanej” muzułmanów oraz przyszłej 



Rozdział II. Muhammad, islam, pierwsi muzułmanie a chrześcijanie 163

Wzgórza Świątynnego, skąd przecież Muhammad miał wstąpić przed obli-
cze Allaha, widoczny jest też wcześniej, w postępowaniu samego ‘Umara 
ibn al-Chattaba, który starał się uniknąć większych zniszczeń podczas jego 
zdobywania w latach 636–637369. Według hipotezy sformułowanej przez 
Abdallaha Ma‘roufa Omara, drugi kalif sprawiedliwy mógł być zresztą 
tylko wykonawcą planów snutych jeszcze przez Muhammada, których 
celem miało być m.in. zdobycie właśnie Jerozolimy, o czym świadczyć 
może według badacza zarówno zachowana tradycja Koranu i hadisów, 
działalność dyplomatyczna i polityczna Proroka, jak i destynacja pierw-
szych wypraw muzułmanów, w kierunku Palestyny i Syrii370.

Wypada się także zastanowić, czy relacja Teofanesa na temat zdejmo-
wania krzyży w ogóle zasługuje na miano wiarygodnej. Przekaz z roku 
6135 AM zdaje się bowiem zapowiadać późniejsze działania o charakterze 
ikonoklastycznym. Szczególnie interesujący wydaje się tu opis udziału 
Żydów, którym przypisana jest jedna z głównych ról w prowokowaniu 
złych dla chrześcijan wydarzeń. Należy przyznać, że Teofanes jest w tym 
aspekcie dość konsekwentny, ale jednocześnie nie można go uznać za 
wyjątek na tle ówczesnych twórców, co podkreśliłem w podrozdziale 
dotyczącym postaci Proroka. Istotne, że ten sam sposób przedstawienia 
Żydów jako prowodyrów znajdziemy w późniejszej relacji dotyczącej 
edyktu ikonoklastycznego Jazyda II. Na podstawie tego podobieństwa 
wydaje się, iż można zastanawiać się czy relacja z 6135 AM nie została 
wpleciona przez Teofanesa celowo, aby ukazać, iż ikonoklazm (a raczej 
anikonizm) był głęboko zakorzeniony w islamie, a dodatkowo miał związek 
z judaizmem. Z punktu widzenia bizantyńskiego chronografa mogłoby 
to być działanie o wymiarze propagandowym, służące jeszcze głębszemu 
umotywowaniu ikonodulskiego argumentu, iż ikonoklazm jest ideą obcą 
i wrogą chrześcijaństwu. Zaznaczam jednak, iż jest to jedynie propozycja 

stolicy kalifatu: A. M. E l-A w a i s i, The Significane of Jerusalem in Islam an Islamic 
Reference, JIJS 1/2, 1998, s. 47–71.

369  K. G a l o r, H. B l o e d h o r n, The Archaeology of Jerusalem. From the Origins to 
the Ottomans, New Haven 2013, s. 151–152.

370  A.M. O m a r, Jerusalem in Muhammad’s Strategy. The Role of the Prophet 
Muhammad in the Conquest of Jerusalem, Newcastle upon Tyne 2019, s. 10–74.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…164

interpretacji tego ustępu. Można go bowiem traktować jako w ogóle 
niedotyczący ikonoklazmu, a jedynie przykład doraźnego prześladowa-
nia instytucjonalnego. Musielibyśmy się tutaj zagłębić w niuanse tego 
co należałoby traktować za zakazany wizerunek, czy rozpocząć dywaga- 
cje nad wyglądem konkretnego krucyfiksu. Jasnym bowiem jest, że krzyż 
jako taki nie był suspendowany w ikonoklazmie bizantyńskim371. Rzecz 
w tym, jak zakaz rozpowszechniania wizerunków traktowany był w pro-
pagandzie ikonodulskiej.

Należy także dodać, iż udział Żydów lub osób pochodzenia żydow-
skiego przy budowie pierwszego meczetu w Jerozolimie poświadczają 
przekazy arabskie. Szczególnie znana jest opowieść o K‛ab ibn Ahbarze, 
Żydzie, który przeszedł na islam372. Był on jednocześnie znawcą historii 
oraz religii wyznawców Jahwe373. Ze względu na tę wiedzę towarzyszył 

371  Dla muzułmanów mógł być jednak podobną formą idolatrii jak czczenie wize-
runków. Inna rzecz, że dość szybko ukształtował się pewien modus vivendi względem 
często oficjalnego zakazu eksponowania znaku, a praktyką dnia codziennego, gdzie 
muzułmanie musieli wiedzieć, że krzyż dla chrześcijan jest jedynie symbolem wiary, 
a nie jakimkolwiek rodzajem bożka: Sh. Ta l i a, Muslim Views of the Cross as a Symbol of 
the Christian Faith, [in:] Heirs of the Apostles. Studies on Arabic Christianity in Honor 
of Sidney H. Griffith, eds D. B e r t a n a, S.T. K e a t i n g, M.N. S w a n s o n, A. Tr e i g e r, 
Leiden–Boston 2019, s. 194–213.

372  Nie znamy zbyt wielu szczegółów z życia Ahbara, większość zaś można reinterpre-
tować jako legendarne lub odnoszące się do dziedzictwa biblijnego, także w kontekście 
przypisywanych mu egzegez i hagad, zob. m.in.: D.J. H a l p e r i n, G.D. N e w b y, 
Two Castrated Bulls: A Study in the Haggadah of Ka‘B Al-Aḥbār, JAOS 102. 4, 1982, 
s. 631–638; M. P e r l m a n n, A Legendary Story…, s. 85–99; D.J.B. C h a p i r a, Legendes 
bibliques attributes à Ka‘b al-Ahbâr II, REJ 70, 1920, s. 37–43; i d e m, Legendes bibliques 
attributes à Ka‘b al-Ahbâr I, REJ 69, 1919, s. 86–107. Istotne jest by podkreślić, że nie 
wszyscy zgadzają się, co do samego faktu istnienia Ahbara, uznając jego postać za mit 
pozwalający na wyjaśnienie skąd w sunnie pojawiły się niektóre z wątków judaistycznych, 
por.: S. S t r o u m s a, On Jewish Intellectuals Who Converted in the Early Middle Ages, 
[in:] The Jews of Medieval Islam. Community, Society and Identity. Proceedings of an 
International Conference held by the Institute of Jewish Studies, University College London 
1992, ed. D. F r a n k, Leiden–New York–Köln 1995, s. 182. Elementy o charakterze mora-
lizatorskim, podważające przy okazji wartość judaizmu, znajdują się również w opisach 
konwersji Ahbara na islam: M. P e r l m a n n, Another Ka’b al-Aḥbār Story…, s. 48–58.

373  Jest m.in. uznawany za twórcę części tradycji składających się na isra’ilijat, czyli 
wywodzących się z judaizmu i chrześcijaństwa wyjaśnień niektórych ustępów Koranu, 



Rozdział II. Muhammad, islam, pierwsi muzułmanie a chrześcijanie 165

kalifowi podczas jego jerozolimskiej kampanii374, otrzymawszy zadanie 
wskazania najlepszego miejsca dla wzniesienia meczetu, opowiadając 
się zdecydowanie za Wzgórzem Świątynnym, mimo że wówczas było 
nieuporządkowane, zgodnie z przekazami muzułmańskimi pełne gruzu 
z ruin świątyni Jowisza. Po oczyszczeniu terenu kalif, ogrodziwszy teren, 
ustanowił tam pierwsze miejsce modlitwy375. ‘Umar miał także zabrać 
do Jerozolimy, w charakterze doradców, grupę rabinów376. Jednocześnie 

zob.: A.A. T w a k k a l, Ka‘b al-Ahbār and the Isrā’iliyyāt in the Tafsīr Literature, 
MA Thesis, McGill University, Montreal 2007, s. 43–87.

374  Wieloaspektowe omówienie szczegółów pobytu ‘Umara pod i w Jerozolimie, 
również w kontekście ułożenia relacji z chrześcijanami i Żydami odnajdzie Czytelnik 
w: H. B u s s e, ‘Omar b. al-Ḫaṭṭāb in Jerusalem, JSAI 5, 1984, s. 73–119. Ostatnio 
nowej rekapitulacji zagadnienia dokonali Othman Ismael A l-Te l  oraz Mohd Roslan 
M o h d  N o r, którzy wskazali m.in. na nieporozumienia dotyczące analiz wizyty 
‘Umara w związku z mieszaniem porządków jego co najmniej trzech pobytów w Świętym 
Mieście, każdego związanego z innymi okolicznościami: wojskowymi, administracyj-
no-religijnymi oraz tymi dotyczącymi sposobów radzenia sobie z epidemią (o czym 
w kolejnym podrozdziale). Te nieścisłości w przekazach spowodowały, że część badaczy 
podaje w wątpliwość historyczność wizyt ‘Umara w Jerozolimie: Umar ibn al-Khattab’s 
Visits to Bayt al-Maqdis. A Study on its Reasons and Objectives, JaT 12. 1, 2017, s. 79–91.

375  O roli Ka’ba wspomina m.in. Ta b a r i   X I I  (Y. F i e d m a n n), s. 194–195.
376  Przekazy, w których opisany jest udział Żydów w budowie meczetu znajdzie 

Czytelnik w: G. L e  S t r a n g e, Palestine under the Moslems: A Description of Syria and 
the Holy Land from Ad 650 to 1500, London 1890, s. 139–143. Należy także dodać, iż udzia-
łu Żydów w przedsięwzięciach muzułmańskich nie można raczej traktować jako jawnej 
współpracy wymierzonej w chrześcijan. Wydaje się, że Żydzi nie mieli specjalnych ocze-
kiwań w związku z najazdami arabskimi i początkiem ich władania na terenach Palestyny. 
Wout J. v a n  B e k k u m (Jewish Messianic Expectations in the Age of Heraclius, [in:] The 
Reign of Heraclius (610–641). Crisis and Confrontation, eds G.J. R e i n i n k, B.H. S t o l- 
t e, Leuven–Dudley 2002, s. 95–112) na podstawie analizy żydowskich tekstów apoka-
liptycznych, m.in. Księgi Zorobabela, udowodnił, iż przekazy tego rodzaju w pismiennic-
twie judaistycznym nie różniły się od podobnych chrześcijańskich. Muzułmanie byli tam 
przedstawiani po prostu jako kolejni prześladowcy, nie zaś wybawiciele. Angielską wersję 
francuskiego tłumaczenia Israela L é v i (L’apocalypse de Zorobabel et le roi de Perse Siroès, 
REJ 68, 1914, s. 131–144) znajdzie Czytelnik na stronie internetowej: https://pages.uncc.
edu/john-reeves/research-projects/trajectories-in-near-eastern-apocalyptic/sefer-zerub- 
babel/ [dostęp: 10.05.2021 r.]. Na przekonanie o współpracy żydowsko-muzułmańskiej 
mogło mieć też wpływ późniejsze doświadczenie krucjat, kiedy faktycznie miejscowa 
społeczność, wyznająca judaizm, popierała raczej wyznawców Allaha w tym konflik-
cie: Y. R e i t e r, Narratives of Jerusalem and its Sacred Compound, IsrS 18. 2, s. 120; 

https://pages.uncc.edu/john-reeves/research-projects/trajectories-in-near-eastern-apocalyptic/sefer-zerubbabel/
https://pages.uncc.edu/john-reeves/research-projects/trajectories-in-near-eastern-apocalyptic/sefer-zerubbabel/
https://pages.uncc.edu/john-reeves/research-projects/trajectories-in-near-eastern-apocalyptic/sefer-zerubbabel/


Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…166

należy pamiętać, że w tym samym przekazie podkreślone jest, iż kalif 
nie uległ żydowskim radom dotyczącym umiejscowienia kibli tak by nie 
wskazywała Mekki377. Niemniej nawiązania do żydowskiego dziedzictwa 

co nie znaczy, aby nie potrafiła się dostosować do nowej sytuacji. Jak świetnie podsu-
mował Brendan G. G o l d m a n (Arabic-Speaking Jews in Crusader Syria. Conquest, 
Continuity and Adaptation in the Medieval Mediterranean, PhD Thesis, Johns Hopkins 
University, Baltimore 2018, s. 334): Syria’s Jews responded to vacuums in state-sanctioned 
political leadership by relying on local Jewish elites to negotiate with local Frankish ones – that 
is, they adapted the structure of their community to match that of the decentralized Frankish 
state. Money lenders, merchants and tax collectors all filled the role of informal intermediar-
ies. These local leaders proved more than able to organize large-scale charity drives, to redeem 
captives and to negotiate privileges for their local Jewish communities. Jednocześnie nie 
można zapominać, że Żydzi mieli powody by stanąć po stronie muzułmanów w okresie 
pierwszych najazdów w VII w., chociażby chęć odpowiedniej reakcji na prześladowania 
Bizantyńczyków po odzyskaniu Jerozolimy i Syro-Palestyny z rąk Persów, z którymi to 
w okresie dominacji Sasanidów współpracowały miejscowe wspólnoty judaistyczne: 
S. L e d e r, The Attitude of the Population, especially the Jews, towards the Arab-Islamic 
Conquest of Bilād al-Shām and the Question of their Role therein, WO 18, 1987, s. 64–71.

377  ‘Umar miał również oskarżyć Ahbara, że z szacunku dla Wzgórza Świątynnego 
zdjął buty, a także o próbę wprowadzania elementów judaizmu: B. H a v e l, Jeruzalem 
u ranoislamskoj tradiciji/Jeruslame in Early Islamic Tradition, MHM 5, 2018, s. 168. Pewną 
ironią jest jednak, że ostatecznie elementy nawiązujące do żydowskiego dziedzictwa 
miejsca znalazły się przecież w muzułmańskim założeniu Wzgórza i są widoczne do 
dzisiaj: Die grundlegende Trennung zwischen profan und sakral, die durch den Namen 
al-Haram al-Scharif angezeigt wird, wird durch eine Reinigung sinnenfällig gemacht, 
derer man sich schon in biblischen Zeiten, wenn man den Platz betrat, in einem Ritualbad 
(hebräisch miqwe) unterzog – K. B i e b e r s t e i n, Die Bauten auf dem Haram – Der 
biblische Tempelberg in seiner muslimischen Rezeption, [in:] M. K ü c h l e r, Jerusa-
lem. Ein Handbuch und Studienreiseführer zur Heiligen Stadt, Göttingen 2014, s. 178. 
Mimo wszystko warto jednak pamiętać o wizerunku Żydów jaki jawi się w tradycjach 
dotyczących działalności samego Muhammada, gdzie byli oskarżani m.in. o knucie 
przeciwko muzułmanom, zdradę, ożywianie krwawych waśni pomiędzy arabskimi 
plemionami, łamanie paktów o nieagresji, czy kilkukrotne próby zamordowania Pro- 
roka: S.M. Yu n u s  G i l a n i, T. I s l a m, Religious Conflict in Early Islam. A Study of its 
Causes from Qur’an Sunnah Perspective, Qur 6. 2, 2014, s. 1–18. W dziełach autorów 
z przełomu VIII–IX w., al-Wakidiego oraz Ibn Sa’da, powstałych m.in. w odpowiedzi 
na omówione w pierwszym i drugim podrozdziale drugiego rozdziału niniejszej pracy 
chrześcijańskie zarzuty wobec islamu dotyczące współpracy z Żydami, pojawiają się 
elementy otwarcie antyjudaistyczne, sugerujące, że los Muhammada, narażonego na 
śmierć ze strony żydowskich spiskowców, można bezpośrednio porównywać z dziejami 
Jezusa, wydanego przez tychże na śmierć: A. Te i p e n, Jews…, s. 543–568.



Rozdział II. Muhammad, islam, pierwsi muzułmanie a chrześcijanie 167

odnajdujemy chociażby w przekazach dotyczących Kopuły Łańcucha, 
jednej z najstarszych zachowanych budowli na Wzgórzu Świątynnym, 
łączonej tradycyjnie z miejscem, gdzie Dawid oraz Salomon odbywali 
swoje sądy (i gdzie ma się odbyć selekcja sprawiedliwych i niesprawied- 
liwych podczas dni ostatnich378, za pomocą dawidowego łańcucha, który 
powróci wówczas na swoje miejsce379, a to interesująco łączy się z inną 
legendą, o tzw. dolinie Jozafata)380. Co istotne, nie była to raczej później-
sza interpretacja, bowiem dokładnie w tym miejscu przysięgę lojalno-
ści od poddanych mieli przyjmować kalif Mu‘awija, pierwszy Umajjada, 
a następnie Sulejman ibn ‘Abd al-Malik oraz ‘Umar II ibn ‘Abd al-Azīz381. 

378  Zagadnienie Sądu Ostatecznego ma swoje odzwierciedlenie również w kontek-
ście fundacji Kopuły na Skale, która w takiej konfiguracji zdaje się być uzupełnieniem 
dla Kopuły Łańcucha: M. T i l l i e r, ‘Abd al-Malik, Muḥammad et le Jugement dernier: 
le dôme du Rocher comme expression d’une orthodoxie islamique, [in:] Les vivants et les 
morts dans les sociétés médiévales. Actes du XLVIIIe Congrès de la SHMESP (Jérusalem, 
2017), Paris 2018, s. 341–365.

379  Więcej: H. M o s t a f a, From the Dome of the Chain to mihrāb Dā’ūd. The 
Transformation of an Umayyad Commemorative Site at the Hamar al-Sharif in Jerusalem, 
Muq 34, 2017, s. 1–22. Warto zwrócić uwagę, że przekaz dotyczący powrotu łańcucha 
Dawida pochodzi m.in. od Wahba ibn Munabbiha, żyjącego prawdopodobnie pomiędzy 
655 a 725/737 r., według niektórych wersji nawróconego na islam z judaizmu, bowiem 
był dobrze zorientowany w obcych tradycjach znajdujących się w poszczególnych hadi-
sach, tzw. isra’ilijjat (R. To t t o l i, Origin and Use of the Term Isrā’īliyyāt in Muslim 
Literature, Ara 46. 2, 1999, s. 193–210), łączonych najczęściej ze źródłami żydowskimi 

– zob.: J. J a c o b s, M. S e l i g s o h n, Wahb ibn Munabbih (Abu ‘Abd Allah al-Ṣana’ani 
al-Dhimari), https://www.jewishencyclopedia.com/articles/14748-wahb-ibn-munab-
bih-abu-abd-allah-al-sana-ani-al-dhimari [dostęp: 10.05.2021 r.].

380  Na temat innych nawiązań do żydowskich tradycji Kopuły Łańcucha zob.: 
M. R o s e n-A y a l o n, The Early…, s. 25–29. Elementy, które posłużyły do budowy, 
kolumny i kapitele pochodzą z pewnością z czasów przedislamskich: D. P r i n g l e, 
The Churches of the Crusader Kingdom of Jerusalem. A Corpus, vol. III: The City of Jerusa-
lem, Cambridge 1993, s. 182–185. W związku z nadawanymi jej znaczeniami dotyczącymi 
Sądu Ostatecznego, można ją porównać z doliną Jozafata, niesłusznie identyfikowaną 
z doliną Cedronu, występującą w chrześcijańskich wyobrażeniach związanych z topo-
grafią Jerozolimy: O. L i m o r, Placing an Idea. The Valley of Jehosphaphat in Religious 
Imagination, [in:] Between Jerusalem and Europe. Essays in Honour of Bianca Kühnel, 
eds R. B a r t a l, H. Vo r h o l t, Leiden 2015, s. 280–300.

381  H. M o s t a f a, From the Dome…, s. 11.

https://www.jewishencyclopedia.com/articles/14748-wahb-ibn-munabbih-abu-abd-allah-al-sana-ani-al-dhimari
https://www.jewishencyclopedia.com/articles/14748-wahb-ibn-munabbih-abu-abd-allah-al-sana-ani-al-dhimari


Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…168

Wiadomo również, że miasto pojawiło się w najwcześniejszych przekazach 
eschatologicznych wśród muzułmanów, jeszcze w VII w. (chociaż rozwój 
tego typu literatury przypadł na wiek VIII), w tzw. pochwałach Jeruzalem, 
czyli fadā’il bajt al-makdis382, na których rozwój bardzo duży wpływ 
miała m.in. tradycja żydowska383. Gwoli ścisłości trzeba jednak dodać, 
że równolegle można zaobserwować w twórczości wczesnoislamskiej 
pewne elementy narracji podważających znaczenie Jerozolimy384. Drugą 
kwestią, którą  należy podkreślić w kontekście ewentualnej wiarygod-
ności przekazu dotyczącego antychrześcijańskich postanowień ‘Umara 
ibn al-Chattaba, są informacje na temat faktycznej polityki tego kalifa 
względem wyznawców Chrystusa i ich świątyń. W źródłach muzułmań-
skich (a także w syryjskich) zachował się raczej wizerunek ‘Umara jako 
władcy tolerancyjnego w tym aspekcie. Przytacza się np. legendę, zgodnie 
z którą kalif odmówił modlitwy w kościele (na zaproszenie patriarchy 
Sofroniusza) tylko po to by budynek zachować dla chrześcijan (gdyby 
zgodził się na zaproszenie, wyznawcy islamu odebraliby później kościół 
by uczynić z niego meczet na pamiątkę pierwszej muzułmańskiej mo- 

382  Tematem tym zajmował się przede wszystkim Ofer L i v i n e-K a f r i, m.in.: 
Jerusalem in Early Islam. The Eschatological Aspect, Ara 53. 3, 2006, s. 382–403; The 
Muslim Traditions in “Praise of Jerusalem” (Fadā’il al-Quds): Diversity and Complexity, 
AION 58, 1998, s. 165–192. Nie jest to jedyne miasto istotne dla chrześcijaństwa, które 
występuje w muzułmańskiej myśli eschatologicznej, sporo miejsca poświęcono również 
Konstantynopolowi: B. C e c o t a, Arabskie oblężenia…, s. 148–158.

383  Wspomnijmy chociażby al-Malhama al-Kubra, wielką apokaliptyczną bitwę 
końca świata, której źródłosłów pochodzi prawdopodobnie od hebrajskiego milhamot, 
oznaczającego wojnę Bożą – O. L i v i n e -K a f r i, Luka’ b. Luka’ in Muslim Apocalyptic 
Traditions, QSA (Nuova Serie) 1, 2006, s. 49–53, por. i d e m, Some Notes Concerning 
Muslim Apocalyptic Tradition, QSA 17, 1999, s. 71–94.

384  Wśród nich można wymienić podważanie znaczenia odbywania pielgrzymek 
do Jerozolimy, co Boris Havel uznaje za dowód na istnienie dość głębokiego konfliktu 
wśród muzułmanów, podzielonych pomiędzy zwolenników Umajjadów, jednocześnie 
admiratorów Jerozolimy a kręgi związane z dawnymi ośrodkami władzy – Mekką 
i Medyną, powoli tracące znaczenie polityczne i próbujące to rekompensować retoryką 
religijną odwołującą się do kalifów sprawiedliwych, szczególnie postępowania ‘Umara 
ibn al-Chattaba, według nich podważającego znaczenie Miasta Dawidowego: B. H a v e l, 
Jeruzalem…, s. 167–170.



Rozdział II. Muhammad, islam, pierwsi muzułmanie a chrześcijanie 169

dlitwy w Jerozolimie)385. Należy też przypomnieć zagadnienie swoistego 
przywileju dla chrześcijan jerozolimskich, nadanego przez ‘Umara podczas 
negocjacji dotyczących kapitulacji Świętego Miasta, gdzie przecież rów-
nież w wersji islamskiej386, przekazanej m.in. przez at-Tabariego, pojawiła 
się obok innych zapewnień także ochrona samej symboliki krzyża387. Czy 
‘Umar zdecydowałby się przestać respektować tę umowę po tak krótkim 
czasie od podpisania traktatu pokojowego?

Kilka lat temu rozwiązanie powyższej kwestii zaproponował David 
Woods, zwracając przede wszystkim uwagę na pierwszą część przekazu 
Teofanesa (według niego zaczerpniętego od Teofila z Edessy), w którym 
wspomniany został kościół na Górze Oliwnej (w kontekście przesłania 
skierowanego do ‘Umara przez Żydów: ἐὰν τὸν σταυρὸν τὸν ὄντα ἐπάνω 
τοῦ ναοῦ τοῦ ὄρους τῶν ἐλαιῶν οὐκ ἐπάρητε, οὐ στήκει τὸ κτίσμα), z którego 
jako pierwszego zdjęto krzyż, a który autor opracowania identyfikuje 

385  M.Y.  A b u-M u n s h a r, A Historical Study of Muslim Treatment of Christians 
in Islamic Jerusalem at the Time of ‘Umar ibn Al-Khattāb and Salāh al-Dīn with Spe-
cial Reference to Islamic Value of Justice, PhD Thesis, University Abertay Dundee 2003, 
s. 169–171.

386  Uznawanej przez część badaczy za najbardziej miarodajną, w przeciwieństwie 
do wersji chrześcijańskich. Należy pamiętać, że pierwsze muzułmańskie wzmianki na 
temat traktatu, pochodzące od takich historyków jak Muhammad ibn ‘Umar al-Wakid, 
czy al-Balazuri nie zawierały szczegółów co do tekstu umowy. Badania na ten temat 
przedstawił m.in. ‘Abd al-Fattah M. E l-A w a i s i, który propaguje też określenie „Isla-
micjerusalem” jako właściwy odpowiednik arabskiego sformułowania Bajt al-Mak-
dis, odróżniając muzułmańską Jerozolimę od Świętego Miasta Żydów i chrześcijan, 
zob. m.in.: Umar’s Assurance of Aman to the People of Aelia (Bayt al-Maqdis – Islamic-
jerusalem). A Critical Analytical Study of Al-Tabari’s Version, JaT 13. 2, 2018, s. 65–80; 
Umar’s Assurance of Aman to the People of Aelia (Islamicjerusalem). A Critical Analytical 
Study of the Greek Orthodox Patriarchate’s Version, WJIHC 2. 3, 2012, s. 128–136; Umar’s 
Assurance of Safety to the People of Aelia (Jerusalem). A Critical Analytical Study of the 
Historical Sources, JIJS 3. 2, 2000, s. 47–89.

387  Nawet jeżeli ochrona kultu i symboliki chrześcijaństwa była jedynie elementem 
wprowadzania w Jerozolimie, czy na całym terenie Syro-Palestyny pierwszych praw 
systemu szariatu, jak chcą historycy muzułmańscy: A. Ya t i b a n, F. A b d  R a h m a n, 
Multi-Religious Affairs Under the Muslim Legal System: A Historical Study of Umar’s 
Transformative Approaches in Islamicjerusalem after the First Muslim Conquest (637CE), 
JSSR 6, 2018, s. 370–375.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…170

ze świątynią Wniebowstąpienia. Opierając się na wzmiankach Arkulfa 
oraz późniejszej relacji dotyczącej jerozolimskiej pielgrzymki Wilibalda 
z Eichstätt (podróż do Ziemi Świętej miał odbyć w latach 723/724–
726/727)388, odnoszących się do tegoż kościoła, zauważył tendencję do 
próby wyjaśnienia charakterystycznej architektury budynku z okulusem na 
szczycie kopuły. Zgodnie z jego dociekaniami opowieść o zdjęciu krzyża 
mogła tłumaczyć ten właśnie zastanawiający detal. Sam zaś ‘Umar pojawił 
się w tym przekazie jako ten kalif, który po prostu kojarzył się ze zdo-
byciem Jerozolimy i wprowadzeniem tam pierwszych islamskich zmian. 
Według D. Woodsa Teofil zasłyszał tę historię, tłumaczącą powstanie 
okulusu na szczycie kopuły, zdjęciem z niej krzyża, od jednego z jerozo-
limskich pątników, o ile sam nie odwiedził Świętego Miasta. Legenda 
mogła powstać zaś już w okresie, kiedy muzułmańskie edykty wymie-
rzone w chrześcijańskie symbole nie były niczym nowym – wystarczy 
wspomnieć działania namiestnika Egiptu ‘Abd al-‘Azīza z lat 686–689, 
reformy w tym względzie wprowadzane przez ‘Abd al-Malika czy wreszcie 
edykt Jazyda II389. Atmosfera wokół otwarcie prezentowanej symboliki 
chrześcijańskiej w czasach Teofila z Edessy (a także Teofanesa) w pań-
stwie muzułmańskim była prawdopodobnie zupełnie inna niż w okresie 

388  Być może pielgrzymka miała miejsce w latach trzydziestych, przedstawiona przez 
Hygeburgę w Hodoeporicon, popularnie nazywanym Vita Willibaldi, pierwszą anglosaską 
kobietę-autorkę samodzielnego utworu zob.: R. H a u b, Hugeburc (8. Jahrhundert). 
Benediktinerin in Heidenheim, [in:] Zwölf Frauengestalten aus dem Bistum Eichstätt vom 
8. bis zum 20. Jahrhundert, eds B. B a g o r s k i, L. B r a n d l, Regiomontii 2008, s. 33–39; 
M. I a d a n z a, Il vescovo Willibald e la monaca Hugeburc. La scrittura a quattro mani di 
un’esperienza odeporica dell’VIII secolo, [in:] Vie e mete dei pellegrini nel Medioevo Euro-
mediterraneo. Atto del Convegno, ed. B. B o r g h i, Bologna 2007, s. 121–140; O. L i m o r, 
Pilgrims and Authors. Adomnán’s De locis sanctis and Hugeburc’s Hodoeporicon Sancti 
Willibaldi, RBén 114, 2004, s. 253–275; S. G ä b e, Schwaches Weib und starker Schrei. 
Schriftstellerisches Selbstverständnis und Exordialtopik bei lateinischen Autorinnen des 
frühen Mittelalters, AKg 85, 2003, s. 437–469. Tekst: C.H. Ta l b o t, The Anglo-Saxon 
Missionaries in Germany, Being the Lives of SS. Willibrord, Boniface, Leoba and Lebuin 
together with the Hodoepericon of St. Willibald and a selection from the correspondence 
of St. Boniface, London–New York 1954, https://sourcebooks.fordham.edu/basis/wil-
libald.asp [dostęp: 10.05.2021].

389  Hipoteza przedstawiona została w: D. Wo o d s, Arculf, ‘Umar, and the Church 
of the Ascension, Bsl 75. 1/2, 2017, s. 55–69.

https://sourcebooks.fordham.edu/basis/willibald.asp
https://sourcebooks.fordham.edu/basis/willibald.asp


Rozdział II. Muhammad, islam, pierwsi muzułmanie a chrześcijanie 171

następującym bezpośrednio po podboju. Co nie znaczy, że w warstwie 
opowieści, legend i mitów, nie przydawano tym działaniom charakteru 
tradycji, w czym zainteresowane mogły być obydwie strony – muzułmanie 
by potwierdzić, że tak było zawsze, chrześcijanie zaś, aby podkreślić zakres 
prześladowań. Nie bez znaczenia mogło tu być również odwoływanie się 
do symbolu, który jednoczył wszystkich wyznawców Chrystusa, a jed-
nocześnie wyraźnie oddzielał ich od muzułmanów. Z podobną tendencją 
spotykamy się wszak również w dorobku innych denominacji chrześci-
jańskich, np. Kościoła Wschodu390.

Przejdźmy teraz do drugiej relacji, dotyczącej edyktu ikonoklastyczne-
go Jazyda II. Ustęp na temat okoliczności powstania tego rozporządzenia 
znajduje się w Chronografii pod rokiem 6215 AM (data odpowiadająca 
okresowi 722–723). Teofanes napisał: w tym roku żydowski mag, który 
pochodził z Laodycei w Fenicji Nadmorskiej [czyli Bejrutu – B.C.], przybył 
do Jazyda i obiecał mu, że będzie rządził Arabami przez czterdzieści lat, 
jeśli zniszczy święte ikony, które były czczone w chrześcijańskich kościołach 
pozostających pod jego dominacją391. Jak widzimy, w tej relacji, jak już wcze-
śniejszej podkreślałem, uwypuklona została rola Żydów, przedstawionych 
jako główni winowajcy. Teofanes kontynuował w następujący sposób: 
bezmyślny Jazyd został przez niego namówiony i zadekretował ogólny edykt 
przeciw świętym obrazom392. Opierając się jednak na Chronografii należa-
łoby stwierdzić, iż konstytucja wydana przez kalifa nie została właściwie 
w ogóle wprowadzona w życie. Bizantyńczyk dodał bowiem: jednak przez 
łaskę naszego Pana Jezusa Chrystusa i za wstawiennictwem Jego cnotliwej 
Matki i wszystkich świętych, Jazyd umarł w tym roku, przed zawiadomie-
niem o szatańskiej konstytucji większości ludu393. Jest to bardzo interesu-
jąca wzmianka, zwłaszcza jeśli porównamy ją z niektórymi przekazami 

390  Zob. np. wizerunek Konstantyna Wielkiego w Kronice z Siirt jako cesarza, który 
rozwinął kult Prawdziwego Krzyża, a jednocześnie prawodawcy, do którego poprzez 
postanowienia soboru nicejskiego mogli odwoływać się właściwie wszyscy chrześcija-
nie, zarówno ortodoksi, monofizyci, jak i nestorianie: Ph. Wo o d, Constantine in the 
Chronicle of Seert, SLA 1. 2, 2017, s. 150–172.

391  Te o f a n e s, AM 6215, s. 401.29 – 402.2.
392  Te o f a n e s, AM 6215, s. 402.3–4.
393  Te o f a n e s, AM 6215, s. 402.4–7.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…172

kronikarzy należących do społeczności chrześcijańskich pozostających 
pod władzą muzułmańską. Mam tu na myśli dwie relacje – armeńską 
i koptyjską. W pierwszej z nich, spisanej przez Gewonda w Historii kalifów, 
Jazyd (nazywany tam Jazkertem) przedstawiony został niezwykle negatyw-
nie. Armeński autor rozpoczął wzmiankę na jego temat w taki sposób, że 
można odnieść wrażenie, iż przez całe swoje panowanie syn ‘Abd al-Malika 
zajęty był walką z chrześcijanami394. Jest to wstęp do relacji na temat edyktu 
ikonoklastycznego, gdzie Gewond podkreślił m.in., iż owładnięty gniewem 
władca muzułmański nakazał zniszczyć obrazy prawdziwego człowieczeń-
stwa naszego Pana i Zbawiciela oraz Jego uczniów. Warto zwrócić uwagę, 
że ormiański historyk wyraźnie nadmienił, iż podczas realizacji edyktu nie 
ostały się również krzyże kościelne, potraktowane podobnie jak malowane 
wizerunki395. Ustęp dotyczący stricte zagadnień ikonoklastycznych kończył 
się sentencjonalnym, odnoszącym się do symboliki nowotestamentowej 
i nawiązującym do Jezusowej zapowiedzi danej Piotrowi stwierdzeniem: 
nie mogąc dostać skały, upadł na nią396. Jak łatwo zauważyć, armeński 
kronikarz nie wspomniał w ogóle o udziale Żydów w tych wydarzeniach. 
Także drugie źródło, czyli Historia patriarchów aleksandryjskich, nie podaje 
nam żadnych informacji na temat wątku żydowskiego:

wtedy Jazyd objął panowanie po nim [po ‘Umarze – B. C.], ale nie mamy 
ochoty przekazywać ani spisywać tego, co wydarzyło się w jego dniach, 
relacjonować niedole i utrapienia, on szedł bowiem ścieżką Szatana, 
i zboczył z ścieżek Boga. Wkrótce po tym, kiedy objął rządy, przywrócił 
podatki, od których ‘Umar uwolnił kościoły i biskupów na jeden rok, 
i zażądał wielkich sum pieniędzy od ludzi, tak, że każdy był w rozpaczy 
pod jego władzą. Ale nie zadowolił się tym tylko, lecz co więcej wydał 
nakaz, aby krzyże zostały zniszczone w każdym miejscu, i żeby obrazy, 

394  G e w o n d  (К. Э г я н), s. 98–99. Por. G e w o n d  (A. Te r-G h e v o n d y a n i), 
s. 86; G e w o n d  (R. B e d r o s i a n), s. 16; G e w o n d  (К. П а т к а н ь я н), s. 70–71.

395  G e w o n d  (К. Э г я н), s. 99. Por. G e w o n d  (A. Te r-G h e v o n d y a n i), 
s. 86–87; G e w o n d  (R. B e d r o s i a n), s. 16; G e w o n d  (К. П а т к а н ь я н), 
s. 70–71.

396  G e w o n d  (К. Э г я н), s. 99. Por. G e w o n d  (A. Te r-G h e v o n d y a n i), 
s. 86; G e w o n d  (R. B e d r o s i a n), s. 16; G e w o n d  (К. П а т к а н ь я н), s. 71.



Rozdział II. Muhammad, islam, pierwsi muzułmanie a chrześcijanie 173

które znajdowały się w kościołach, zostały usunięte. Nakazał to, ale 
Chrystus Pan zniszczył go z tego powodu, i wziął jego duszę, po tym 
jak znieść musiał wielkie cierpienia397.

O bolesnej śmierci Jazyda informuje nas także Gewond: w końcu nadszedł 
jego kres, umarł zduszony przemocą, otrzymawszy należną odpłatę od Pana 
wszystkiego. Taką gorzką śmiercią zakończył swoje życie398. Opierając się 
na wyżej wymienionych relacjach monofizyckich, trzeba stwierdzić, iż 

397  S e w e r, III, s. 72–73.
398  G e w o n d  (К. Э г я н), s. 99. Por. G e w o n d  (A. Te r-G h e v o n d y a n i) , 

s. 87; G e w o n d  (R. B e d r o s i a n), s. 16; G e w o n d  (К. П а т к а н ь я н), s. 71. 
Według Kitāb al-‘Ujūn Jazyd II umarł ze zgryzoty, po tym gdy jego ulubiona śpiewaczka 
udusiła się, rzuconym w jej usta przez kalifa winogronem, zob. P. H i t t i, Dzieje Arabów…, 
s. 193. Należy jednak pamiętać, że jest to część abbasydzkiej propagandy, która w Jazydzie 
upatrywała antywzoru kalifa, podkreślając z jednej strony jego upodobanie do niemo-
ralnych rozrywek, a z drugiej nieprzystającą do władcy miłość do Hababy, niewolnicy 
z klasy kajna/kijān, odpowiadającej znanym nam bardziej heterom, wykształconym 
kobietom do towarzystwa: K. Z a k h a r i a, Les amours de Yazīd II b. ‘Abd al-Malik et de 
Habāba Roman courtois, « fait divers » umayyade et propagande ‘Abbasside, Ara 58. 3/4, 
2011, s. 300–335. Historia ta znalazła miejsce w arabskim folklorze, gdzie też podkreśla 
się pewną niemoralność kalifa w kontekście jego miłości do niewolnicy: Classical Arabic 
Stories. An Anthology, ed. S.Kh. J a y y u s i, New York 2010, s. 97–102. Historie miłosne 
z czasów Umajjadów stały się zresztą jednym z istotnych tematów poezji i prozy abba-
sydzkiej, niekoniecznie związanym z kobietami lekkich obyczajów: J. S h a r l e t, Chaste 
Lovers, Umayyad Rulers, and Abbasid Writers, [in:] In the Presence of Power: Court and 
Performance in the Pre-Modern Middle East, eds M.A. P o m e r a n t z, E. B i r g e  V i t z, 
New York 2017, s. 215–242. Nic dziwnego, skoro epoka Banu Umajja to okres narodzin 
i bujnego rozkwitu tego typu poezji tematycznej: J. A l h a r t h i, The Body in Arabic Love 
Poetry: The Udhri Tradition, Edinburgh 2021, s. 32–55. Na temat instytucji kajna zob.: 
D.F. R e y n o l d s, The Qiyan of al-Andalus, [in:] Concubines and Courtesans. Women 
and Slavery in Islamic History, eds M.S. G o r d o n, K.A. H a i n, Oxford 2017, s. 100–123; 
F.M. C a s w e l l, The Slave Girls of Baghdad. The Qiyan in the Early Abbasid Era, Lon-
don–New York 2011, s. 9–19 (gdzie szczegółowo wyjaśniono znaczenie poszczególnych 
określeń używanych na kobiety parające się tym zawodem); K. R i c h a r d s o n, Singing 
Slave Girls (qiyan) of the Abbasid Court in the Ninth and Tenth Centuries, [in:] Chil-
dren in Slavery through the Ages, eds G. C a m b e l l, S. M i e r s, J.C. M i l l e r, Athens 
(Ohio) 2009, s. 105–118 (m.in. kwestie relacji z kalifami i dzieci urodzonych z podobnych 
związków). Na temat konkubinatów na dworach umajjadzkich w kontekście mitycznej 
dekadencji tej dynastii zob. też: T. E l -A z h a r i, Queens, Eunuchs and Concubines 
in Islamic History 661–1257, Edinburgh 2019, s. 57–74.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…174

edykt ikonoklastyczny Jazyda miał o wiele szerszy zasięg niż, jak to na 
przykład podaje Danuta Madeyska, Damaszek i okolice399. O Żydach 
nie wspominają również źródła syryjskie, takie jak kronika Pseudo- 

-Dionizjusza, czy Anonimowa Kronika roku 819. Wykonawcą edyktu 
czynią natomiast Maslamę, znanego nam z wyprawy na Konstantynopol 
w latach 717–718. Michał Syryjski wyraźnie wskazuje natomiast, że edykt 
Jazyda zainspirował do wystąpień ikonoklastycznych cesarza Leona III400.

Interesującym faktem jest, iż Gewond łączy działania ikonoklastyczne 
z czymś co nazwać byśmy mogli rytualną rzezią świń. Rytualną, ponie-
waż wydaje się ona mieć charakter religijny. Gewond napisał o Jazydzie: 
doszedłszy do krańców błędu [czy też bluźnierstwa – B. C.], nakazał zabić 
świnie i wytrzebić z powierzchni ziemi mnóstwo nieczystych stworzeń401. 
Wydaje się, iż o podobnym zdarzeniu wspomina także Teofanes, jed-
nak w znacznie wcześniejszej relacji. W opisie roku 6186 AM (a więc 
odpowiadającemu okresowi 694–695) bizantyński chronograf umieścił 
następującą wzmiankę: zdarzyło się zaś i zabijanie świń w Syrii402. W okre-
sie panowania ‘Abd al-Malika miało dojść do jednoczesnego nakazu zdej-
mowania krzyży z kościołów i odgórnie przeprowadzonej eksterminacji 
pogłowia świń, na co wskazywałyby m.in. zrekonstruowane fragmenty 
kroniki Teofila z Edessy403. Mogła to być więc jedna z form represji na 
chrześcijanach.

399  D. M a d e y s k a, Historia świata arabskiego. Okres klasyczny od starożytności 
do końca epoki Umajjadów (750), Warszawa 1999, s. 183: można jednak chyba założyć, 
że rozkaz ten został prawdopodobnie wykonany jedynie w Damaszku i na terenach naj-
bliższych władzy centralnej. Działania ikonoklastyczne w Armenii i Egipcie zauważa 
m.in. О.Г. Б о л ь ш а к о в, Ислам и изобразительное искусство, TGE 10, 1969, s. 145.

400  L.W. B a r n a r d, The Graeco-Roman…, s. 21.
401  G e w o n d  (К. Э г я н ), s. 99. Por. G e w o n d  (A. Te r-G h e v o n d y a n i), 

s. 86; G e w o n d  (R. B e d r o s i a n), s. 16; G e w o n d  (К. П а т к а н ь я н), s. 71.
402  Te o f a n e s, AM 6186, s. 367.12. Wzmianka na ten temat pojawila się również 

w źrodłach syryjskich, m.in. Kronice roku 846 oraz u Michała Syryjskiego: A.S. P r o u d- 
f o o t, The Sources…, s. 233.

403  R. H o y l a n d, Theophilus of Edessa’s Chronicle…, s. 189. Przy czym wprowa-
dzanie tych nakazów nie przeszkodziło jednocześnie kalifowi, by powierzyć chrześci-
janom edukację swojego młodszego brata czy administrację podatkową nad Egiptem: 
M. D e b i é, Christians…, s. 55–56. Za czasów panowania tego kalifa, którego zwyczajowo



Rozdział II. Muhammad, islam, pierwsi muzułmanie a chrześcijanie 175

Wracając jednak do głównego wątku, można domyślać się, iż relacje na 
temat udziału Żydów w powstaniu ruchu ikonoklastycznego, zaczerpnął 
Teofanes z przekazów, które pojawiły się podczas drugiego soboru w Nicei 
w roku 787404. Dysponujemy bowiem obszerną opowieścią na ten temat, 
przypisywaną prezbiterowi Janowi z Jerozolimy, najprawdopodobniej 
legatowi patriarchy Antiochii, odczytaną na piątej sesji wspomnianego 
zgromadzenia405. Wysłannik nie ukrywał jaki cel stał przed nim, kiedy 
przekazywał poniższe świadectwa: przedłożyć przed waszym świętobliwym 
i świętym Soborem, całą prawdę, jak, kiedy i gdzie, ta podła i najwstrętniejsza 
Bogu herezja oszczerców chrześcijaństwa i ikonoklastów powstała406. Także 
patriarcha Tarazjusz, wzywając legata Antiochii, nie omieszkał stwierdzić, 
dlaczego potrzebna była ta relacja. Miał bowiem stwierdzić: ponieważ, 
w toku naszego obecnego dochodzenia, zostało ukazane, że to przez Żydów, 
pogan, Samarytan, manichejczyków i doketów, Kościół odrzucił czcigodne 
obrazy w minionym czasie i zgadzamy się co do tego, dobrze będzie teraz usły-
szeć naszego brata i umiłowanego w Panu Jana, legata Tronu Apostolskiego 
Wschodu, ponieważ ma on ze sobą pismo, które wyjaśni jak wywołane zostało 
odrzucenie obrazów407. Jan zrzucił winę za powstanie ikonoklazmu na 
pewnego Żyda, maga i wróżbitę, którego nazwał Tessarokontapechysem. 
Sam edykt miał także być wykonany m.in. przez społeczność żydow-
ską, chociaż autor podkreślił, że część chrześcijan, odstępców, zaczęła

nie łączy się raczej z prześladowaniem chrześcijan (w porównaniu chociażby z ‘Uma- 
rem II, czy Jazydem II) miało miejsce wiele działań władz wymierzonych w wyznawców 
Chrystusa, jak wspomniane już wyżej, a także zakaz określonych nabożeństw, czy pod-
noszenie podatków dla tej grupy religijnej: M. L e v y-R u b i n, ‘Umar II’s ghiyār Edict: 
Between Ideology and Practice, [in:] Christians and Others…, s. 160.

404  Wątki żydowskich wpływów na doktrynę ikonoklastyczną pojawiają jednak 
również w korespondencji patriarchy Germana, czyli tego, który bezpośrednio do- 
świadczył decyzji Leona III, skierowanej do biskupa małoazjatyckiego Klaudiopola, 
Tomasza – L.W. B a r n a r d, The Graeco-Roman…, s. 22.

405  Akta Soboru Nicejskiego II (G.D. M a n s i), 196E–200. Relacja ta znajduje się 
w: Akta Soboru Nicejskiego II ( J. M e n d h a m), s. 294–297 [dalej: The Seventh General 
Council].

406  Akta Soboru Nicejskiego II ( J. M e n d h a m), s. 294.
407  Akta Soboru Nicejskiego II ( J. M e n d h a m), s. 294.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…176

naśladować postępowanie muzułmanów i Żydów, z „pseudobiskupem” 
Nakolei i jego zwolennikami na czele. Jednocześnie wydawcę dokumentu, 
który powinien, jakby się mogło wydawać, zostać obarczony najcięż-
szymi zarzutami, scharakteryzował jako człowieka słabego i lekkomyślnie 
zmieniającego zdanie408. Czytając ten przekaz nie można nie ulec wraże-
niu, iż autor starał się ukazać kalifa jako bezwolne narzędzie w rękach 
żydowskiego czarownika. Interesujące, iż także Teofanes nazywa Jazyda 
ἀνόητος, które to słowo przetłumaczyć możemy jako ‘nierozsądny’, ‘głupi’, 
‘nierozumny’, lub też ‘bezmyślny’409. W kontekście wspomnianego powy-
żej opisu wybijania nieczystych zwierząt, podkreślenie niezdecydowania 
Jazyda, jego tendencji do zmiany zdania, pojawia się również u Gewonda410. 
Zgodnie z relacją soborową same prześladowania trwały około dwóch 
i pół roku, a zakończyły się ukaraniem śmiercią żydowskiego maga za fał-
szywą przepowiednię dotyczącą długiego życia Jazyda II. Jeśli bizantyński 
chronograf korzystał z tych dokumentów, warto zastanowić się, dlaczego 
dokonał w niektórych miejscach zmian, inne informacje zaś zachował. 

„Charakterystykę” Jazyda pozostawił, zaś postać Tessarokontapechysa 
pominął. Być może już wtedy, podobnie jak dziś, część osób widziała 
w niej jedynie rodzaj toposu.

Wydaje się, że wspomnienie o Żydach w relacji Teofanesa nabiera więk-
szego sensu, gdy porównamy ją z wcześniejszą o rok, dotyczącą przymu-
sowego chrztu wyznawców religii mojżeszowej. Stosunek Bizantyńczyka 
do tych praktyk był zdecydowanie negatywny. Obawiał się on m.in., że 
Żydzi mogą dokonać profanacji sakramentów chrześcijańskich, czyli 
chrztu i komunii świętej: Żydzi byli chrzczeni wbrew sobie i obmywa- 
li się z chrztu, oraz uczestniczyli w świętej komunii z pełnym żołądkiem

408  Akta Soboru Nicejskiego II ( J. M e n d h a m), s. 296.
409  Słownik grecko-polski…, t. I, s. 63.
410  Pojawia się tam bowiem ustęp wskazujący na tę przypadłość Jazyda, której 

sens oddano w tłumaczeniu na współczesny armeński: զի դարձեալ յայս շրջեալ 
փոխեաց զմիտս նորա մոլորութիւն այսոյն. We fragmencie tym można doszuki-
wać się zarówno nawiązań na temat tendencji do zmiany zdania, jak i ulegania różnego 
rodzaju złudzeniom – por.: G e w o n d  (A. Te r-G h e v o n d y a n i), s. 87; G e w o n d 
(R. B e d r o s i a n), s. 16; G e w o n d  (К. П а т к а н ь я н), s. 71.



Rozdział II. Muhammad, islam, pierwsi muzułmanie a chrześcijanie 177

i tak kalali wiarę411. Następna relacja, dotycząca udziału Żydów w powsta-
niu ruchu ikonoklastycznego, potwierdza jakby wcześniejsze obiekcje 
wysuwane w stosunku do nich. Teofanes wspomina także o sekcie mon-
tanistów, jednak nie wydaje się, aby miała ona coś wspólnego ze sławną 
herezją okresu wczesnochrześcijańskiego. Jak udowadnia Andrew Sharf, 
bizantyński chronograf najprawdopodobniej użył znanej sobie nazwy na 
określenie żydowskiego ruchu o podobnej do montanistów, millenary-
stycznej proweniencji. Miał to być odłam Żydów, którzy uznali niejakiego 
Sewera mesjaszem, o czym wspomina także Teofanes w relacji dotyczącej 
roku 6213 AM (720–721 r.)412. Warto zwrócić uwagę na to, że „oryginalni” 
montaniści kontestowali sztukę i przedstawianie czegokolwiek w takiej 
właśnie formie413. Wydaje mi się więc, że Teofanes nieprzypadkowo 

411  Te o f a n e s, AM 6214, s. 401.32–25: οἱ δὲ Ἰουδαῖοι ἀπροαιρέτως βαπτιζόµενοι 
ἀπελούοντο τὸ βάπτισµα καὶ ἐσθίοντες µετελάµβανον τὴν ἁγίαν δωρεὰν καὶ ἔχραινον τὴν 
πίστιν. Podobne obawy względem zachowania się Żydów po przyjęciu chrześcijaństwa, 
wyrażało wielu bizantyńskich teologów. Wydaje się, iż najodpowiedniejszym w tym 
miejscu przykładem jest Maksym Wyznawca, który w niemalże identyczny sposób jak 
Teofanes, zareagował na przymusowy chrzest Żydów przez Herakliusza. Więcej na ten 
temat zob.: C. L a g a, Judaism and Jews in Maximus Confessor’s Works Theoretical Con-
troversy and Practical Attitude, Bsl 51, 1990, s. 177–188. Na temat zarządzeń Herakliusza 
dotyczących Żydów zob. także: A. S h a r f, Byzantine Jewry in the Seventh Century, 
BZ 48, 1955, s. 103–115.

412  Te o f a n e s, AM 6213, s. 401.19–20: Τούτῳ τῷ ἔτει ἀνεφάνη τις Σύρος ψευδό-
χριστος καὶ ἐπλάνησε τοὺς Ἑβραίους λέγων ἑαυτὸν εἶναι τὸν Χριστόν, τὸν υἱὸν τοῦ θεοῦ 
(W tym roku ukazał się Syryjczyk, który był fałszywym mesjaszem i oszukał Żydów poprzez 
obwołanie się Chrystusem, Synem Boga). Więcej na ten temat zob.: A. S h a r f, The Jews, 
the Montanist, and the Emperor Leo III, BZ 59, 1966, s. 37–46.

413  Negatywnie o wszelkiej idolatrii wypowiadał się na pewno Tertullian. Być może, 
kiedy tworzył swoje prace wymierzone w kult, był już montanistą ( J. To f i l u k, Bizan-
tyjski kanon ikonograficzny i jego adaptacja w krajach słowiańskich, Elp 13, 23/24, 2011, s. 12, 
przyp. 2). Na temat montanistów, doktryn, a także ich wizerunku jaki powstał w źró-
dłach ortodoksyjnych oraz państwowych zob. m.in.: B.G.F. D o h e r t y, The Montanist 
Milieu. History and Historiography in the Study of Montanism, PhD Thesis, Macquarie 
University, Sydney 2011, s. 283–291; W. Ta b b e r n e e, Prophets and Gravestones. An 
Imaginative History of Montanists and Other Early Christians, Peabody (Massachu-
setts) 2009, s. 101–129; i d e m, Fake Prophecy and Polluted Sacraments. Ecclesiastical 
and Imperial Reactions to Montanism, Leiden–Boston 2007, s. 403–424. Po polsku 
o montanistach pisał: J. S ł o m k a, Nowe proroctwo. Historia i doktryna montanizmu, 
Katowice 2007, s. 60–89.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…178

użył tej właśnie nazwy. Być może chciał on wskazać, poprzez taki sygnał, 
na związek pomiędzy relacją o przymusowym chrzcie a opisem powsta-
nia edyktu ikonoklastycznego. Tym bardziej iż montanistom zarzucano 
koneksje z Żydami414. Tak czy inaczej, legenda o żydowskim pochodzeniu 
ikonoklazmu zrobiła w cesarstwie bizantyńskim prawdziwą karierę. Jerzy 
Mnich wspominał w swojej kronice o dwóch żydowskich młodzieńcach, 
którzy przepowiedzieli Jazydowi długie i udane życie, jeżeli tylko doko- 
na zniszczenia wizerunków w chrześcijańskich kościołach. Podobnie 
o dwóch Żydach pisał Zonaras. Z kolei Kedrenos wzmiankował całą 
żydowską grupę z Laodycei (Bejrutu), która przepowiadała Jazydowi czter-
dziestoletnie panowanie415. Najciekawszą wydaje się być wersja Zonarasa, 
zgodnie z którą wspomniani już Żydzi w obawie przed śmiercią z rąk 
syna Jazyda (Walida II, wzmiankowanego też w tym samym kontekście 
w aktach soborowych, jako ten, który doprowadził do śmierci żydow-
skiego maga – co zupełnie niezgodne jest z chronologią panowania tego 
władcy) udali się do Izaurii, gdzie spotkać mieli młodego Leona, któremu 
przepowiedzieli cesarski tron, jeżeli tylko wprowadzi ikonoklastyczną 
politykę w cesarstwie bizantyńskim416. Nie trzeba dodawać, że także tutaj 
chronologia została potraktowana niezwykle oględnie.

Przedstawiając powyższe rozważania nie chciałbym sugerować, iż 
przekaz Chronografii został bezwiednie zaczerpnięty z innych relacji, tak 
zdecydowanie nie było. Podkreślenie roli żydowskiego maga (jednak bez 
wspomnienia o jego imieniu), przy jednoczesnym ignorowaniu udziału 
Jazyda, wydaje się bowiem celowym zabiegiem. Można się dopatrywać 
jeszcze jednej przyczyny takiego potraktowania kalifa. Wydaje się, iż jeśli 
Teofanes chciał wyeksponować w swoim opisie jakąś jednostkę, to był 

414  Przykładem może być chociażby dzieło Euzebiusza z Cezarei, który napisał, 
cytując pewne anonimowe dzieło: ἔστιν τις, ὦ βέλτιστοι, τούτων τῶν ἀπὸ Μοντανοῦ καὶ 
τῶν γυναικῶν λαλεῖν ἀρξαµένων ὅστις ὑπὸ Ἰουδαίων ἐδιώχθη ἢ ὑπὸ παρανόµων ἀπεκτάνθη; 
οὐδείς (Czy wśród tych, najmilsi, którzy od czasów Montana i tych kobiet rozpoczęli swe 
gadanie, jest ktokolwiek, kogo prześladowaliby Żydzi albo zamordowali niegodziwcy? 

– E u z e b i u s z  z  C e z a r e i, V, 16.12, tłum., s. 345). Na temat teorii o żydowskich 
korzeniach sekty montanistów zob.: J. S ł o m k a, Nowe proroctwo…, s. 160.

415  Zestawienie tychże wzmianek zob.: L.W. B a r n a r d, The Graeco-Roman…, s. 20.
416  Z o n a r a s, XV 3, s. 339.14–31.



Rozdział II. Muhammad, islam, pierwsi muzułmanie a chrześcijanie 179

nią z pewnością Beser, a poprzez niego i sam Leon III. Dlatego też nie 
wspomniał o Tessarokontapechysie, natomiast Jazyda zmarginalizował, 
ograniczając się jedynie do wzmianki o nim. Beser czy też Biszr łączony 
był przez niektórych badaczy właśnie z Tessarokontapechysem417. Jednak, 
jak argumentuje Leslie William Barnard obie postaci miały zupełnie inne 
życiorysy, a co ważne, różniły się przecież wyznaniem418. Wydaje się, iż 
wywód ten jest bardziej przekonywający. Beser był bowiem chrześcijani-
nem, jednak później wyparł się tej wiary. Przyczyną takiej decyzji było 
dostanie się do niewoli arabskiej. Przyjął więc najprawdopodobniej islam. 
Następnie jednak wypuszczono go i powrócił do cesarstwa bizantyńskie-
go419, gdzie został, zgodnie z relacją Teofanesa, bliskim doradcą Leona420. 

417  Podobne sugestie zob. w: J. S t a r r, An Iconodulic Legend and Its Historical 
Basis, S 8. 4, 1933, s. 500; A.A. Va s i l i e v, The Iconoclastic Edict…, s. 29–31.

418  L.W. B a r n a r d, The Graeco-Roman…, s. 19; i d e m, Byzantium and Islam. 
The Interaction of Two Worlds in the Iconoclastic Era, Bsl 36, 1975, s. 28.

419  Jednocześnie należy pamiętać, że nie mogła to być tak wyjątkowa sytuacja, jak 
zdaje się sugerować Teofanes, skoro w ówczesnej literaturze chrześcijańskiej (jak i żydow-
skiej) podnoszono problem rozwiązania teologicznych kwestii powrotu apostatów do 
wcześniejszych wspólnot. Nie znaczy to jednak, że im ufano, musieli przejść odpowied-
nią procedurę oczyszczającą. Tego właśnie elementu brakuje w relacji z postępowania 
Besera przedstawionej przez Teofanesa i ten właśnie aspekt mógł przede wszystkim 
oburzać Chronografa – Beser nie musiał pokutować za swój czyn. Omówienie zagad-
nienia w kontekście wielokrotnych apostazji w literaturze chrześcijańskiej i żydowskiej, 
powstałej w okresie wczesnoislamskim, a także obaw wyrażanych przez przedstawicieli 
obydwu religii w kontekście zacierania różnic pomiędzy wyznawcami w ramach lokal-
nych wspólnot zob. m.in.: U. S i m o n s o h n, Conversion, Apostasy, and Penance: The 
Shifting Identities of Muslim Converts in the Early Islamic Period, [in:] Conversion in Late 
Antiquity: Christianity, Islam, and Beyond. Papers from the Andrew W. Mellon Founda-
tion Sawyer Seminar, University of Oxford, 2009–2010, eds A. P a p a c o n s t a n t i n o u, 
N. M c L y n n, D.L. S c h w a r t z, Surrey–Burlington 2015, s. 197–215; U. S i m o n s o h n, 

“Halting Between Two Opinions”: Conversion and Apostasy in Early Islam, ME 19, 2013, 
s. 342–370.

420  Te o f a n e s, AM 6215, s. 402.7–16: cesarz Leon uczestniczył w tym samym błędzie, 
bolesnym i sprzecznym z prawem, tak stał się odpowiedzialny za zadanie nam wielkiego 
zła. On znalazł sobie towarzysza w tym błędzie – człowieka zwanego Beser, początkowo 
chrześcijanina, który został wzięty do niewoli w Syrii, i wyparłszy się chrześcijaństwa, 
przesiąkł arabską doktryną, i nie długo przedtem, został zwolniony z niewoli i wrócił do 
państwa rzymskiego. Ze względu na fizyczną siłę oraz skłonność do błędu, został wywyższony 



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…180

Postać Besera nie wydaje się być jednak najistotniejsza421. Z opisu tego 
można bowiem wysnuć pewien ogólny wniosek. Teofanes tak poprowa-
dził narrację w ustępach dotyczących lat 6214–6215, aby całość spiąć jak 
gdyby jedną klamrą – błędami Leona422. Pierwszym z nich był przymu-
sowy chrzest Żydów, wśród których następnie pojawia się ikonoklazm. 
Arabowie zostali tu potraktowani tylko jako pośrednicy. Całość kończy 
się zaś podkreśleniem, iż Leon tkwił w tej samej, ikonoklastycznej here-
zji. Jak podkreślał L.W. Barnard trudno byłoby podejrzewać, że cesarz 
bizantyński z jednej strony prześladował Żydów, a z drugiej naśladował 
ich ikonoklastyczne poglądy423. Wydaje mi się, iż jeśli przyjęlibyśmy wyżej 
zaproponowaną interpretację faktów, a przede wszystkim historię powsta-
nia przekazów autorstwa Teofanesa, bizantyńska relacja stałaby się dużo 
łatwiejsza do zrozumienia.

przez samego Leona. Człowiek ten wówczas został cesarskim sprzymierzeńcem w czynie- 
niu wielkiego zła.

421  Na temat Besera zob.: P.J. A l e x a n d e r, The Patriarch Nicephorus of Constan-
tinople: Ecclesiastical Policy and Image in the Byzantine Empire, Oxford 1958, s. 235; 
S. G e r o, Byzantine Iconoclasm…, s. 189. Warto zwrócić uwagę na możliwy pograniczny, 
syryjski rodowód Besera. Po inwazji arabskiej i ostatecznym zajęciu przez muzułmanów 
Syrii, wiele osób pochodzenia syryjskiego udało się niejako na wygnanie do cesarstwa. 
Jak zauważa John H a l d o n , zaczęli oni odgrywać dosyć znaczącą rolę w Bizancjum już 
w czasie panowania dynastii heraklejskiej, zob.: J.F. H a l d o n, „Citizens of Ancient Line- 
age…” The Role and Significance of Syrians in the Byzantine Elite in the Seventh and Eight 
Centuries, [in:] Syriac Polemics. Studies in Honour of Gerrit Jan Reinink, eds W.J. v a n 
B e k k u m, J.W. D r i j v e r s, A.C. K l u g k i s t, Leuven–Paris–Dudley 2007, s. 91–102.

422  Na marginesie trzeba dodać, że kariera wersji panowania Leona stworzonej 
przez ikonoduli zadziwia do dzisiaj. Jak napisała ostatnio Judith H e r r i n  (Ravenna. 
Capital of Empire. Crucible of Europe, Princeton 2020, s. 326): it is an injustice of historical 
memory that Emperor Leo III is not celebrated for his defence of Byzantium from the Arab 
military challenge that threatened to destroy the empire for ever. Instead, he is renowned as 
the infamous instigator of iconoclasm, the destruction of icons. Oczywiście należy pamiętać, 
że ikonoklazm nie był jedynym zarzutem wobec cesarzy dynastii izauryjskiej, który 
odnajdziemy w źródłach z epoki, a mimo to właśnie tym argumentem zajmowano się 
przede wszystkim w starszej literaturze przedmiotu: K.H. S c h m i d t, Five pictures of 
Constantine V. How has Constantine V’s iconoclasm influenced successive generations 
of historians’ view of the man and his reign as a whole?, MA Thesis, The Arctic Universtity 
of Norway, Tromsø 2013, s. 111–112.

423  L.W. B a r n a r d, The Graeco-Roman…, s. 38.



Rozdział II. Muhammad, islam, pierwsi muzułmanie a chrześcijanie 181

Od wielu lat toczy się pomiędzy badaczami dyskusja, gdzie i kiedy 
właściwie powstała ideologia ikonoklastyczna. Nie jest to jednak podział 
tak prosty, jak to prezentuje chociażby Janusz Danecki424. Wydaje się, 
iż w sedno zagadnienia trafił Oleg Grabar, kiedy napisał może proste 
w swej formie, jednak głębokiej treści zdanie: najbardziej oczywista różnica 
pomiędzy bizantyńskim i islamskim ikonoklazmem jest taka, że pierwszy 
zazwyczaj pisze się literą „I” a drugi małą „i”425. Ikonoklazm islamski był 
bowiem ruchem właściwie jedynie religijnym. Nie został także ustano-
wiony jednym aktem władzy zwierzchniej. Należy zauważyć, iż edykt 
ikonoklastyczny Jazyda był przecież skierowany wyraźnie przeciw chrze-
ścijanom, nie dotyczył zaś islamu. Przekonania ikonoklastyczne w reli-
gii muzułmańskiej rozwijały się stopniowo, co odzwierciedlają hadisy426. 
Zauważalny jest proces przechodzenia od potępienia kultu bożków, tak 
jak to zostało zapisane w Koranie, do rozciągnięcia zakazów na wszystkie 
przedstawienia figuralne. Nieprzypadkowo wspomniałem tutaj o kul-
cie charakterystycznym dla okresu przedislamskiego, gdyż ikonoklazm 
islamski wyrósł właśnie z obawy o zachowanie wiary w Jedynego Boga 

– Allaha. Uważam, iż nie można tego ruchu nazwać, według współcze-
snych pojęć – „rewolucyjnym”. Ikonoklazm w islamie rozwijał się tak- 
że nierównomiernie – i w okresie, którym zajmuję się w niniejszej pracy, 
nie objął swoim oddziaływaniem wszystkich terytoriów kalifatu. Za- 
chowane zostały bowiem liczne świadectwa wyobrażeń figuralnych, które 
znajdował się nie tylko w słynnych pałacach umajjadzkich427, ale także 
w miejscach modłów. Warto zwrócić też uwagę na materiał pochodzący 

424  Autor ten pokusił się, zaznaczając jednak, że dokonuje uproszczenia, o stwier-
dzenie, iż bizantyniści uważają ikonoklazm za ideę powstałą w kalifacie, natomiast 
orientaliści wskazują na cesarstwo, zob.: J. D a n e c k i, Kultura i sztuka islamu, War-
szawa 2003, s. 117.

425  O. G r a b a r, Early Islamic Art 650–1100. Constructing the Study of Islamic Art, 
vol. I, Aldershot–Burlington 2005, s. 43.

426  J. D a n e c k i, Kultura…, s. 119–120.
427  Na temat przedstawień figuralnych w pałacach umajjadzkich, choćby takich 

jak Kusajr Amra i innych islamskich zabytkach architektonicznych z tego okresu 
zob. m.in.: E.J. K e a l l, Forerunners of Umayyad Art: Sculptural Stone from the Hadra-
mawt, Muq 12, 1995, s. 11–23; G. B i s h e h, From Castellum to Palatium: Umayyad 
Mosaic Pavements from Qasr al.-Hallabat in Jordan, Muq 10, 1993, s. 49–56; J. B l o o m, 



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…182

z mniej trwałych środków artystycznego wyrazu, jak tkaniny, zarówno te 
zdobiące wnętrza (podłogi, ściany, meble), jak i noszone przez elity, gdzie 
także odnajdujemy, wzorowane przede wszystkim na sasanidzkich, motywy 
zwierzęce428. Na podstawie dużej liczby takich przykładów Oleg Bolshakov, 
już czterdzieści lat temu, doszedł do interesujących wniosków. Napisał 
on bowiem, iż jeśli nawet potraktujemy te świadectwa jako mające wyłącz-
nie charakter lokalny, to ich mnogość, skłania nas do postawienia hipotezy, 
że ludzie tworzący te przedstawienia figuralne, nie spodziewali się po 
prostu sankcji ze strony władz, a może nawet jakiejkolwiek negatywnej 
ich reakcji429. Wnioski te wydają się być zgodne z tezami prezentowanymi 
współcześnie – chociaż dochodzi do redefinicji sądów podważających 
znaczenie anikonizmu islamskiego w jego początkowej fazie, to jednak 
uznaje się jednocześnie, że wiara w niewidzialnego Allaha, którego nie 
można przedstawiać w żaden sposób, nie tyle wywoływała sprzeciw 
wobec obrazów jako takich, ale zachęcała do powstrzymywania się od ich 
tworzenia430. Dodać należy, iż niektóre z tych dzieł sztuki były naprawdę 
śmiałe w swej treści, jak chociażby przedstawienia uczt, w których biorą 
udział osoby spożywające zakazany alkohol431. Zadziwiającym (z dzisiejszej 
perspektywy) natomiast przykładem był meczet w Sanie w Jemenie, gdzie 
na mihrabie, czyli miejscu centralnym każdej muzułmańskiej świątyni, za 
czasów Walida I umieszczono ponoć mozaikę przedstawiającą wizerunek 
świni432. Nadmienić wypada także, iż „ozdobę” tę zamieniono na orna-
ment dopiero po pięćdziesięciu latach433. Kazus ten powinien zwrócić 
nam uwagę na inny aspekt, dotychczas niepodnoszony w kontekście 

The Qubbat Al-Khadra and the Iconography of Height in Early Islamic Architecture, ArsOr 
23, 1993, s. 135–141; O. G r a b a r, Umayyad Palaces Reconsidered, ArsOr 23, 1993, s. 93–108.

428  E. D o s p ě l  W i l l i a m s, A Taste for Textiles: Designing Umayyad and ‘Abbāsid 
Interiors, DOP 73, 2019, s. 409–432.

429  О.Г. Б о л ь ш а к о в, Ислам…, s. 145.
430  N. A l i, The Royal Veil. Early Islamic Figural Art and the Bilderverbot reconsidered, 

Rel 47. 3, 2017, s. 425–444.
431  L.A. S c h e p p, The Physical and the Divine. Images of Inebriation in Medieval 

Islamic Art. of the Umayyads from the 7th to the 11th Century, MA Phil. Theses, Louisiana 
State University 2015, s. 98–101.

432  О.Г. Б о л ь ш а к о в, Ислам…, s. 145.
433  Ibidem.



Rozdział II. Muhammad, islam, pierwsi muzułmanie a chrześcijanie 183

rozwoju anikonizmu islamskiego, co dość dziwne, bowiem jest to jednak 
kwestia najbardziej podstawowa, a mianowicie pytanie o rozwój rzemiosł 
związanych ze sztuką dekoratywną, kwestie transmisji pewnych technik, 
ciągłości ich stosowania w społeczeństwie odwołującym się przecież siłą 
rzeczy do wcześniejszych tradycji, związanych z rozwojem sztuki chrze-
ścijańskiej, w większości figuratywnej434. Wątek ten pojawia się zresztą 
w kontekście antychrześcijańskim w ówczesnym wzmiankach o najwięk-
szych programach budowlanych realizowanych przez kalifów umajjadz-
kich, jak chociażby meczet Proroka w Medynie, za czasów tego samego 
Walida I, a nadzorowany przez ‘Umara ibn ‘Abd al-Azīza, późniejszego 
kalifa, który miał podczas tych prac złapać jednego z chrześcijańskich 
robotników w tajemnicy wykonującego przedstawienia świń na łukach 
meczetu. Opowieść ta miała oczywiście na celu pewną krytykę postę-
powania umajjadzkiego kalifa, który zatrudnił chrześcijan do budowy 
muzułmańskiego domu modlitwy, jednakże pomimo moralizatorskiego 
charakteru przypowieści (powstałej prawdopodobnie już w okresie abba-
sydzkim, w końcu VIII w.), nie możemy wykluczyć, iż do podobnych 
sytuacji dochodziło w rzeczywistości435. Chrześcijańscy rzemieślnicy nie 
musieli zresztą celowo wprowadzać elementów niespójnych z islamską 
doktryną, mogli realizować zamówienie zgodnie ze swoim doświadcze-
niem, nieświadomi tychże niezgodności436. Odrzucenie chrześcijaństwa 

434  N. A l i, Umayyad Palace Iconography. On the Practical Aspects of Artistic Cre-
ation, [in:] Power, Patronage and Memory in Early Islam. Perspectives on Umayyad 
Elites, eds A. G e o r g e, A. M a r s h a m, Oxford 2018, s. 175–254. Na temat transmisji 
bizantyńskich i perskich technik w sztuce i architekturze umajjadzkiej zob. też: I. A r c e, 
Umayyad Building Techniques And The Merging Of Roman-Byzantine And Partho-Sas-
sanian Traditions: Continuity And Change, [in:] Technology in Transistion A.D. 300–650, 
eds L. L a v a n, E. Z a n i n i, A. S a r a n t i s, Leiden 2008, s. 491–537.

435  A. G e o r g e, Paradise or Empire? On a Paradox of Umayyad Art, [in:] Power, 
Patronage…, s. 53.

436  Jak zauważył Robert William H a m i l t o n  w  Carved Plaster in Umayyad 
Architecture, Iq 15. 1, 1953, s. 53: artistic style may grow, presumably, from within the craft by 
initiative of the craftsmen, or from without through demand by employers. It seems unlike- 
ly that the minutiae of Sassanian ornament, whether seen in textiles, in metal work, or on 
the walls of buildings, would so have attracted the attention of the Arab nobility as to create 
a demand for patterns or borders of a certain kind. It was the craftsmen themselves whose 



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…184

spowodowało też, że artyści zaczęli odwoływać się do wcześniejszego 
dziedzictwa obecnego w Syrii, hellenistycznego437. Fawzi Zayadine wspo-
mina wręcz o an artistic Renaissance of Hellenistic art in the eighth century, 
przy czym wykonawcami owego odrodzenia mogli nie być w ogóle Grecy, 
sądząc bowiem z analiz leksykalnych greki, której używali w swoich pra-
cach, dużo bardziej prawdopodobne było, iż reprezentowali miejscowe, 
aramejskie i syryjskie środowiska artystyczne438 albo wręcz pochodzi-
li z terenów związanych z kulturą arabską, z Arabii Szczęśliwej, gdzie 
odnaleziono już kilka podobnych do umajjadzkich wzorów rzeźbiarskich, 
pochodzących jeszcze z okresu przedislamskiego439. Kończąc ten wątek, 
gwoli przedstawienia także innych perspektyw tego problemu, za dość 
istotną kwestię należy więc uznać pytanie, zainspirowane jednym z esejów 
Olega Grabara440 – czy przedstawione powyżej przykłady można w ogóle 
poczytywać za sztukę islamską441, biorąc pod uwagę, że wykorzystano 

more perceptive sense appraised and adopted, in their various spheres, the commonplace 
of Iranian ornament.

437  Chociaż niekoniecznie – badacze wskazują na uderzające podobieństwa nie-
których motywów umajjadzkich z tymi, które można znaleźć nie tylko w rezydencjach 
prywatnych czasów rzymskich (odwołujących się do mitologii greckiej), ale także… 
bizantyńskich kościołach (np. św. Jana Chrzciciela w Gerazie, w dzisiejszej Jordanii, 
blisko od głównych umajjadzkich „pustynnych” założeń): P.-L. G a t i e r, L’Ariane et 
le chamelier de Qusayr ‘Amra. Iconographie omeyyade et mosaïques byzantines, BEO 66, 
2017 s. 59–96.

438  F. Z a y a d i n e, The Umayyad Frescoes of Quseir ‘Amra, Arch 31. 3, 1978, s. 29. 
W kontekście kobiecych rzeźb odnajdywanych wokół umajjadzkich pałaców zwraca 
się uwagę m.in. na podobieństwo do stylu palmyrańskiego z okresu rzymskiego, cho-
ciaż nie brakuje też nawiązań do greckich rozwiązań klasycznych: M. M a m m e r l e r, 
Khirbet al-Mafjar. With a special focus on the human sculpture in the round, PhM Thesis, 
Universitat Wien 2013, s. 51–52.

439  E.J. K e a l l, Forerunners…, s. 11–23.
440  O. G r a b a r, Umayyad Art. Late Antiquie or Early Islamic?, [in:] Residences, 

Castles, Settlements. Transformation Processes from Late Antiquity to Early Islam in Bilad 
aI-Sham Proceedings of the International Conference held at Damascus, 5–9 November 
2006, eds K. B a r t l, A.R. M o a z, Rahden 2009, s. 1–11.

441  Na problemy definicyjne zwrócił uwagę w połowie ubiegłego wieku H. S t e r n, 
Quelques oeuvres sculptées en bois, os et ivoire de style omeyyade, ArsOr 1, 1954, s. 119: 
l’art de cette ecole est difficile ‘a definir: c’est un compose de styles du proche Orient, depuis 
l’Iran jusqu’en Afrique du Nord. En outre, les arts qui l’ont engendre, ceux de la Perse, 



Rozdział II. Muhammad, islam, pierwsi muzułmanie a chrześcijanie 185

w nich symbolikę i ikonografię zapożyczoną442 z kultur dominujących na 
terenach Syrii przed zapanowaniem tam władzy muzułmanów443, także 
w kontekście podkreślenia faktu przejęcia imperium przez nową, umajjadz-
ką dynastię od poprzednich władców tych ziem. By to wizualnie okazać 
należało nawiązać do poprzednich wzorów444, a znaczenie Umajjadów 
w tym względzie można widzieć przede wszystkim w sprowadzeniu na 
te tereny także elementów sasanidzkich445. Dobrym przykładem niech 
będą zachowane domniemane przedstawienia kalifów, np. w Kasr al-Hajr 
al-Szarki446, przebadanych niejako przy okazji podczas prac terenowych re- 
alizowanych w latach 2002–2011 na obszarze tego jednego z największych 
umajjadzkich kompleksów typu madina, a znalezionych w tzw. budynku E, 

de la Mesopotamie, de la Syrie, de la Palestine de l’Egypte, ne nous sont connus que de 
faqon fort inegale et, dans la plupart des cas, fort fragmentaire.

442  Nie wspominając już o takich problemach teoretycznych, jak zauważalne przez 
historyków sztuki podobieństwa pomiędzy pewnymi elementami wzornictwa wywo-
dzącego się z północnej, czy zachodniej (np. iryjskiej) Europy, a tymi odnajdowanymi 
na terenach należących niegdyś do Umajjadów, kiedy to odległości wykluczają bezpo-
średnie zapożyczenia, a możliwe wyjaśnienie tych paralelizmów możliwe jest jedynie po 
odwołaniu się do zagadnień dotyczących samej struktury i zasad tworzenia motywów 
dekoratywnych: K. M e i n e c k e, Circulating images: Late Antiquity’s cross-cultural 
visual koiné, [in:] A Globalised Visual Culture?: Towards a Geography of Late Antique 

Art, eds e a d e m, F. G u i d e t t i, Oxford 2020, s. 321–340.
443  G. P a l u m b o, Images of Piety or Power? Conerving the Umayyad Royal Narra-

tive in Qusayr ‘Amra, [in:] The Making of Islamic Heritage. Muslim Pasts and Heritage 
Presents, ed. T. R i c o, New Brunswick (New Jersey) 2017, s. 91–108.

444  Por. analizę wykorzystania rzeźb przedstawiających ludzkie postaci w pałacu 
Hiszama w Chirbat al-Mafdżar, gdzie można zaobserwować zarówno nawiązania do 
wzorców antycznych, jak i do monumentalnej sztuki sasanidzkich siedzib szachów: 
H. Ta r a g a n, Atlas Transformed-Interpreting the ‘Supporting’ Figures in the Umayyad 
Palace at Khirbat al Mafjar, EW 53. 1/4, 2003, s. 9–29.

445  Przy czym często funkcjonowały one jakby niezależnie od tych miejscowych, 
nie łączono ich ze sobą. Jak zauważył Daniel S c h l u m b e r g e r, jeszcze w pierwszej 
połowie ubiegłego wieku: elles nous montrent les deux grandes sources de cet art, l’ira-
nienne et la greco-romaine coulant cote ‘a cote, sans se confondre encore – Deux fresques 
omeyyades, Sy 25. 1/2, 1946/1948, s. 102.

446  D. G e n e q u a n d, Two Possible Caliphal Representations from Qaṣr al-Ḥayr 
al-Sharqī and Their Implication for the History of the Site, [in:] Power, Patronage and 
Memory in Early Islam. Perspectives on Umayyad Elites, eds A. G e o r g e, A. M a r s h a m, 
Oxford 2018, s. 147–174.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…186

domniemanej rezydencji emira, poprzedzającej budowę tamtejszego pa- 
łacu Hiszama ibn ‘Abd al-Malika. Warto też dodać, że przecież w two-
rzeniu nowych umajjadzkich założeń wykorzystywano czasem materiały 
pochodzące z rozbiórki budowli starszych, przede wszystkim rzymskich 
i bizantyńskich, wiemy zaś o tym stąd, że zachowały się na nich odpo-
wiednie inskrypcje447.

Jako argumentu na rzecz wczesnego powstania ikonoklazmu w islamie, 
używano często źródeł numizmatycznych448. Już bowiem za czasów ‘Abd 
al-Malika449 zaprzestano umieszczania na monetach jakichkolwiek wize-
runków, zastępując je najczęściej napisem: Nie ma bóstwa poza Allahem 
i nikt nie jest jego towarzyszem. O tej zmianie wspomina także Teofanes 
pisząc w relacji dotyczącej roku 6183 AM (czyli 691–692 AD): Arabowie 
nie mogli znieść rzymskich wizerunków na monetach450. Nie wydaje się, 
aby przedstawiony wyżej ustęp oznaczał jedynie działanie ikonoklastycz-
ne. Równie dobrze można go interpretować, jako dotyczący sposobu 
samoidentyfikacji Arabów. Poprzez używanie zupełnie innych monet, 
muzułmanie wyrażali własną kulturę i wyraźnie odcinali się od związków 
z cesarstwem451. Ten antychrześcijański charakter452, a nie obrazoburczy, 
uwidacznia się zarówno w relacji Teofanesa, jak i na samych arabskich 

447  Gh. B i s h e h, From Castellum to Palatium…, s. 49–56. O rzymskich spoliach 
wykorzystywanych przez Umajjadów zob. też: D. G e n e q u a n d, Les établissements 
des élites omeyyades en Palmyrène et au Proche-Orient, Beyrouth 2012, s. 88, 102, 162.

448  J. D a n e c k i, Kultura…, s. 121.
449  Pierwsze reformy w kierunku islamizacji monet i podkreślenia legitymizacji 

władzy kalifów i namiestników przypadają na lata siedemdziesiąte VII w., a więc jeszcze 
czasy Mu‘awiji, a związane są z dość odległymi regionami państwa, prowincjami w Iranie: 
S.D. S e a r s, The Legitimation of al-Hakam b. al-’As: Umayyad Government in Sev-
enth-Century Kirman IrS 36. 1, s. 5–25.

450  Te o f a n e s, AM 6183, s. 365.15–16; s. 509: ὡς τῶν Ἀράβων µὴ καταδεχοµένων 
τὴν τῶν Ῥωµαίων χαραγὴν ἐν τοῖς ἰδίοις νοµίσµασιν.

451  Szczególnie, że w początkowym okresie podboju korzystali z ustalonych miejsco-
wych wzorów monet, czy to sasanidzkich, czy bizantyńskich. Zob. w tym kontekście: 
C. F o s s, A Syrian Coinage of Mu‘awiya?, RN 158, 2002, s. 353–365; M.I. M o c h i r i, 
A Sasanian-style coin of Yazīd b. Mu‘āwiya, JRAS 114. 2, 1982, s. 137–148.

452  Według Christiana D é c o b e r t a  (L’Autorité religieuse aux premiers siècles 
de l’islam, ASSR 125. 1, 2004, s. 26) użycie na monetach ‘Abd al-Malika odwołania do 
Wysłannika Boga Muhammada miało być wyrazem właśnie retoryki antychrześcijańskiej, 



Rozdział II. Muhammad, islam, pierwsi muzułmanie a chrześcijanie 187

monetach z tego okresu453. Jak już wyżej wspomniano, znajdował się na 
nich napis potępiający dodawanie Bogu współtowarzyszy. Według zaś 
muzułmanów był to najcięższy grzech chrześcijan. Ten element pod-
kreślany był również na innych niż monety artefaktach, służących jako 
narzędzia propagandowe dynastii marwanidzkiej. Dość wspomnieć naj-
starszą z muzułmańskich inskrypcji odnoszących się do realizowanych 
inwestycji infrastrukturalnych (drogowych, niezwiązanych z budowlami 
sakralnymi) i drugą co do długości (po tych zachowanych w Kopule 
na Skale) nawiązującą do ‘Abd al-Malika, odkrytą na kawałku bazal-
tu w wodach Morza Galilejskiego w latach sześćdziesiątych ubiegłego 
wieku, gdzie podkreślono, że Allah nie ma towarzyszy, a Muhammad 
jest jego wysłannikiem454. We wspomnianym wyżej meczecie, jednym

gdyż była to przecież jedna z niewielu postaci konstytutywnych dla religii islamskiej, której 
nie można spotkać w narracjach chrześcijańskich.

453  Tematem mennictwa bizantyńskiego i arabskiego w interesującym nas okresie 
zajmował się przede wszystkim Tony G o o d w i n: An Introduction to Arab-Byzantine 
Coinage, [in:] Arab Byzantine coins from the Irbid hoard: including a new introduction to 
the series and a study of the Pseudo-Damascus mint, eds  i d e m, R. G y s e l e n, London 
2015, s. 1–60; oraz Michael L. B a t e s, m.in.: Byzantine Coinage and Its Imitations, Arab 
Coinage and Its Imitations: Arab-Byzantine Coinage, ARAM 6. 1/2, 1994, s. 381–403; 
The Coinage of Syria Under the Umayyads, 692–750 A.D., [in:] The Fourth International 
Conference on the History of Bilād al-Shām during the Umayyad Period: Proceedings 
of the third symposium, eds M. ‘A. B a k h ī t, R. S c h i c k, Amman 1989, s. 195–228 
(także w reedycji klasycznych tekstów dotyczących tematyki Umajjadów: The Artic-
ulation of Early Islamic State Structures. The Formation of the Classical Islamic World, 
eds L.I. C o n r a d, F.M. D o n n e r, London 2016, s. 195–228); History, Geography, and 
Numismatics in the First Century of Islamic Coinage, RSN 65, 1986, s. 231–262, w Polsce 
zaś Stefan S k o w r o n e k – Treść i temat monet bizantyńskich, BuN 39, 1969, s. 735–738; 
i d e m, Wczesnoarabskie naśladownictwa monet bizantyńskich, BuN 41, 1969, s. 781–783. 
Jako wstęp do zagadnienia numizmatyki bizantyńskiej posłużyć może: Ph. G r i e r s o n, 
Byzantine Coinage, Washington 1999. Obszerna bibliografia dotycząca zagadnienia bizan-
tyńskiego wpływu na początki muzułmańskiego mennictwa znajduje się w: C. F o s s, 

Arab-Byzantine Coins. An Introduction with a Catalogue of the Dumbarton Oaks Col-
lection, Washington 2008. Współczesne podsumowanie, m.in.: W. S c h u l z e, The 
Byzantine-Arab Transitional Coinage of Tartus, NC 173, 2013, s. 245–259.

454  Znalazły się tam też nawiązania do trudności związanych z budową samej 
drogi: M. S h a r o n, An Arabic Inscription From The Time Of The Caliph ‘Abd Al-Malik, 
BSOAS 29. 2, 1966, s. 367–372.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…188

z najważniejszych dzieł życia syna Marwana również znajdują się liczne 
nawiązania do Ludów Księgi, podważające chrześcijańskie wierzenia 
czy to w Trójcę Świętą, czy też szczególne, boskie posłannictwo Jezusa 
Chrystusa455. Jak podkreśliła w swoim obszernym studium programu epi-
graficznego Kopuły, przypisywanego ‘Abd al-Malikowi, Gülru Necipoğlu: 
his inscriptions on the Dome of the Rock have been related to the height 
ened public prominence given Qur’anic citations in his personal seal, coins, 
milestones, and papyrus rolls, which quote a similar set of verses or closely 
related variants that reiterate the main dogmas of Islam officially upheld 
by the Marwanid polity456. We współczesnych interpretacjach zabytku 
zauważa się zresztą, że Kopuła nie jest jedynie konglomeratem elemen-
tów bizantyńskich, czy perskich, ale także pełna nawiązań do sztuki 
czysto arabskiej, z Ka‘abą na czele, również takich jak Ghumdan, miasto 
z południa, z Jemenu457. Wykorzystując te wzory ‘Abd al-Malik (a może 
raczej jego architekci) chcieli z pewnością podkreślić własne, rodzime 
doświadczenia w budowli mającej być dumą kalifatu.

Inna rzecz, że według niektórych współczesnych omówień w tej 
dyskusji pomiędzy bizantyńskim cesarzem Justynianem II a ‘Abd al-Ma-
likiem, dotyczącej samej kwestii monetarnej, mogło najzwyczajniej dojść 
do nieporozumienia – zaimplementowane w wyniku pierwszej reformy 
monetarnej kalifa stojące postaci na monetach mogły zostać uznane przez 
Bizantyńczyków za jakąś formę idolatrii właśnie, stąd decyzja o wpro-
wadzeniu monet o wyłącznie epigraficznych zdobieniach. Koncepcja 
wydaje się oczywiście interesująca458, jak każda odwołująca się do

455  Szczegółowe omówienie: Ch. K e s s l e r, ‘Abd Al-Malik’s Inscription in the Dome 
of the Rock: A Reconsideration, JRAS 1, 1970, s. 2–14.

456  Badaczka zwraca też uwagę na fakt, że fragmenty inskrypcji uznawane za anty-
chrześcijańskie, miały przede wszystkim na celu przekazanie centralnej reguły religii 
islamskiej, niekoniecznie musiały być tworzone w opozycji do samego chrześcijaństwa: 
G. N e c i p o ğ l u, The Dome of the Rock as Palimpsest: ‘Abd al-Malik’s Grand Narrative 
and Sultan Suleyman’s Glosses, Muq 25, 2008, s. 46 (całość, włącznie z interesującym 
studium nawiązań do marwanidzkiego programu dokonanych przez „nowego Salomona, 
syna Dawida”, Sulejmana Wspaniałego – s. 17–105).

457  N.N.N. K h o u r y, The Dome of the Rock, the Ka‘ba, and Ghumdan: Arab Myths 
and Umayyad Monuments, Muq 10, 1993, s. 57–65.

458  Pełne wyjaśnienie tei idei znajduje się w: T.M.P. D u g g a n, Some Reasons for the 
Currency Reform of A.H. 77/696–7 A.D.: The Figure on the Obverse, ‘the Caliph, 



Rozdział II. Muhammad, islam, pierwsi muzułmanie a chrześcijanie 189

nieporozumień i przypadków jako motoru dziejów, trudno jednak uznać 
ją za odpowiednio udokumentowaną.

Innym argumentem, który ma potwierdzać tezę o islamskim po- 
chodzeniu ikonoklazmu, było nazwanie przez Teofanesa Leona III σαρα-
κηνόϕρων459, czyli myślącym na sposób saraceński460. Dodatkowym po- 
twierdzeniem miał być też fakt, iż to samo określenie zastosował bizan-
tyński chronograf w stosunku do Besera, patrycjusza, którego możemy 
chyba łączyć z osobą, o tym samym imieniu, już wcześniej tutaj wspomi-
naną461. Jednak teza, iż wyżej wymieniony epitet implikuje jakiekolwiek 
powiązania islamu z ikonoklazmem, jest moim zdaniem za daleko idąca. 
Tego samego określenia użyto bowiem także na soborze w Hierei w 754 
roku wobec Jana Damasceńskiego462. Być może więc słowo σαρακηνόϕρων 
było po prostu rodzajem obelgi, używanej w stosunku do wrogów, czy to 
politycznych czy religijnych463. Dowodzi to raczej uczuć antyarabskich 
czy antyislamskich wśród Bizantyńczyków w sensie ogólnym, nie zaś doty-
czących stricte ikonoklazmu, jak sugeruje Barry Baldwin464. Za bardziej 
bezpośrednią w kontekście łączenia Arabów z zachowaniami obrazobur-
czymi można uznać relację z AM 6218465, dotycząca m.in. oblężenia Nicei 
z 727 r. Leon III nie tylko został oskarżony w tym fragmencie o działania 

the Prophet, or an Image of an Idol of Solid Hammer-Beaten Metal?, MJH 4. 2, 2014, 
s. 89–112. Podobnie też w kontekście programu inskrypcyjnego we wspomnianej wyżej 
Kopule na Skale należy wziąć pod uwagę także i taką możliwość, że tworzony on był 
ad hoc, bez szerszego planu, czy też w ramach eksperymentów, co mogłoby doprowadzić 
do zakwestionowania funkcjonujących w nauce koncepcji o wyjątkowości tegoż zabytku 
i jego warstwy epigraficznej: M. M i l w r i g h t, The Dome of the Rock and its Umayyad 
Mosaic Inscriptions, Edinburgh 2016, s. 107–159.

459  Te o f a n e s, AM 6218, s. 405.14.
460  Na ten temat zob.: B. B a l d w i n, Theophanes on the Iconoclasm of Leo III, 

B 60, 1990, s. 426–428.
461  Te o f a n e s, AM 6233, s. 414.27.
462  Oprócz przydomka myślącego na saraceński sposób ten wybitny teolog otrzymał 

także inne, m.in.: wypaczający Pisma, obrażający Chrystusa, fałszerz, oraz po prostu 
zły. Więcej na ten temat zob.: D.J. S a h a s, John of Damascus on Islam. The „Heresy 
of the Ishmaelites”, Leiden 1972, s. 3–14.

463  Tak też kwestię tę przedstawia L.W. B a r n a r d, The Graeco-Roman…, s. 27.
464  B. B a l d w i n, Theophanes…, s. 427.
465  Na fakt ten zwrócił uwagę Isias M a l e v i t i s: The Formation…, s. 179.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…190

wymierzone w cześć dla ikon (oraz relikwii), ale Teofanes nie omieszkał 
podkreślić, że postępował w tym aspekcie podobnie jak muzułmanie, 
których nazwał wręcz nauczycielami, mistrzami cesarza (ὡς οἱ διδάσκαλοι 
αὐτοῦ Ἄραβες466). W przekazie tym Wyznawca wspomniał zresztą osobę 
Konstantyna, który, będąc ikonoklastą, zniszczył jeden z wizerunków 
Matki Bożej kamieniem, za co został następnego dnia ukarany śmiercią 
od… kamienia wystrzelonego z jednej z machin oblężniczych467.

Na podstawie wyżej przedstawionych analiz można pokusić się 
o stwierdzenie, iż ikonoklazm islamski nie miał wiele wspólnego ze zja-
wiskiem bizantyńskim o tej samej nazwie. Nie jest moim celem szczegó-
łowe opisywanie tego ostatniego468. Jednak wypada napomknąć o kil- 
ku bardzo ważnych faktach. Bizantyński ikonoklazm wydaje się być ideą 
bardziej polityczną niż religijną. Jak pisał John Haldon, przyczyną dla 
której Leon III wprowadzał ikonoklazm nie musiały być jego osobiste 
przekonania religijne, ale znalezienie w ten sposób dobrego pretekstu 
do przemodelowania stosunków społecznych w ówczesnym Bizancjum, 
pozwalające na podniesienie autorytetu cesarskiego i uzyskanie jeszcze 
większego zakresu władzy monarszej469. Tak więc ikonoklazm był tylko 
jedną ze składowych ogólnej polityki tego cesarza, która miała na celu 
podniesienie imperium z wcześniejszego upadku, cechującego się ciągłymi 
zmianami władców oraz brakiem kontynuacji. Innymi jej cechami były 
przecież twarda postawa wobec kalifatu, a także ponowny wzrost zain-
teresowania ziemiami leżącymi na Zachodzie: Sycylią oraz południową 

466  Te o f a n e s, AM 6218, s. 406.25.
467  Całość tego przekazu zajmuje dość obszerny fragment opisu oblężenia: Te o- 

f a n e s, AM 6128, s. 406.5–14.
468  Podstawowe opracowania w języku polskim na temat pierwszego ikonoklazmu: 

G. D a g r o n, Ikonoklazm i ustanowienie ortodoksji (726–847), [in:] Historia chrze-
ścijaństwa…, s. 86–118; J. M e y e n d o r f f, Teologia bizantyjska. Historia i doktryna, 
tłum. J. P r o k o p i u k, wyd. II, Kraków 2007, s. 27–38; S. R u n c i m a n, Teokracja 
bizantyjska, tłum. M. R a d o ż y c k a, Warszawa 1982, s. 52–77. Szerszy zestaw literatury 
sekundarnej w językach kongresowych, dotyczącej fenomenu bizantyńskiego ikonokla-
zmu, podałem na początku niniejszego podrozdziału.

469  J. H a l d o n, Some Remarks on the Background to the Iconoclast Controversy, 
Bsl 38, 1977, s. 181.



Rozdział II. Muhammad, islam, pierwsi muzułmanie a chrześcijanie 191

Italią. Należy zwrócić uwagę także na dosyć aktywną politykę w stosunku 
do papiestwa470 i w ogóle Kościoła471. Jednocześnie należy zaznaczyć, iż 
ikonoklazm Leona dotyczył obrazów, natomiast krzyż był nadal czczony. 
Co więcej, jak udowadnia John Moorhead, cesarze dynastii izauryjskiej 
wnieśli do kultu Krzyża Świętego nową jakość, opartą na tradycjach 
konstantyńskich472.

Ostatnią kwestią dotyczącą ikonoklazmu, którą się tu zajmę, jest pro-
blem datowania edyktu Jazyda. Zwykło się przyjmować rok 721, jako ten, 
w którym ów dokument powstał. Zgodne jest to z ustaleniami Alexand- 
ra A. Vasilieva, który uznał, iż wiążąca dla nas powinna być relacja Jana, 
wysłannika patriarchy Antiochii. Wspomniał on bowiem, iż od ukazania 
się edyktu do śmierci kalifa minęło dwa i pół roku. Jednak wypada do- 
dać, iż autorzy innych źródeł, m.in. wspominani już tutaj Gewond czy 
Sewer, a przede wszystkim Teofanes, podają, że Jazyd wydał swój rozkaz 
właściwie tuż przed śmiercią. A.A. Vasiliev, jako uzasadnienie swojego 
wyboru, podaje, iż Jan był najbliżej wydarzeń i znał świadków naocz-
nych lub nawet sam był jednym z nich473. Wydaje mi się, że rozumowanie 
to, nie tyle można podważyć, co rozszerzyć. Chociaż źródła armeńskie 
i koptyjskie świadczą początkowo przeciw tezie rosyjskiego uczonego, 
to jednak przy bliższym przyjrzeniu się, paradoksalnie, potwierdzają 
ją. Gdyby edykt został wydany i natychmiast stracił ważność z powodu 

470  Na temat stosunków Leona III z Italią i papiestwem zob. m.in.: M.V. A n a s t a s- 
o s, Leo III’s Edict against the Images in the Year 726–727 and Italo-Byzantine Relations 
between 726 and 730, [in:] idem, Studies in Byzantine Intellectual History, London 1979, 
s. 5–41; i d e m, The Transfer of Illyricum, Calabria and Sicily to the Jurisidiction of the 
Patriarchate of Constantinople in 732–33, [in:] i d e m, Studies…, s. 14–31; V. G r u m e l, 
L’Annexion de l’Illyricum Oriental, de la Sicile et de la Calabre au Patriarcat de Con-
stantinople, RSRe 40 (1952), s. 191–200; T. Wo l i ń s k a, Sycylia w polityce Cesarstwa 
Bizantyńskiego w VI–IX wieku, Łódź 2005, s. 74–77, 135–139, 241–244.

471  Kwestia stosunku Leona III do Kościoła została omówiona przez G. D a g r o n a, 
Emperor and Priest. The Imperial Office in Byzantium, Cambridge 2003, s. 158–191.

472  J. M o o r h e a d, Iconoclasm, the Cross and the Imperial Image, B 55, 1985, 
s. 165–179. Powrót dynastii izauryjskiej do znaku NIKA zauważa m.in. Anatole F r o l o w, 
IC XC NIKA, Bsl 17, 1956, s. 106–108.

473  A.A. Va s i l i e v, The Iconoclastic Edict…, s. 45–47.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…192

śmierci władcy, zapewne ikonoklazm nie dotarłby do Armenii oraz 
Egiptu. Relacje armeńskie i koptyjskie należy bowiem traktować, jak już 
wcześniej wspominałem, jako dotyczące Armenii i Egiptu, oraz wydarzeń 
tam się rozgrywających. Badania archeologiczne przynoszą nam zaś dane 
pozwalające potwierdzić, że do niszczenie wizerunków w kościołach 
faktycznie doszło. Przedstawił je m.in. Michele Piccirillo w swojej pracy 
dotyczącej świątyń z regionu nadjordańskiego. Mozaiki w tychże zostały 
tak przekształcone, by ukryć wszelkie zaprezentowane tam wcześniej 
przedstawienia antropomorficzne lub zwierzęce, a pozostawić jedynie 
wzory geometryczne i roślinne. Jednocześnie pozostawiono, czy wręcz 
dodano znaki krzyża, co świadczy o chrześcijańskiej realizacji wspomnia-
nych powyżej zmian. Autor opracowania wskazał na jeszcze jeden, ciekawy 
aspekt tego przedsięwzięcia, który należałoby też wziąć pod uwagę w inter-
pretacjach przyczyn powstania edyktu Jazyda. Zwrócił on bowiem uwagę 
na pojawiające się w źródłach wzmianki dokumentujące jednostkowe przy-
padki muzułmańskich modłów dokonywanych w miejscach związanych 
z chrześcijaństwem. Praktyka ta dotyczyła nie tylko takich osób jak Chalid 
al-Kasr, iracki gubernator, oskarżany o sprzyjanie chrześcijanom, ale kali-
fów – okoliczności modłów ‘Umara ibn al-Chattaba w pobliżu Kościoła 
Zmartwychwstania w Jerozolimie, Mu‘awiji i jego modlitwy na Golgocie 
po dokonaniu uroczystości wywyższenia do funkcji kalifa w Jerozolimie, 
relacje pochodzące jeszcze z początków III w. hidżry, wskazujące na orga-
nizowanie przez muzułmanów spotkań w kościele w Betlejem itp. Michele 
Piccirillo zauważył, że islamski zakaz wkraczania do kościołów wynikał 
przede wszystkim z obecności w nich posągów (tamdsil) oraz obrazów 
(suwar). Jeżeli takowych nie było, modlitwa w świątyni chrześcijańskiej 
była w zasadzie dozwolona. Co ciekawe, część kościołów nadjordańskich 
zachowała fragmenty pomieszczeń, w których nie zniszczono mozaik 
antropomorficznych, tak jakby były one przeznaczone do wyłącznego 
użytku chrześcijan. Czy wobec powyższego można wziąć pod uwagę, że 
edykt Jazyda był w pewien sposób technicznym rozwiązaniem problemu 
dostępności budynków sakralnych, przygotowanych do organizacji więk-
szych spotkań modlitewnych, również dla muzułmanów? Z pewnością 
mamy zbyt mało danych, by odpowiedzieć na tak postawione pytanie, 



Rozdział II. Muhammad, islam, pierwsi muzułmanie a chrześcijanie 193

jednak jak podkreślił Michele Piccirillo w kontekście zniszczonych mozaik 
kościelnych w okresie umajjadzkim: personnellement, je suis confiant et 
je pense que la recherche historique résoudra tôt ou tard ce probleme que la 
recherche archeologique a aidé à enflammer474.

Reasumując powyższe rozważania w kontekście samego przekazu 
Chronografii. Teofanes we fragmentach dotyczących edyktu ikonoklastycz-
nego Jazyda II czyni centralną postacią cesarza Leona III. Widoczne jest 
to, gdy potraktujemy jego relację w latach 6213–6215 jako pewną całość, 
zawierającą ciąg logicznie po sobie postępujących wydarzeń: przymuso-
wy chrzest Żydów, wywołujący wśród nich nastroje antybizantyńskie, 
powstanie żydowskiego ruchu mesjanistycznego skierowanego m.in. prze-
ciwko świętym wizerunkom, zbliżenie się jednego z członków ruchu do 
kalifa Jazyda, wydanie edyktu jako efekt wpływu żydowskiej sekty mesja-
nistycznej, powrót przesiąkniętego ideami ikonoklastycznymi Besera 
do Konstantynopola i przekonanie Leona do przyjęcia obrazoburczych 
przekonań. Relację spina klamra tematyczna dotycząca błędów Leona475. 
Opisana przez Teofanesa szybka śmierć Jazyda II tuż po wydaniu edyktu, 
choć nie wydaje się zgodna z przekazami innych źródeł (przede wszystkim 
armeńskich i egipskich), to jednakowoż może mieć wymiar moralizatorski 

– autor Chronografii przestrzegał w ten sposób władców przed mieszaniem

474  M. P i c c i r i l l o, Les mosaïques d’époque omeyyade des églises de la Jordanie, 
Sy 75, 1998, s. 278.

475  Tych „zapowiedzi”, zgodnie z którymi Leon będzie złym cesarzem, realizują-
cym „heretycką” politykę można znaleźć w Chronografii więcej. Wspomnieć wypada 
tutaj chociażby zagadnienie przysięgi, jaką miał złożyć przed patriarchą Germanem 
przed wstąpieniem na tron (Te o f a n e s, AM 6208, s. 390.19–26), zgodnie z którą 
miał obiecać nie wtrącać się w sprawy religijne. Nie odrzucając tejże, zaproponowałem 
swego czasu, że powinno się ten ustęp interpretować raczej jako ewentualny wyraz 
obawy patriarchy przed ukrytymi wynikami pertraktacji, jakie Leon odbył z Arabami 
pod Amorionem (Te o f a n e s, AM 6208, s. 387). Chociaż dokładna analiza obydwu 
ustępów nie pozwala, według mojej oceny, na wysunięcie wobec cesarza jakichkolwiek 
oskarżeń o otwartą współpracę z muzułmanami, to jednak dla nieuważnego czytelnika 
Chronografii mogłyby one stać się dowodem, że Leon od samego początku swojego 
panowania wykazywał inklinacje do działań niezgodnych z ortodoksją chrześcijańską, 
por. B. C e c o t a, Arabskie oblężenia…, s. 111–114; i d e m, Bułgarzy wobec arabskiego 
oblężenia Konstantynopola w latach 717–718, BP 18, 2011, s. 11–22.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…194

się w sprawy doktryny wiary. Narracja wprowadzona przez Teofanesa 
wydaje się być koherentną z ideą pentarchii, formułowaną przez teologów 
broniących kultu ikon, wśród których dominującą pozycję uzyskał pogląd 
podważający możliwość cesarskiego wpływu na rozwój dogmatów i reguł 
kościelnych476, co można rozszerzyć na ogólnie obowiązującą zasadę za- 
kazu mieszania się do kwestii duchowych przez świeckiego, niezależnie 
czy będzie to monarcha chrześcijański, czy też kalif. Stąd też możliwe jest, 
że w tym konkretnym przypadku opowieść dotycząca panowania jednego 
z Umajjadów i skupienie się na właściwie tylko tym aspekcie jego rządów, 
czyli edykcie (oraz karze, jaka go w związku z jego wydaniem spotkała), 
miało na celu podkreślenie przede wszystkim ikonodulskich i ortodok-
syjnych zapatrywań Teofanesa477.

6.	 Epidemie, trzęsienia ziemi i inne plagi w krajach 
muzułmańskich w ujęciu Teofanesa Wyznawcy

W refleksji dotyczącej narracji reprezentowanych przez bizantyńskich 
historyków IX–XI w., odnoszących się do kwestii relacji z obcymi, szcze-
gólnie wobec wrogich chrześcijaństwu wyznań, mamy tendencję do pod-

476  O. K a s h c h u k, Idea pentarchii jako rękojmia jedności kościoła w dobie ikonokla-
zmu. Stanowisko Teodora Studyty, VP 32, 2012, s. 201–220.

477  W jednym ze swoich esejów poświęconych wizerunkowi epoki umajjadzkiej 
w bizantyńskiej spuściźnie historycznej, Elizabeth Jeffreys zaproponowała m.in. by 
interpretować wzmianki o muzułmanach w Chronografii przez pryzmat ikonodul-
skich i ortodoksyjnych poglądów Teofanesa: E. J e f f r e y s, Notes towards a Discussion 
of the Depiction of the Umayyads in Byzantine Literature, [in:] Elites Old and New in 
the Byzantine and Early Islamic Near East, eds J. H a l d o n, L.I. C o n r a d, Princ- 
eton 2004, s. 133–147. W kontekście powyższego omówienia edyktu Jazyda, wydaje się 
to ze wszech miar słuszna perspektywa, choć trudno zgodzić się by Wyznawca realizował 
taki program we wszystkich fragmentach poświęconych Umajjadom.



Rozdział II. Muhammad, islam, pierwsi muzułmanie a chrześcijanie 195

kreślania tych elementów, w których znajdują się rzekomo nadprzyrodzo-
ne potwierdzenia słuszności (lub jej braku) postępowania określonych 
władców, grup społecznych, czy całych nacji. Szczególnie widoczne jest 
to oczywiście w opisach dotyczących bezpośrednich starć militarnych, 
gdzie wyjątkowe czynniki przyrodnicze są niekiedy przywoływane jako 
oznaka Bożej łaski (lub jej braku)478. W kontekście tematyki niniejszego 
podrozdziału dobrym przykładem może być tu dokonane przez Teofanesa 
wyjaśnienie przyczyn klęski Bizantyńczyków nad Jarmukiem, kiedy to nie 
tyle wojska muzułmańskie, co burza piaskowa miała odnieść zwycięstwo 
nad cesarskimi zastępami479, czy a contrario wzmianki dotyczące arabskich 
klęsk morskich w czasie operacji przeciwko Konstantynopolowi, spowodo-
wanych silnymi burzami morskimi480. Wyznanie wiary w nadprzyrodzoną 
pomoc w walce z Arabami możemy znaleźć w długiej relacji z negocjacji 
i walk pomiędzy Bizantyńczykami a buntownikiem Saboriuszem, w które 
bardzo mocno włączyli się również muzułmanie. Podczas spotkania przed 
kalifem Mu‘awiją poseł syna cesarskiego, kubikulariusz Andrzej stwierdzić 
miał m.in.: będziemy się uciekać do Boga, który ma większą moc niż ty, by 

478  Wątki poruszone w niniejszym podrozdziale omówiłem również w tekście: Plagi 
na muzułmanów? Kwestia epidemii w Chronografii Teofanesa Wyznawcy w relacjach 
dotyczących kalifatu i jego poddanych, PZH 22. 2, 2021, s. 29–45.

479  Jak już wspominałem wyżej w kontekście tego starcia, Teofanes napisał m.in. o wie-
trze z południa, który wiał w oczy Bizantyńczyków, przez co nie mogli, z powodu pyłu, 
stawić czoła Arabom i zostali pokonani: Te o f a n e s, AM 6126, s. 338.6–7.

480  Szczególnie mocno zaakcentowane zostało to w interesującej nas w niniejszym 
tekście Chronografii Teofanesa Wyznawcy, który praktycznie każdy drobny sukces 
odniesiony przez Bizantyńczyków podczas oblężenia w latach 717–718 opatrzył komen-
tarzem dziękczynnym wobec Boga oraz Matki Bożej. W pewnych fragmentach opisu 
oblężenia można odnieść wrażenie, że bizantyński autor uznaje bezpośrednie, fizyczne 
wręcz oddziaływanie Siły Najwyższej, szczególnie w kontekście ostatecznej klęski arab-
skiej floty, kiedy to Bóg za wstawiennictwem Matki Bożej miał zesłać na niewiernych 
burzę morską. Podobne odwołania pojawiają się także w innych bizantyńskich dzie-
łach, np. Teodozjusza Gramatyka, a także armeńskich (w przeciwieństwie do źródeł za- 
chodnich, czy syryjskich), zob.: B. C e c o t a, Arabskie oblężenia…, s. 138–148; i d e m, 
The Meaning…, s. 117–130. Pamiętajmy jednocześnie, że ta fizyczna obecność mogła 
być faktycznie odczuwalna, np. poprzez odpowiednie wizerunki, por. A. K a l d e l l i s, 
The Military Use of the Icon of the Theotokos and Its Moral Logic in the Historians of the 
Ninth-Twelfth Centuries, EBiz 1, 2013, s. 56–75.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…196

bronił Romejów, w Nim złożymy nasze nadzieje481. Podobnie też w kontek-
ście opisu oblężenia Nicei w 727 r., gdzie Wyznawca wyraźnie podkreślił, 
że bizantyńskie zwycięstwo to zasługa Matki Bożej i wszystkich świętych 
(περὶ τῶν πρεσβειῶν τῆς πανάγνου θεοτόκου καὶ πάντων τῶν ἁγίων), a nie 
bezbożnego cesarza482.

Oprócz negatywnych wydarzeń, związanych z zagadnieniami atmos-
ferycznymi czy geologicznymi, doskonale opisanymi w literaturze przed-
miotu, spotykamy w bizantyńskich kronikach również różnej długości 
passusy na temat chorób epidemicznych, które dotykały ówczesną popu-
lację. O ile jednak literatura dotycząca zarówno zagadnienia odnoto-
wywania tychże, jak i nadawania im ponadwymiarowych znaczeń jest 
dość bogata, to nie zajmowano się jeszcze próbą interpretacji wzmianek 
Bizantyńczyków na temat podobnych wydarzeń w obcym, a często wro-
gim cesarstwu kręgu muzułmańskim okresu powstania i rozwoju islamu. 
Przy czym dzieje się tak nie z powodu treści tychże przekazów, ale raczej 
braku konkretnych w nich elementów, co postaram się wykazać poniżej. 
Podstawowa konstatacja bowiem płynąca z zaprezentowanych tu rozważań 
jest taka, że bizantyński autor nie przydawał akurat plagom i epidemiom 
szczególnego znaczenia, odnotowując je jedynie, skupiając się raczej na 
innych nadzwyczajnych wydarzeniach. To zaś podważa nieco zaprezento-
wane w wielu publikacjach analizy dotyczące pandemicznych fragmentów 
Chronografii, poświęconych sprawom wewnętrznym cesarstwa, zgodnie 
z którymi owe plagi miały być w zamyśle twórcy bizantyńskiej kroniki 
widomym znakiem boskiej interwencji przeciwko postępowaniu tego, 
czy innego władcy.

Szczególnie widoczne jest to wokół dyskusji, która rozgorzała na temat 
Teofanesowych wzmianek o epidemii z lat 747/748 na terenie cesarstwa. 
Należy zatrzymać się przy tej kwestii na chwilę, bowiem bez jej omówienia 
nie będzie zrozumiałe wnioskowanie, dotyczące relacji o pandemiach 

481  Te o f a n es, AM 6159, s. 349.29–32. Teofanes nie zapomniał również wspomnieć, 
że przytoczona wyżej zapowiedź Bożej pomocy faktycznie doszła do skutku, kiedy to 
Saboriusz zginął w wyniku nieszczęśliwego wypadku. Wyznawca podkreślił, że w ten 
sposób: ὁ θεὸς τὴν νίκην ἐδωρήσατο τῷ βασιλεῖ (Te o f a n e s, AM 6159, s. 350.27).

482  Te o f a n e s, AM 6218, s. 406.23–24.



Rozdział II. Muhammad, islam, pierwsi muzułmanie a chrześcijanie 197

w krajach podlegających władzy muzułmanów. W ciągu ostatnich kilku-
dziesięciu lat wielokrotnie podejmowano ten temat, interpretując opisy 
epidemii dżumy, która wybuchła na Sycylii w latach 745–746 i została 
przeniesiona następnie na Wschód, szczególnie do Konstantynopola, 
gdzie największe żniwo zebrała w roku 747/748, za panowania cesarza 
Konstantyna V. Była to prawdopodobnie ostatnia faza tzw. pierwszej pan-
demii, która rozpoczęła się mniej więcej dwieście lat wcześniej, w czasach 
Justyniana. W połowie VIII w. objęła ona oprócz terenów bizantyńskich, 
także jądro państwa muzułmańskiego, z Syrią i Mezopotamią483. Przekazy 
dotyczące wydarzeń w stolicy cesarstwa pochodzą przede wszystkim od 
Teofanesa Wyznawcy, Teodora Studyty484 oraz Nicefora Patriarchy485, czyli 
autorów o wybitnie ikonodulskim zapatrywaniu na ten okres dziejów, 
wyraźnie przeciwnych Konstantynowi V. Stąd też silne domniemanie, 
że fragmenty te można wyjaśniać jako próbę wykorzystania opisu zarazy 
dla przedstawienia panowania wspomnianego władcy w negatywnym 
świetle, tłumacząc je jako czas destrukcji państwa i religii, także w stricte 
fizycznym sensie.

We wspomnianym powyżej fragmencie Chronografii Teofanesa, znaj-
dującym się w relacji AM 6238 (nominalnie odpowiadającemu latom 
745–746, ale faktycznie obejmującym okres od 745 do 749 r.), napotykamy 
na dość szczegółowy opis, zwłaszcza w kontekście problemu z grzebaniem 
zmarłych, kiedy w pewnym momencie w Konstantynopolu zabrakło 
cmentarzy, zaczęto więc wykorzystywać nieużywane cysterny, kanały, win-
nice czy sady. Nie zabrakło wzmianek o stosach umarłych, przypadkach 
szaleństwa i powszechności śmierci, która dotknąć miała praktycznie 

483  D. S t a t h a k o p o u l o s, Crime and Punishment. The Plague in the Byzan-
tine Empire, 541–749, [in:] Plague and the End of Antiquity. The Pandemic of 541–750, 
ed. L.K. L i t t l e, Cambridge 2007, s. 104.

484  Zawartych w mowie pogrzebowej na cześć wuja Teodora Platona, który zmarł 
w klasztorze Studios po długiej chorobie: Laudatio Plationis, PG 99: 805. Jest to jedno 
z najważniejszych źródeł do historii rodziny świętego: T. P r a t s c h, Theodoros Studites 
(759–826) – zwischen Dogma und Pragma: der Abt des Studiosklosters in Konstantinopel 
im Spannungsfeld von Patriarch, Kaiser und eigenem Anspruch, Bern 1998, s. 201.

485  Wspomina o tym w traktacie Antirrhetici (Kontrargumenty), poświęconemu 
obronie ikon przeciwko zarzutom bałwochwalstwa formułowanym przez Konstanty-
na V i jego zwolenników: N i c e f o r  P a t r i a r c h a, kol. 206–533.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…198

każdą stołeczną rodzinę. Powodem szerokiej dyskusji w literaturze przed-
miotu są oczywiście te fragmenty Teofanesowej relacji, w których 
pojawiły się, w kontekście pandemii, odniesienia względem sprawujące- 
go wówczas władzę cesarza-ikonoklasty Konstantyna V486. Chronograf 
wspomniał m.in., że epidemia była biczem na bezbożnego władcę, która 
miała powstrzymać jego działania wymierzone w Kościół i święte ikony, 
jednakże, podobnie jak znany z biblijnych przekazów faraon doświad-
czony plagami, nie wykazał on jakiejkolwiek skruchy w związku z tym 
ostrzeżeniem. Wątek ten podkreślony został przez bizantyńskiego autora 
także w zakończeniu relacji z Konstantynopola doświadczonego plagą, 
kiedy to stwierdził explicite, że do „nieszczęścia” doszło z powodu „bez-
bożnego” usunięcia ikon przez cesarza. Nie ulega wątpliwości, że należy 
uznać za uzasadnione tezy Davida Turnera, czy Dragoljuba Marjanovića, 
zgodnie z którymi relacje Teofanesa (a także patriarchy Nicefora oraz 
Teodora Studyty) podyktowane zostały przekonaniem (lub intencją 
przekonania czytelników), zgodnie z którym wystąpienie tej konkretnej 
klęski żywiołowej związane było z wprowadzeniem na terenie cesarstwa 
herezji wymierzonej w kult ikon487. Warto jednocześnie zauważyć, że 
w późniejszych relacjach, odnosząc się do problemów depopulacji mia-
sta stołecznego po zarazie, Teofanes wspomniał, że Konstantyn podjął 
działania mające na celu ponowne zaludnienie miasta poprzez sprowa-
dzenie nowych mieszkańców z wysp greckich, jak i Grecji właściwej 
z Peloponezem488, co miało przecież wymiar pozytywny. Temat choroby, 
jako kary Bożej za działania wymierzone przeciwko kultowi ikon, pojawił 
się zaś w opisie śmierci patriarchy Anastazjusza w 752/753 r.489

486  Mam tu na myśli przede wszystkim: D. M a r j a n o v i ć, Memories of plague 
in late 8th and early 9th century byzantine historiography, AHMe 38, 2019, s. 8–20; D. Tu r- 
n e r, The Politics of Despair. The Plague of 746–747 and Iconoclasm in the Byzantine 
Empire, ABSA 85, 1990, s. 419–434.

487  Warto jednocześnie pamiętać, że istnieją również źródła, w których można 
odnaleźć elementy odzwierciedlające obrazoburcze poglądy na temat tej konkretnie 
dżumy, częściowo na przykład Żywot św. Leona z Katanii, s. 12–28.

488  Te o f a n e s, AM 6247, s. 429.22–25.
489  Patriarcha Konstantynopola miał zapaść na chorobę jelit, połączoną z wymiota- 

mi, a Teofanes wspomina, że straszne dolegliwości były sprawiedliwą karą za jego czyny 
wymierzone przeciw samemu Bogu: Te o f a n e s, AM 6245, s. 427.25–28.



Rozdział II. Muhammad, islam, pierwsi muzułmanie a chrześcijanie 199

Obraz nie byłby pełny, gdybyśmy nie zauważyli dwóch elementów 
uzupełniających relację z AM 6238, a mianowicie – passusu znajdującego 
się przed opisem dżumy, a odnoszącego się do trzęsienia ziemi na terenach 
syryjskich, a także kończącej, przedstawionej w omówieniu Teofanesa 
jako niemalże łącząca się z poprzedzającym ją fragmentem, wzmianki 
na temat muzułmańskiego ataku na Cypr, skutkującego olbrzymią klę-
ską bizantyńskiej floty. Pierwszy ze wzmiankowanych fragmentów był 
przedmiotem analiz – dla przykładu kilka lat temu Costas Tsiamis, Effie 
Poulakou-Rebelakou oraz Spyros Marketos490 przedstawili kilka zestawień 
chronologii występowania trzęsień ziemi i epidemii, przede wszystkim 
w Syrii i Palestynie, ale także w Konstantynopolu. Analizując wzmianki 
pozostawione m.in. przez Agatiasza, Jana Malalasa, Teofanesa, Agapiusza 
i Michała Syryjskiego, zauważyli korelacje pomiędzy kilkoma takimi 
klęskami żywiołowymi – potężne wstrząsy poprzedzały występowanie 
plag chorób zakaźnych m.in. w latach 557–558 (stolica cesarstwa), 567–568 
(Syria), 580–581 (Antiochia), 634–635 (Palestyna, Syria, Antiochia), 
712–713 (Syria)491. Autorzy tekstu mieli ambicję wykazać historycz-
ne przykłady korelacji pomiędzy trzęsieniami ziemi a epidemiami, 
także w kontekście czasów współczesnych, na przykład wydarzeń z lat 
1993–1994 w indyjskim stanie Maharasztra, wskazując na logiczne związ-
ki pomiędzy problemami organizacji życia ludzi po klęsce żywiołowej 
w zakresie dostarczania świeżej wody, budowy sanitariatów i zapewnienia 
schronienia pozbawionym swoich dotychczasowych siedzib, co natu-
ralnie może wywołać choroby związane z brakiem higieny osobistej492. 
Reasumując, informacja która przy pierwszym jej odczytaniu mogłaby się 
wydawać jakimkolwiek nawiązaniem do zapowiadanej przez Chronografa 
(czy innych wspomnianych wyżej autorów) kary „Bożej” przeciwko bez-
bożnemu cesarzowi, powinna zostać uznana raczej za uwagę o charakte-
rze społecznym, mogącą znamionować późniejsze, możliwe problemy 

490  C. Ts i a m i s, E. P o u l a k o u-R e b e l a k o u, S. M a r k e t o s, Earthquakes and 
plague during byzantine times. Can lessons from the past improve epidemic preparedness, 
AMHA, 11. 1, 2013, s. 55–64.

491  Ibidem, s. 57.
492  Ibidem, s. 61.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…200

zdrowotne danej populacji. Dla autora niniejszego przyczynku wydaje się 
to bardzo istotne w kontekście analiz budowanego przez bizantyńskich 
historyków wizerunku kalifatu i krajów muzułmańskich, szczególnie 
w Chronografii, gdzie nader często Teofanes wspominał o trzęsieniach 
ziemi w Syrii, czy innych regionach wcześniej należących do cesarstwa, 
a znajdujących się za jego czasów pod kontrolą islamu493:

a)	 AM 6124: trzęsienie ziemi w Palestynie, jednocześnie znaki niebie-
skie (δοκίτης) na południu, w kształcie miecza, zwiastujące arab- 
ski podbój494.

b)	AM 6150: trzęsienie ziemi, które doprowadziło do zniszczenia wielu 
budowli w Syrii i Palestynie495. W tym samym roku Teofanes wspo-
minał jedynie o korzystnym dla Bizantyńczyków pokoju z Arabami 
oraz wygnaniu papieża Marcina I przez Konstansa II (Chronograf 
wyraźnie opowiedział się tu po stronie biskupa Rzymu).

c)	 AM 6170: trzęsienie ziemi w północnej Mezopotamii, zniszczenia 
katedry w Edessie, która została później odbudowana, m.in. dzięki 
zaangażowaniu kalifa Mu‘awiji496.

d)	AM 6205: gwałtowne trzęsienie ziemi w Syrii. W tym samym passusie 
wzmiankowana była zwycięska arabska ekspedycja przeciwko cesar-
stwu, która dotarła aż do Pizydii, jednak Chronograf nie wskazał tu 
na żaden bezpośredni związek pomiędzy obydwoma wydarzeniami497.

e)	 AM 6210: gwałtowne trzęsienie ziemi w Syrii498. W relacji z tego roku 
Teofanes zawarł również opis nieudanej kampanii na Konstantynopol 
(gdzie wspomniał wyraźnie, że klęska floty arabskiej była spowodowa-

493  Pogrubioną czcionką oznaczono passusy, w których można wskazać na domnie-
maną przez Teofanesa korelację pomiędzy wydarzeniami naturalnymi (trzęsieniami 
ziemi) a ponadnaturalnymi (np. znaki na niebie).

494  Te o f a n e s, AM 6124, s. 336.21–24.
495  Te o f a n e s, AM 6150, s. 347.19–20.
496  Te o f a n e s, AM 6170, s. 356.11–13.
497  Te o f a n e s, AM 6205, s. 383.4.
498  Te o f a n e s, AM 6210, s. 399.20.



Rozdział II. Muhammad, islam, pierwsi muzułmanie a chrześcijanie 201

na potężnym działaniem nadprzyrodzonym, wzmiankował również 
o Bożej opatrzności i cudach), a także prześladowań ‘Umara II wzglę-
dem chrześcijan.

f )	AM 6234: trzęsienie ziemi w wielu miejscach, także w południowej 
Arabii (zwanej w relacji pustynią Saba)499. W tym samym passusie 
wspomniana została zmiana na tronie kalifa, nowym został Walid 
ibn Jazyd, o którego przychylność starali się cesarz Konstantyn V oraz 
uzurpator Artabasd.

g)	AM 6235: trzęsienie ziemi we Wrotach Kaspijskich500. Jednocześnie 
na niebie pojawiły się bliżej nieokreślone znaki. Fragment ten 
poprzedza niezwykle obszerny passus na temat wojny domowej w kali-
facie, z którego ostatecznie zwycięsko wyszedł Marwan II, ostatni 
Umajjada na tronie w Damaszku.

h)	AM 6238: wspomniane zostało wielkie trzęsienie ziemi w Palesty- 
nie oraz Syrii, które doprowadziło do zniszczenia wielu kościołów 
i monasterów, szczególnie w okolicach Jerozolimy501. Opis poprzedza 
plagę dżumy w Konstantynopolu.

i)	 AM 6241: na temat trzęsienia ziemi obejmującego Syrię, a także 
Mezopotamię502. Chronograf określa skalę tych wydarzeń jako strasz-
liwą zagładę, w wyniku której niektóre miasta syryjskie uległy całko-
witemu zniszczeniu, m.in. poprzez wielkie osuwiska w górach, a także 
powstanie głębokich uskoków. Warto zwrócić uwagę na fakt, że 
Teofanes zawarł w tym fragmencie opisy wydarzeń ponadnatural-
nych, jak zwierzę mówiące ludzkim głosem, a zapowiadające klęskę 
Arabów, którzy mieli zostać napadnięci przez „lud z pustyni”503. 

499  Te o f a n e s, AM 6234, s. 416.10–13.
500  Te o f a n e s, AM 6235, s. 418.14–15.
501  Te o f a n e s, AM 6238, s. 422.25–28.
502  Te o f a n e s, AM 6241, s. 426.16–23. Już sam początek relacji podkreśla jak 

niszczące były to wydarzenia: ἐν δὲ τῷ αὐτῷ χρόνῳ γέγονε σεισμὸς ἐν Συρίᾳ καὶ μεγάλη 
καὶ φοβερὰ πτῶσις.

503  Te o f a n e s, AM 6241, s. 426.25.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…202

W kontekście ówczesnych wydarzeń politycznych (lata 748–749) 
Arabów należałoby rozumieć jako dynastię umajjadzką, zaś „lud 
z pustyni”, to ukrywający się wówczas faktycznie na pustyni jordańskiej 
Abbasydzi, szczególnie zważywszy na fakt, że Teofanes kilkukrotnie 
utożsamiał tych ostatnich z Mauruphoroi (niosącymi czerń), których 
rozumiał raczej jako Persów, a nie Arabów. Należy również dodać, że 
informacja o tym trzęsieniu ziemi, niejako zapowiadającym upadek 
Umajjadów, została umieszczona w Chronografii pomiędzy wzmianką 
o narodzinach syna Konstantyna V, a jego koronacją, co dla Teofanesa 
nie było w żaden sposób wydarzeniem pozytywnym.

j)	 AM 6248 – znaczne trzęsienie ziemi na terenie Palestyny i Syrii504. 
Następnie mamy do czynienia z opisem abbasydzkich prześladowań 
chrześcijan, które dotknęły m.in. patriarchę Antiochii Teodora.

Gdybyśmy przyjęli ideologiczną lub religijną interpretację fragmen-
tów Chronografii Teofanesa, odnoszących się do wyznawców islamu, co 
przecież nie jest tak rzadko spotykane (a sam autor niniejszego tekstu 
również wielokrotnie dokonywał podobnych wykładni505), to te nader 
częste wzmianki o katastrofach naturalnych mających miejsce w pań-
stwie kalifa można byłoby uznawać za podkreślenie braku Bożej opieki 
nad krajami, które znalazły się pod władzą heretyków. Rzecz w tym, że 
wspomnienia te mają (poza wytłuszczonymi powyżej passusami) raczej 
bardzo zwięzły charakter, pozbawiony często jakiegokolwiek komentarza 
lub bezpośredniego odnośnika wobec innych wydarzeń omówionych 
przez Teofanesa w danych fragmentach. Może więc bezpieczniej będzie 
uznać je za informacje o czysto przyrodniczo-społecznym znaczeniu, bez 
zbędnego doszukiwania się w nich jakiegokolwiek drugiego dna, prze-
kazu informującego czytelników Teofanesowego dzieła o zasłużonych 
ze względu na odstępstwo karach i plagach spadających na muzułmań-
skie kraje? Wszak podobne klęski żywiołowe w Syrii, powodujące, jak 
wspomnieliśmy powyżej, kryzys humanitarny i ewentualne rozwinięcie 

504  Te o f a n e s, AM 6248, s. 430.2–3.
505  B. C e c o t a, Islam, the Arabs…, s. 97–111.



Rozdział II. Muhammad, islam, pierwsi muzułmanie a chrześcijanie 203

się ogniska epidemicznego, mogły też wpływać na ludność cesarstwa 
w perspektywie kilku lat. Gdybyśmy próbowali odnaleźć bardziej widocz-
ne związki pomiędzy wspomnianą pandemią konstantynopolitańską 
z AM 6238, które mógł zasugerować Teofanes, należałoby się raczej odnieść 
do następującej bezpośrednio po opisie skutków epidemii506 wzmiance 
o ataku floty arabskiej na Cypr i zniszczeniu stacjonujących tam w porcie 
Keramaia okrętów temu Kibyrrhaiōtōn. Można byłoby to uczynić jed-
nak tylko ze względu na konstrukcję tego ustępu, a nie na bezpośrednie 
komentarze samego Teofanesa.

Przyjrzyjmy się teraz relacjom Chronografa dotyczącym stricte pan-
demii, które miały miejsce w okresie sprawowania władzy przez muzuł-
manów na terytoriach interesujących bizantyńskiego autora:

a)	 AM 6168: miała się zdarzyć wielka epidemia w Syrii oraz Mezopotamii507. 
Fragment ten jest jedynym, który znajduje się w relacji z tego roku.

b)	AM 6176: głód i wielka zaraza w Syrii508. W tym samym passusie znaleźć 
można wzmiankę o atakach Mardaitów na Liban, a także prośbach 
kalifa ‘Abd al-Malika o pokój, wysłanych poprzez posłów do cesarza 
bizantyńskiego.

c)	 AM 6192: wzmiankowana jest wielka epidemia, ale brakuje uściślenia, 
gdzie dokładnie wybuchła509. W pozostałych fragmentach Teofanes 
opisał wojnę domową, w której siły dowodzone przez Muhammada 
ibn Marwana stłumiły rebelię ‘Abd al-Rahmana ibn Muhammada ibn 
al-Asz’asa, a także udaną kampanię wojsk cesarskich w Syrii, które miały 
dotrzeć do Samosaty nad Eufratem (w Kommagenie).

506  Opis ten ma zdecydowanie religijny charakter, odwołując się do symboliki chrze-
ścijańskiej jako zapowiedzi choroby (τὰ βῆλα σταυρία), określając ją jako gniew Boży 
(θεομηνία), a także w kontekście halucynacji związanych z postaciami o strasznym wyglą-
dzie, które miały doprowadzać do śmierci w kolejnych dotkniętych epidemią domach: 
Te o f a n e s, AM 6238, s. 424.1–7.

507  Te o f a n e s, AM 6168, s. 354.26–27.
508  Te o f a n e s, AM 6176, s. 361.7.
509  Te o f a n e s, AM 6192, s. 371.23.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…204

d)	AM 6218: Teofanes wspomniał mimochodem, pomiędzy wzmian-
ką o kampanii Maslamy zakończonej zdobyciem Cezarei Kapadoc- 
kiej oraz wyprawie Mu‘awiji ibn Hiszama przeciwko Bizantyńczykom, 
o zarazie w Syrii510.

e)	 AM 6225: Chronograf wzmiankował zarazę w Syrii, dodając, że umar-
ło z jej powodu wielu ludzi511. W relacji dotyczącej tego roku jest to 
jedyna informacja.

Jak widzimy, wzmianek na temat epidemii jest znacznie mniej niż opisów 
trzęsień ziemi. Same relacje są też znacznie uboższe w szczegóły. Znajduje 
się takie, w których Teofanes wspomniał wyłącznie o danej zarazie, bez 
jakichkolwiek dodatkowych wyjaśnień. W tych, gdzie wzmianki doty-
czące zarazy podane zostały z opisami innych wydarzeń, trudno doszu-
kiwać się bezpośredniego powiązania pomiędzy nimi. Chronograf nie 
wzmiankował również ani razu, aby wskazane powyżej choroby zakaźne 
były jakąkolwiek karą Bożą. Równie istotne wydaje się też nie tyle to czym 
Teofanes wspomniał, ale co pominął.

Warto zaś zauważyć, że nie wzmiankował jednego z najważniejszych 
wydarzeń związanych z plagami w VII w., czyli tzw. dżumy512 z Emmaüs 
Nikopolis (lub dżumy z Amwas – arabska wersja nazwy miejscowości), 
gdzie w 638 r. znajdował się główny obóz armii arabskiej513 na terenie 

510  Te o f a n e s, AM 6218, s. 404.14.
511  Te o f a n e s, AM 6225, s. 410.19–20.
512  Była to prawdopodobnie dżuma dymienicza (L.I. C o n r a d, ‘Umar at Sargh: 

The Evolution of an Umayyad Tradition on Flight from the Plague, [in:] Story-Telling 
in the Framework of Non-Fictional Arabic Literature, ed. S. L e d e r, Wiesbaden 1998, 
s. 495–496), chociaż niektórzy badacze podkreślają, że na dobrą sprawę w źródłach 
nie można odnaleźć wzmianek na temat szczegółowych objawów zarazy (M.W. D o l s, 
Plague in Early Islamic History, JAOS 94, 1974, s. 382).

513  Według niektórych badaczy przyczyną dżumy mogła być poprzedzającą ją klęska 
głodu w Syrii i Palestynie, spowodowana przedłużającą się suszą (w źródłach arabskich 
spotyka się określenie „rok popiołów” – F.M. D o n n e r, The Early Islamic Con-
quests, Princeton 1981, s. 152), która po pierwsze doprowadziła naturalnie do osłabie-
nia układów odpornościowych mieszkańców, ale co ważniejsze – wywołała tendencję 
do gromadzenia rezerw żywności w obozach i miastach, co mogło doprowadzić do 



Rozdział II. Muhammad, islam, pierwsi muzułmanie a chrześcijanie 205

Syrii i skąd choroba rozniosła się na całą prowincję514. Według badaczy tej 
zarazy śmierć części przywódców armii muzułmańskich w Syrii (przede 
wszystkim Abu ‘Ubajdy ibn al-Dżarraha, wywodzącego się z plemienia 
Kurajszytów towarzysza Muhammada, amin al-umma – zaufanego wspól-
noty, jednego z architektów podboju Syrii, poważnego pretendenta do 
objęcia funkcji kalifa po ‘Umarze515) w tym okresie utorowała drogę 
do namiestnikostwa regionu Mu‘awiji ibn Abi Sufjanowi, który później 
został kalifem i założycielem dynastii umajjadzkiej516. Rozprzestrzenienie 
się zarazy z arabskich garnizonów517 do syryjskich miast i wsi, dopro-
wadziło do wyludnienia tych ostatnich518, przesiedleń ocalałej ludności 
chrześcijańskiej, a w efekcie łatwiejszego zaaklimatyzowania się żywiołu 
czysto arabskiego, muzułmańskiego w Syrii. Według niektórych powsta-
nie samego systemu miast-garnizonów wojskowych w Syrii i Egipcie 

zwiększenia się populacji gryzoni roznoszących chorobę i ich częstszego kontaktu 
z ludźmi – M.W. D o l s, Plague…, s. 376.

514  Dżuma dotarła również do Iraku – D.Ch. S t a t h a k o p o u l o u s, Famine and 
Pestilence in the Late Roman and Early Byzantine Empire, Birmingham 2016, s. 349–350; 
L.I. C o n r a d, The Plague in the Early Medieval Near East, Princeton 1981, s. 215.

515  H.A.R. G i b b: Abū Ūbayda al-Djarrāh. [in:] EI2, eds  i d e m, J.H. K r a m e r s, 
E. L é v i-P r o v e n ç a l, J. S c h a c h t, vol. I, Leiden 1986, s. 158–159. Według tradycyj-
nych arabskich przekazów ‘Ubajda odmówił ‘Umarowi, kiedy ten wezwał go z powrotem 
na południe, w obawie o jego zdrowie. Nie chciał bowiem pozostawiać swoich ludzi: 
M.W. D o l s, Plague…, s. 377.

516  Po ‘Ubajdzie obowiązki dowództwa w Syrii przejął m.in. Muaz ibn Dżabal, 
który umarł wkrótce po tym pierwszym, wraz ze swoimi dwiema żonami oraz synami 
(L.I. C o n r a d, The Plague…, s. 55), podobnie jak kolejny namiestnik – Jazyd ibn Abi 
Sufjan, a także wielu towarzyszy Proroka takich jak Suhajli ibn ‘Amr, Abu Dżandal, Fadl 
ibn ‘Abbas, czy al-Haris ibn Hiszam – M.W. D o l s, Plague…, s. 378. Istnieje koncepcja, 
zgodnie z którą wspomniana zaraza utorowała Umajjadom drogę do przejęcia władzy 
w Syrii, a później w całym kalifacie, bowiem zabrakło bardziej znacznych kandydatów do 
namiestnikostwa niż Mu’awija m.in. w: W. M a d e l u n g, The Succession to Muhammad: 

A Study of the Early Caliphate, Cambridge 1997, s. 61.
517  Zgodnie z tradycją arabską, z powodu dżumy umarło w ciągu kilku lat około 

dwudziestu pięciu tysięcy muzułmańskich wojowników: J. S o u r d e l-T h o m i n e, 
Amwas, [in:] EI, eds C.E. B o s w o r t h, E. v a n  D o n z e l, Ch. P e l l a t, vol. I: A–B, 
Leiden 1960, s. 460–461.

518  R.S. B r a y, Armies of Pestilence. The Impact of Disease on History, Cambridge 
1996, s. 40.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…206

podyktowane było obawą przed rozprzestrzenianiem się dżumy wśród 
Arabów. Epidemia ta, pierwsza którą tak szeroko odnotowują źródła arab-
skie, przyczyniła się do wypracowania muzułmańskich nauk teologicznych 
na temat koncepcji plagi jako kary, predestynacji w życiu człowieka i jego 
wolnej woli519, a także praktycznych zasad postępowania w krajach isla- 
mu wobec pandemii – zakazu wjazdu, pozwoleń na wyjazd z danego 
miejsca objętego zarazą itd.520. Warto dodać, że ten moralizatorski element 
w arabskich przekazach dotyczących epidemii skłonił część współcze-
snych badaczy do uznania większości przedstawionych w nich elemen-
tów za rodzaj narracji legendarnej521. Oprócz wspomnianej powyżej 
zarazy z Amwas w Syrii i Palestynie, epidemie dżumy lub innych cho-
rób zaraźliwych powtarzały się mniej więcej co dziesięć–dwadzieścia lat 
(co potwierdzają też wzmiankowane powyżej relacje Teofanesa), a ich 
ofiarami padali członkowie najwyższych elit umajjadzkich, włącznie z kali-
fami – Mu‘awiją II, Marwanem I, ‘Abd al-Malikiem oraz Sulejmanem522. 
Regularność występowania tychże problemów zdrowotnych w Syrii, 
skłoniła niektórych historyków do sformułowania daleko idącej hipote-
zy, zgodnie z którą stała depopulacja głównych prowincji umajjadzkich 
mogła doprowadzić do przewagi regionów wschodnich, w konsekwencji 
zwycięstwa wywodzących się stamtąd rebeliantów podczas tzw. rewo- 

519  Zgodnie z teologicznymi interpretacjami powstałymi w kontekście wspomnianej 
tu plagi, islamscy znawcy hadisów uznali m.in., że dżuma była karą dla niewierzących, 
dlatego też muzułmanie działający w regionie zamieszkałym przez tychże i umierający 
z winy zarazy, powinni zostać uznani za szahidów, gdyż de iure ginęli z powodu niewier-
nych, zob.: M.-H. C o n g o u r d e a u, M. M e l h a o u i, La perception de la peste en pays 
chrétien byzantin et musulman, REB 59,‎ 2001, s. 99–105; J. v a n  E s s, La peste d’Emmaüs. 
Théologie et histoire du salut aux prémices de l’Islam, CRAIBL 144. 1,‎ 2000, s. 325–327.

520  Kiedy ‘Ubajda odmówił przybycia do ‘Umara, kalif miał się udać do arabskich 
wodzów i spotkał się z nim w Sargh. Podczas tego zgromadzenia doszło do wymiany 
opinii na temat kwestii wycofania się lub pozostania na terenach objętych zarazą, w której 
to pojawiły się odwołania do wypowiedzi Proroka, pierwszych hadisów – J.-L. D é c l a i s, 
Ézékiel: La vallée des morts et la peste d’Emmaüs, MIDÉO 30,‎ 2014, s. 206; M.W. D o l s, 
Plague…, s. 377, o czym wspomina m.in. Ta b a r i  X I I I  (G.H.A. J u y n b o l l), s. 92.

521  Pojawia się określenie „mitu historycznego”: J. v a n  E s s, La peste d’Emmaüs…, s. 326.
522  M.W. D o l s, Plague…, s. 378–380.



Rozdział II. Muhammad, islam, pierwsi muzułmanie a chrześcijanie 207

lucji abbasydzkiej523. Z perspektywy niniejszego krótkiego podrozdziału 
istotne jednak jest, że bizantyński chronograf nie uwypuklił w swoim 
dziele wątków, które pojawiają się w ówczesnej historiografii arabskiej, 
np. w kontekście śmierci poszczególnych umajjadzkich władców z po- 
wodu zarazy. Moglibyśmy oczywiście tłumaczyć to brakiem wiedzy 
o tychże, gdyby nie tak solidne opracowanie przez Teofanesa katalogu 
innych klęsk żywiołowych mających miejsce na terenach podległych 
władcom muzułmańskim – trzęsień ziemi.

Reasumując, o ile najsłynniejszy Teofanesowy opis plagi z czasów 
Konstantyna V zawiera faktycznie odwołania do kwestii nadprzyro- 
dzonych, podobnie jak niektóre z opisów trzęsień ziemi wydają się być 

„zapowiedzią” niekorzystnych wydarzeń politycznych, to relacje doty- 
czące pandemii na terenach syryjskich i mezopotamskich, podległych 
władzy kalifów, nie wydają się spełniać w Chronografii którejkolwiek 
z tych ról. Teofanes nie traktował ich więc (a na pewno nie wyraził tegoż 
explicite) jako szczególnego działania Boga wymierzonego przeciwko nie-
wiernym, tak jak czynił przecież na przykład w kontekście wyjątkowych 
burz morskich podczas oblężeń Konstantynopola, które doprowadziły 
do zniszczenia floty arabskiej.

523  R.S. B r a y, Armies of Pestilence…, s. 41.





Teofanes ograniczał się często jedynie do wspomnienia o datach pa- 
nowania danego kalifa. Zdecydowanie częściej pisał o Arabach jako grupie 
niż o poszczególnych jednostkach wchodzących w skład tej społeczności. 
Są jednak od tej reguły istotne wyjątki.

1.	 Prawowierni i sprawiedliwi

W rozdziale pierwszym starałem się omówić przekazy dotyczące postaci 
Proroka. Obraz ten byłby niepełny, gdybym nie uzupełnił go o przeana-
lizowanie wzmianek na temat jego bezpośrednich następców, czyli tzw. 
kalifów prawowiernych lub sprawiedliwych, tych czterech przywódców 
wspólnoty muzułmańskiej, których rządy poprzedzały ugruntowanie 
modelu dynastycznego, najpierw w rodzie Umajjadów, następnie zaś 
Abbasydów.

Rozdział III

Wizerunek w ładców 
muzu ł ma ńsk ich w Chronografii 

Teofanesa Wyznawc y



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…210

1.1.	Abu Bakr

Pierwszy z kalifów sprawiedliwych, Abu Bakr, pojawia się w Chronografii 
wraz z Muhammadem w pierwszym ustępie dotyczącym islamu, znaj-
dującym się w relacji z AM 61221, a informującym o śmierci przywódcy. 
Teofanes przedstawił przyszłego kalifa jako krewnego Proroka (συγγενῆ 
αὐτοῦ), którego ten mianował swoim archontem/wodzem/przywódcą 
(τὴν ἀρχὴν αὐτοῦ). Biorąc pod uwagę kontekst śmierci wydaje się, że oby-
dwie angielskie propozycje tłumaczenia2 mogą być poprawne, jednakże 
gdybyśmy trzymali się literalnie przekazu, to należy uznać, że najlep-
szym spośród przedstawionych wyżej tłumaczeń wydaje się być słowo, 
które po polsku oddalibyśmy jako wódz. Mam wrażenie, że w kontekście 
tego prostego, jakby się wydawało, ustępu powstaje pytanie, kogo miał 
na myśli Teofanes w kolejnym zdaniu swojej relacji, podkreślającej, że 
gdziekolwiek pojawiała się informacja o tej osobie, wszędzie towarzyszył 
jej też strach ludzi3. Sądzę, że tak jak automatycznie nie powinniśmy 
doszukiwać się wyrażonej explicite informacji o bezpośredniej sukcesji 
Abu Bakra po Muhammadzie w zaprezentowanym fragmencie, tak też 
nie wolno zakładać, że drugi passus dotyczy na pewno samego Proroka. 
Równie dobrze informacje przekazane przez Chronografa mogą oznaczać 
ni mniej ni więcej, że Muhammad wybrał Abu Bakra na wodza, a tenże 
swoimi działaniami (militarnymi?) wzbudzał powszechne „zaintereso-
wanie” gdziekolwiek docierał. Wszak bez domniemanego wtrącenia frag-
ment ten brzmiałby następująco: προχειρισάμενος Ἀβουβάχαρον συγγενῆ 
αὐτοῦ καὶ πάντες ἐφοβήθησαν. Podkreślam, że nie uznaję się za władnego 
przesądzać tej kwestii, chciałem jedynie wskazać na tę ciekawą według 

1  Te o f a n e s, AM 6122, s. 333, 2–3: Τούτῳ τῷ ἔτει ἀπεβίω Μουάμεδ, ὁ τῶν Σαρακη-
νῶν ἀρχηγὸς καὶ ψευδοπροφήτης, προχειρισάμενος Ἀβουβάχαρον συγγενῆ αὐτοῦ εἰς τὴν 
ἀρχὴν αὐτοῦ.

2  C. M a n g o  i R. S c o t t  tłumaczą to słowo jako chieftainship – Te o f a n e s 
(C. M a n g o, R. S c o t t), s. 464, natomiast H .  Tu r t l e d o v e  jako succesor – Te o- 
f a n e s  (H. Tu r t l e d o v e), s. 34.

3  Te o f a n e s, AM 6122, s. 333.3–4: w następnym zdaniu informuje o dokonani-
ach Muhammada, a nie Abu Bakra: καὶ τῷ αὐτῷ χρόνῳ ἦλθεν ἡ ἀκοὴ αὐτοῦ καὶ πάντες 
ἐφοβήθησαν.



Rozdział III. Wizerunek władców muzułmańskich w Chronografii… 211

mnie możliwość interpretacyjną. Oczywiście pozostałe passusy relacji 
z AM 6122, dotyczące pochodzenia, nauczania, choroby i kontaktów z Ży- 
dami, omówione we wcześniejszym rozdziale, związane są z pewnością 
z osobą Muhammada. Tak czy inaczej wzmianka o Abu Bakrze właściwie 
w pierwszych wersach Chronografii dotyczących islamu, wydaje się być 
zgodna z naszą wiedzą na temat roli tego człowieka przy Proroku4 i oddaje 
jego znaczenie dla ummy5. Potwierdza ją też druga, znajdująca się w tej 
samej relacji, w której faktycznie Teofanes daje do zrozumienia, że ojciec 
A’iszy został wyznaczony na następcę, dziedzica czy też spadkobiercę 
Muhammada (tak można bowiem najdokładniej chyba tłumaczyć użyte 
we fragmencie, znane skądinąd powszechnie słowo διάδοχον)6. Chro
nograf wzmiankował tam też, że Abu Bakr przyjął nauczanie Proroka jako 
pierwszy wśród mężczyzn, po kobietach recz jasna, którym poświęciłem 
nieco więcej miejsca w drugim rozdziale. Podobnie zresztą jak w zagadnie- 
niu kobiecym, także wersja na temat Abu Bakra, przedstawiona przez 
Teofanesa, wydaje się być w pewien sposób zgodna z przesłaniem prze-
kazów muzułmańskich, sunnickich7. Według wersji szyickich Abu Bakr 

4  Z tradycyjną, muzułmańską wizją znaczenia Abu Bakra dla ukształtowanej dopiero 
ummy zapoznać się można poprzez: ‘A.M.M. A s -S a l l a a b e e, The Biography of Abu 
Bakr As-Siddeeq, transl. F .  S h a f e e q, London–Houston–New York b.d.w., szczególnie 
s. 83–175; Biographies of the Rightly-Guided Calips. Prepared from the Works of Ibn Katheer, 

At-Tabari, As-Syooti and Other Historians, prepared and transl. T. A b u A s-S u o o d 
M u h a m m a d, N.K. E d-D i n  A b u  A l-Ya z i d, revised and eds M. I b r a h i m 
K a m a r a, J. M c E w a n, Dar Al-Manarah 2001, s. 4–141. Najbardziej rozpowszechnioną, 
klasyczną wersją muzułmańskiej biografii Abu Bakra w strefie arabskojęzycznej wydaje 
się jednak nadal praca Alego E l  Ta n t a w y’ego z 1986 r.: Abu Bakr As-Siddiq, Dar 
Al-Manara, Ǧudda 1986. Należy podkreślić, że chociaż wymienione powyżej książki są 
dość łatwo dostępne, to trudno uznać je za prace naukowe i należy przestrzec ewentu-
alnych Czytelników przed bezkrytyczną ich lekturą.

5  Jak doskonale ujął to John R e n a r d: Abu Bakr is pivotal figure in the evolution 
of traditional Muslim convictions about this cloud of witnesses who model faith, values, 
and commitment – Abu Bakr in Tradition and Early Hagiography, [in:] Tales of God’s 
Friends: Islamic Hagiography in Translation, ed. i d e m, Berkeley–Los Angeles– London 
2009, s. 16.

6  Te o f a n e s, AM 6122, s. 334.17: καὶ οὕτως ἐκ γυναικῶν ἡ φήμη ἦλθεν εἰς ἄνδρας, 
πρῶτον Ἀβουβάχαρον, ὃν καὶ διάδοχον κατέλιπεν.

7  W niektórych tradycjach Abu Bakr, poprzez spotkanie z mnichem Bahirą, miał 
być powiadomiony o szczególnej roli Muhammada jako Proroka, właściwie przed 



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…212

bezprawnie zagarnął kalifat Alemu. Stąd też nie we wszystkich przekazach 
‘Abdallah Ibn ‘Usman Abu Kuhafa8 uznawany jest za pierwszego spośród 
nawróconych, niektóre z nich wspominają, że nie był nawet w pięćdzie-
siątce pierwszych wyznawców Allaha9. Kiedy jednak już dołączył do 
wspólnoty stał się jednym z najgorliwszych jej orędowników, wspierając 
ją również finansowo, dzięki majątkowi, który zgromadził jako kupiec10. 
To on prawdopodobnie nawrócił przyszłego trzeciego kalifa, ‘Usmana 
ibn Affana, o czym informuje m.in. w swoim żywocie Proroka Ibn Iszak11. 
W 631 r. został wyznaczony przez Muhammada do poprowadzenia piel-
grzymki do Mekki12. Najprawdopodobniej powierzono mu też organizację 
i prowadzenie modlitw w okresie choroby Proroka13, to on poinformował 
wspólnotę o jego śmierci słynnym sformułowaniem: jeżeli oddajecie cześć 
Mahometowi, to Mahomet nie żyje; jeżeli zaś oddajecie cześć Bogu, to Bóg 

powstaniem islamu jako religii. Tym bardziej podkreślano w ten sposób jego status jako 
pierwszego wierzącego. Oczywiście wersje tej legendy, zachowane przede wszystkim 
w spuściźnie z przełomu VIII–IX w., związanej z kręgami irackimi, Kufy, czy Bagdadu 
różnią się, co do szczegółów: M. A k p i n a r, Narrative Representantions of Abu Bakr 
(D. 13/634) in the Second/Eighth Century, PhD Thesis, The University of Chicago 
2016, s. 19–76.

8  Tak brzmiało jego prawdziwie imię. Zwyczajowe, znane powszechnie to tzw. kunja, 
arabski przydomek, tłumaczony najczęściej jako „ojciec dziewicy”, wyraźne nawiązanie do 
jednej z żon Muhammada, A’iszy, córki Abu Bakra. W literaturze muzułmańskiej zna- 
ny jest przede wszystkim jako as-Siddik, co najczęściej tłumaczy się jako prawdomówny, 
chociaż równie uprawnione są też inne propozycje – godny zaufania, szczery, uczciwy, 
prawy, lojalny czy też wierny. Rzecz w tym, że do dzisiaj nie wypracowano jednoznacz-
nej opinii ani co do tego, jakie pierwotne znaczenie nadawano temu przydomkowi, ani 
w jaki sposób on powstał – ibidem, s. 77–158.

9  M. G a u d e f r o y-D e m o m b y n e s, Narodziny islamu, tłum. H. O l ę d z k a, 
Warszawa 1988, s. 59.

10  To na przykład Abu Bakr miał sfinansować zakup działki w Medynie pod budowę 
pierwszego domu modlitwy – A l-B a l ā z u r ī, s. 6.

11  I b n  I s z a k, s. 162.
12  Wspomina o tym al-Wakidi w dziele poświęconym działalności wojskowej Proroka 

– Kitāb al-Maġāzī – Wa k i d i  ( J. We l l h a u s e n), s. 416–417.
13  Jego wyjątkowa aktywność podczas choroby i śmierci Proroka stała się nawet 

przedmiotem analiz psychologicznych: M.R. N a j w a  H a n i m, H. J e f r i  I r w a n, 
S.M. M u h a m m a d  A l  S i d d i q, N. N o r  J a n n a h, R. Z u l  A z l i n, M.T. M d 
F a i z, A review on anticipatory grief and lessons learnt from the history of Abu Bakr r.a., 
IMJM 17. 2, 2018, s. 239–242.



Rozdział III. Wizerunek władców muzułmańskich w Chronografii… 213

żyje14. Reasumując, podstawowe informacje dotyczące jego znaczenia 
jako członka wspólnoty muzułmanów potwierdzać mogą obserwacje 
Teofanesa, zgodne, co ważne, z raczej klasyczną wizją dziejów islamu15. 
Podkreślenie to jest dość istotne, bowiem warto przypomnieć, że wśród 
licznych przeciwników Abu Bakra, utrudniających mu sprawowanie 
władzy praktycznie przez cały okres jego kalifatu (charakteryzujący się 
przede wszystkim tzw. hurūb ar-ridda, czyli wojnami odstępców16), znalazł 
się również protoplasta rodu Abbasydów – ‘Abbas Ibn ‘Abd Al Muttalib, 
który w imieniu Banu Haszim protestował przeciwko niewzięciu pod 
uwagę zdania faktycznie spokrewnionych z Muhammadem podczas usta-
lania następcy17. Biorąc pod uwagę złożoność zagadnienia następstwa po 
Proroku i różnorodność wyjaśnień dotyczących legitymizacji Abu Bakra 

14  J. D a n e c k i, Podstawowe wiadomości o islamie, t. I. Warszawa 1998, s. 88.
15  Abu Bakr, wraz z ‘Umarem ibn al-Chattabem, znani są w przekazach sunnickich 

jako alszajkan – dwaj mędrcy. Ich wypowiedzi, zachowane w hadisach, to jeden z fun-
damentów wyznaczających niektóre z prawideł islamu. Obydwaj władcy traktowani 
byli wręcz jako dwa kolejne, po Muhammadzie, autorytety religijne, a ich wpływ można 
porównać jedynie z Alim w odłamie szyickim: T. El-H i b r i, Parable and Politics in Early 
Islamic History. The Rashidun Caliphs, New York 2010, s. 77.

16  Jednym z głównych powodów tych wojen była niechęć poszczególnych przywód-
ców plemiennych do uznania możliwości dziedziczenia przysięgi wierności jaką składali 
Prorokowi, traktując ją jako przyrzeczenie osobiste, a nie instytucjonalne. Z pewnością 
istotną kwestię stanowił również opór wobec opłaty zakatu (o wczesnych formach tego 
podatku zob.: S. B a s h e a r, On the Origins and Development of the Meaning of zakāt 
in Early Islam, Ara 40. 1, 1993, s. 84–113). Oczywiście wojny te stanowiły element kon-
frontacji o schedę po Muhammadzie, jednym z tych, którzy do tego aspirowali był 
np. Musajlima (właściwie Maslama ibn Habib), którego można chyba nazwać nawet 
jednym z konkurencyjnych wobec Muhammada proroków – więcej na jego temat zob.: 
M.J. K i s t e r, The Struggle against Musaylima and the Conquest of Yamāma, JSAI 27, 
2002, s. 1–56; D.F. E i c k e l m a n, Musaylima: An Approach to the Social Anthropology 
of Seventh Century Arabia, JESHO 10. 1, 1967, s. 17–52. Do buntów doszło praktycznie 
w każdym zakątku nowo powstałego państwa muzułmańskiego, a zagrożona atakami 
była sama Medyna. Na temat przebiegu wydarzeń por.: F.M. D o n n e r, The Early 
Islamic Conquests, Princeton 1981, s. 82–91; E. S h o u f a n i, Al-Riddah and the Muslim 
Conquest of Arabia, Toronto 1973, s. 71–106.

17  Tak przynajmniej podaje A l  J a k u b i: J a k u b i  (Tārīkh), s. 125. Należy pamiętać, 
że zgodnie z przekazami muzułmańskimi śmierć Muhammada nie była wydarzeniem, 
które można byłoby uznać stuprocentowo za nagłe i niespodziewane. Sam Prorok zde-
cydował się spędzić ostatnie dni życia w domu A’iszy, a w „ostatniej drodze” do tego 



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…214

jako pierwszego kalifa18, można nawet stwierdzić, że przekaz Teofanesa, 
który podkreślił po prostu, że to sam Muhammad wyznaczył ojca A’iszy, 
był transmisją jednej z wersji tej historii19.

Jedyny bezpośrednio informujący o działalności Abu Bakra passus 
w Chronografii (oprócz domniemanego fragmentu z AM 6122), dotyczy 
natomiast wzmianki z AM 612420 na temat zainicjowanej przez niego 
wyprawy na północ, do południowej Palestyny – wysłania zbrojnych 
z czterema dowódcami (στρατηγοὺς τέσσαρας) na czele. Ekspedycja ta 
jednak wydaje się mieć wyłącznie łupieżczy charakter, bowiem Teofanes 
podkreślił, że wojska muzułmańskie po splądrowaniu części terenów 
palestyńskich wróciły do siebie z licznymi łupami i jeńcami (καὶ πολλοὺς 
αἰχμαλώτους λαβόντες καὶ λάφυρα πολλὰ ὑπέστρεψαν μετὰ λαμπρᾶς νίκης). 
W Chronografii można wychwycić pewną nieścisłość dotyczącą tych wyda-
rzeń. W poprzednim fragmencie, AM 6123, Teofanes wspomniał bowiem, 
że czterech emirów (τέσσαρας ἀμηραίους) do walk o południową Palestynę 
wyznaczył jeszcze sam Prorok. Ponieważ jednak dodał, że spośród tych 
czterech, trzech zginęło z rąk wikariusza Teodora (αὐτὸς ἐπιρρίψας αὐτοῖς 
ἐν χωρίῳ ἐπιλεγομένῳ Μόθους ἀποκτέννει τρεῖς ἀμηραίους καὶ τὸ πλῆθος 
τοῦ λαοῦ. ἐξῆλθε δὲ εἷς ἀμηρᾶς ὁ Χάλεδος – jak widać ocalał tylko Chalid 

miejsca towarzyszyły mu dwie osoby – Ali oraz właśnie ‘Abbas, uznawani później za 
przywódców dwóch linii Haszymitów – T. E l -H i b r i, Parable and Politics…, s. 26.

18  Więcej na temat zagadnienia legitymizacji wyboru Abu Bakra, której fundamenty 
możemy odnaleźć w przedislamskich zwyczajach wyznaczania wodza raczej za zasługi, 
a nie z powodu pochodzenia zob.: Kh. ‘A t h a m i n a, The Pre-Islamic Roots of the Early 
Muslim Caliphate: The Emergence of Abū Bakr, I 76. 1, 1999, s. 1–32. O skomplikowa-
nych okolicznościach tego wydarzenia w kontekście Abu Bakra zob.: M.M. A y o u b, 
The Crisis of Muslim History. Religion and Politics in Early Islam, Oxford 2003, s. 26–38.

19  Historii reinterpretowanej nieraz w zaskakujących kontekstach, osiągającej niemal-
że drugie, realne życie we współczesności: J. S k o v g a a r d-P e t e r s e n, Heirs of Abu 
Bakr. On the Ideology and Conception of History in al-Qaeda and Islamic State, CQJ 16. 1, 
2017, s. 25–36. Zaskoczenie będzie jednak mniejsze, jeżeli przypomnimy sobie sformu-
łowaną dwadzieścia lat temu konstatację Fadzli B i n  A d a m a, który badając porów-
nawczo tafsiry klasyczne i współczesne odnośnie do koncepcji kalifatu, zauważył, że te 
dzisiejsze charakteryzują się dużo większym radykalizmem w pojmowaniu litery Świętej 
Księgi, jak i hadisów dotyczących tematu: The Concept of Khilafah according to selected 
Sunni and Shi’i Quranic Commentaries, PhD Thesis, The University of Leeds 2001, s. 261.

20  Te o f a n e s, AM 6124, s. 336.14–20.



Rozdział III. Wizerunek władców muzułmańskich w Chronografii… 215

ibn Walid – ὃν λέγουσι τὴν μάχαιραν τοῦ θεοῦ, czyli Miecz Boga), trudno 
stwierdzić z całą pewnością czy Teofanes miał na myśli tych samych ludzi21. 
Podejrzewam, iż Chronograf uznał, że były takie dwie oddzielne wyprawy, 
można bowiem doszukać się w tych relacjach pewnego wspólnego ciągu 
logicznego. W pierwszym passusie wzmiankowani są pewni Arabowie, któ-
rzy za bizantyńskie wsparcie pieniężne zajmowali się pilnowaniem przejść 
pustynnych od południa, chroniąc w ten sposób Gazę przed najazdami. 
Nie otrzymali jednak tego roku, zgodnie z przekazem, odpowiedniego 
wynagrodzenia, a wręcz zostali obrażeni przez bizantyńskiego urzędnika, 
który nazwał ich psami (ὁ δεσπότης μόγις τοῖς στρατιώταις δίδωσι ῥόγας, 
πόσῳ μᾶλλον τοῖς κυσὶ τού τοις)22. Oni też, w zemście, zaproponowali 
swoje usługi muzułmanom i faktycznie zostali wymienieni przez Teo
fanesa w AM 6124, jako ci, którzy doprowadzili wyznawców Allaha pod 
Gazę23. W drugiej z relacji, to nie Bizantyńczykom udaje się pokonać 
muzułmanów, ale odwrotnie – Sergiusz, którzy zebrał niewielkie wojska 
na południu Palestyny, ponosi klęskę w starciu z wojskami arabskimi24. 
Wydaje się, że pierwszą ze wzmiankowanych ekspedycji należy łączyć 
z przedsięwzięciem, w którym brali udział (oprócz Chalida) Zajd ibn 
Harisah, Dża’far ibn Abi Talib oraz ‘Abdallah ibn Rawahah. Wymienieni, 
poza ibn Walidem, zginęli w bitwie w pobliżu wioski Mu‘ta, we wrześniu 
629 r.25 Szczególnie istotna mogła być śmierć ibn Harisaha, gdyż zgod- 
nie z tradycją był on trzecią w kolejności osobą, która przyjęła islam, nie-
wolnikiem żony Muhammada, Chadidży, przez pewien czas adoptowa-
nym synem Proroka, dowódcą w kilku co najmniej istotnych wyprawach 

21  Te o f a n e s, AM 6123, s. 335.21–23.
22  Te o f a n e s, AM 6123, s. 335.27–28 – 336.1.
23  Te o f a n e s, AM 6124, s. 336.15–16: ὑπὸ τῶν Ἀράβων ἦλθον καὶ ἔλαβον τὴν Ἥραν 

καὶ πᾶσαν τὴν χώραν Γάζης.
24  Te o f a n e s, AM 6124, s. 336.16–19.
25  Na temat starcia, w którym Bizantyńczycy dysponowali prawdopodobnie trzy-

krotną przewagą liczebną (około 10 000 do 3000 ludzi), zob. m.in.: F. B u h l, Mu’ta, 
[in:] EI2, eds P. B e a r m a n, Th. B i a n q u i s, C.E. B o s w o r t h, E. v a n  D o n z e l, 
W.P. H e i n r i c h s, https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-is-
lam-2/muta-SIM_5637 [dostęp: 10.05.2021 r.]; W.E. K a e g i, Byzantium and the Early 
Islamic Conquests, Cambridge 1992, s. 67–79.

https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/muta-SIM_5637
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/muta-SIM_5637


Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…216

zbrojnych na Półwyspie Arabskim w latach 627–62826. Jego śmierć otwie-
rała drogę do sukcesji innym członkom wspólnoty, m.in. Abu Bakrowi. 
Z kolei druga z wymienionych przez Teofanesa ekspedycji to najpraw-
dopodobniej pierwsza udana muzułmańska rejza na tereny bizantyńskie, 
pod dowództwem ‘Usamy, syna wspomnianego wyżej Zajda ibn Harisaha, 
który został obarczony tym zadaniem jeszcze przez Muhammada, ale po 
jego śmierci Abu Bakr, mimo że namawiano go do zmiany postanowień, 
podtrzymał decyzję Proroka27. Reasumując powyższe rozważania, frag-
ment dotyczący organizacji wyprawy potwierdza skądinąd znany w lite-
raturze przedmiotu fakt dwóch głównych osiągnięć kalifatu Abu Bakra 

– przełamania wewnętrznych zatargów i skonsolidowania społeczności 
na tyle, by móc stworzyć armię do wypadów poza granice młodego pań-
stwa muzułmańskiego28.

26  Kilka lat temu David S. P o w e r s, profesor z Cornell University, na nowo zmierzył 
się z postacią Zajda, wskazując, że wzmianki koraniczne, jak i te zachowane w sunnie 
pozwalają zasugerować, iż wizerunek ibn Harisaha był kształtowany w oparciu o wzory 
biblijne, takich bohaterów Pisma jak Izaak, Ismael, Józef czy Uriasz Hetyta. Według 
badacza, dowodzi to zaciekłego konfliktu o władzę i sukcesję po Muhammadzie, jaki 
toczył się w łonie młodej wspólnoty muzułmańskiej. Ostatecznie Zajd zginął, a niektóre 
przekazy suponują, że to sam Prorok wysłał go na pewną śmierć, cofnąwszy wcześniej 
adopcję. Interesująca rzecz, że Muhammad adoptował prawdopodobnie Zajda jeszcze 
przed objawieniami, a przez kolejne kilkanaście lat ibn Harisah był traktowany przez 
część wspólnoty jako naturalny spadkobierca Wysłannika: Zayd. The Little-Known Story 
of Muhammad’s Adopted Son, Philadelphia 2014. Wątki te poruszone zostały także we 
wcześniejszej pracy wspomnianego autora: Muhammad is not the Father of any of Your 
Men. The Making of the Last Prophet, Philadelphia 2009, s. 24–31.

27  M. G i l, A History of Palestine 634–1099, transl. E. B r o i d o, Cambridge 1997, 
s. 31–32.

28  Dobrze podsumował to niemal pół wieku temu Elias S. S h o u f a n i: Abu Bakr’s 
first achievement was to effect the victory of Islam over tribalism. The second was his orga-
nization of the Muslim armies’ first thrust against the two great empires of the time-Byz-
antium and Persia. Muslim armies were able to overcome the two empires in a short time 

– Al-Riddah and the Muslim Conquest of Arabia…, s. 150. Podobna opinia utrzymuje się 
również w tradycyjnym dyskursie islamskim, gdzie podkreśla się przede wszystkim zasługi 
Abu Bakra w zakresie de facto odbudowy młodego państwa islamskiego na przekór licz-
nym tendencjom odśrodkowym, tak politycznym, jak i religijnym, jednocześnie jednak 
utrzymując, że pierwszy kalif kontynuował w tym zakresie działania podjęte jeszcze 



Rozdział III. Wizerunek władców muzułmańskich w Chronografii… 217

Ostatni fragment na temat Abu Bakra pochodzi z relacji AM 6125. 
Teofanes poinformował tam o śmierci przywódcy, dodając, że funkcję 
emira sprawował przez dwa i pół roku29.

1.2.	‘Umar ibn al-Chattab

Panowanie ‘Umara ibn al-Chattaba jest z pewnością jednym z najpełniej 
opisanych w Chronografii spośród kalifów sprawiedliwych. Nie wydaje 
się to niczym szczególnym, biorąc pod uwagę, że właśnie za czasów tego 
władcy muzułmanie osiągnęli największe sukcesy30, zdobywając pełną 
kontrolę nad interiorem syryjskim, poddając sobie Egipt, a także poko-
nując główne siły imperium sasanidzkiego31 (późniejszy długotrwały 

przez samego Proroka: F.N. H u d a, Menajemen pemerintahan Khalifah Abu Bakar As 
Shiddiq dalam pengembangan dakwah Islam, Purwokerto 2018, s. 1–5.

29  Te o f a n e s, AM 6125, s. 336. 28–29.
30  Z zastrzeżeniem płynącym m.in. z wniosków eseju Freda M. D o n n e r a: Cen-

tralized Authority and Military Autonomy in the Early Islamic Conquests, [in:] The 
Byzantine and Early Islamic Near East, vol. III: States, Resources and Armies, Studies 
in Late Antiquity and Early Islam, ed. Av. C a m e r o n, Princeton 1995, s. 337–360. 
W skrócie można to ująć tak – trudno myśląc logicznie uznać za wiarygodną przekazaną 
przez historiografię muzułmańską wizję podboju jako sterowanego centralnie, przez 
kalifów z Medyny, procesu mającego na celu rozszerzenie panowania islamu. O ile 
decyzje o wyprawach mogły być podejmowane w ośrodku stołecznym, to już działania 
na miejscu zależne musiały być od poszczególnych wodzów. Konkludując zaś, trudno 
wobec tego uznać, że pierwsi kalifowie odgrywali w tym podboju tak dużą rolę, jak to 
mogłoby wynikać z lektury źródeł typu futūh.

31  Dwie decydujące o dalszych losach Sasanidów bitwy z wojskami muzułmań-
skimi, pod Kadisiją (638) oraz Nahawandem (642) stoczone zostały za panowania 

‘Umara. To on także zdecydował o kontynuowaniu podboju terytorium Iranu po drugiej 
ze wspomnianych bitew, nazywanej w muzułmańskiej historiografii „wiktorią wikto-
rii”. Na temat podboju Iranu przez muzułmanów, zdecydowanie mniej znanego niż 
zagadnienia związane np. z zajęciem Egiptu warto zob. m.in. podsumowania Micha-
ela R. Jacksona B o n n e r a (The Last Empire of Iran, Piscataway 2020, s. 313–348) 
oraz ‘Abd al-Husaina Z a r r i n k u b a (The Arab Conquest of Iran and Its Aftermath, 
[in:] The Cambridge History of Iran. 4. The period from the Arab invasion to the Saljuqs, 
ed. R.N. F r y e, Cambridge 1975, s. 1–56), obszerną pracę poświęconą wyłącznie temu 
tematowi autorstwa Parvaneha P u r s h a r i a t i (Decline and Fall of the Sasanian Empire. 



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…218

podbój spowodowany był raczej oporem miejscowej ludności32, a nie 
przedstawicieli dynastii, spośród których część zbiegła do cesarstwa 
Tangów w Chinach33). Rządy ‘Umara były jednak istotne również ze 
względu na pewne ustabilizowanie władzy, wprowadzenie procedur ad- 
ministracyjnych, m.in. przeprowadzenie spisów ludności, a także reformy 
religijne. Wszystkie te dokonania zostały uwzględnione przez Teofanesa 
w Chronografii.

Charakter Ibn al-Chattaba jako przywódcy nastawionego na odno-
szenie militarnych sukcesów został oddany przez Wyznawcę chociażby 
już w pierwszym fragmencie poświęconym jego osobie, znajdującym się 
w relacji z AM 6125, gdzie Bizantyńczyk opisał moment przejęcia władzy 

The Sasanian-Parthian Confederacy and the Arab Conquest of Iran, London–New York 
2008, szczególnie s. 161–286), a także ciekawą propozycję wyjaśnienia przyczyn upadku, 
skupiającą się na problemach ekonomicznych i społecznych sasanidzkiego państwa pióra 
Petera C h r i s t e n s e n a: The Decline of Iranshahr: Irrigation and Environments in the 
History of the Middle East, 500 B.C. to A.D. 1500, Copenhagen 1993, s. 67–84; por. również 
studium dotyczące rozwoju gospodarczego, jaki nastąpił w Iranie po muzułmańskim 
najeździe: R.W. B u l l i e t, Cotton, Climate, and Camels in Early Islamic Iran. A Moment 
in World History, New York 2009, s. 127–157.

32  Na przełomie lat czterdziestych i pięćdziesiątych VII w. doszło do licznych wystą-
pień i rebelii antymuzułmańskich w takich perskich prowincjach jak Fars, Sistan, Cho-
rasan, czy nawet Makran, co zauważają również historycy przygotowujący dzisiejsze 

„oficjalne” muzułmańskie wersje podboju: A.I. A k r a m, The Muslim Conquest of Persia, 
ed. A.B. a l-M e h r i, Birmingham b.d.w., s. 273–283. O długim, naznaczonym buntami 
miejscowej ludności podboju perskiego interioru zob.: T. D a r y a e e, The Collapse 
of the Sasanian Power in Fārs/Persis, NIB 2. 1, 2002, s. 3–18.

33  Na temat zadziwiającej epopei dziedzica Sasanidów Peroza III w Chinach zob. 
m.in.: H. P a s h a z a n o u s, E. S a n g a r i, The Last Sasanians in Chinese Literary 
Sources: Recently Identified Statue Head of a Sasanian Prince at the Qianling Mausoleum, 
IrS 51. 4, 2018, s. 499–515; H. P a s h a z a n o u s, E. A f k a n d e, The Last Sasanian 
in Eastern Iran and China, Anab 5, 2014, s. 139–154; M. C o m p a r e t i, The Last 
Sasanians in China, ES 2, 2003, s. 197–213. Pamiętać wypada, że oprócz trudnej lądowej 
drogi ewakuacji poprzez przełęcze afgańskie i środkowoazjatyckie, pomiędzy ówczesnymi 
Chinami a Persją istniały również sprawdzone połączenia morskie: H.P. Z a n o u s, 
M.M. Z o h o u r i, Some Thoughts on the Iranian-Chinese Maritime Trade in Late Antiq-
uity and during the Early Islamic Period, [in:] Proceedings of the 11th International Congress 
on the Archaeology of the Ancient Near East: vol. II: Field Reports. Islamic Archaeology, 
eds A. O t t o, M. H e r l e s, K. K a n i u t h, L. K o r n, A. H e i d e n r e i c h, Wiesbaden 
2020, s. 547–558.



Rozdział III. Wizerunek władców muzułmańskich w Chronografii… 219

po śmierci Abu Bakra. Teofanes podkreślił, że ‘Umar niemal natychmiast 
wysłał ekspedycję na tereny syryjskie34. Trudno jednoznacznie ocenić ten 
passus, gdyż z jednej strony Chronograf wyraźnie stwierdził, że muzułma-
nie ponieśli w tym czasie porażki, włącznie ze śmiercią jednego z dowo-
dzących armią emirów, z drugiej zaś wspomniał jednocześnie o braku 
koordynacji działań wojsk cesarskich i zachowaniu samego Herakliusza, 
który postanowił wycofać się z Syrii, zabierając drzewo Świętego Krzyża 
z Jerozolimy. Jako główny inicjator podboju Syrii, ‘Umar występuje 
też we fragmentach relacji z AM 6127. W otwierającym passusie uczy-
nił go bezpośrednim przywódcą najazdu na Palestynę i próby zdobycia 
Jerozolimy35, wymienił go także w drugim miejscu, kiedy to wspomniał, 
że to kalif wysłał swoich wodzów do tej krainy i uczynił ją tym samym 
poddaną Saracenom36. Z kolei w AM 6131, w opisie najazdu na Persję 
Sasanidów napisał, że Ibn al-Chattabowi przekazano istotne owoce tego 
zwycięstwa – zakładników w postaci córek Chosroesa II37, a także łupów 
zdobytych na Persach38. Warto jednak zwrócić uwagę na fakt, że w rela-
cjach z AM 612539 i AM 612640 Teofanes zupełnie nie dostrzegł ani roli 
kalifa, ani jego dowódców wojskowych – w tych fragmentach Arabowie 
zostali potraktowani en masse, co tym bardziej ciekawe, że są to passusy 
poświęcone newralgicznemu momentowi całej syryjskiej kampanii, czyli 
m.in. bitwie nad Jarmukiem.

34  Te o f a n e s, AM 6125, s. 336.28 – 337.1.
35  Te o f a n e s, AM 6127, s. 339.15–16.
36  Te o f a n e s, AM 6127, s. 339.33–34.
37  Pamięć o perskich zakładniczkach wysokiego rodu, zdobytych podczas kam-

panii przeciwko Sasanidom, znajdzie swoją kontynuację w tradycjach umajjadzkich, 
m.in. w sztuce dekoratywnej pustynnych pałaców: G. F o w d e n, Qusayr ‘Amra: Art 
and the Umayyad Elite in Late Antique Syria, Berkeley 2004, s. 227–247.

38  Te o f a n e s, AM 6131, s. 341.6–7.
39  Fragment, w którym wymienia wodzów bizantyńskich, wzmiankując też emira 

Arabów, ale bez podawania jego imienia: Te o f a n e s, AM 6125, s. 337.1–7.
40  Całość tego opisu zawiera taką tendencję. Najbardziej widoczne jest to we wstępie 

do relacji z tej kampanii – Te o f a n e s, AM 6126, s. 337.23–24: τούτῳ τῷ ἔτει ἐπεστράτευ-
σαν οἱ Σαρακηνοὶ τὴν Ἀραβίαν καταλιπόντες ἐπὶ τὰ μέρη Δαμασκοῦ πλῆθος ὄντες ἄπειρον, 
a także w konkluzji po zwycięstwie nad Jarmukiem – Te o f a n e s, AM 6126, 10–12: τότε 
οἱ Σαρακηνοὶ νικήσαντες λαμπρῶς ἐπὶ τὴν Δαμασκὸν ἔρχονται καὶ ταύτην παραλαμβάνουσι 
καὶ τὰς χώρας τῆς Φοινίκης.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…220

Poza wyżej opisanym wizerunkiem ‘Umara jako przywódcy politycz-
nego, w relacjach Teofanesa możemy znaleźć wzmianki przedstawiają-
ce kalifa jako administratora41, a także reformatora religijnego42, co jest 
zgodne z przekazami islamskimi43, upatrującymi w ‘Umarze chociażby 
inicjatora sformułowania nowego wezwania do modlitwy44, kary ukamie- 

41  ‘Umarowi przypisuje się stworzenie kilku podstawowych instytucji państwa 
wczesnomuzułmańskiego, m.in. ahl al-hall wal-akd, związana z możliwością usunię-
cia kalifa, liczną madżlis asz-szura, stanowisko al-katiba (sekretarza), funkcje zarząd-
cze w zakresie podatków, czy diwaanul al-dżund, zajmujący się utrzymaniem armii 

– W. N  Wa h y u n i a r, N. A f i f a, The Political Thought of Rashidun Caliphate, JaD 3. 2, 
2020, s. 174–196; w kontekście podatkowym także pewne istotne decyzje decentralizacyjne: 
S. A i s y a h, N. I s m a i l, The Distribution of Zakat at the Time of Caliph Umar ibn 
Khattab, Ikti 3. 2, 2019, s. 71–78. Nie można zapominać, że ‘Umar był w pewien sposób 
kontynuatorem działań administracyjnych Abu Bakra: H.I.A. J a b b a r  a l-S h a m i r i, 
Umar’s Caliphate: An Optimal Model of Good Government Throughout Islamic History, 
IJFUS 1. 1, 2017, s. 56–76; A.A. R a h m a n, Effective Governance in the Era of Caliph 
‘Umar Ibn Al-Khattab (634–644), EJSS 18. 4, 2011, s. 612–624.

42  Reformy te były związane w państwie wczesnomuzułmańskim nie tylko z polityką, 
ale także administracją, poprzez tworzenie nowych procedur, zgodnych ze zwycza- 
jem, ale w ciągłym rozwoju, chociażby przez metodę idżtihadu: A.M. T h a b r a n i, 
Ijtihad politik Umar Ibn Al-Khattab. Implementasi Fiqh Kontekstual dalam Pemerintahan 
Islam, Nua 12. 2, 2015, s. 259–276.

43  Także dzisiaj ‘Umar i jego państwo przedstawiane jest przez niektóre środowi-
ska muzułmańskie jako godny wzór możliwej do przeprowadzenia reformy obecnych 
systemów, zastępując zarówno kapitalizm, jak i socjalizm: Sh. H a m i d, An Islamic 

Alternative? Equality, Redistributive Justice, and the Welfare State in the Caliphate 
of ‘Umar (rta), Ren 13 (8), 2003, http://www.monthly-renaissance.com/issue/content.
aspx?id=355 [dostęp: 10.05.2021 r.]. Osoba ‘Umara służy jako punkt odniesienia także 
w konkretnych działach politologii (np. w kontekście teorii przywództwa służebnego: 
A.F. O g u n b a d o, Y.S. A b u  B a k a r, M.A. S a i d i, ‘Umar ibn Khattab. An Epitome 
of Servant Leadership. A sustainable Lesson for Contemporary Leaders, JCR 7 (8), 2020, 
s. 1021–1026; Sh. R i z q i, Servant Leaders. Umar Bin Khattab (13–23 H / 634 – 644 
M), BaT 22. 1, 2016, s. 127–144), czy ekonomii (H.H. A d i n u g r a h a, The Economic 
of Umar bin Khattab Policy in Modern Economic Policy, [in:] The First International 
Conference on Law, Businees and Governance 2013. Proceedings, Lampung 2013, s. 83–89).

44  Chociaż uważa się, że wersja podkreślająca znaczenie ‘Umara powstała najpraw-
dopodobniej w okresie sprawowania władzy przez Umajjadów i jako taka musiała nawią-
zywać do związków pomiędzy Ibn al-Chattabem a tą dynastią, co więcej, być może była 
wykorzystywana jako element propagandy przeciwko nowym władzom po rewolucji 
abbasydzkiej, to nie jest to jednak spójna tradycja. Występują również takie przekazy, 



Rozdział III. Wizerunek władców muzułmańskich w Chronografii… 221

niowania45 czy ochrony islamskiego nauczania przed możliwymi inter-
pretacjami chrześcijańskimi46, przez co kalif ten stał się stałym elementem 
muzułmańskiego imaginarium, niekoniecznie zasadnie47, także w kulturze 
popularnej48. W AM 6131 Chronograf wspomniał, że Ibn al-Chattab 
nakazał, po osiągnięciu licznych zdobyczy terytorialnych w Syrii czy 
Persji, dokonanie spisu poddanych, zgodnie z relacją – wszystkich ludzi, 
zwierząt, a nawet roślin49. To na dobrą sprawę pierwsza Teofanesowa 
wzmianka o jakichkolwiek działaniach zarządczych, podejmowanych 
przez muzułmanów na zdobytych ziemiach. W AM 6135 z kolei, omó-
wione już w rozdziale drugim, znajduje się przedstawienie okoliczności, 

które główną rolę w stworzeniu azānu upatrują w trzecim spośród kalifów sprawiedli-
wych, ‘Usmanie, nie wspominając już o problemie jaki nastręczają różnorodne wersje 
regionalne, pochodzące z Medyny, Kufy, Basry, czy Bagdadu, por. M. B e d n a r k i e w c z, 
The History of the Adhān. A View from the Hadith Literature, [in:] Modern Hadith 
Studies. Continuing Debates and New Approaches, eds B. A b u-A l a b b a s, M. D a n n, 
Ch. M e l c h e r t, Edinburgh 2020, s. 27–48.

45  Gdzie jego autorytet okazał się być może istotniejszy niż zachowane przepisy 
koraniczne: S. E l t a n t a w i, Mysterious Legislation: ‘Umar ibn al-Khaṭṭāb’s Role in the 
Legalization of the Stoning Punishment in the Sunni Islamic Tradition, [in:] Islamic Inter-
pretive Tradition and Gender Justice: Processes of Canonization Subversion and Change, 
eds N. R e d a, Y. A m i n, Montreal-Kingston 2020, s. 288–313. Analizę przekazów 
związanych z ‘Umarem w kontekście tej kary znajdzie Czytelnik w: A.A.M. S h e r e e f, 
Studies in the Composition of Hadith Literature, PhD Thesis, University of London 
1982, s. 146–172.

46  Czego przykładem jest powoływanie się na autorytet ‘Umara ibn al-Chattaba we 
wprowadzanych później, najprawdopodobniej w pierwszej połowie VIII w. ogranicze-
niach chrześcijan względem studiowania pism muzułmańskich: C. W i l d e, ‘We shall 
neither learn the Qur’ān nor teach it to our children’. The Covenant of ‘Umar on Learning, 
[in:] The Place to Go: Contexts of Learning in Baghdad, 750–1000 C.E., eds J. S c h e i n e r, 
D. J a n o s, Princeton 2014, s. 237–266.

47  Jak w przypadku masalahy, dobra wspólnego, którego koncepcja, mimo że w pełni 
została zdefiniowana dopiero w XII w., to jej powstanie przypisywało się tradycyjnie 

‘Umarowi ibn al-Chattabowi: K. G ó r a k-S o s n o w s k a, W imię dobra wspólnego. 
Maslaha w muzułmańskim prawie i polityce, HP 19 (26), 2017, s. 9–23.

48  Zob. chociażby przeprowadzoną z perspektywy historycznej analizę popu-
larnej powieści dotyczącej kalifa: A.F. K a m a r u z a m a n, N.Ch. N o h, R. S i d i k, 
E.A. J a m s a r i, The Purification of Historical Facts in the Novel: Umar al-Khattab: 
Reformis Dunia Islam, IJCIET 8 (11), 2017, s. 758–770.

49  Te o f a n e s, AM 6131, s. 341.8–10.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…222

które według Teofanesa towarzyszyły budowie pierwszego meczetu 
w Jerozolimie. W kontekście niniejszego podrozdziału istotne jest, że 
Chronograf przedstawił ‘Umara zarówno jako inicjatora budowy domu 
modlitwy, jak i decydenta, który wprowadził pierwsze elementy prześlado-
wań chrześcijan, mianowicie zakazać miał eksponowania symboliki krzyża 
na kościołach50. Kwestii religijnych zapatrywań ‘Umara dotyczy poniekąd 
również opis jego przybycia do Jerozolimy, poszukiwania odpowiedniego 
miejsca do odbycia pierwszych modlitw (na marginesie pozostawiając 
silnie zaakcentowany w tym fragmencie wątek żydowski)51.

Opis pobytu ‘Umara w Jerozolimie jest jednocześnie najobszerniej-
szym z tych, które zostały poświęcone osobie kalifa w Chronografii. 
Zdecydowanie Teofanes nie przedstawił w tymże passusie pozytywnego 
wizerunku muzułmańskiego władcy. Podkreślił on raczej jego nieokrzesa-
nie, brudną odzież, przygotowaną ze skór wielbłądzich, zupełnie nieprzy-
stającą do charakteru odwiedzanego miejsca, czyli Wzgórza Świątynnego52. 
Ustami Sofroniusza, posługując się cytatem z księgi Daniela, Teofanes 
uznaje zachowanie ‘Umara za ohydę spustoszenia53. Warto zwrócić uwagę, 
w jakiej pozycji stawia kalifa Chronograf opisując pertraktacje pomiędzy 
nim a patriarchą, który ofiarował mu godny przyodziewek, zgodę ‘Umara 
na oczyszczenie jego własnej garderoby, a później oddanie pożyczonych 
rzeczy z powrotem chrześcijańskiemu hierarsze54. Nie jest to z pewnością 
relacja, która miałaby przydać godności muzułmańskiemu władcy.

Zagadkowym wydaje się ustęp z AM 6129, w którym Teofanes stwier-
dził, że ‘Umar wybrał Mu‘awiję na wodza i emira nad wszystkimi wojska-
mi i ziemiami zdobytymi przez muzułmanów od Egiptu aż po Eufrat55. 

50  Te o f a n e s, AM 6135, s. 342.22–28. Fragmenty te zostały omówione szczegółowo 
w rozdziale drugim.

51  Te o f a n e s, AM 6127, s. 339.19–22: ὑπόκρισίν τε σατανικὴν ἐνδεικνύμενος τὸν ναὸν 
ἐζήτησε τῶν Ἰουδαίων, ὃν ᾠκοδόμησε Σολομών, προσκυνητήριον αὐτὸν ποιῆσαι τῆς αὐτοῦ 
βλασφημίας. Wyznawca nie ukrywał oczywiście, co myślał o religii wyznawanej przez 

‘Umara, niemniej jednak dostrzegł jego działanie jako motywowane wyraźnie wiarą.
52  Te o f a n e s, AM 6127, s. 339.18–19.
53  Te o f a n e s, AM 6127, s. 339.20–22.
54  Te o f a n e s, AM 6127, s. 339.25–29.
55  Te o f a n e s, AM 6129, s. 340.12–14: καὶἐπέμφθη Μαυΐας ὑπὸ Οὐμάρου στρατηγὸς 

καὶ ἀμηρᾶς πάσης τῆς ὑπὸ τοὺς Σαρακηνοὺς χώρας ἀπὸ Αἰγύπτου ἕως Εὐφράτου.



Rozdział III. Wizerunek władców muzułmańskich w Chronografii… 223

Warto zwrócić jednak uwagę na możliwe konotacje biblijne tego ustępu, 
ponieważ podobne sformułowania, wyznaczające granice pomiędzy dwie-
ma wielkimi rzekami tamtego regionu – Nilem i Eufratem, pojawiają się 
w kontekście ziem obiecanych Abrahamowi, przodkowi zarówno Ismaela, 
jak i Izraela56. Jest to oczywiście uwaga na marginesie, trudno bowiem 
przejść obojętnie nad tą ciekawą zbieżnością, szczególnie względem omó-
wionych w rozdziale drugim nawiązań do rzekomych muzułmańskich 
bliskich kontaktów z Żydami. Clue problemu stanowi jednak rozszerzenie 
władzy Mu‘awiji poza obszar, który faktycznie pozostawał pod jego kontro-
lą, przejęte po jego bracie, Jazydzie57 namiestnictwa Damaszku, być może 
również Jordanii (al-Urdunn). Później otrzymał on, od ‘Usmana, kontrolę 

56  Rdz 15,18: Wtedy to właśnie Pan zawarł przymierze z Abramem, mówiąc: «Potom-
stwu twemu daję ten kraj, od Rzeki Egipskiej aż do rzeki wielkiej, rzeki Eufrat – za Biblią 
Tysiąclecia (Pismo Święte Starego i Nowego Testamentu w przekładzie z języków orygi-
nalnych, wyd. 5, Poznań 2002). Omówienie przekazów dotyczących „Ziemi Obieca-
nej”: W.C. K a i s e r  J r., The Promised Land. A Biblical-Historical View, Bsa 138, 1981, 
s. 302–312. Współczesna analiza teologiczna: U. B e c h m a n n, Genesis 12 and the 

Abraham-Paradigm Concerning the Promised Land, ERev 68. 1, 2016, s. 62–80. W tym 
miejscu warto też przypomnieć, że w biblijnym kontekście Eufrat występuje nie tylko jako 
rzeka, do której sięgać miała „Ziemia Obiecana”, ale również granica pomiędzy „ojczyzną” 
a „wygnaniem” babilońskim: Sh. S h e i n f e l d, The Euphrates as Temporal Marker 
in 4 Ezra and 2 Baruch, JSJ 47. 1, 2016, s. 104–118. Tak czy inaczej, zadziwia żywot-
ność tej koncepcji, wykorzystywanej w politycznych projektach właściwie do dzisiaj: 
G. A l r o e y, Mesopotamia – ‘The Promised Land’. The Jewish Territorial Organization 
Project in the Bilād Al-Rāfidayn and the Question of Palestine, 1899–1917, MES 50. 6, 
2014, s. 911–935.

57  Zmarły przedwcześnie na zarazę, najprawdopodobniej w 640 r., Jazyd był predesty-
nowany przez dwóch pierwszych kalifów sprawiedliwych do pełnienia istotnych funkcji 
militarnych w państwie muzułmańskim (szczególnie podczas pierwszych wypraw na 
Syrię, co dość wyraźnie podkreśla m.in. dzieło poświęcone bezpośrednio jej podbojowi 

– Futuh al-Szam, tradycyjnie przypisywane al-Wakidiemu, jednemu z najważniejszych 
wczesnych historyków muzułmańskich: Wa k i d i (M.S. a l -K i n d ī), s. 12–14; por. 
T. H o l l a n d, In the Shadow of the Sword. The Battle for Global Empire and the End 
of the Ancient World, Boston 2012, s. 374–377), jak i przywódczej roli w rodzie Abu 
Sufjana. Mogło to pomóc w pewien sposób uzyskać odpowiednią pozycję Mu‘awiji, jego 
młodszemu bratu: C.E. B o s w o r t h, Yazīd b. Abī Sufyān, [in:] EI2, eds P. B e a r m a n, 
Th. B i a n q u i s, C.E. B o s w o r t h, E. v a n  D o n z e l, W.P. H e i n r i c h s, https://
referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/yazid-b-abi-sufyan-
SIM_8004 [dostęp: 10.05.2021 r.].

https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/yazid-b-abi-sufyan-SIM_8004
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/yazid-b-abi-sufyan-SIM_8004
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/yazid-b-abi-sufyan-SIM_8004


Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…224

nad Palestyną, a także al-Dżazirą58, nigdy jednak (przed zdobyciem pełni 
władzy jako kalif ) nie skonsolidował w swoich rękach namiestnictwa nad 
Egiptem i Syrią jednocześnie, tym bardziej za czasów ‘Umara59. Fragment 
ten można tłumaczyć jedynie swoiście pojętą predykcją – Teofanes „zapo-
wiedział” jakby późniejszą wielką karierę Mu‘awiji, wskazując, że przejęcie 
przez niego władzy nad wspólnotą muzułmańską było m.in. wynikiem 
decyzji jednego z kalifów sprawiedliwych, czyli ‘Umara60. Trudno jednak 
spodziewać się by tego typu wyjaśnienie zaabsorbował ze źródeł muzuł-
mańskich, których autorzy związani byliby w jakikolwiek sposób ze współ-
czesnymi mu Abbasydami, wręcz przeciwnie – biorąc pod uwagę jak 
twórcy łączeni z rodem ‘Abbasa starali się budować wrażenie szczególnych 
jego związków z Ibn al-Chattabem61 i eliminować tradycje umajjadzkie, 
wersja zachowana w Chronografii może być właśnie reminiscencją tych 
ostatnich62. Wszak nawet w kontekście osoby Zijada ibn Abi Sufjana, 

58  Na temat rozszerzania prerogatyw Mu‘awiji w Syrii zob.: W. M a d e l u n g, The 
Succession to Muhammad: A Study of the Early Caliphate, Cambridge 1997, s. 60-61; 
M. H i n d s, Mu‘āwiya I b. Abī Sufyān, [in:] EI2, vol. VII: Mif–Naz, eds C.E. B o s- 
w o r t h, E. v a n  D o n z e l, W.P. H e i n r i c h s, Ch. P e l l a t, Leiden 1993, s. 263–264.

59  Na temat rządów Mu‘awiji w Syrii zob.: S. H u m p h r e y s, Mu‘awiya Ibn Abi 
Sufyan. From Arabia to Empire, London 2006, 43–64.

60  Wzmianka o przekazaniu części władzy w ręce wyznaczonego zarządcy danego 
terenu jest też swoistą zapowiedzią debat toczonych w łonie wspólnoty muzułmańskiej, 
względem możliwości sprawowania realnej władzy przez kalifa nad tak olbrzymim 
terytorium, jakim w ciągu krótkiego czasu zawładnął islam, charakterystycznych dla 
drugiej połowy dziewiątego wieku – P. C r o n e, Ninth-Century Muslim Anarchists, PP 
167, 2000, s. 18–19 oraz 27–28).

61  Było to związane z legitymizacją nowego centrum, skąd sprawowano władzę za 
panowania Abbasydów, czyli Iraku. ‘Umar musiał pojawić się w tych przekazach, ze 
względu na jego udział w podbiciu tych ziem. Jednocześnie podczas tworzenia wcze-
snych kodyfikacji prawnych, sunny, trudno byłoby nie zauważyć roli Ibn al-Chattaba. 
Podkreślano więc jego związki z rodem ‘Abbasa – T. E l-H i b r i, ‘Umar b. al-Khaṭṭāb 
and the Abbasids, JAOS 136. 4, 2016, s. 763–783.

62  W poezji dworskiej tworzonej w czasach kalifów Sulejmana ibn ‘Abd al-Malika 
oraz ‘Umara II ibn ‘Abd al-Azīza, takich autorów jak Dżarir ibn Atija czy al-Farazdak 
obydwaj władcy przyrównywani są właśnie do Ibn al-Chattaba, a ten ostatni przedsta-
wiony został jako twórca muzułmańskiego prawa, wzór postępowania. O kształtowaniu 
wizerunku i promocji znaczenia ‘Umara ibn al-Chattaba w spuściźnie umajjadzkiej zob. 
A. H a k i m, ‘Umar b. al-Ḫaṭṭāb: L’ autorité religieuse et morale, Ara 55. 1, 2008, s. 21–23. 



Rozdział III. Wizerunek władców muzułmańskich w Chronografii… 225

irackiego namiestnika, przyrodniego brata Mu‘awiji, którego zapamiętano 
w historiografii muzułmańskiej jako człowieka o skłonnościach despotycz-
nych, nie wahającego się przelewać niewinną krew, odnajdujemy jednak, 
np. u Balazuriego, wątki podkreślające legitymizację jego władzy właśnie 
poprzez związki z Ibn al-Chattabem, który miał mu powierzać istotne 
zadania do wykonania63. Także al-Dżahiz, mutazylicki teolog i uczony 
z pierwszej połowy IX w. zachował w swoich pismach proumajjadzkie 
fragmenty (być może redystrybuowane przez przedstawicieli hanbalitów), 
zgodnie z którymi ‘Umar ibn al-Chattab zauważał wyższość Mu‘awiji 
względem innych członków szury, doceniając jego uczciwość, prostotę 
i sprawiedliwość w zarządzaniu Syrią, nie odbierając mu namiestnictwa, 
pomimo że czynił tak w stosunku do innych, a wręcz rozszerzając jego wła-
dzę – pojawiają się wątki wyznaczenia go jedynowładcą (na danym teryto-
rium), potwierdzonego później przez ‘Usmana64. Elementy podkreślające 
związki Umajjadów z Ibn al-Chattabem, znaleźć można w poezji pane-
girycznej tworzonej na dworze damasceńskim65. W wersjach umajjadzkich 
zachował się również przekaz, zgodnie z którym to nie ‘Umar, ale jeszcze 
Abu Bakr, wyznaczając brata Mu‘awiji, Jazyda na wodza wypraw do Syrii, 
oddał mu ten kraj w posiadanie, a także zapowiedział przejęcie funkcji 
kalifa66. Wzmianka Teofanesa dotycząca przekazania władztwa nad Syrią 
i Egiptem może być też reminiscencją pamięci o jakimś układzie pomiędzy 
synem Abu Sufjana a Ibn al-Chattabem, ustalającym warunki rządów tego 
pierwszego jako namiestnika, co nie było przecież czymś całkowicie wyjąt-
kowym w praktyce wczesnomuzułmańskiej polityki. Andrew Marsham, 

Należy jednocześnie pamiętać, że poezja arabska z okresu Umajjadów bywa bardzo 
trudna do interpretacji i stanowi przedmiot sporów badaczy. Trudno więc odnosić 
się do informacji stąd pochodzących jako w pełni wiarygodnych: A.F.L. B e e s t o n, 
L.I. C o n r a d, On Some Umayyad Poetry in the History of al-Ṭabarī, JRAS 3. 2, 1993, 
s. 191–206.

63  A. H a k i m, ‘Umar b. al-Ḫaṭṭāb: L’ autorité…, s. 23.
64  Ch. P e l l a t, Le culte de Mu’āwiya au IIIe siècle de l’hégire, SIsl 6, 1956, s. 59–62.
65  A. A l a j m i, Kh. K e s h k, Umayyad Ideology and the Recurrence of the Past 

(Ideología omeya y el recurso al pasado), ANQE 24, 2013, s. 15–17.
66  S.K. A b d  a l-J a n a b i, A.J.J. a l-H i l a l i, The Historical Starting Points for the 

Statehood of Umayyad Caliphate, Op.RCHS 23 (35), 2019, s. 1130–1139.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…226

podkreślając w swojej analizie paktu pomiędzy Mu‘awiją a ‘Amrem ibn 
al-‘Asem: the written record of political contracts was an established practice 
among the early Muslims, wezwał również do rozwoju badań nad podob-
nymi umowami, co pozwoli nam lepiej zrozumieć wczesnomuzułmańską 
myśl polityczną i religijną. W ramach wspomnianego układu przywódca 
Banu Umajja uznawał władzę ‘Amra nad Egiptem (w punkcie piątym), 
powołując się na decyzję ‘Umara ibn al-Chattaba. Warto zwrócić uwagę 
na fakt, że w pakcie zachowano tryb warunkowy, zakładający ustanowie-
nie władzy ibn al-‘Asa, jeżeli faktycznie dojdzie do całkowitego zajęcia 
Egiptu67. Czy wersy Chronografii informują po prostu o podobnym pak-
cie zawartym pomiędzy drugim kalifem sprawiedliwym a Banu Umajja 
w kontekście podboju Syrii? Teofanesowa wzmianka, choć niemożliwa 
do zweryfikowania, dotyczy być może (nie sposób tego wykluczyć) jakie-
goś rodzaju układu, i jako taka wydaje się być ciekawym przyczynkiem 
do powyższych rozważań islamologów. Interesujące, że uwagi Teofanesa 
znajdują odzwierciedlenie również we współczesnej debacie na temat rela-
cji pomiędzy ‘Umarem a dwoma przedstawicielami rodu Umajja – część 
historyków uważa, że Ibn al-Chattab darzył ich szczególnymi względami, 
inni uważają, że był zmuszony się nimi posłużyć wobec braków kadro-
wych spowodowanych m.in. zarazą Amwas (więcej na jej temat w drugim 
rozdziale)68. To Teofanesowe zdanie o przekazaniu przez drugiego ze 
sprawiedliwych władztwa nad „biblijnymi ziemiami obiecanymi” w ręce 
Mu‘awiji, może być zachowaną w materiale bizantyńskim jeszcze jedną 
ciekawą reminiscencją okresu kształtowania się muzułmańskiej pamięci 
historycznej, w której to w pewnym momencie zaobserwować można 
konflikt pomiędzy wizerunkiem Proroka a następującymi po nim kalifami, 
ze szczególnym naciskiem na syna al-Chattaba. Wszak już kilkanaście lat 
temu Avraham Hakim zauważył, że zachowane fragmenty piśmiennictwa 
muzułmańskiego, w których podkreśla się bardzo mocno, iż autorytet 
Muhammada był wyższy od władzy ‘Umara, mogą być śladem po okresie, 

67  A. M a r s h a m, The Pact (amāna) between Mu‘āwiya ibn Abī Sufyān and ‘Amr 
ibn al-‘Āṣ (656 or 658 CE): ‘Documents’ and the Islamic Historical Tradition, JSS 57. 1, 
2012, s. 69–96.

68  W. M a d e l u n g, The Succession to Muhammad…, s. 61.



Rozdział III. Wizerunek władców muzułmańskich w Chronografii… 227

w którym znaczenie kalifa jako przywódcy religijnego i politycznego 
zaczęło zastępować pamięć o roli Proroka. Proces ten został ostatecznie 
powstrzymany, a wspólnota muzułmańska wybrała drogę odwoływania się 
do autorytetu Wysłannika, jako tego najwyższego, niemniej jednak ślad 
po konfrontacji został zachowany chociażby przez nadreprezentatywność 
osoby ‘Umara w przekazach wczesnoislamskich, gdzie w zasadzie przed-
stawiony został jako postać w pewien sposób konfrontująca się z samym 
Muhammadem69. To napięcie związane z odwoływaniem się do autorytetu 
drugiego kalifa sprawiedliwego widać zresztą w kontekście ustalania reguł 
szariatu, obecnych w niektórych społecznościach muzułmańskich do 
dzisiaj70. Nawiązanie do domniemanej decyzji Ibn al-Chattaba, podjętej 
względem Mu‘awiji, zachowane w Chronografii, wydaje się być transmisją 
elementu debaty toczonej w łonie wspólnoty muzułmańskiej na temat 
tego kalifa.

Dość obszerny fragment Teofanes poświęcił śmierci ‘Umara. Po pierw-
sze podkreślił, że został zamordowany przez perskiego „magarytę”71, co 
najczęściej tłumaczy się jako „apostatę” lub „renegata”72. Termin ten wystę-
puje m.in. w żywocie Stefana Hymnografa, bratanka Jana z Damaszku, 
którego działalność przypada na drugą połowę VIII w. W tekście pojawia 
się tam υἱὸς Μαγαρίτου τῶν αὐτοχθόνων, wychowany w wierze muzuł-
mańskiej przez osobę, która porzuciła wcześniej chrześcijaństwo na rzecz 
islamu, nawraca się na wiarę Chrystusową podczas swojej pielgrzymki do 
Jerozolimy, do tamtejszych meczetów na Wzgórzu Świątynnym, przez 

69  Wątek ten Avraham H a k i m  opracował w serii swoich artykułów, gdzie omówił 
przede wszystkim kluczowe w tym kontekście zagadnienie odwołań do ‘Umara jako 
źródła tradycji, jakby w pewnej kontrze do głównego jej źródła, czyli Muhammada, 
a także samą formułę „wybrańca” Boga, nowego (po Proroku) przywódcy wiernych: 
Muḥammad’s Authority and Leadership Reestablished: The Prophet and Umar b. al- 

-Khaṭṭāb, RHR 226. 2, 2009, s. 181–200; ‘Umar b. al-Ḫaṭṭāb: L’ autorité…, s. 1–34;‘Umar 
b. al-Ḫaṭṭāb, calife par la grâce de Dieu, Ara 54.3, 2007, s. 317–361.

70  S. E l t a n t a w i, Mysterious Legislation…, s. 307–308.
71  Te o f a n e s, AM 6137, s. 343.9: ὑπό τινος Πέρσου μαγαρίτου.
72  Uznając, że słowo pojawiło się w grece za pośrednictwem syryjskiego mhāggrāyē, 

które to z kolei pochodzi od arabskiego muhājirūn – H. K a h a n e, R. K a h a n e, 
Die Margariten, ZRP 76, 1960, s. 185–204.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…228

Stefana, którego spotkał w klasztorze Mar Saba73. Warto jednak nadmienić 
w tym miejscu, że kwestia jak należy rozumieć użyte w tekście Μαγαρίτης 

– jako określenie na nawróconego na islam chrześcijanina, czy imię własne 
tejże osoby, pozostaje otwarta74. Zgodnie z islamskimi przekazami ów 
perski zabójca był jednym z jeńców, którzy dostali się do muzułmańskiej 
niewoli po bitwie pod Kadisiją (lub Nahawandem)75. O jego domniema-
nym chrześcijaństwie wspomina na przykład at-Tabari76, pojawia się też 
czasem z przydomkiem al-Majusi (al-Magusi), który wskazywałby raczej 
na wyznanie zoroastryjskie77. Wspominał o tym np. Ma’mar ibn Raszid, 
uczony kolekcjoner hadisów z połowy VIII w., którego teksty zachowa-
ne zostały w Kitāb al-Maghāzī, jednej z pierwszych biografii Proroka. 

73  Żywot Stefana Sabaity, 99–102, s. 543–545.
74  Magarites (?) #4658, [in:] PMZ Online.
75  Zgodnie z inną wersją Pers ten dostał się co prawda do niewoli podczas wojen 

toczonych przez Sasanidów, ale wcześniejszych, z Bizantyńczykami. Najpierw więc 
został jeńcem bizantyńskim, dopiero później trafił w ręce muzułmanów. W ten sposób 
część islamskich historyków mogła bez wątpliwości przydać chrześcijańskie wyznanie 
mordercy kalifa: Ta b a r i  X I V  (G. R e x  S m i t h), s. 89, przyp. 399. Kwestia odna-
lezienia się w nowych warunkach nie dotyczyła jedynie niższych warstw społeczeń-
stwa irańskiego. Po upadku imperium szachów część elit sasanidzkich, wywodząca się 
spośród arystokratycznych azadanów i asbaranów, by zachować swój status, dołączyła 
do zwycięzców, tworząc perskie wspólnoty w wielu miejscach nowego państwa muzuł-
mańskiego, niekoniecznie na wschodzie, ale również w Iraku (zwłaszcza w Basrze) czy 
w Syrii: M. Z a k a r i, Sasanid Soldiers in Early Muslim Society. The Origins of ‘Ayyārān 
and Futuwwa, Wiesbaden 1995, s. 112–202. Krótkie zestawienie różnorodnych per-
skich formacji służących w armiach muzułmańskich w okresie wczesnoislamskim zob.: 
Kh. ‘ A t h a m i n a, Non-Arab Regiments and Private Militias during the Umayyād 
Period, Ara 45. 3, 1998, s. 347–378.

76  At-Tabari wspomina go jako Abu’ Lu’aha (Ojciec Perły), młodego chrześcijań-
skiego niewolnika, którego właścicielem był al-Mughirah ibn Szu’bah (inaczej Moghira 
ibn Szo’ba, namiestnik Basry): Ta b a r i  X I V  (G. R e x  S m i t h), s. 89.

77  Chociaż być może traktowane jedynie jako pejoratywny epitet, jakim trzeba 
było określić zabójcę kalifa: B.-E.M. M a z i d, Hatespeak in Contemporary Arabic 
Discourse, Newcastle upon Tyne 2012, s. 122. Określenia majus używano również na 
osoby, które należały do wyznań niedających się jednoznacznie zakwalifikować ani do 
Ludów Księgi, ani do politeistów i pogan: J. Wa a r d e n b u r g, The Medieval Period 
650–1500, [in:] Muslim Persceptions of Other Religions. A Historical Survey, ed. i d e m, 
New York–Oxford 1999, s. 35.



Rozdział III. Wizerunek władców muzułmańskich w Chronografii… 229

Jako perski mawla78 przekazał m.in., że zabójca ‘Umara był wyznania 
zoroastryjskiego79. Sam źródłosłów słowa Μαγαρίτου wydaje się być dość 
zastanawiający, zwłaszcza biorąc pod uwagę niepewność dotychczasowych 
interpretacji, dlatego uważam, że nie można stwierdzić z całą pewnością, 
czy obecne tłumaczenia tego słowa, wskazujące jakoby Teofanes uznawał 
Persa za apostatę chrześcijańskiego, były na pewno poprawne. Z drugiej 
strony trudno spodziewać się, by pozostający przy swoich wierzeniach 
(oficjalnie) Pers, jeniec, mógł znaleźć się w Medynie, skoro taką możliwość 
dla niewolnego można było zyskać tylko za specjalną zgodą kalifa80 (być 
może jednak decyzja została podjęta ze względu na wybitne umiejętności 
niewolnika, w zakresie kowalstwa oraz stolarki81). Konwersja wydaje się 
więc pewna, przynajmniej formalnie, co nie znaczy, że Teofanesowe okre-
ślenie nie jest śladem toczącej się w łonie wspólnoty islamskiej debaty na 
temat oceny czynu Firuza (Fajruza) Nahawandiego (pod takim przydom-
kiem zna go społeczność muzułmańska, w chrześcijańskiej wersji – Feroz 
Nasrani, chociaż występują równolegle, arabskie Abu Lu’lu – Ojciec Perły 
i Lu’lu – Perła, lub perskie Abu Lo’Lo’a oraz Baba Szuja’ al-din – odważny 
ojciec wyznawca82), także dzisiaj83. W wersji sunnickiej z pewnością nie był 

78  Związany z klanem Huddān z plemienia Azd, prowadził swoją działalności 
przede wszystkim w Basrze, później również na dworze umajjadzkim w Syrii, a po 
śmierci Walida II w Hidżazie i Jemenie. Pojawia się jako istotny autorytet isnadu we 
wszystkich kanonicznych zbiorach hadisów – S.W. A n t h o n y, Ma‘mar b. Rāshid, 
[in:] EI3, eds K. F l e e t, G. K r ä m e r, D. M a t r i n g e, J. N a w a s, E. R o w s o n, 
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-3/mamar-b-
rashid-COM_36131 [dostęp: 10.05.2021 r.].

79  M a‘m a r  i b n  R a s z i d, s. 150.
80  A.M. A s -S a l l a b i, ‘Umar ibn al-Khattab. His Life and Times, vol. II, transl. 

N. K h a t t a b, International Islamic Publishing House 2007, s. 282.
81  Ch. P e l l a t, Abū Lo’lo’a, [in:] Encyclopaedia Iranica, I/3, s. 333-334; http://www.

iranicaonline.org/articles/abu-loloa-a-persian-slave-of-mogira-b [dostęp: 10.05.2021 r.].
82  Więcej zob.: H.Y.  I s h k e v a r i, S.  N e j a d, Abū Lu’lu’, [in:]  EI Online, 

eds W. M a d e l u n g, F. D a f t a r y, Leiden 2008, https://referenceworks.brillonline.
com/entries/encyclopaedia-islamica/*-SIM_0169 [dostęp: 10.05.2021 r.]; Ch. P e l l a t, 

Abū Lo’lo’a…
83  Szczególnie w kontekście debat pomiędzy ortodoksyjnymi sunnitami a szyitami: 

R. I s m a i l, Saudi Clerics and Shi’a Islam, Oxford 2016, s. 92–93.

https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-3/mamar-b-rashid-COM_36131
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-3/mamar-b-rashid-COM_36131
http://www.iranicaonline.org/articles/abu-loloa-a-persian-slave-of-mogira-b
http://www.iranicaonline.org/articles/abu-loloa-a-persian-slave-of-mogira-b
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-islamica/*-SIM_0169
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-islamica/*-SIM_0169


Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…230

uznany za wierzącego w Allaha, czego dowód możemy znaleźć chociażby 
w Sahih al-Buchariego, w której dość dokładnie, za isnadem ‘Amra ibn 
Majmuna opisano okoliczności śmierci kalifa. Zgodnie z tym hadisem 
miał on w ten sposób ustosunkować się do osoby zabójcy: Niechaj Allah 
go przeklnie. Nie traktowałem go niesprawiedliwie. Niech będzie chwała 
Allahowi, który sprawił, że nie zginąłem z ręki człowieka, który twierdziłby, 
że jest muzułmaninem84. Wcześniej Pers nazwany został też nie-arabskim 
niewiernym. Interesujące, że w tym samym przekazie pojawiła się postać 
‘Abdallaha, syna ‘Abbasa ibn ‘Abd al-Muttaliba, zwanego Ibn ‘Abbasem, 
praprzodka Abbasydów, który oskarżony został pośrednio o sprowadzanie 
niewiernych do Medyny w charakterze niewolników (chociaż kalif polecił 
mu raczej ich nawrócenie na islam, a nie pozbycie się). Z drugiej strony, 
w wersji szyickiej, Firuz jest wzorem prawowiernego muzułmanina, które-
mu pomocy w ucieczce z Medyny udzielił sam Ali85, a dowodem na to jest 
chociażby wciąż odwiedzane mauzoleum Firuza pod Kaszan, w ostanie 
Isfahan, w Iranie86. Chociaż Sean W. Anthony uznał kilka lat temu wersję 
Teofanesa za wywodzącą się z syryjskich przekazów (Teofila z Edessy), 
to jednak wyżej przedstawione rozważania pozwalają zasugerować, że 
także fragment Chronografii należy uznać za element szerszej dyskusji, 
dotyczącej pochodzenia zabójcy Ibn al-Chattaba, jaką możemy zaobser-
wować w syryjskiej i arabskiej historiografii (gdzie pierwsza z nich skupia 
się raczej na statusie społecznym mordercy, a druga na jego wyznaniu). 
Wbrew pozorom zagadnienia tego nie należałoby traktować wyłącznie 
encyklopedycznie, skoro u Dionizjusza z Tell Mahre w roli zabójcy pojawił 
się rzymski niewolnik87. Tak jak intencje syryjskiego historyka, którego 
trudno posądzać o specjalnie ciepłe uczucia wobec Konstantynopola, 
wydają się być jasne, tak i Teofanes podkreślający perskość mordercy mógł 
mieć w tym cel – wskazanie na tlący się konflikt, sprzeciw Persów wobec 

84  A l-B u c h a r i, LVII, 50.
85  M.M.J. F i s c h e r, Iran. From Religious Dispute to Revolution, Harvard 1980, 

s. 16–17.
86  M. D o w n e s, Iran’s Unresolved Revolution, Aldershot 2002, s. 7.
87  S.W. A n t h o n y, The Syriac Account of Dionysius of Tell Maḥrē concerning the 

Assassination of ‘Umar b. Al-Khaṭṭāb, JNES 69. 2, 2010, s. 209–224.



Rozdział III. Wizerunek władców muzułmańskich w Chronografii… 231

muzułmańskiej władzy, o czym niekiedy wspominał w swoich relacjach, 
właśnie na Persję wskazując jako zarzewie buntu, konkludując go opisem 
abbasydzkiej rewolucji, także w tym samym duchu (buntu Persji i jej 
ostatecznego zwycięstwa), o czym szerzej w ostatniej części książki.

Należy również zwrócić uwagę na opisane przez Teofanesa okoliczno-
ści samego morderstwa – wspomniał on, że Pers zastał ‘Umara podczas 
modlitwy, a sam akt został dokonany z pomocą miecza88. Uwypuklenie 
wątków religijnych wskazywałoby, że Wyznawca zaczerpnął wiedzę na 
temat śmierci kalifa z transmisji wersji sunnickich, podkreślających pra-
wowierność władcy. W wersji Teofanesa wydarzenie to wydaje się mieć 
bardziej dramatyczny wydźwięk niż w sunnach, bowiem zgodnie z nimi 
‘Umar żył jeszcze trzy dni89. Chronograf ocenił, że Ibn al-Chattab rządził 
dwanaście lat90. Wzmiankuje również od razu następcę kalifa – ‘Usmana, 
którego określił jako krewnego ‘Umara91. Trudno zrozumieć tę wzmiankę 
inaczej, jak sugestię, że w państwie muzułmańskim dochodziło do dzie-
dziczenia władzy w perspektywie rodowej, chociaż jak przecież wiemy, 
‘Usman został wybrany na kalifa przez radę (szurę)92.

Dokonując pewnej summy panowania ‘Umara, Tayeb El-Hibri słusznie 
zauważył, że fundamentem sukcesu tego kalifa było umiejętne odnajdy-
wanie równowagi – pomiędzy elitami Mekki i Medyny, różnymi ple-
mionami arabskimi, a także samym islamem i tradycyjnymi zwyczajami. 

88  Te o f a n e s, AM 6137, s. 343.9–10.
89  O spotkaniu ‘Umara z najważniejszymi przedstawicielami wspólnoty przed śmier-

cią, zob. m.in.: N. A b b o t t, The Ta’rīkh al-Khulafa’ of Ibn Ishāq. The Assasination 
of ‘Umar I and the Appointment of the Elective Council, [in:] e a d e m, Studies in Arabic 
Literary Papyri. I: Historical Texts, Chicago 1957, s. 80–99.

90  Te o f a n e s, AM 6137, s. 343.11.
91  Te o f a n e s, AM 6137, s. 343.11–12: καὶ μετ’ αὐτὸν ἵσταται Οὐθμάν, ὁ τούτου 

συγγενής, ὁ υἱὸς τοῦ Φάν.
92  W starszej literaturze podkreślano wątek, zgodnie z którym Ali nie przyjął kalifatu, 

nie chcąc zgodzić się na uznanie ustawodawstwa przyjętego przez Abu Bakra i ‘Umara. 
Dopiero po jego odmowie kalifat zaproponowano ‘Usmanowi. Tak na przykład twierdził 
Ronald Victor Courtenay B o d l e y  w: The Messenger. The Life of Mohammed, New 
York 1946, s. 348–349. Należy jednak zwrócić uwagę na domniemany „alidzki” charakter 
źródeł prymarnych dotyczących tego zagadnienia: M.J. K i s t e r, Notes on an Account 
of the Shura appointed by ‘Umar b. al-Khattab, JSS 9. 2, 1964, s. 320–326.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…232

To wszystko mogłoby nie przynieść zresztą pożądanych rezultatów, 
gdyby nie pewne cechy charakteru tego przywódcy, takie jak wyjątko-
wa charyzma czy ascetyczne usposobienie, które pozwalały na godzenie 
sprzecznych interesów różnorodnych grup, bez poszukiwania własnego 
krótkoterminowo pojętego zysku. Nie bez znaczenia był też fakt, że pocho-
dził z pomniejszej gałęzi rodu Kurajszytów, i jako taki nie mógł raczej 
liczyć na uzyskanie dla niej specjalnego statusu. Inaczej niż ‘Usman93.

1.3.	‘Usman ibn Affan

‘Usman jest jednym z tych władców muzułmańskich, któremu Teofanes 
poświęca najmniej uwagi. Wydaje się, że spowodowane to jest skupieniem 
się Wyznawcy na konflikcie bizantyńsko-arabskim, w którym główną rolę 
podczas panowania tego kalifa odgrywał jednak Mu‘awija. Mimo wszyst-
ko ograniczenie bezpośrednich nawiązań do kalifa (oprócz oczywiście 
uwzględnienia jego osoby w tablicach chronologicznych, gdzie nazywany 
jest Ἀράβων ἀρχηγὸς) tylko do wzmianki o przejęciu przez niego władzy, 
a następnie o tragicznej śmierci, jest zastanawiające. W pierwszej z nich94, 
wzmiankowanej powyżej, Teofanes nazwał ‘Usmana ὁ τούτου συγγενής 
kalifa ‘Umara. Wspomniał również, że był ὁ υἱὸς τοῦ Φάν. Biorąc pod uwagę 
jak mało poświęca uwagi temu panowaniu, warto odnotować, że przekazał 
jednak dość dużo informacji na temat jego osoby na wstępie. Odnotowaną 
tu tradycję pokrewieństwa z ‘Umarem być może należy łączyć się z passu-
sem dotyczącym rzekomego przekazania przez tego ostatniego kontroli 
nad zdobycznymi terenami Mu‘awiji (o czym w poprzednim podrozdziale), 
jako jeszcze jedną próbę uprawomocnienia dynastii umajjadzkiej. Trudno 
jednak zrozumieć, jeżeli faktycznie Teofanes transmitował tutaj którąś 
z wczesnych muzułmańskich wersji tej historii, skąd tak liczne odwołania 
do drugiego spośród kalifów sprawiedliwych, skoro zarówno ‘Usman, jak 
i Mu‘awija, wywodząc się z potężnego kurajszyckiego rodu Umajjadów, 

93  T. E l-H i b r i, Parable and Politics…, s. 122.
94  Te o f a n e s, AM 6137, s. 343.11–12.



Rozdział III. Wizerunek władców muzułmańskich w Chronografii… 233

mieli tak bliskie rodzinne związki z samym Prorokiem. ‘Usman był jednym 
z pierwszych popierających Muhammada, mimo że jego ród Banu Umajja 
stał w większości przeciwko muzułmanom w początkowym okresie wypeł-
niania Posłannictwa95. Syn zmarłego przedwcześnie Affana wspierał też 
ummę swoim ogromnym majątkiem. Był jednym ze słynnych emigrantów 
do Etiopii, towarzyszył Muhammadowi w jego działaniach, szczególnie 
w kontekście dyplomatycznym (rzadko brał udział w walkach zbrojnych), 
jako spokrewniony przez swoją matkę Arwę połączył się bezpośrednimi 
więzami rodzinnymi z Prorokiem, poślubiając dwie spośród jego córek 

– Rukajję oraz Umm Kulsum96.
Drugi z fragmentów poświęconych ‘Usmanowi dotyczy jego zgonu97. 

Wyznawca podał jedynie, że kalif zginął z rąk mieszkańców Medyny 
(Ἐθρίβοις – Jatrib)98. Pewną wskazówką, co do okoliczności śmierci jest 
ustęp następujący po informacji o końcu ‘Usmana (wraz z wymienieniem 
nieprawidłowej liczby lat jego panowania99), sugerujący, że natychmiast 
po niej doszło do walk wewnętrznych w łonie muzułmańskiej wspólnoty 
o schedę po kalifie100. Teofanes tym razem nie stanął po żadnej ze stron 
konfliktu, oddając jednak tą krótką wzmianką charakter śmierci ‘Usmana, 

95  Ostatnie, skrótowe omówienie życiorysu ‘Usmana, jego pochodzenia i roli jaką 
odgrywał we wczesnej ummie muzułmańskiej, zob.: H.N. K e a n e y, ‘Uthman ibn 

‘Affan: Legend or Liability?, London 2021. Dobrym wprowadzeniem w zagadnienie 
zmieniających się z czasem narracji na temat ‘Usmana jest z kolei: e a d e m, Medieval 
Islamic Historiography: Remembering Rebellion, New York–Abingdon 2013, s. 1–20.

96  Stąd jeden z jego tytułów – zu al-nurajn (właściciel dwóch świateł) – O.A. A f s a- 
r u d d i n, ‘Uthmān ibn ‘Affān, [in:] The Oxford Encyclopedia of the Islamic World, 
ed. J.L. E s p o s i t o, Oxford 2009, http://www.oxfordislamicstudies.com/article/opr/
t236/e1089 [dostęp: 10.05.2021 r.]

97  Literaturę oraz przegląd głównych analiz dotyczących tego brzemiennego w skutki 
wydarzenia znajdzie Czytelnik w reedytowanym niedawno przez Gerlach Press opraco-
waniu: M. H i n d s, The Murder of the Caliph ‘Uthmān, [in:] Studies in Early Islamic 
History. With and Introduction by G.R. Hawting, eds M. H i n d s, J. B a c h a r a c h, 
L.I. C o n r a d, P. C r o n e, Berlin 2021, s. 29–55 [pierwsza wersja: M. H i n d s, The 
Murder of the Caliph Uthmān, IJMES 3. 4, 1972, s. 450–469].

98  Te o f a n e s, AM 6147, s. 346.20–21: τούτῳ τῷ ἔτει ἐδολοφονήθη Οὐθμάν, ὁ τῶν 
Ἀράβων ἀρχηγός, ὑπὸ τῶν ἐν Ἐθρίβοις.

99  Te o f a n e s, AM 6147, s. 346.21: ἀμηρεύσας ἔτη ιʹ.
100  Te o f a n e s, AM 6147, s. 346.21–22: γέγονε δὲ ἀνασοβὴ μέσον αὐτῶν.

http://www.oxfordislamicstudies.com/article/opr/t236/e1089
http://www.oxfordislamicstudies.com/article/opr/t236/e1089


Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…234

w wyniku wewnętrznej rebelii w państwie muzułmańskim przeciwko jego 
rządom. Także wskazanie winnych nie jest pozbawione sensu, bowiem 
oprócz otwarcie występujących przeciwko kalifowi oddziałów egipskich, 
również część ówczesnych mieszkańców Medyny zajęła bardzo niejedno-
znaczne stanowisko (Ali oraz A’isza chociażby), niektórzy zaś poparli po 
prostu buntowników101. Ten brak bliższych szczegółów dotyczących postę-
powania ‘Usmana może oczywiście wynikać z niewiedzy102. Warto jednak 
zauważyć, że postępowanie trzeciego z kalifów sprawiedliwych nie było 
oceniane we wspólnocie muzułmańskiej zbyt pozytywnie103, zwłaszcza 
w kontekście dużego wsparcia udzielanego przez władcę członkom swo-
jego rodu104, a także zapędów mogących doprowadzić do ukształtowania 

101  Okoliczności oblężenia ‘Usmana w jego siedzibie w Medynie zob. D. M a d e y s k a, 
Historia świata arabskiego. Okres klasyczny od starożytności do końca epoki Umajjadów 
(750), Warszawa 1999, s. 147; W. M a d e l u n g, The Succession to Muhammad…, s. 123–131.

102  Z drugiej strony warto pamiętać uwagę Freda M. D o n n e r a, który stwier-
dził m.in., że rozeznanie się w zawiłościach islamskiej historiografii dotyczącej postaci 

‘Usmana, dokonywanych przez dziejopisów skrótów, selekcji, kompilacji, a często powtó-
rzeń i manipulacji must be at the top of our agenda when examining such compilations 

– ‘Uthmān and the Rāshidūn Caliphs in Ibn ‘Asākir’s Ta ’rīkh madīnat Dimashq: a Study 
in Strategies of Compilation, [in:] Ibn ‘Asâkir and Early Islamic History, ed. J.E. L i n d s a y, 
Princeton 2001, s. 61.

103  Przynajmniej w literaturze wczesnoislamskiej. Później, w wiekach XIII i XIV 
w sunnickiej historiografii mamy do czynienia z rehabilitacją wizerunku tak ‘Usmana, 
jak i w ogóle Umajjadów: A.M. H a g l e r, Sapping the Narrative. Ibn Kathir’s Account 
of the Shūrā of ‘Uthman in Kitab Al-Bidaya Wa-l-Nihaya, IJMES 47. 2, 2015, s. 303–321. 
Dzisiaj istnieje tendencja podkreślania pozytywnych elementów panowania ‘Usma-
na, zarówno w kontekście charakterystyki jego działań jako przywódcy religijnego: 
T. Ya m c h a n g w a d, A. S u e t a e, Personality of Caliph Uthman Ibn Affan, JIS.SU 7. 
2, 2016, s. 59–73, jak i politycznego oraz militarnego: N. R a h m a w a t i, Sistem peme-
rintahan Islam di bawah kepemimpinan Kalifah Utsman bin Affan tahun 644–656, AIM 
1. 1, 2015, s. 1–12. Warto jednak zwrócić uwagę, że głosy te pochodzą przede wszystkim 
z muzułmańskich środowisk Azji Południowo-Wschodniej, o raczej ortodoksyjnym 
nastawieniu.

104  Być może jednak ‘Usman w kontekście rozdawnictwa ziemi, łupów i tytułów 
był w pewien sposób kontynuatorem polityki ‘Umara, a to co wydawać się mogło 
niesłusznym faworyzowaniem rodu Umajja, było w istocie próbą stworzenia czegoś 
na kształt państwowej domeny, powstrzymania rozdawnictwa wszystkich dochodów 
pomiędzy członków poszczególnych plemion biorących udział w podbojach: G. L e v i 
D e l l a  V i d a, R.G. K h o u r y, ‘Uthmān b. ‘Affān, [in:] EI2, vol. X, eds P.J. B e a r m a n, 



Rozdział III. Wizerunek władców muzułmańskich w Chronografii… 235

dynastii, m.in. poprzez zmianę tytulatury z chalifat rasul Allah na chalifat 
Allah, co równało się uznaniu, iż władza kalifa pochodzi bezpośrednio od 
Boga i nie może zależeć od decyzji szury lub całej ummy105. Nie można też 
zapominać o czynnikach społecznych106. Oczywiście bardziej szczegółowe 
badania historiografii z okresu abbasydzkiego wskazują, że ocena ‘Usmana 
nie była tak jednoznaczna107, wiele zależało bowiem od sytuacji osobistej 
i zaangażowania danego autora – al-Balazuri na przykład, który był zwią-
zany z dworem kalifów al-Mutawakkila i al-Musta‘ina, odnosząc się do 
sprawy ‘Usmana próbował wskazać, że nie było tu prostego rozwiązania 

– z jednej strony należało wykazywać się posłuszeństwem wobec władcy, 
z drugiej kalif powinien słuchać swoich doradców i powstrzymywać się 
przed czynami, które można byłoby uznać za niesprawiedliwe108. At-Tabari 

Th. B i a n q u i s, C.E. B o s w o r t h, E. v a n  D o n z e l, W.P. H e i n r i c h s, Leiden 
2000, s. 946–949. Inni wyjaśniają jednak jego działania jako budowę potęgi jednego rodu, 
uznawanego za fundament nowego państwa, którego elity tak czy inaczej wywodziły się 
przecież spośród Kurajszytów: W. M a d e l u n g, The Succession to Muhammad…, s. 81.

105  Ibidem, s. 80–81.
106  Wśród nich wymienić można odczuwalną centralizację zarządu prowincjami 

i wtrącanie się w ich sprawy przez urzędy funkcjonujące przy kalifie, ciągły napływ 
ludności z Arabii do miast garnizonowych w Iraku czy Egipcie, pewne wyhamowanie 
podbojów, co skutkowało zmniejszeniem dochodów ludności przebywającej w pro- 
wincjach – F.M. D o n n e r, Muhammad and the Believers. At the Origins of Islam, Cam-
bridge (MA) 2010, s. 148–154.

107  Ocena ‘Usmana nie jest tym bardziej jednoznaczna dzisiaj. Warto w tym kontek-
ście zapoznać się ze szczegółową analizą przyczyn konfliktu przedstawioną w pracy repre-
zentującej muzułmańskich punkt widzenia na dzieje życia ‘Usmana: A.M. A s -S a l l a b i, 
The Biography of ‘Uthmān Ibn ‘Affān. Dhun-Noorayn, transl. N. K h a t t a b, Darussalam 
2007, s. 433–488. W związku z tym, że jest to książka napisana z perspektywy religijnej, 
można tym bardziej zauważyć jaką trudność sprawia ocena rządów tego kalifa sprawie-
dliwego środowiskom islamskim.

108  Ten element wyważonej oceny poszczególnych władców przez historyków 
i myślicieli politycznych doby Abbasydów będzie dotyczył także m.in. takich postaci 
jak np. Jazyd ibn Mu‘awija, który w znacznie szerszym zakresie niż ‘Usman stał się 
antywzorem kalifa. Mimo to w myśli politycznej kalifatu rzadko wyrażano explicite 
poparcie dla rebelii przeciwko takiemu władcy, choćby nie sprawował władzy sprawiedli- 
wie (co nie znaczy, że nie zauważano jego wad lub podejmowano się obrony danego, źle 
postępującego kalifa): H.H. L i e w, Piety, Knowledge, and Rulership in Medieval Islam: 
Ibn al-Jawzī’s Ameliorative Politics, PhD Thesis, The Harvard University, Cambridge 
(MA) 2018, s. 196–232.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…236

z kolei, zdystansowany od dworu, mógł pozwolić sobie na bardziej do- 
gmatyczne stanowisko, legitymizując możliwość użycia przemocy w obro-
nie sprawiedliwości, nawet w stosunku do kalifa109.

Reasumując, brak jakichkolwiek szczegółów dotyczących oceny pano-
wania ‘Usmana, zwłaszcza w kontekście co najmniej dwukrotnego pod-
kreślenia szczególnych związków ‘Umara ibn al-Chattaba z Umajjadami, 
sugeruje potrzebę zastanowienia się z jakich konkretnie źródeł czerpał 
swoje informacje na ten temat Teofanes110. Pominięcie niechlubnych 
opinii dotyczących tego władcy, którego można byłoby traktować jako 
pierwszego kalifa z Banu Umajja111, może sugerować, że nie korzystał on 

109  Z analizą historiografii z okresu wczesnych Abbasydów w kontekście postaci 
‘Usmana można zapoznać się w: H.N. K e a n e y, Confronting the Caliph: ‘Uthmân 
b. ‘Affân in three ‘Abbasid Chronicles, SIsl (Nouvelle édition/new series) 1, 2011, s. 37–65. 
Jak napisał Tayeb E l-H i b r i  panowanie ‘Usmana historycy wykorzystywali, aby odpow-
iedzieć na pytanie whether it is legitímate to use force to déposé a reigning monarch, and 
how this political upheaval can bring a social and religious shakeup in the life and fate of the 
community – Reinterpreting Islamic Historiography: Hârûn al-Rashîd and the Narra-
tives of the ‘Abbâsid Caliphate, Cambridge 1999, s. 84. Oczywiście odpowiedzi udzielali 
najczęściej w zależności od tego, jaką pozycję zajmowali wobec bieżących problemów 
oraz aktualnych władców panujących w okresie, w którym tworzyli.

110  W tym kontekście warto przypomnieć i tę interpretację, zgodnie z którą śmierć 
‘Usmana była na rękę Mu‘awiji, który nie przedsięwziął odpowiednich środków by pomóc 
trzeciemu kalifowi sprawiedliwemu stłumić bunt, który ostatecznie skończył się śmiercią 
Ibn Affana. Dzięki temu syn Abu Sufjana uzyskał wyraźny pretekst do usamodzielnienia 
się od Mekki i Medyny, a następnie przejęcia władzy nad całym kalifatem: S.K. A b d 
a l -J a n a b i, A.J.J. a l-H i l a l i, The Historical Starting…, s. 1134.

111  Potomkowie ‘Usmana byli związani z dynastią panującą także po śmierci ojca. 
Prawdopodobnie najstarszy z jego synów ‘Amr poślubił córkę Mu‘awiji, Ramlę. Nie 
znaczy to, że nie brał udziału w intrygach zarówno przeciwko Jazydowi, następcy zało-
życiela dynastii, jak i przeciw linii bocznej, Marwanidom. Jeden z jego synów, Cha-
lid, pozostał w Medynie i odgrywał tam dość istotną rolę, będąc w bliskich relacjach 
rodzinnych z resztą Banu Umajja w Syrii. Inny syn ‘Usmana, Abu Sa‘id Aban, pełnił rolę 
namiestnika Medyny za panowania ‘Abd al-Malika. Z kolei Sa‘id, czwarty spośród synów 
ibn Affana, odnosił sukcesy militarne w Azji Środkowej jako namiestnik Chorasanu 
jeszcze w latach siedemdziesiątych VII w. Jego popularność wzrosła do tego stopnia, 
że Mu‘awija odwołał go ze stanowiska. Sa‘id był zresztą mężem siostry kalifa, córki 
Abu Sufjana, o imieniu Ramla. Jego córka, A’isza, wyszła za jednego z synów Mu‘awiji 

– ‘Abd Allaha. Córka z drugiego małżeństwa Sa‘ida, znana pod imieniem Umm Sa‘id 
była żoną kolejno Hiszama ibn ‘Abd al-Malika (kalifa), al-‘Abbasa ibn al-Walida (syna 



Rozdział III. Wizerunek władców muzułmańskich w Chronografii… 237

z materiałów bliskich Abbasydom112, w których dość dokładnie wyliczone 
zostały przewiny trzeciego spośród kalifów sprawiedliwych, chociażby 
nawet (jak al-Balazuri) bronili oni prawowierności jego władzy. Skądinąd 
wiemy zaś, że metoda przemilczenia pewnych niewygodnych faktów była 
jednym z ulubionych środków propagandowych, stosowanych przez 
marwanidzką linię Umajjadów113

1.4.	 Ali

Podobnie jak w przypadku ‘Usmana, także Ali nie został odpowiednio 
doceniony przez Wyznawcę. Chronograf wzmiankuje czwartego kalifa 
sprawiedliwego właściwie tylko w charakterze oponenta Mu‘awiji. Jego 
relacja sugeruje również, że obydwaj władcy rządzili właściwie nieza-
leżnie od siebie, na równych prawach, natychmiast po śmierci ‘Usmana. 
Interesujące, że jest to przecież zgodne z ugruntowanymi tradycjami 
muzułmańskimi, gdzie Mu‘awija, nawet w narracjach wrogich jego osobie 
i całej umajjadzkiej dynastii, przedstawiany był jako pełnoprawny kan-
dydat do funkcji kalifa, który prawa do tejże rościł sobie natychmiast po 
śmierci ‘Usmana, nie występując już więcej jedynie jako namiestnik Syrii, 
ale pretendent do najwyższego urzędu wspólnoty. Dlatego też w chrono-
logii, szczególnie syryjskiej, lata jego panowania mierzone są co najmniej 
od 656 r., od czasu bitwy wielbłądów114. Wizja Teofanesa jest jednocześnie 

kalifa al-Walida I) i ‘Abd al-Azīza, syna ‘Umara II. Na temat potomków ‘Usmana zob. 
doskonały rozdział Asada Q. A h m e d a: The Religious Elite of the Early Islamic Ḥijāz. 
Five Pros0pographical Case Studies, Oxford 2011, s. 106–134.

112  Oczywiście nie tylko Abbasydzi podkreślali związki pomiędzy ‘Usmanem 
a Mu‘awiją. Należy tu wspomnieć chociażby jednego z czterech towarzyszy Alego, Abu 
Zarr al-Ghifariego, znanego ze swojego konfliktu z synem Abu Sufjana, a jednocześnie 
wygnanego przez ibn Affana, którego oskarżał o niesprawiedliwą redystrybucję podat-
ków i łupów z wypraw, a także faworyzowanie Banu Umajja: H.I. H a n ç a b a y, Was 

Abū Dharr al-Ghifārī “Exiled” to al-Rabadha? A Review on the Relations between Caliph 
‘Uthmān and Abū Dharr al-Ghifārī, Ilah 5. 1, 2014, s. 37–58.

113  A. A l a j m i, Kh. K e s h k, Umayyad Ideology…, s. 17–21.
114  Więcej na ten temat: Kh. K e s h k, When did Mu‘āwiya become Caliph?, JNES 

69. 1, 2010, s. 31–42.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…238

zgodna z chronologią kształtowania się przekonania o tym, że Ali powi-
nien zostać uznany za kalifa, o czym możemy mówić dopiero w końcu 
VIII w., w odległych (w kontekście Bizantyńczyków) regionach połu-
dniowego Iraku, w środowiskach Kufy, pozostających tam pod zrozumia- 
łym wpływem grup protoszyickich115. Tak czy inaczej, wersja taka kolejny 
raz wydaje się przychylna raczej Umajjadom, a nie Abbasydom.

Teofanes przedstawił Alego w relacji, w której opisał zamordowanie 
‘Usmana i starał się nakreślić sytuację w kalifacie po jego śmierci. Syn Abu 
Taliba został określony przez Wyznawcę jako kuzyn (ἀνεψιὸν τοῦ Ἀλή) 116 
i zięć Muhammada (γαμβρὸν ὄντα τοῦ Μουάμεδ)117, co jest oczywiście zgod-
ne z prawdą. Ali był synem Abu Taliba, stryja Proroka i jego przybranego 
ojca, głowy rodu Haszymitów. Prawdopodobnie po bitwie pod Badrem 
(624) Muhammad oddał Alemu swoją córkę, Fatimę, za żonę. W relacji 
Teofanesa nie pojawiło się jednak nawiązanie do usynowienia Alego przez 
Muhammada, co jest podkreślane w spuściźnie szyickiej, podobnie jak fakt 
wyznaczenia go na następcę nad stawem Chumm, po ostatniej, „poże-
gnalnej” pielgrzymce do Mekki. Co więcej, w relacji z AM 6151, w której 
Wyznawca wspomniał o śmierci Alego, przedstawił go ponownie, tym 
razem bez wskazania na konotacje rodzinne z Prorokiem, właściwie jako 
obcego Arabom, podkreślając, niezgodnie z prawdą historyczną, ale może 
nawiązując do pochodzenia części zwolenników, że związany był z Persją 
(Ἀλή, ὁ τῆς Περσίδος)118. W przekazie Chronografii Ali jest właściwie tylko 
kandydatem do stanowiska kalifa, popieranym przez ludzi pustyni119, 
podczas gdy Mu‘awija był wybrany na władcę przez mieszkańców Syrii 

115  I-We n  S u, The Early Shi‘i Kufan Traditionists’ Perspective on the Rightly Guided 
Caliphs, JAOS 141. 1, 2021, s. 27–47. O trudnym do zrozumienia konglomeracie idei two-
rzonych w środowisku ówczesnej Kufy, charydżyckich, protoszyickich, ale też związanych 
z głębokimi podziałami plemiennymi zob.: M. H i n d s, Kūfan Political Alignments 
and Their Background in the Mid-Seventh Century A.D., IJMES 2.4, 1971, s. 346–367.

116  Te o f a n e s, AM 6147, s. 346.22–23.
117  Te o f a n e s, AM 6147, s. 346.23.
118  Te o f a n e s, AM 6151, s. 347.26–27.
119  Te o f a n e s, AM 6147, s. 346.22: ὅσοι γὰρ κατὰ τὴν ἔρημον ὑπῆρχον, τὸν Ἀλὴ 

ἤθελον.



Rozdział III. Wizerunek władców muzułmańskich w Chronografii… 239

i Egiptu, krain z pewnością bardziej szanowanych przez Teofanesa120. We 
fragmencie tym bizantyński kronikarz stwierdził też, że Umajjada wygrał 
tę wojnę i został kalifem praktycznie bezpośrednio po ‘Usmanie121, co 
potwierdza zresztą wprowadzona przez niego chronologia, w ogóle nie- 
uwzględniająca panowania Alego122. Trudno jednak nie zauważyć, że 
w kolejnej relacji, z AM 6148, dotyczącej bitwy na równinie Siffin, Teo
fanes stwierdził, że to Mu‘awija wystąpił przeciwko Alemu, a nie na odwrót 
(τούτῳ τῷ ἔτει ἐπεστράτευσε Μαυΐας κατὰ Ἀλή123). Teofanes wymienił tutaj 
dwie miejscowości Barbalissos oraz Kaisarion. Pierwszą z nich łączy się 
z Balis, drugą natomiast z Neocezareą, czy też Dibsi Faradż124. Opis w tym 
fragmencie sugeruje zdecydowanie bitwę na równinie Siffin, natomiast 
lokacja ta wymieniona została przez Teofanesa bezpośrednio dopie- 
ro w relacji AM 6151, nie odnosząc się jednakże do samej bitwy, tylko 
do śmierci Alego125. Tak czy inaczej w AM 6148 Wyznawca prawidło- 
wo wskazał miejsce bitwy, wspominając, że znajdowało się ono niedale- 
ko Eufratu – faktycznie Siffin położone było kilkaset metrów od rzeki.

Opis bitwy różni się moim zdaniem znacznie od innych tekstów 
(Michała Syryjskiego czy Kroniki do 1234 r.), których autorzy mieli korzy-
stać z dzieła Teofila z Edessy. Tylko u Teofanesa zauważyć można podkre-
ślenie znaczenia tzw. bitwy o wodę126. Wydaje się to zaś dość interesujące, 
zważywszy na dużą rolę tego epizodu w historiografii muzułmańskiej127, 

120  Te o f a n e s, AM 6147, s. 346.23–24: οἱ δὲ κατὰ Συρίαν καὶ Αἴγυπτον τὸν Μαυΐαν 
ἤθελον.

121  Te o f a n e s, AM 6147, s. 346.24: ὃς καὶ ἐνίκησε καὶ ἐκράτησεν ἔτη κδ. ʹ
122  Te o f a n e s, AM 6148, s. 346.25: Ἀράβων ἀρχηγὸς Μαυΐας ἔτη κδ.
123  Te o f a n e s, AM 6148, s. 346.27.
124  Te o f a n e s  (C. M a n g o , R. S c o t t), s. 483, przyp. 2.
125  Te o f a n e s, AM 6151, s. 347.26.
126  Zestawienie zob. R. H o y l a n d, Theophilus of Edessa’s Chronicle and the Circu-

lation of Historical Knowledge in Late Antiquity and Early Islam, Liverpool 2011, s. 147.
127  Różnorodne relacje dotyczące bitwy o wodę zostały omówione przez Aarona 

M. H a g l e r a  w jego dysertacji: The Echoes of Fitna. Developing Historiographical 
Interpretations of the Battle of Siffin, PhD Thesis, Unversity of Pennsylvania 2011, s. 24–25, 
51–58, 123–129, 179–184, 250–255, 280–283. Muzułmańska wersja wydarzeń por. opra-
cowanie Alego Muhammada a s-S a l l a b i e g o: ‘Ali ibn Abi Tālib. Volume Two, transl. 



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…240

powstałej wokół starcia na równinie Siffin. Historycy islamscy przedsta-
wiają decyzję Mu‘awiji, aby odmówić dostępu do wody z Eufratu wojskom 
Alego, jako niegodną, przeciwstawiając ją opisowi zachowania czwartego 
kalifa po tym, kiedy jego armia w walce uzyskała dostęp do brzegu rzeki 

– syn Abu Taliba miał zezwolić Umajjadom na korzystanie z wody. Jest 
to z pewnością jeden z tych fragmentów historii starcia i arbitrażu na 
równinie Siffin, który szczególnie chętnie wykorzystywano w tworzeniu 
propagandy przeciwnej dynastii założonej przez Mu‘awiję128. Tym bardziej 
interesujące jest w jaki sposób przedstawił to wydarzenie Chronograf 

– Bizantyńczyk uznał, że odcięcie ludzi Alego od wody było wybiegiem, 
który pozwolił Umajjadom uzyskać przewagę w starciu. Żołnierze czwar-
tego kalifa mieli też zacząć dezerterować z powodu pragnienia129. W ten 
sposób, jak podkreślił Teofanes, Mu‘awija osiągnął zwycięstwo, nie tocząc 
bitwy130. Trudno jednoznacznie stwierdzić, czy bizantyński kronikarz 
odniósł się do działań umajjadzkiego przywódcy pozytywnie, doceniając 
znaczenie fortelu polegającego na odcięciu dostępu do wody, czy też raczej 
podkreślił w ten sposób, iż pierwszy Umajjada wygrał nie w starciu zbroj-
nym, ale dzięki podstępowi. Jednocześnie nie wspomniał w ogóle o tym, 

N. K h a t t a b, International Islamic Publishing House 2011, s. 19–250, a także pracę 
wydaną w jednym z najważniejszych ośrodków teologii szyickiej na świecie, w Kom w Ira-
nie: J. H u s s a i n, Biography of Imam Ali Ibn Abi Talib, transl. S.T. B i l g r a m i, Qom 
2007, s. 449–499. Arbitraż nie jest zresztą jedynie ciekawostką historyczną, w społecz-
nościach muzułmańskich to istotne wydarzenie także w kontekście tworzenia różnych 
koncepcji jurystycznych dzisiaj: P. P e s t, Religijne uwarunkowania arbitrażu w krajach 
islamskich, ADR 2. 10, 2010, s. 63–71, czego najlepszym dowodem są wymienione powyżej, 
anglojęzyczne prace islamskie, o raczej propagandowym, a nie badawczym charakterze.

128  Jak podkreślił słusznie Aaron M. Hagler, jest coś fascynującego w tym jak takty-
czna w swej istocie decyzja stała się fundamentem pod proces demonizowania Mu‘awiji 
w relacjach powstałych w okresie abbasydzkim: the decision to bar ‘Ali and his companions 
from the waters of the Euphrates River, while certainly cynical and wicked, was ultimately 
nothing more than a military tactic and, from a literary standpoint, is presented a way 
to demonize Mu‘āwiya and the Syrians early in the Ṣiffīn narrative – A.M. H a g l e r, 
Repurposed Narratives: The Battle of Ṣiffīn and the Historical Memory of the Umayyad 
Dynasty, IMEMS 3. 1, 2013, s. 19.

129  Te o f a n e s, AM 6151, s. 347.2–3.
130  Te o f a n e s, AM 6151, s. 347.3–4: Μαυΐας δὲ οὐκ ἤθελε πολεμῆσαι· ἀλλ’ ἀπονητὶ 

τὴν νίκην ἤρατο.



Rozdział III. Wizerunek władców muzułmańskich w Chronografii… 241

że ta część starcia na równinie została najprawdopodobniej przegrana 
przez wojska Mu‘awiji, a oddziały syna Abu Taliba zdobyły ostatecznie 
dostęp do rzeki. Co więcej, napisał o ucieczce z obozu Alego – to fak-
tycznie miało miejsce, ale spowodowane było przyjęciem warunków arbi-
trażu131, na który nie chciała się zgodzić część szczególnie fanatycznie 
oddanych literze Koranu132 zwolenników, czyli charydżytów133. Z relacji 

131  Analiza różnorodnych przekazów i wariantów porozumienia pomiędzy Alim 
a Mu‘awiją pod Siffin zob.: M. H i n d s, The Siffin Arbitration Agreeement, JSS 17, 1972, 
s. 93–129.

132  O odwołaniach do Świętej Księgi na polu muzułmańskich bitew zob. m.in.: 
G.H.A. J u y n b o l l, The Qur’an Reciter of the Battlefield and Concomitant Issues, 
ZDMG 125, 1975, s. 11–27. O ruchu odwołującym się do znaczenia Koranu oraz jego 
roli w historii pierwszych dziesięcioleci państwa muzułmańskiego: i d e m, The Qurrā’ 
in Early Islamic History, JESHO 16, 1973, s. 113–129. Na temat podziału pomiędzy tych, 
którzy uznawali przede wszystkim autorytet pisma a zwolenników tradycji ustnych we 
wczesnym islamie zob.: G.R. H a w t i n g, The Significance of the Slogan La Hukm Illa 
Lillah and the References to the Ḥudūd in the Traditions about the Fitna and the Murder 
of ‘Uthmān, BSOAS 41, 1978, s. 453–463.

133  Nie podważając summy wiedzy dostępnej na temat ruchu charydżyckiego w okresie 
wczesnoislamskim (szczególnie w kontekście fundamentalnych zasad ruchu, odnośnie 
wyboru kalifa niezależnie od pochodzenia jako tego, który wykazywał się największą 
odwagą i oddaniem w szerzeniu islamu: Ch. D é c o b e r t, Le mendiant et le combattant. 
L’institution de l’islam, Paris 1991, s. 107–121) należy zwrócić uwagę na nie tak dawno 
ogłoszoną na uniwersytecie w Edynburgu pracę doktorską Hannah-Lena H a g e m a n n, 
w której zaprezentowała ona badania na temat wizerunku sekty w źródłach z IX–X w. 
Zasugerowała ona, że część dostępnych relacji zdradza pewne stałe schematy strukturalne, 
pełne ustalonych toposów (jak chociażby „wojowniczość” charydżytów), a ich celem jest 
nie tyle przedstawienie historii samego ruchu, ale odniesienie się krytycznie do innych 
ważkich problemów ummy. Sami charydżyci, ze swoimi monotonnie powtarzanymi, 
tymi samymi argumentami, służą jako tzw. „zły przykład”, będąc wygodnym do użycia 
motywem, pozwalającym na łatwe wykazanie zasadności odrzucenia niektórych postaw, 
przede wszystkim związanych ze skrajnie rozumianą literalną pobożnością, co prowadzić 
może do rozbijania jedności wspólnoty, przekraczania granic etycznych, m.in. poprzez 
zabijanie innych muzułmanów. Charydżytyzm służył więc według autorki za swoistą 
przestrogę przed podobnymi działaniami. Powstaje więc pytanie, czy wszelkie przyda-
wane im działania miały miejsce faktycznie, czy też były jedynie elementem tej właśnie 
narracji – History and Memory. Khārijism in Early Islamic Historiography, PhD The-
sis, The University of Edinburgh 2014, s. 256–262. Brak wiarygodnej bazy źródłowej 
dotyczącej ruchu charydżytów, skłonił już wcześniej badaczy do sięgnięcia po materiał 
faktograficzny innego rodzaju, np. numizmatyczny: A.R. G a i s e r, What do we learn 



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…242

Teofanesa wynika jednak, że zwolennicy Alego opuścili go z powodu 
pragnienia, w domyśle – nie byli zbyt przywiązani do swojego przywódcy, 
skoro zadecydowała o tym tak „błaha” przyczyna.

Wyznawca nie zwrócił również uwagi na okoliczności śmierci Alego, 
wspominając jedynie, że został zamordowany134, kiedy Arabowie stali 
na równinach Siffin135. Szczegół ten nie jest oczywiście zgodny z chro-
nologią wydarzeń. Połączenie ostatecznie nieudanej dla Alidów bitwy 
ze śmiercią Alego, pozwoliło jednak wytłumaczyć zwycięstwo Mu‘awiji 

about the early Kharijites and Ibadiyya from their coins?, JAOS 130, 2010, s. 167–187. Autor 
wykazał m.in. brak widocznych tendencji do wyraźnego odróżnienia się od reszty ummy 
na monetach wytwarzanych przez grupy związane z charydżytami. Z drugiej strony 
podobny materiał źródłowy pozwala nam lepiej zrozumieć środki używane przez rządzą-
cych Umajjadów w kontekście legitymizowania swojej pozycji wobec grup charydżyckich 
na danym terytorium: S.D. S e a r s, The Legitimation of al-Hakam b. al-’As…, s. 5–25. 
Na temat szybko postępujących podziałów w łonie sekty zob.: W. M o n t g o m e r y 
Wa t t, The Formative Period of Islamic Thought, Edinburgh 1973, s. 26–28; i d e m, 
Kharijite Thought in the Umayyad Period, I 36.3, 1961, s. 215–231. Te podziały pozwa-
lają nam zresztą zrozumieć, że część grup charydżyckich dość łatwo zaczęła korzystać 
z ogólnych prądów rozwoju gospodarczego danych terytoriów (np. transsaharyjskiego 
handlu niewolnikami) nowego imperium, czego przykładem są chociażby przedsta-
wiciele umiarkowanych ibadytów: E. S a v a g e, A Gateway To Hell, A Gateway To 
Paradise. The North African Response to the Arab Conquest, Princeton 1997, s. 67–88. 
Por. też. V. P r e v o s t, La formation des réseaux ibadites nord-africains (VIIIe–XIIe siècle), 
[in:] Espaces et Réseaux en Méditerranée VIe–XVIe siècle, vol. II: La formation des réseaux, 
eds D. C o u l o n, Ch. P i c a r d, D. Va l e r i a n, Paris 2007, s. 167–186. Nie znaczy to, że 
zapomnieli o swoim dziedzictwie: L. Ve c c i a  Va g l i e r i, The ‘Alī-Mu‘āwiya conflict 
and the Khārijite secession reexamined in the light of ‘Ibadite sources, [in:] Proceedings of the 
Twenty-second Congress of Orientalists held in Istanbul September 15th to 22nd, 1951, vol. II: 
Communications, ed. Z.V. To g a n, Leiden 1957, s. 233–237; L. Ve c c i a  Va g l i e r i, 
Traduzione di passi riguardanti il conflitto ‘Alī-Mu‘āwiya e la secessione khārigita dal 
Kitāb al-Jawāhir di al-Barrādī. (Appendice all’articolo apparso nel precedente fascicolo 
di questi Annali, N. S., vol. IV, 1–94). AION 5, 1953, s. 1–98; e a d e m, Il conflitto ‘Alī-
Mu‘āwiya e la secessione khārigita riesaminati alla luce di fonte ibāḍite, AION 4, 1952, 
s. 1–94. Specjalistą zajmującym się ibadytami w średniowieczu był też polski orientalista 
Tadeusz L e w i c k i, zob. m.in.: Les ibāḍites dans l’Arabie du Sud au moyen âge, FO 
1, 1959, s. 3–17; La répartition géographique des groupements ibadites dans l’ Afrique du 
Nord au moyen-âge, RO 21, 1957, s. 301–343.

134  Te o f a n e s, AM 6151, s. 347.26–27: ἐδολοφονήθη Ἀλή, ὁ τῆς Περσίδος.
135  Te o f a n e s, AM 6151, s. 347.26: τῶν δὲ Ἀράβων ὄντων εἰς τὸ Σαπφίν.



Rozdział III. Wizerunek władców muzułmańskich w Chronografii… 243

bez odwoływania się do zagadnienia arbitrażu czy też kwestii braku kon-
kluzji w starciu na równinie, o czym dość wyraźnie wspominają przecież 
przekazy syryjskie, zarówno Michał Syryjczyk, jak i Kronika do 1234 r.136 
Stanowi to znaczną różnicę pomiędzy nimi a wersją Teofanesową. Co 
więcej, chociaż Teofanes nie zauważa okoliczności śmierci Alego, to 
jednak wspomina w kolejnym ustępie swojej kroniki o powstaniu sekty 
charydżytów137. Nie łączy ich jednak z czwartym kalifem sprawiedliwym, 
wskazując, że stanowili oni problem dla Mu‘awiji138. Jeżeli są to celowe 
przemilczenia, a nie wynik braku wiedzy, to wydają się być wielce symp-
tomatyczne. Jednym tropem prowadzącym do jakichkolwiek związków 
pomiędzy nowymi problemami Umajjady a Alim byłyby: podkreślenie 
perskiego pochodzenia charydżytów, a także kolejny ustęp, w którym 
Wyznawca stwierdził m.in., że nowy przywódca Umajjadów wywyższył 
Arabów syryjskich względem tych żyjących w Iraku139, co można uznać 
za pokłosie wygranej wojny domowej. Nie znajdziemy jednak w wyżej 
wspomnianych fragmentach żadnego bezpośredniego nawiązania do 
Alego, trudno więc powyższe dywagacje traktować jako wiążące. Można 
jedynie zauważyć, że uwagi Teofanesa dotyczące w tym miejscu bardziej 
kwestii społecznych niż personalnych, są zbieżne ze współczesnymi inter-
pretacjami ruchu charydżyckiego, w którym niektórzy badacze upatrują 

136  Zestawienie zob. R. H o y l a n d, Theophilus of Edessa’s Chronicle…, s. 147.
137  Te o f a n e s, AM 6152, s. 347.30–31: τούτῳ τῷ ἔτει ἀνεφάνη αἵρεσις Ἀράβων, οἱ 

λεγόμενοι Χαρουργῖται.
138  Te o f a n e s, AM 6152, s. 347.31–32: Μαυΐας δὲ τούτους χειρωσάμενος τοὺς ἐν 

Περσίδι ἐταπείνωσεν, τοὺς δὲ ἐν Συρίᾳ ὕψωσεν. Chociaż duża grupa pierwszych charydży-
tów została niemal unicestiowana przez zwolenników Alego w 658 r. pod Nahrawanem 
(M. M o r o n y, Al-Nahrawān, [in:] EI2, vol. VII: Mif-Naz, eds C.E. B o s w o r t h, E. v a n 
D o n z e l, W.P. H e i n r i c h s, Ch. P e l l a t, Leiden 1993, s. 912–913) to wskazanie 
przez Teofanesa na Mu‘awiję jako tego, który miał problem z tą grupą nie jest absolut- 
nie pozbawione sensu. Według Martina H i n d s a, opozycja charydżycka we wczesnym 
okresie umajjadzkim wynikała przede wszystkim z konieczności oporu wobec nieko-
rzystnych dla nich decyzji lokalnych irackich przywódców plemiennych, na których 
poparciu nowa dynastia oparła swoją władzę w tym regionie. W tym sensie charydżyci 
chcieli po prostu powrotu do polityki balansu, jaką realizował wcześniej ‘Umar: Kūfan 
Political…, s. 346–367.

139  Te o f a n e s, AM 6152, s. 347.32 – 348.1–2.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…244

swoistej reakcji niezadowolenia z polityki syna Abu Taliba, który nie 
przywrócił ich przywilejów, uzyskanych za ‘Umara, a utraconych w czasie 
panowania Ibn Affana140.

Reasumując, wbrew znaczeniu jakie Ali zdobył wśród muzułmanów141 
(chociażby w folklorze142, nie tylko zresztą jako przywódca religijny czy po- 

140  Tak na przykład: M.A. S h a b a n, Islamic History. A New Interpretation. I A.D. 
600–750 (A.H. 132), Cambridge 1971, s. 71–72. Należy pamiętać, że we wczesnym islamie 
istniała również opozycyjna wobec charydżytów wspólnota murdżytów, którzy uznając, 
że tylko Allah może decydować o ostatecznym losie ludzi, odrzucali możliwość uzna-
nia kogoś za niewierzącego z powodu jego czynów (poza szirkiem, czyli oddawaniem 
boskiej czci komuś innemu niż sam Bóg). Zgodnie z tą doktryną nie można było potę-
piać też Umajjadów, uznając ich za pełnoprawnych muzułmanów: D. L a w, Radical 
Islam and the Revival of Medieval Theology, Cambridge 2012, s. 13–29; S.S. A g h a, 
A Viewpoint of the Murji’a in the Umayyad Period. Evolution through Application, JIS 8. 1, 
1997, s. 1–42.

141  Dobrze ujął to w swoim najnowszym opracowaniu życia Alego Hassan A b b a s, 
zauważając, że syn Abu Taliba nie jest nadal postacią stricte historyczną, gdyż dyskusje 
na jego temat dotyczą również spraw współczesnych, związanych z układem sił na Bli-
skim Wschodzie: Ali’s life is inextricably linked with the history and politics of Islam. It 
is as relevant to Islam’s rise and growth as it is to the contemporary trials and tribulations 
faced by its adherents – The Prophet’s Heir. The Life of Ali Ibn Abi Talib, New Haven 
2021, s. 1. Autor dokonał jednocześnie interesującej reinterpretacji dziedzictwa Alego, 
nawiązując do popularnych dzisiaj idei powszechnej tolerancji – ibidem, s. 195–201. 
Tradycyjne, islamskie (zdecydowanie nienaukowe) spojrzenie na postać czwartego kalifa 
znaleźć można w dwutomowym opracowaniu Alego Muhammada S a l l a b i e g o: ‘Ali 
ibn Abi Tālib, vol. I, transl. N. K h a t t a b, International Islamic Publishing House 2011, 
s. 467–629 (w kontekście podejmowanych przez syna Abu Taliba działań w zakresie 
administracyjnym i fiskalnym); ‘Ali ibn Abi Tālib…, vol. II, s. 603–638 (okoliczności 
śmierci kalifa). Pamiętajmy również o roli Alego względem zebrania materiałów do 
fundamentalnej dla islamu księgi, Koranu: S. K a r a, The Suppression of ‘Alī ibn Abī 
Tālib’s Codex: Study of the Traditions on the Earliest Copy of the Qur’ān, JNES 75. 2, 
2016, s. 267–289. W tekście tym znajdziemy zresztą dość istotną myśl ogólną – gdyby 
współcześni badacze początków islamu mieli rację, i powstałby on w wyniku konfliktów 
pomiędzy walczącymi o władzę grupami sunnickimi, szyickimi, charydżyckimi, umaj-
jadzkimi czy abbasydzkimi, to czy nie powstałoby też kilka wersji Koranu? Por.: i d e m, 
In Search of Ali Ibn Abi Talib’s Codex History and Traditions of the Earliest Copy of the 
Qur’ān, Berlin 2018, s. 133–152.

142  Osoba Alego służyła chociażby jako pretekst do podtrzymania zwyczajów 
danego regionu: J.L. L e e, The New Year’s Festivals and the Shrine of ‘Ali ibn Abi Talib 
at Mazar-i Sharif, Afghanistan, PhD Thesis, The University of Leeds 1998, s. 256–264.



Rozdział III. Wizerunek władców muzułmańskich w Chronografii… 245

lityczny143), Teofanes nie uznał go nawet za pełnoprawnego władcę144. 
Przedstawił domniemanego przybranego syna Muhammada jako uzur-
patora, który dość szybko przegrał wojnę z Mu‘awiją. Co więcej, jawi się 
on w tych fragmentach jako człowiek popierany albo przez „ludzi pustyni” 
albo przez Persów, a więc elementy obce względem rdzenia nowego muzuł-
mańskiego państwa, którymi dla Teofanesa wydają się być Syria i Egipt. 
Za jedyny wyjątek należy uznać ustęp znajdujący się w AM 6151, w którym 
Wyznawca odnosząc się do zamordowania Alego napisał, że Mu‘awija 
został samodzielnym, pojedynczym władcą (μονοκρατορεῖ Μαυΐας)145.

Chronograf nie oddał żadnej spośród alidzkich tradycji przydających 
ostatniemu sprawiedliwemu kalifowi cech wyróżniających go spośród 
nich, szczególnie w porównaniu z Mu‘awiją, ale też Abbasydami146. 

143  Dobrym przykładem niech będzie tutaj odwoływanie się do dziedzictwa Alego 
w zakresie… edukacji: A.A. R o s t a m i-N a s a b, O. Ta j e d i n i, A. S a d a t m o o s a v i, 
Examination of the “Theory of Guidance” in the View of ‘Ali ibn Abi Talib (a): An Explo-
ration into the Nahj Al-Balaghah, JRCE 25. 2, 2016, s. 203–220. Autorzy swoją pracę 
oparli na analizie Nahdż al-Balagha, zbioru kazań, wypowiedzi i listów przypisywanych 
Alemu, zebranych w X w. przez a l-S z a r i f a  a l-R a d i e g o  (w języku polskim wydane 
niedawno: Nahdż al-Balagha, tłum. szejk A. M i e r n i k, Al-Mahdi Institute (UK) 
2012, wcześniej dostępny był jedynie wybór: A l i  i b n  A b i  Ta l i b, Aforyzmy, tłum. 
J. D a n e c k i, Warszawa 1990, na temat stylu tego dzieła, wskazującego na to, że jego 
autor związany był z Arabią zob.: T. Q u t b u d d i n, The Sermons of ‘Ali ibn Abi Talib. 

At the Confluence of the Core Islamic Teachings of the Qur’an and the Oral, Nature-Based 
Cultural Ethos of Seventh Century Arabia, AEsM 42. 1, 2012, s. 201–228). Oczywiście 
spuścizna ta tym bardziej analizowana jest w pracach dotyczących politologii czy sto-
sunków społecznych, a według ich autorów myśl Alego może stanowić inspirację do 
wprowadzania reform w tych dziedzinach także dzisiaj: P.Gh. F e r i z h a n d i, La 
gouvernance dans la pensée du calife Ali ibn Abî Tâlib (600–661 EC) dans sa Lettre 53 
au gouverneur Mâlik al-Ashtar al-Nakha’î (m. 658 EC) et sa réception jusqu’à nos jours, 
MA Thesis, Université de Montréal 2007, s. 102–136. Por. też.: R. S h a h-K a z e m i, 
A Sacred Conception of Justice. Imam ‘Ali’s Letter to Malik al-Ashtar, [in:] The Sacred 
Foundations of Justice in Islam: The Teachings of ‘Alī Ibn Abī Tālib, ed. M. A l i  L a k h a- 
n i, Bloomington 2006, s. 61–106.

144  Co jednak z perspektywy głównych nurtów islamskich wydaje się co najmniej 
abstrakcyjne. Warto zob. sunnicką wersję historii kalifów sprawiedliwych, przygotowaną 
przez al-Sujuti’ego: S u j u t i, s. 181–208.

145  Te o f a n e s, AM 6151, s. 347.27.
146  Warto w tym miejscu wspomnieć o narracji doszukującej się paraleli pomię-

dzy informacjami o związku Muhammada i Alego a tożsamym według niej pomiędzy 



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…246

Wydaje się wręcz, że bizantyński kronikarz mógł przedstawić raczej umaj-
jadzką wersję wydarzeń147, podkreślając zastosowanie fortelu na równinie 
Siffin, wskazując na jego szybkie zwycięstwo i uznając syna Abu Sufjana 
za pełnoprawnego władcę. Historiografia islamska przedstawiła proces 
przejmowania władzy z rąk Alidów przez Banu Umajja jako dużo bardziej 
złożony. Dość wspomnieć operację odzyskiwania Egiptu przeprowadzo-
ną przez wojska ‘Amr ibn al-‘Asa, zgodnie ze źródłami muzułmańskimi 
przedsięwzięcie to miało miejsce dopiero w latach 659/660148. W tym 
samym czasie syn Abu Sufjana miał wysłać też ekspedycję ‘Abdullaha ibn 
‘Amra ibn al-Hadrama by odebrać ziemie irackie, z Basrą na czele149. Jedną 
z konkluzji tych operacji wojennych były zaś w kolejnym roku irackie 
wyprawy na ‘Ajn al-Tamar, dowodzoną przez al-Nu‘mana ibn Baszura 
oraz na al-Anbar i al-Mada‘in pod komendą Sufjana ibn ‘Awfy, a także 
południowa, na Tajmę pod przywództwem ‘Abdullaha ibn Mas‘adaha 
al-Fazariego. Wszystkie one miały na celu zebranie zakatu, a tych, którzy 
nie chcieliby go oddać na wezwanie nowego kalifa, Mu‘awija rozkazał 
zabić. To samo miało dotyczyć Medyny i Mekki150. W pewnych miej-
scach władza Alidów utrzymała się dłużej, w Jemenie co najmniej do 
662 r. w imieniu rodu Alego działał ‘Ubajd Allah ibn al-‘Abbas ibn ‘Abd 
al-Muttalib151. Co ciekawe jednak, mimo zauważalnej w okresie pełne-
go średniowiecza tendencji do podkreślania znaczenia wspomnianych 
powyżej wydarzeń, takie rugowanie Alego charakterystyczne jest rów-
nież dla sunnickich teologów i historyków, na pewno w okresie od IX 

Mojżeszem a Aaronem (zob.: G. M i s k i n z o d a, The significance of the ḥadīth of the 
position of Aaron for the formulation of the Shī‘ī doctrine of authority, BSOAS 78. 1, 2015, 
s. 67–82) oraz odwołaniami biblijnymi, obecnymi w spuściźnie abbasydzkiej.

147  Proumajjadzkie tradycje przetrwały przecież rewolucję abbasydzką. Na ich temat 
skrótowo zob.: E.L. P e t e r s e n, ‘Ali and Mu‘āwiya in Early Arabic Tradition: Studies on 
the Genesis and Growth of Islamic Historical Writing until the End of the Ninth Century, 
Copenhagen 1964, s. 109–115.

148  Pamięć na ten temat trwała w społeczności muzułmańskiej przez wieki: J a w z i, 
s. 151–152.

149  Zgodnie z: Z a h a b i, s. 552.
150  J a w z i, s. 157–158; K a s ī r, s. 534–535.
151  C h a l i f a  i b n  C h a j j a t  (Tārịkh), s. 200; Z a h a b i, s. 552; J a w z i, s. 162; 

K a s ī r, s. 538.



Rozdział III. Wizerunek władców muzułmańskich w Chronografii… 247

do X w., którzy starając się dostosować postać czwartego kalifa do „oficjal-
nej” wersji historii rozwoju wczesnego islamu próbowali odrzucać zarów-
no tendencje proalidzkie152, jak i te zdecydowanie przeciwne Alemu153. Na 
koniec warto dodać, że to powszechne przekonanie o znaczeniu Alego 
nie oznacza jednak, że wciąż nie znajduje się nowych pól badawczych154, 
a dotychczasowe prace, nawet te publikowane w bardzo uznanych perio-
dykach i wydawnictwach nie podlegają nieustannej weryfikacji, również 
z perspektywy muzułmańskiej155.

152  W niektórych tradycjach szyickich pojawiają się sugestie, że Ali uznawany był 
za kalifa jeszcze podczas panowania ‘Usmana: M. Ta y e b i, Shiism in the Caliphate 
of Uthman ibn Affan, PazNT 6 (23), 2015, s. 1–29.

153  By the third/ninth century, an emerging Sunnī orthodoxy sought to minimize early 
partisan divisions within the community by actively criticizing pro-‘Alid and anti-‘Alid 
tendencies among scholars and rejecting their literary contributions. Furthermore, influential 
Sunnī scholars attempted to develop an image of ‘Alī that suited orthodoxy in their ḥadīth 
collections and commentaries – N.A. H u s a y n, The Memory of ‘Ali b. Abi Talib in Early 
Sunni Thought, PhD Thesis, Princeton University 2016, s. III. Nie oznacza to jednak, że 
spory dotyczące szczegółów historycznych nie wpływają na dyskusje teologiczne również 
dzisiaj: A.D.J. K u b r o, N y a r m i n i n g s i h, I. F a i z a h, Questioning the Islam of Abu 
Talib. Critical Study of the Sunni’s Hadith and the Shiite’es Hadith, M.JISH 4. 2, 2019, 
s. 137–152. Na temat myśli antyalidzkiej rozwijanej przez środowiska związane z Umaj-
jadami zob.: N.A. H u s a y n, The Memory of ‘Ali…, s. 234–252. Por. też formułowanie 
się legendy o związkach Alego z jednym z najsłynniejszych „herezjarchów” początków 
islamu, domniemanym Żydem ‘Abdullahem ibn Saba’: S.W. A n t h o n y, The Caliph 
and the Heretic. Ibn Saba’ and the Origins of Shī‘ism, Leiden–Boston 2012, s. 195–239 
i umajjadzkim kontekście tych oskarżeń: ibidem, s. 241–311. Pamiętajmy, że oprócz 
wpływu na tradycyjne denominacje w łonie islamu postać Alego miała też znaczenie dla 
rozwoju koncepcji sufickich, zob. m.in.: L. R i d g e o n, ‘Alī ibn Abī Tālib in Medieval 
Persian Sufi-Futuwwat Treatises, [in:] L’Ésotérisme shi’ite, ses racines et ses prolongements, 
eds M.A. A m i r-M o e z z i, M. D e  C i l l i s, D. D e  S m e t, O. M i r-K a s i m o v, 
Turnhout 2016, s. 665–685; L. L e w i s o h n, ‘Ali ibn Abi Talib’s Ethics of Mercy in 
the Mirror of the Persian Sufi Tradition, [in:] The Sacred Foundations of Justice in Islam: The 
Teachings of ‘Alī Ibn Abī Tālib, ed. M. A l i  L a k h a n i, Bloomington 2006, s. 109–146.

154  Czasem wręcz zaskakujące, że pewne wątki nie zostały dotąd należycie omówione, 
jak chociażby udział Alego w tworzeniu pierwszych wersji Koranu: S. K a r a, In Search…, 
s. 133–152; i d e m, The Suppression…, s. 267–289.

155  Mam tu na myśli chociażby świeżą recenzję hasła dotyczącego Alego, znajdu-
jącego się w Encyklopedii Koranu wydawnictwa Brill (A.S. A s a n i, ‘Alī b. Abī Tālib, 
[in:] Encycklopaedia of the Qur’an, ed. J.D. M c A u l i f f e, Leiden–Boston–Köln 2001, 



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…248

2.	 Umajjadzi

Na wstępie chciałbym poczynić jedno zastrzeżenie odnośnie zaprezento-
wanych poniżej treści. W obrębie mojego szerszego zainteresowania w tym 
podrozdziale znalazło się jedynie kilku spośród umajjadzkich kalifów, gdyż 
na temat większości władców tej dynastii znaleźć można w Chronografii 
zaledwie krótkie, dość monotonne w swym przekazie, wzmianki156.

2.1.	Fundamenty – Mu‘awija i ‘Abd al-Malik

Znajdujące się w Chronografii relacje dotyczące kalifów umajjadzkich 
można według mnie podzielić na kilka okresów chronologicznych, zgod-
nych zresztą z naszą wiedzą dotyczącą historii państwa muzułmańskie-
go. Pierwszą z nich będą wzmianki na temat dwóch fundatorów potęgi 
dynastii umajjadzkiej – Mu‘awiji ibn Abi Sufjana oraz ‘Abd al-Malika ibn 
Marwana, przedzielone stosunkowo krótkim intermezzo panowań Jazyda 
ibn Mu‘awiji oraz Marwana ibn al-Hakama.

Naturalnie najwięcej miejsca Chronograf poświęcił Mu‘awiji. Nic 
w tym dziwnego, skoro ów był protoplastą dynastii panującej w kalifacie 
dziewięćdziesiąt lat. Trudno przecenić rolę, jaką panowanie Mu‘awiji 
miało dla ugruntowania się władzy arabskiej na podbitych terenach. 
Niełatwo jest także skrótowo przedstawić zasługi, jakie miał ten władca 
w stworzeniu podstaw państwa muzułmańskiego157. Można stwierdzić, iż 

s. 62–63) autorstwa Alego G h a n e i  i Fatemeh M o r a d i, w której wskazali oni brak 
odwołań do licznych źródeł szyickich: Review of the Article of Ali Ibn Abi Talib (AS) 
from Leiden Encyclopedia of the Quran, BiQ 15 (29), 2021, s. 175–202.

156  Niniejszy podrozdział to poprawiona, rozszerzona i zweryfikowana wersja opu-
blikowanego przeze mnie kilka lat temu tekstu: Islam, the Arabs and Umayyad Rulers 
according to Theophanes the Confessor’s Chronography, SCer 2, 2012, s. 106–111.

157  Oczywiście celem niniejszej pracy nie jest skupianie się na osobie Mu‘awiji, czy 
któregokolwiek z kalifów umajjadzkich, a na ich wizerunku tworzonym przez Teo
fanesa. Niemniej jednak trudno nie przedstawić pokrótce poszczególnych władców, 
dzięki czemu również nieobeznany z materią Czytelnik będzie mógł zorientować się 



Rozdział III. Wizerunek władców muzułmańskich w Chronografii… 249

dostosował je do ówcześnie panujących standardów administracyjnych 
i fiskalnych. Wydaje się nie podlegać dyskusji, iż uczynił to korzystając 
z już wypracowanych wzorców, bizantyńskich i perskich158. Powstanie 
takiego państwa, z centralną stolicą, urzędami, z lokalnymi elitami władzy, 
było w pewien sposób zaprzeczeniem tradycyjnego modelu wspólno-
ty arabskiej, opartej przede wszystkim o związki plemienne159. Zgodne 
natomiast z doświadczeniami arabskich plemion, związanych z władzami 
bizantyńskimi, jeszcze przed pojawieniem się islamu, a które to w dość 
dużym zakresie stanowiły zaplecze władzy Banu Umajja, zasiedlając cen-
tralną Syrię, region stołeczny nowego imperium160. Mu‘awija nie martwił 
się także, gdy owe wzory nie odpowiadały dokładnie naukom islamu161. 
Dobrym przykładem jest tu używanie przez niego maksūry, czyli wydzie-
lonej w meczecie altanki, gdzie kalif przebywał oddzielony od reszty 
ummy. Widać w tym elemencie dążenie do pewnej sakralizacji władcy. 

w kontekście poniższych rozważań i zrozumieć, z jak ważnymi postaciami dla kształto-
wania muzułmańskiej historii i świadomości mamy tu do czynienia.

158  W niektórych dzisiejszych muzułmańskich interpretacjach tego panowania to 
odwoływanie się do wzorów bizantyńskich w zakresie administrowania wczesnoislam-
skim państwem jest przedstawiane wręcz jako zasługa Mu‘awiji, który poprzez te reformy 
zintegrował na powrót podzieloną ummę i dostosował ją do nowych warunków społecz-
nych i ekonomicznych w jakich musiała funkcjonować po nieprawdopodobnym sukcesie, 
jakim były wielkie podboje dokonane za panowania kalifów sprawiedliwych. W takim 
kontekście adaptacja sasanidzkich i bizantyńskich wzorców pozwoliła wręcz uratować 
kalifat przed szybkim rozpadem w plemiennych i religijnych waśniach: A.A. B e w l e y, 
Mu‘awiya. Restorer of the Muslim Faith, London 2002. Na dobrą sprawę pozytywnie 
o przyjęciu bizantyńskich wzorców, co pozwolilo de facto na wzmocnienie państwa zob. 
także we współczesnych analizach przygotowywanych na muzułmańskich uczelniach: 
Q. A’y u n, Peranan Muawiyah bin Abu Sufyan dalam perkembangan peradaban Islam, 
MA Thesis, Universitas Islam Negeri Raen Fatah Palembang 2015, s. 15, 68.

159  Na temat tej zmiany zob.: Ch. D é c o b e r t, L’Autorité religieuse aux premiers 
siècles de l’islam, ASSR 125. 1, 2004, s. 26–27.

160  H.A.R. G i b b, Arab-Byzantine Relations under the Umayyad Caliphate, DOP 
1, 1958, s. 223–224.

161  Jak chociażby wprowadzenie dziedziczenia tytułu kalifa, co jednak racjonali-
zuje się poprzez argument ochrony ummy przed narażeniem na podziały w przypadku, 
gdyby nie podjął takiej decyzji, a to nie tylko ze strony przeciwników Umajjadów, ale 
nawet wśród samych Banu Umajja: N.A. A b d u l  A z ī z, Khalifah Mu‘awiyah bin Abu 
Sufyan: Peletak Dasar Pemerintahan Islam Monarki 661–680, FJPPS 9. 1, 2020, s. 75–84.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…250

Warto wspomnieć, iż syn Abu Sufjana zaliczany był do tzw. duhat, czyli 
w dosłownym tłumaczeniu geniuszów, którzy stworzyli potęgę imperium 
kalifów. Miał on także posiadać cechę, charakteryzującą tylko wybitnych, 
mianowicie hilm – rozsądek, mądrość, wyrozumiałość, łagodność i zrozu-
mienie (cechy prawdziwego władcy)162. Istnieją wersje, w których zacho-
wały się przekazy jakoby Muhammad zapowiedział Ibn Abi Sufjanowi, iż 
zmartwychwstanie jako prorok, był bowiem tym, który uwierzył w słowo 
Allaha i zaniósł je w świat163. Nad legendą Mu‘awiji trudno było przejść obo-
jętnie także pierwszym władcom abbasydzkim. Pamięć o wodzu wiernych 
z Banu Umajja, który zbudował potęgę muzułmańskiego państwa musiała 
być silna, skoro aż dwóch kalifów, al-Ma‘mun w 826 r. oraz al-Mu‘tadid 
w 897 r., wycofało się ze swoich pierwotnych pomysłów przeklęcia syna 
Abu Sufjana podczas piątkowej modlitwy, w obawie przed reakcją jego 
zwolenników, podkreślmy – dwa stulecia po jego panowaniu!164.

W podrozdziale dotyczącym ‘Umara starałem się dokładnie omówić 
fragment z AM 6129, w którym Wyznawca stwierdził, iż Ibn al-Chattab 
przekazał Mu‘awiji władzę nad terenami od Egiptu do Eufratu. Tutaj 
więc przypomnę o nim tylko, gdyż wydaje się być elementem któregoś 
z przekazów umajjadzkich, odwołujących się do drugiego kalifa prawo-
wiernego jako jednego z niekwestionowanych islamskich autorytetów. 
Narracja o otrzymaniu władzy przez założyciela dynastii Banu Umajja 
od ‘Umara była z pewnością bardziej wygodną niż odwoływanie się do 
kontrowersyjnej postaci ‘Usmana, ich prawdziwego krewnego165. W tym 

162  Więcej na temat panowania tego kalifa zob. m.in.: S. H u m p h r e y s, Mu‘awiya 
Ibn Abi Sufyan…, s. 23–114; H. K e n n e d y, The Prophet and the Age of the Caliphates. 
The Islamic Near East from the Sixth to the Eleventh Century, London–New York 1986, 
s. 82–90; D. M a d e y s k a, Historia świata arabskiego…, s. 155–170; G.R. H a w t i n g, 
The First Dynasty of Islam. The Umayyad Caliphate AD 661–750, London–New York 
2000, s. 24– 45; P. H i t t i, Dzieje Arabów, tłum. W. D e m b s k i, M. S k u r a t o w i c z, 
E. S z y m a ń s k i, Warszawa 1969, s. 161–171; J.J. S a u n d e r s, A History of Medieval 
Islam, London 1965, s. 59–70.

163  C h .  P e l l a t, Le culte de Mu’āwiya…, s. 56–57.
164  Ibidem, s. 55–56.
165  Bezpośrednich przodków Mu‘awiji, jego ojca Abu Sufjana oraz matkę Hind bint 

Utba również trudno uznać za niekontrowersyjnych i wygodnych narracyjnie, biorąc



Rozdział III. Wizerunek władców muzułmańskich w Chronografii… 251

kontekście, starcie pomiędzy Mu‘awiją a Alim można byłoby przedstawić 
jako starania tego pierwszego o utrzymanie ustanowionego porządku, jako 
władcę z silniejszą legitymizacją od syna Abu Taliba, co znalazło swoje 
odzwierciedlenie również w myśli muzułmańskiej, chociaż późniejszej, być 
może całkowicie niezależnej od propagandy umajjadzkiej166. Z perspek-
tywy niniejszego opracowania istotne wydaje się, że właśnie taka wersja 
pojawiła się w Chronografii. Teofanes przeszedł jakby do porządku (być 
może z braku jakiejkolwiek bliższej wiedzy) nad skomplikowaną sytuacją, 
jaka wytworzyła się po zamordowaniu ‘Usmana, a przecież należy sobie 
uświadomić, jak to słusznie podkreślił John McHugo w swojej przekrojo-
wej historii powstania sunnizmu i szyityzmu, że: something that would once 
have seemed unbelievable had happened. A son of Abu Sufyan and Hind 
had become the ruler of the empire of the Muslims167. W istocie, człowiek, 
którego rodzina była bardzo mocno zaangażowania w zwalczanie islamu, 
został jego przywódcą. Tym większe starania musieli podjąć ówcześni, 

pod uwagę długoletnie zaangażowanie przeciwko Muhammadowi i islamowi, chociaż 
ostatecznie Abu Sufjan dopomógł Prorokowi w opanowaniu Mekki, natomiast Hind 
zasłużyła się m.in. w bitwie nad Jarmukiem, wykazując się wraz z córką Abu Bakra, 
Asmą, wielką odwagą. Na temat Bint Utby zob.: N.M. E l  C h e i k h, Women, Islam 
and Abbasid Identity, Harvard 2015, s. 17–36.

166  Por. M.O. F a r o o q, Ibn Khaldūn’s Defense of Mu‘āwiya: The Dynamics of  
‘Aṣabīyya, Mulk and the Counter-Revolution According to the Muqaddima, JoIMS 4.1, 
2019, s. 87–106. Zupełnie przeczyłoby to tradycyjnie przyjętemu w nauce porządkowi 
wydarzeń, wskazującemu na Alego jako kalifa prawowiernego, a Mu‘awiję jako osobę 
podważającą zastany układ. Z taką wersją możemy spotkać się do dzisiaj w różnego 
rodzaju ogólnych omówieniach tematu, popularnych ze względu na odrodzenie idei 
kalifatu we współczesności: W. P s u r e k, Kalifat i współczesna próba jego reaktywacji, 
SVD 1, 2017, s. 56–68. Oczywiście także w środowiskach muzułmańskich istnieją spory 
co do postaci Mu‘awiji. Wśród współczesnych zwolenników Alego z pewnym przeraże-
niem konstatuje się fakt rehabilitacji pierwszego kalifa Umajjadów, wymieniając przy 
tym ogromną listę jego przewin, jak m.in. picie alkoholu, zbytek, morderstwa, włącznie 
z zabójstwami bezpośrednich towarzyszy Proroka, czy, co symptomatyczne w kontekście 
omówienia tego kalifatu w poprzednim podrozdziale – podważanie autorytetu Ibn al- 

-Chattaba, o czym można przekonać się m.in. z popularnej w określonych środowiskach 
muzułmańskich publikacji, zawierającej liczne antyumajjadzkie anegdoty, zob.: S.R. ‘A l i 
N a d w i, H.H.H. B i n  ‘A l i  a l -S a q q a f, Emir Mu‘āwiyah and Medieval Chroniclers 
and Traditionalists, transl. Kh. Q a s i m, S.A.A.D. H u s a y n i, Divaan E Ishq 2020.

167  J. M c H u g o, A Concise History of Sunnis and Sh’is, Washington 2017, s. 67.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…252

by uprawomocnić takie bezprecedensowe wydarzenie, czego jak mi się 
wydaje pewien ślad możemy dostrzec w Chronografii.

Dziejopis zdaje się w niektórych fragmentach pośrednio doceniać 
wielkość Mu‘awiji jako przywódcy. Szczególne wrażenie wywarł na nim 
sposób przejęcia władzy od Alego, poprzez posłużenie się fortelem, dzięki 
któremu odciął go od wody i zmusił jego wojowników do wycofania się 
z bitwy bez walki, o czym wspominałem już w poprzednim podrozdziale168. 
Teofanes podkreślił przebiegłość Mu‘awiji także w innych przypadkach169. 
Dobrym przykładem jest tu choćby próba wykorzystania biskupa do zdo-
bycia miasta na wyspie Arados170. Gwoli ścisłości należy jednak dodać, że 
we wskazanym fragmencie Wyznawca kolejny raz zasugerował (podobnie 
jak w kontekście starcia z Alim), że umajjadzki przywódca wolał unikać 
otwartej walki – miał się bowiem wycofać z Cypru na wieść o zebraniu 
znacznych sił przez kubikulariusza Kakorizosa, zadowalając się jedynie 
spustoszeniem wyspy i jednego z jej miast – Konstancji. Sam zaś fortel 
z wykorzystaniem duchownego okazał się ostatecznie bezowocny171.

168  Te o f a n e s, AM 6148, s. 347. 3–4.
169  Interesujące, że podkreślanie jego podstępności i przebiegłości jest również jed-

nym z elementów arabskiej tradycji klasycznej: Classical Arabic Stories. An Anthology, 
ed. S.Kh. J a y y u s i, New York 2010, s. 103–108. Określano go m.in. przebiegłym, pod-
stępnym, zdradzieckim, istnym wilkiem lub łasicą w owczej skórze, tak też przedstawiano 
wiele spośród jego działań: M. I k h s a n, Politik Islam: telaah historic monarchisme 
Mu‘awiwah dan konflikt yang mengitarinya, JaA 6. 2, 2013, s. 96.

170  Te o f a n e s, AM 6140, s. 343. 30–31 – 344. 1–10.
171  Podkreślanie udziału Mu‘awiji w próbach zajęcia Cypru jest również zgodne 

z historiografią muzułmańską, gdzie przedstawiciel Banu Umajja był jednym z najważ-
niejszych pomysłodawców ataku na wyspę, chociaż trudno było mu do niego przeko-
nać najwyższe czynniki decyzyjne, z ‘Umarem ibn al-Chattabem oraz ‘Usmanem ibn 
Affanem na czele: R.J. L y n c h, Cyprus and Its Legal and Historiographical Significance 
in Early Islamic History, JAOS 136. 3, 2016, s. 538–540; L. Z a v a g n o, Two hegemonies, 
one island. Cyprus as „Middle Ground” between the Byzantines and the Arabs (650–850 
A.D.), RMR 14. 2, 2013, s. 7. Nie była to też jedyna wyprawa wymierzona w Cypr za 
panowania tego kalifa. Kolejny atak miał miejsce w 653 r., a być może również w 670 r. 
Ze strategicznego punktu widzenia, pozostawienie wyspy pod kontrolą bizantyńską 
było nieprawdopodobieństwem zarówno w kontekście planów dalszych podbojów, 
jak i najzwyczajniej zabezpieczenia Syrii przed dywersją floty cesarskiej, która mogłaby 
wysadzić tam desanty: i d e m, Cyprus between Late Antiquity and the Early Middle Ages 
(ca. 600–800). An Island in Transition, Abingdon–New York 2017, s. 73–80.



Rozdział III. Wizerunek władców muzułmańskich w Chronografii… 253

Chociaż Teofanes był świadomy, że kalifat sprawował wówczas ‘Usman 
(co oddaje w tablicach chronologicznych), zdaje się co najmniej od relacji 
AM 6142 traktować Mu‘awiję jak udzielnego władcę, który nie jest jedynie 
przywódcą wojskowym wypraw przeciwko Bizancjum, ale partnerem do 
negocjacji dyplomatycznych. We wspomnianym fragmencie Wyznawca 
wyraźnie stwierdza, że Konstans wysłał poselstwo Prokopiusza do Mu‘a- 
wiji, by zapytać go o warunki pokojowe172. To także syn Abu Sufjana 
otrzymał poręczenie zawartego układu w postaci zakładników, których 
przetrzymywał w stolicy swojego namiestnictwa, Damaszku173. Działalność 
dyplomatyczna Umajjady nie ograniczała się wyłącznie do kontaktów 
z cesarstwem – w AM 6143 Chronograf wspomniał, że Teodor Rsztuni 
(zwany przez niego Pasagnathesem) zawarł z nim traktat, zbuntowawszy 
się wcześniej przeciwko Konstansowi174.

Jak już wspomniałem w poprzednim podrozdziale, poświęconym 
osobie Alego, Teofanes pisał tak, jakby nie zauważył kalifatu sprawowa-
nego przez syna Abu Taliba. Odnosząc się do kwestii wojny pomiędzy 
nim a Mu‘awiją w AM 6147 podkreślił, że ten ostatni, uzyskując popar-
cie mieszkańców Syrii i Egiptu, zwyciężył i rządził przez 24 lata – nie 
uwzględnił też Alego w tablicach chronologicznych, zastępując go synem 
Abu Sufjana175. Nic więc dziwnego, że w kolejnych relacjach to właśnie 
Mu‘awiję uznał za inicjatora podjęcia rozmów pokojowych z cesarstwem. 
W AM 6150 Teofanes, nawiązując do problemów wewnętrznych w kali-
facie (spowodowanych wszak konfliktem z Alim przecież) wspomniał, 
że syn Abu Sufjana wysłał do Konstantynopola poselstwo, proponując 
układ, zgodnie z którym to muzułmanie mieli płacić trybut Romejom176. 
Gwoli ścisłości należy jednak wskazać, że dopiero w ustępie dotyczącym 
kolejnego roku (AM 6151), w którym wspomniał o śmierci Alego, Chro
nograf określił Mu‘awiję jako μονοκρατορεῖ – jedynego władcę państwa 
muzułmańskiego177.

172  Te o f a n e s, AM 6142, s. 344.21–22.
173  Te o f a n e s, AM 6142, s. 344.23–24.
174  Te o f a n e s, AM 6143, s. 344.27.
175  Te o f a n e s, AM 6147, s. 346.23–24: οἱ δὲ κατὰ Συρίαν καὶ Αἴγυπτον τὸν Μαυΐαν 

ἤθελον· ὃς καὶ ἐνίκησε καὶ ἐκράτησεν ἔτη κδʹ.
176  Te o f a n e s, AM 6150, s. 347.16–18.
177  Te o f a n e s, AM 6151, s. 347.27.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…254

Można podejrzewać, że według Teofanesa kalif był bardzo zazdro-
sny o swój autorytet. Potwierdza to relacja dotycząca buntu stratega 
Saboriusza178. Gdy wysłannik tego ostatniego, podczas audiencji u muzuł-
mańskiego władcy, ukłonił się posłowi syna cesarza bizantyńskiego, 
Andrzejowi, otrzymał od Mu‘awiji surową reprymendę. Syn Abu Sufjana 
miał mu powiedzieć: nie będziesz więcej kłaniał się Andrzejowi, inaczej 
nic nie osiągniesz179. Relacja dotycząca tych wydarzeń jest też nad wyraz 
rozbudowana, w stosunku do innych poświęconych aktywności kalifa. 
Mu‘awija został w niej przedstawiony niemal jak ostateczna instancja, do 
której odwołuje się zarówno reprezentant wspomnianego buntownika, 
jak i poseł następcy cesarskiego180. Kalif zdaje się z ochotą przyjmować 
tę rolę, informując obydwu Bizantyńczyków, że wybierze tę stronę, która 
zaproponuje więcej korzyści181, żądając zresztą od cesarskiego posła udziału 
w dochodach skarbowych państwa bizantyńskiego182.

Z pewną summą dyplomatycznych umiejętności Mu‘awiji183, przedsta-
wionych w Chronografii, mamy do czynienia w AM 6169, gdzie opisany 

178  Rebelia ta rozpoczęła się jesienią 667 r., a jej przywódcą był Saboriusz, zwany Per-
sem, strateg temu Armeniakon. Objęła ona tereny północno-wschodniej Azji Mniejszej, 
zakończyła się zaś jesienią lub zimą 668 r., z powodu przypadkowej śmierci jej przywód-
cy. Wspierał ją Mu‘awija, poprzez wysłanie na tereny cesarstwa kilku wypraw o raczej 
łupieżczym charakterze, zob.: N. D i m i t r a, Rebellion of Saborios the Persian, 667, 
Εγκυκλοπαίδεια Μείζονος Ελληνισμού, Μ. Ασία, 2008, http://asiaminor.ehw.gr/forms/
fLemma.aspx?lemmaId=10025 [dostęp: 10.05.2021 r.], W. Tr e a d g o l d, A History 
of the Byzantine State and Society, Stanford 1997, s. 319–320. Jako jedna z pierwszych 
tego typu rebelii temu w VII–VIII w. była ona dość istotna ze względu na koniec samego 
Saboriusza. Jego przypadkowa śmierć mogła przyczynić się do rozwoju teorii dotyczących 
negatywnych skutków buntów podejmowanych przeciwko prawowitemu cesarzowi, 
o kontekście sojuszu z niewiernymi nie wspominając: W.E. K a e g i, Byzantium and 
the Early…, s. 227–229; i d e m, Byzantine Military Unrest 471–843. An Interpretation, 
Amsterdam 1981, s. 182.

179  Te o f a n e s, AM 6159, s. 349. 18–19: μηκέτι προσκυνήσῃς τῷ Ἀνδρέᾳ, ἐπεὶ οὐδὲν 
ἀνύσεις.

180  Te o f a n e s, AM 6159, s. 349.2–5.
181  Te o f a n e s, AM 6159, s. 349.11–13: ὁ δὲ λέγει. „ἀμφότεροι ἐχθροί ἐστε· καὶ τῷ 

πλείω παρέχοντί μοι δίδωμι”.
182  Nawiązując oczywiście do obietnic Sergiusza, posła buntownika: Te o f a n e s, 

AM 6159, s. 349.24–27.
183  To przekonanie o umiejętnościach dyplomatycznych Mu‘awiji wyraźnie widać 

w różnorodnych przekazach muzułmańskich, nie tylko umajjadzkich, jak chociaż- 



Rozdział III. Wizerunek władców muzułmańskich w Chronografii… 255

został sposób przyjęcia cesarskiego poselstwa, które, dodajmy, przybyło 
na zaproszenie kalifa (z powodu problemów nastręczanych przez aktyw-
ność Mardaitów). Przywódca wiernych zebrał wokół siebie grupę emirów 
(σώρευμα πεποιηκὼς τῶν τε ἀμηραίων καὶ κορασηνῶν), wraz z którymi 
powitał posła z wielkimi honorami (μετὰ μεγάλης τιμῆς). Następnie doszło 
do wymiany wzajemnych grzeczności i przemówień wzywających do 
zawarcia pokoju (πολλῶν οὖν ἀναμεταξὺ αὐτῶν εἰρηνικῶν λεχθέντων λόγων), 
które zakończono podpisaniem rzeczywistego traktatu (συνεφωνήθη πρὸς 
ἑκατέρους ἔγγραφον γενέσθαι εἰρήνης μεθ’ ὅρκου λόγον ἐπὶ συμφώνου ἐτησίου 
πάκτου). Wizytę konkludowało obdarowanie poselstwa wieloma darami 
przekazanymi dla cesarza (πρὸς τὸν βασιλέα ὑπέστρεψε μετὰ καὶ δώρων πολ-
λῶν)184. Fragment ten jest pierwszym, który w miarę szczegółowo przeka-
zuje jakiekolwiek informacje na temat protokołu dyplomatycznego, który 
obowiązywał na dworze Mu‘awiji. Pomimo braku jakichś dokładniejszych

by w kontekście popularnych relacji o delegacjach kobiet alidzkich do pierwszego kalifa 
Banu Umajja, zachowanych zarówno w literaturze okresu abbasydzkiego, jak i szyickiej. 
Oprócz warstwy literaturoznawczej, propagandowej, czy dotyczącej tożsamości, warto 
też pamiętać, że do takich wizyt mogło dochodzić faktycznie. To także świadczyłoby 
o dużych umiejętnościach negocjacyjnych kalifa, który w ten sposób mógł po pierwsze 
dążyć do złagodzenia opozycji alidzkiej, po drugie zaś pozwolić Alidom na wyrażanie 
swojego zdania w taki kontrolowany sposób, niezagrażający stabilności władzy nowej 
dynastii: M. Ya z i g i, Some Accounts of Women Delegates to Caliph Mu‘āwiya: Political 
Significance, Ara 52. 3, 2005, s. 437–449. Metody te nie dotyczyły wyłącznie grup sprawia-
jących problemy, ale od czasów Mu‘awiji stały się normalną praktyką dnia codziennego, 
o czym świadczy chociażby zwyczaj wysyłania poselstw złożonych z przedstawicieli 
miejscowych elit cywilnych i wojskowych, realizowany np. w Egipcie: M. T i l l i e r, 
Représenter la province auprès du pouvoir impérial : les délégations (wufūd) égyptiennes 
aux trois premiers siècles de l’Islam, Ara 67, 2020, s. 125–199. Polityczne umiejętności 
i osiągnięcia Mu‘awiji na arenie międzynarodowej są przedmiotem refleksji także we 
współczesnych, popularnych przedstawieniach tej postaci z perspektywy muzułmań-
skiej: M.A. A z i z, The Biography Of Muawiyah Ibn Sufiyan His successor son Yazid 
and the Martyrdom of Husayn ibn Ali, Darussalam 2012, s. 14–21. Zasługą założyciela 
dynastii Banu Umajja było również stworzenie instytucjonalnych podwalin pod sprawną 
dyplomację, obejmującą m.in. coś na kształt wykwalifikowanej służby wywiadowczej: 
H.M. A l -N a b o o d a h, Sahib al-Khabar. Secret Agents and Spies during the First 
Century of Islam, JAsH 39. 2, 2005, s. 163–165.

184  Całość, której z racji na obszerność fragmentu, a także fakt, że odwołałem się 
do niego również w rozdziale drugim niniejszej pracy (w kontekście wizerunku muzuł-
manów) nie będę tu przytaczał, znajduje się w: Te o f a n e s, AM 6169, s. 355.6 – 356.2.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…256

opisów należy zauważyć, jak bardzo różni się wydźwięk tej relacji od wspo-
minanego powyżej opisu wizyty ‘Umara ibn al-Chattaba w Jerozolimie. 
Można by powiedzieć, że jest to zmiana wręcz rewolucyjna, stawiająca 
umajjadzkiego kalifa w szeregu uznanych, „cywilizowanych” władców. 
Jednocześnie przyczynek wskazujący, że już w stosunkowo wczesnej bizan-
tyńskiej tradycji oprócz monotonnego wymieniania kolejnych wypraw 
wojennych i starć pomiędzy Bizantyńczykami a Arabami, zachowała się 
pamięć o elementach świadczących o wzajemnym szacunku i współpracy185.

W kontekście charakteru sprawowanej przez Umajjadę władzy, intere-
sujący wydaje się ustęp z relacji AM 6151, w którym, jak już wspomniano, 
Wyznawca zanotował śmierć Alego, gdzie zauważył również, mając na 
myśli Mu‘awiję, iż sprawował swoje królewskie rządy z Damaszku, tam 
też przeniósł skarbiec państwa186. Powstaje pytanie, czy to nawiązanie 
do „królewskości” sprawowanej przez niego władzy wynikało wyłącznie 
z przekonania samego Teofanesa o charakterze urzędu kalifa, czy też 
było jednak jakąś reminiscencją debat toczonych na temat umajjadzkie-
go sposobu sprawowania władzy, oskarżenia o nieprawidłowości w tym 
zakresie stały się przecież jednym z elementów konstytutywnych dla 
rewolucji abbasydzkiej (usprawiedliwiających ten bunt). Jak kilkukrot-
nie można było zauważyć, Wyznawca bardzo mocno podkreślał związki 
Mu‘awiji z Syrią (oraz Egiptem), a zwłaszcza Damaszkiem. Sugestia, że 
Umajjada reprezentował przede wszystkim interesy arabskich mieszkań-
ców tych regionów wzmocniona została m.in. poprzez wzmiankowane 

185  Tak zauważalna w okresie późniejszym, zob. m.in.: G.E. v o n  G r u n e b a u m, 
Parallelism, Convergence and Influence in the Relations of Arab and Byzantine Philosophy, 
Literature and Piety, DOP 18, 1964, s. 91–111; M. C a n a r d, Les relations politiques 
et sociales entre Byzance et les Arabes, DOP 18, 1964, s. 35–56. Zjawisko to dotyczyło 
oczywiście obydwu stron konfliktu, obecne jest również w literaturze muzułmańskiej, 
nie tylko historiograficznej, ale przede wszystkim oddającej przekonania szerszych 
warstw społecznych, czyli tej nawiązującej do ówczesnego folkloru: A.M.H. S h b o u l, 
Byzantium and the Arabs: The Image of the Byzantines as Mirrored in Arabic Literature, 
[in:] Byzantine Papers Proceedings of the First Australian Byzantine Studies Conference 
Canberra, 17–19 May 1978, eds E. J e f f r e y s, M. J e f f r e y s, A. M o f f a t, Leiden–
Boston 2017, s. 43–68.

186  Te o f a n e s, AM 6151, s. 347.27–28: βασιλικῶς κατοικήσας ἐν Δαμασκῷ καὶ τοὺς 
θησαυροὺς ἐκεῖ ἀποθέμενος τῶν χρημάτων.



Rozdział III. Wizerunek władców muzułmańskich w Chronografii… 257

już podkreślanie związków Alego z Persją, ale także fragmenty dotyczące 
sposobu traktowania „Persów” przez założyciela nowej dynastii. W AM 
6152 Chronograf wspomniał na przykład, że umajjadzki władca upokorzył 
mieszkańców Persji, a faworyzował Syryjczyków187.

Działań wewnętrznych kalifa dotyczy też fragment relacji z AM 6170, 
w którym Teofanes wspomniał trzęsienie ziemi w Mezopotamii, które 
dotknęło również Edessę, powodując w niej zniszczenia kopuły jednego 
z kościołów188. Nie byłoby w tym nic specjalnie interesującego, gdyby 
Chronograf nie dodał, że w odbudowie świątyni uczestniczył syn Abu 
Sufjana189. Trudno jednoznacznie stwierdzić, czy kalif wydał po prostu 
pozwolenie na rozpoczęcie prac rekonstrukcyjnych, czy też faktycznie 
pomógł w tym przedsięwzięciu finansowo lub materialnie. Tak czy inaczej 
Wyznawca podkreślił, że do aktywności Mu‘awiji w tym zakresie doszło 
dzięki gorliwości miejscowych chrześcijan. Biorąc pod uwagę zagadnienie 
opieki kalifów sprawowanej nad świątyniami chrześcijańskimi, jest to 
interesująca wzmianka, być może potwierdzająca rzeczywistość istnienia 
podobnej, deklarowanej w teorii, praktyki190.

Znaczną część relacji dotyczących Mu‘awiji Chronograf ograniczył 
do wymienienia wypraw wojennych. Można więc sądzić, iż Bizantyńczyk 
postrzegał fundatora dynastii umajjadzkiej głównie jako zdobywcę, cho-
ciaż niekoniecznie wodza w pełnym tego słowa znaczeniu – przywódcę 
stricte militarnego, o czym powyżej. Wyznawca wspomniał m.in. o wzięciu 
przez niego Cezarei Palestyńskiej, jednego z najdłużej utrzymujących się 
punktów bizantyńskiego oporu w Syrii, podkreślając, że Mu‘awija zabił 
tam wraz ze swym wojskiem siedem tysięcy Romejów191. Niezależnie od 

187  Te o f a n e s, AM 6152, s. 347.31–32: Μαυΐας δὲ τούτους χειρωσάμενος τοὺς ἐν 
Περσίδι ἐταπείνωσεν, τοὺς δὲ ἐν Συρίᾳ ὕψωσεν.

188  Te o f a n e s, AM 6170, s. 356.11–12.
189  Te o f a n e s, AM 6170, s. 356.12–13: καὶ κτίζει αὐτὸν Μαυΐας σπουδῇ τῶν Χρι-

στιανῶν.
190  Może to być też zwyczajnie reminiscencja starań kalifa o jak najszerszą legitymiza-

cję jego syna, wybranego na następcę Jazyda. Wszak dobroczynność często służyła za śro-
dek do osiągnięcia takiego celu: A.M. C a r b a l l e i r a  D e b a s a, The Use of Charity as 
a Means of Political Legitimation in Umayyad al-Andalus, JESHO 60. 3, 2017, s. 233–262.

191  Te o f a n e s, AM 6133, s. 341.21–23.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…258

tego, czy Chronograf określił liczbę zabitych ze względu na płynność 
literacką (siedem lat oblężenia, siedem tysięcy192), czy też nie, liczba ta 
musiała być znaczna. Ta skłonność do niszczenia zdobytych miast została 
podkreślona w innej relacji, dotyczącej drugiego ataku na Arados. Chociaż 
zdobył je w wyniku umowy z mieszkańcami (którzy zobowiązali się opu-
ścić wyspę)193, a nie – otwartego szturmu (co kolejny raz świadczy o budo-
waniu wizerunku Mu‘awiji jako osoby unikającej walki), to nakazał spalić 
miasto, zniszczyć mury194, w efekcie czego jak ubolewał Teofanes wyspa jest 
niezamieszkana do dzisiaj195. W podobny sposób, podkreślając dokonaną 
destrukcję, opisał Wyznawca zdobycie przez Mu‘awiję Rodos196. Tu zresztą 
również pojawił się wątek odczuwanego przez Bizantyńczyka przełomu 

– tak jak na Arados zniszczenia były tak duże, że ludzie przestali zamiesz-
kiwać wyspę, tak i w przypadku Rodos wzmiankując rozbiórkę słynnego 
kolosa (szerzej na ten temat pisałem w rozdziale drugim), Wyznawca 
podkreślił, że stał on tam 1360 lat zanim nie zajęli się nim muzułmanie. 
W AM 6146 Mu‘awija wystąpił jako inicjator przygotowań do wyprawy 
morskiej przeciwko Konstantynopolowi197, w wyniku których Arabowie 
odnieśli zwycięstwo pod Feniks, a morze zabarwiło się krwią Romejów198.

Istotnym w zakresie zrozumienia roli jaką Teofanes wydaje się wyzna-
czać Mu‘awiji w ugruntowaniu funkcji kalifa, co szczególnie jest widoczne 
w omówionych powyżej wzmiankach na temat jego działalności dyplo-
matycznej, jest ostatni fragment poświęcony temu władcy, odnotowujący 
jego śmierć. Wyznawca nazwał go tam τῶν Σαρακηνῶν πρωτοσύμβουλος199. 

192  W wersji syryjskiej cały rzymski garnizon miał liczyć siedem tysięcy żołnierzy, 
natomiast samo oblężenie trwało sześć miesięcy – co i tak na warunki dość szybkiego 
podboju Syrii przez muzułmanów było długim okresem – M i c h a ł  S y r y j c z y k, 
II, s. 430–431.

193  Te o f a n e s, AM 6141, s. 344.13–14.
194  Te o f a n e s, AM 6141, s. 344.14.
195  Te o f a n e s, AM 6141, s. 344.15: τὴν νῆσον ἀοίκητον κατέστησεν ἕως τοῦ νῦν.
196  Te o f a n e s, AM 6145, s. 345.8–11.
197  Te o f a n e s, AM 6146, s. 345.16–18.
198  Te o f a n e s, AM 6146, s. 346.8–9: καὶ συγκιρνᾶται ἡ θάλασσα τῷ αἵματι τῶν 

Ῥωμαίων.
199  Te o f a n e s, AM 6171, s. 356.15–16.



Rozdział III. Wizerunek władców muzułmańskich w Chronografii… 259

W wydaniu Cyrila Mango i Rogera Scotta zaproponowano przetłumaczyć 
ten tytuł jako the Caliph of Saracens200, natomiast Harry Turtledove to 
samo wyrażenie oddał jako the chief counselor of the Saracens201, by jed-
nak zaraz występujące potem sformułowanie γέγονε δὲ στρατηγὸς ἔτη 
κʹ, καὶ ἀμήρευσεν ἔτη κδʹ202 oddać jako he had been a general for twenty 
years, then caliph for twenty-four203, podczas gdy wspomniani wcześniej 
autorzy przekazują to jako he had been military commander 20 years and 
emir 24 years204. Reasumując, uznani w środowisku bizantynologicznym 
tłumacze tych ustępów mają tendencję do podkreślania, że Mu‘awija był 
pierwszym spośród muzułmańskich władców, którego Teofanes tytuło-
wał kalifem. Sprawa nie wydaje się jednak tak prosta, co zresztą oddali 
Cyril Mango i Roger Scott w swoim komentarzu do tego fragmentu. 
W kontekście pierwszego z użytych w tej relacji określeń πρωτοσύμβου-
λος wydaje się jasne, że to zbitka dwóch określeń – πρωτος, co możemy 
tłumaczyć jako pierwszy, najznakomitszy, najgodniejszy czy też najwyż-
szy205; oraz σύμβουλος, co odpowiada raczej znaczeniu radcy, doradcy, 
a nie rady jako takiej (której odpowiadałoby bardziej sformułowanie 
σύμβουλἡ). Samo słowo używane było zresztą na określenie konkret-
nych urzędników w greckich polis, ale co istotne – legata rzymskiego206. 
Szczerze mówiąc, już ten krótki przegląd znaczeń słów składających się 
na tytuł, zaczerpnięty z fundamentalnych jedynie źródeł wiedzy, pozwala 
zastanowić się nad obydwiema wspomnianymi powyżej propozycjami. 
Co prawda Teofanes we wcześniejszych relacjach dotyczących kalifów, 
przede wszystkim sprawiedliwych, nie daje nam żadnych przesłanek by 
uznać, iż wiedział jak odbywały się procedury wyboru kalifów, podkre-
ślał raczej związki rodzinne pierwszych władców (o czym wielokrotnie 
wspominałem w pierwszym podrozdziale), jednakże zastosowana tutaj 

200  Te o f a n e s  (C. M a n g o, R. S c o t t), s. 497.
201  Te o f a n e s  (H. Tu r t l e d o v e), s. 55.
202  Te o f a n e s, AM 6171, s. 356.16–17.
203  Te o f a n e s  (C. M a n g o, R. S c o t t), s. 497.
204  Te o f a n e s  (H. Tu r t l e d o v e), s. 55.
205  Słownik grecko-polski…, t. II, s. 270–271.
206  Ibidem, s. 333.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…260

forma wydaje się według mnie stanowić przesłankę by uznać, że mógł 
mieć na ten temat jakąś wiedzę. Tłumaczenie wspomnianego tytułu 
jako pierwszy spośród radców lub rady byłoby zgodne z tendencjami 
obecnymi we wspólnocie muzułmańskiej pierwszych dziesięcioleci207, 
można byłoby doszukiwać się nawiązań do szury208. Byłaby to jednak 
dość zastanawiająca konstatacja, biorąc pod uwagę klasyczną tradycję 
islamską (z jej dzisiejszymi kontynuatorami, wręcz broniącymi decyzji 
Mu‘awiji o wprowadzeniu dziedzicznej monarchii), zgodnie z którą 
pierwszy Umajjada był oskarżany przede wszystkim o zaprzeczenie 
zasadzie sprawowania władzy przez kalifa jako „pierwszego wśród rów-
nych”209. U Teofanesa mamy do czynienia, jak się zdaje po bliższym 
przyjrzeniu, wręcz z podkreśleniem tej zasady w kontekście przywód-
cy Banu Umajja, w przeciwieństwie do wcześniejszych kalifów, gdzie 
Chronograf starał się uwypuklić ich związki rodzinne. Względem dwóch 
pozostałych tytułów użytych we fragmencie – στρατηγὸς oraz ἀμήρευσεν, 
pierwszy wydaje się być nawiązaniem do wielokrotnie podkreślanej przez 
Wyznawcę wojennej działalności Mu‘awiji, drugi natomiast był prawdo-
podobnie zniekształconą formą ἀμερμουμνῆς, czyli ‘amīr al-mu‘minīn, 
tzn. wodza wiernych210. Co do intencji więc Harry Turtledove wydaje się 

207  Niezależnie, czy była to tylko tradycja mająca podnieść znaczenie niektórych 
osób, których aspiracje stały się kanwą dla późniejszych konfliktów wewnątrz ummy, 
lub głębszej legitymizacji dla podejmowanych wówczas decyzji natury religijnej, we 
wczesnej historiografii muzułmańskiej pojawiają się wątki świadczące o tym, że kalifo-
wie mieli zasięgać rady ważnych przedstawicieli pierwszej wspólnoty muzułmańskiej, 
także w kontekście podejmowanych działań militarnych, planów kampanii czy wyboru 
dowódców poszczególnych wypraw, to znaczy tematyki szczególnie interesującej dla 
Bizantyńczyków: A. N o t h, The Early Arabic Historical Tradition. A Source-Criti-
cal Study, second edition in collaboration with L.I. C o n r a d, transl. M. B o n n e r, 
Princeton 1994, s. 138–142.

208  O znaczeniu tej instytucji jako organu doradczego, jak również symbolu, do 
którego będą odwoływały się kolejne grupy niezadowolonych z sytuacji w kalifacie 
i podważające aktualnie sprawujących władzę, żądając dokonania wyboru przez szurę, 
zob.: P. C r o n e, „Shūrā” as an Elective Institution, QSA 19, 2001, s. 3–39.

209  M.A. B e g, The Reign of Muawiyya: A Critical Survey, IC 51, 1977, s. 84.
210  Na temat różnorodnych znaczeń i kontekstów tego tytułu zob.: R. P e n n e l l, 

What is the significance of the tittle ‘Amīr al-mu’minīn’?, JNAS 21. 4, 2016, s. 623–644. 
Podstawowe informacje: H.A.R. G i b b, Amīr al-Mu’minīn, [in:] EI2, vol. I: A–B, 



Rozdział III. Wizerunek władców muzułmańskich w Chronografii… 261

mieć rację nawiązując do kalifa w drugim z omawianych urywków, jednak-
że jego propozycję interpretacyjną należy uznać za zbyt daleko idącą. Tak 
czy inaczej, oddana w Chronografii tytulatura używana przez pierwsze- 
go spośród Banu Umajja, zgodna jest z wnioskami współczesnych badań 
tego tematu, według których na dobrą sprawę dopiero Umajjadzi (a właści-
wie to Marwanidzi) wprowadzili na stałe do użytku sam tytuł kalifa jako 
namiestnika, czy zastępcy Boga na ziemi. Wcześniejszym muzułmańskim 
władcom wystarczało raczej skromniejsze określenie ‘amīr al-mu‘minīn. 
W takiej perspektywie pojawienie się powszechnie używanego tytułu 
kalifa jest w jakiś sposób odpowiedzią na potrzebę bardziej wyrazistego 
podkreślania funkcji pierwszego spośród muzułmanów i na dobrą sprawę, 
przeformatowanym na potrzeby islamu, powrotem do tytulatury królew-
skiej (mlk, mulk, malik)211. Ostatnio Sean W. Anthony zwrócił również 
uwagę, że dotychczasowe rozumienie terminu mulk podyktowane było 
dominującą wśród historyków zajmujących się wczesnym islamem nar-
racją pierwszych muzułmańskich historiografów, gdzie pojęcie to zostało 
bardzo mocno skorelowane z negatywnym obrazem Umajjadów. Słowo 
to, odnoszące się zarówno do suwerenności i panowania w świeckim 
znaczeniu, jak i dziedziczenia proroctwa, które narodziło się przecież 
wśród Kurajszytów (do których należeli Banu Umajja), zostało po prostu 
ograniczone znaczeniowo w toku propagandowych kampanii prowadzo-
nych przeciwko rodowi Abu Sufjana, nastawionych na odebranie im 
legitymizacji jako kalifów, co w rezultacie doprowadziło też do powstania 
wyidealizowanej koncepcji muzułmańskiego przywództwa, odnoszącej 
się przede wszystkim do kwestii religijnych, a nie politycznych212.

eds  i d e m, J.H.  K r a m e r s, E.  L é v i-P r o v e n ç a l, J.  S c h a c h t, B.  L e w i s, 
Ch. P e l l a t, Leiden 1960, s. 445.

211  Por. uwagi: A.A. S h a h i n, An Interpretation of the Title Khalīfat Allāh in Light 
of Pre-Islamic Arabian Inscriptions and Early Islamic Documents, [in:] Re-defining a Space of 
Encounter. Islam and Mediterranean: Identity, Alterity and Interactions: Proceedings 
of the 28th Congress of the Union Europeenne des Arabisants et Islamisants, Palermo 2016, 
eds A. P e l l i t t e r i, M. G r a z i a  S c i o r t i n o, D. S i c a r i, N. E l s a k a a n, Leu-
ven–Paris–Bristol (Connecticut) 2019, s. 335–344.

212  S.W. A n t h o n y, Prophetic Dominion, Umayyad Kingship. Varieties of mulk 
in the Early Islamic Period, [in:] The Umayyad World, ed. A. M a r s h a m, Lon- 
don 2020, s. 39–64.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…262

Reasumując powyższe rozważania, należy podkreślić jeszcze jeden 
aspekt wyłaniający się z Chronografii Teofanesa. Khaled Keshk badając 
kilkanaście lat temu muzułmańskie przekazy na temat Mu‘awiji wskazywał, 
że jego wizerunek różni się w zależności od tego jaki konkretnie okres 
przedstawiał dany dziejopis – jednym zdaniem syn Abu Sufjana jako 
towarzysz Proroka i jeden z wodzów wypraw zdobywczych na Syrię, to 
ktoś inny niż przywódca z okresu zarządzania tą prowincją, natomiast 
obydwie te postaci różnią się od osoby przedstawianej przez historyków 
już w okresie sprawowania kalifatu. Główną cezurą w sposobie opisu 
była tak czy inaczej pierwsza fitna. I chociaż główne elementy życiorysu 
Mu‘awiji pozostają zbieżne we wszystkich tych relacjach, to autor udowod-
nił, iż poszczególni historycy starali się manipulować szczegółami tak, by 
uwzględnić swoją wersję wydarzeń, często wrogą przecież Banu Umajja213. 
Spoglądając z tej perspektywy należy zauważyć, że koncepcja Teofanesa, 
względem budowy wizerunku tego władcy, wydaje się być dość spójna 
w porównaniu z literaturą muzułmańską214. Wyznawca w uporządkowa-
ny sposób podkreślił bowiem kilka istotnych dla pozytywnego obrazu 
Mu‘awiji elementów: brak wątpliwości co do legitymizacji kalifa, jego zna-
czenie w kontekście podbojów oraz zdolności dyplomatyczne. I jest to wer-
sja mimo wszystko znacząco różniąca się od klasycznych muzułmańskich215, 

213  Por. Kh. K e s h k, The Historians’ Mu‘āwiya: The Depiction of Mu‘āwiya in the 
Early Islamic Sources, Saarbrücken 2008.

214  Oczywiście z tą literaturą, która dostępna jest nam obecnie. Skądinąd wiadomo 
na przykład, że Mu‘awija miał być pierwszym spośród kalifów, który zbudował sobie 
obszerną bibliotekę – Bajt al-Hikman, w której gromadził m.in. pisma tworzone przez 
pozostających przy dworze uczonych (a wiemy, że takowi byli chociażby z dyskusji jaka 
toczy się do dzisiaj na temat prawowierności relacji przekazywanych przez ibn Szihaba 
al-Zuhriego – jego wiarygodność podważa się właśnie przez wzgląd na bliskie związki 
z Marwanidami, późniejszą linią umajjadzką), korespondencje, w których wykładano 
również zapewne podstawy legitymizacji Sufjanidów na stanowisku kalifa. Niestety, 
dokumenty z tej biblioteki zaginęły po rewolucji w 750 r.: N.A. B o e k h o f f  v a n 
d e r  Vo o r t, Umayyad Court, [in:] Muhammad in History, Thought and Culture. An 
Encyclopedia of the Prophet of God, eds A. Wa l k e r, C. F i t z p a t r i c k, Santa Barbara 
2014, s. 660–663.

215  Chociaż nie od wczesnochrześcijańskich. Mimo że uznaje się, że Teofanes nie 
korzystał z tego dzieła, to jednak pozytywny wizerunek pierwszego kalifa z Banu Umajja 
znalazł się np. w anonimowej Kronice Maronickiej, której autor wyraźnie stanął po stronie



Rozdział III. Wizerunek władców muzułmańskich w Chronografii… 263

powstałych w okresie abbasydzkim, chociażby at-Tabariego, gdzie odnaj-
dziemy liczne przykłady krytyki: wątpliwą legitymizację władzy wobec 
roszczeń Alidów, brak stabilności państwa, błędne decyzje personalne 
(dotyczące wyboru następcy)216.

Ustęp o śmierci Mu‘awiji kończy się wzmianką o przejęciu władzy przez 
jego syna, Jazyda217. Jak już wspomniałem, panowanie tego kalifa, podobnie 
jak następcy, Marwana ibn al-Hakama, Teofanes potraktował zdaje się jako 
swoiste intermezzo, nie poświęcając zbyt wiele uwagi obydwu władcom. 
Pierwszy z nich występuje zresztą pod dwoma imionami – Ἰζίδ (w tekście 
głównym) oraz Ἀζὶδ (w tablicach chronologicznych). Jedyny dłuższy frag-
ment, związany z jego panowaniem, dotyczy rebelii al-Muchtara ibn Abi 
‘Ubajdy, alidzkiego agitatora, który w latach 684–686 opanował Kufę218 

Mu‘awiji w jego konflikcie z Alim: Extract from the Maronite Chronicle, [in:] Kroniki 
syryjskie, s. 29. O innych podobnych przekazach, również w kontekście relacji Teo
fanesa zob. też: O. H e i l o, Seeing Eye to Eye: Islamic Universalism in the Roman and 
Byzantine Worlds, 7th to 10th Centuries, PhD Thesis, Die Universität Wien 2010, s. 43–44. 
Ewentualność, że przemyślenia Teofanesa dotyczące Mu‘awiji mogły być odzwiercie-
dleniem umajjadzkiej propagandy tworzonej na temat tego władcy zauważył również 
Kemal B o z k a y a  (Bizans Tarih Yazıcılığı (Başlangıçtan XI Yüzyıla Kadar), Edirne 
2017, s. 60–63). Następnym krokiem badawczym powinno więc być dokonanie szcze-
gółowych porównań treści znajdujących się u Teofanesa z tymi, które możemy uznać 
za reprezentatywne dla historiografii proumajjadzkiej. Oczywiście trudności narzucają 
się natychmiast, od kwestii porównywania tłumaczeń i oryginałów, poprzez zupełnie 
inny sposób prowadzenia narracji i na dobrą sprawę nieprzystające do siebie gatunki 
literackie, reprezentowane przez historiografię bizantyńską i arabską, co widać chociażby 
na przykładzie uznawanego za sprzyjające Umajjadom dzieło autorstwa Chalify ibn 
Chajjaty, dostępne od niedawna w tłumaczeniu na angielski: C h a l i f a  i b n  C h a j j a t 
(C. Wu r t z e l), s. 51–314.

216  K.A. R o s e, Images of Civil Conflict. One Early Muslim Historian’s Representa-
tion of the Umayyad Civil War Caliphs, MA Thesis, Miami University, Oxford (Ohio) 
2011, s. 20–43.

217  Te o f a n e s, AM 6171, s. 356.17: καὶ ἦρξεν Ἰζίδ, ὁ υἱὸς αὐτοῦ.
218  W związku ze śmiercią Husajna pod Karbalą, w Kufie, wśród tamtejszych elit 

ukształtować się miało tajne sprzysiężenie wymierzone przeciwko Umajjadom, al-Taw-
wabun (pokutujący), tworząc grunt pod proalidzkie powstanie: A.S. A l -A b d u l 
J a d e r, The Origin of Key Shi‘ite Thought Patterns in Islamic History, [in:] Living 
Islamic History: Studies in Honour of Professor Carole Hillenbrand, ed. Y. S u l e i m a n, 
Edinburgh 2010, s. 1–13.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…264

na południu Iraku219. Teofanes uczynił go natomiast panem Persji220 i wspo-
mniał, że sam siebie221 ogłosił prorokiem. Nawiązanie do prorokowania 

219  O powstaniu Muchtara, przede wszystkim w kontekście rozwoju późniejszych 
doktryn szyickich zob. m.in. studium historiograficzne Najam H a i d e r: The Rebel 
and the Imām in Early Islam. Explorations in Muslim Historiography, Cambridge 2019, 
s. 26–114, por. również M. F i s h b e i n, The Life of Al-Mukhtar B. Abi ‘Ubayd in Some 
Early Arabic Historians (Iraq), PhD Thesis, University of California, Los Angeles 1988; 
zagadnienie wpływu doświadczenia rebelii na islam: P. P a v l o v i t c h, The Origin 
of the Isnad and al-Mukhtar b. Abī ‘Ubayd’s Revolt in Kūfa (66–7/685–7), AQ 39. 1, 
2018, s. 17–48. Sama aktywność Muchtara, polityczna i dyplomatyczna opisana została 
w serii artykułów: K.A. F a r i q, The Story of an Arab Diplomat, SII 4. 1, 1967, s. 50–59; 
i d e m, The Story of an Arab Diplomat, SII 3. 4, 1966, s. 227–241; i d e m, The Story of an 

Arab Diplomat, SII 3. 3, 1966, s. 119–142; i d e m, The Story of an Arab Diplomat, SII 3. 2, 
1966, s. 53–80. Klasyczne podsumowania: N.I. H a i d e r, al-Mukhtār b. Abī ‘Ubayd, 
[in:] EI3, eds K. F l e e t, G. K r ä m e r, D. M a t r i n g e, J. N a w a s, E. R o w s o n; 
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-3/al-mukhtar-b- 
abi-ubayd-COM_40538 [dostęp: 10.05.2021 r.]; G.R. H a w t i n g, al-Mukhtār b. Abī 

‘Ubayd, [in:] EI2, vol. VII: Mif–Naz, eds C.E. B o s w o r t h, E. v a n  D o n z e l, 
W.P. H e i n r i c h s, Ch. P e l l a t, Leiden 1993, s. 521–524. Ostatnio al-Muchtara 
w obronę wzięła Amina I n l o e s: Mukhtar al-Thaqafi: Character versus Controversy, 
JSIS 2. 2, 2009, s. 181–193, pisząc m.in.: while heterodox sects did appear posthumously 
bearing his name, he had no hand in them. He had two goals – taking vengeance and 
reforming society – and he accomplished both of them (s. 192).

220  Te o f a n e s, AM 6174, s. 360.22–23: τούτῳ τῷ ἔτει Μουχτὰρ ὁ ψεύστης τυραν-
νήσας ἐπικρατὴς γέγονε τῆς Περσίδος. Odwoływanie się do Persji w Chronografii w kon-
tekście powstania Muchtara może być celowym założeniem narracyjnym, swoistą 
predykcją późniejszych wystąpień abbasydzkich. Wbrew pozorom w obydwu ruchach 
odnajdujemy wiele podobieństw, chociażby ludowy charakter, o czym świadczą ich 
uczestnicy, nie zawsze majętni na tyle by stać ich było na odpowiednie narzędzia walki, 
jak kaszabijja, których nazwa wzięła się od drewnianej broni (pik, maczug), którymi 
posługiwali się podczas starć zbrojnych: P. C r o n e, The Significance of Wooden Weapons 
in al-Mukhtar’s Revolt and the ‘Abbäsid Revolution, [in:] Studies in Honour of Clifford 
Edmund Bosworth I: Hunter of the East, Arabic and Semitic Studies, ed. I.R. N e t t o n, 
Leiden 2012, s. 174–187.

221  Te o f a n e s, AM 6174, s. 360.23: ἀπεκάλει δὲ ἑαυτὸν προφήτην. Uznanie Muchtara 
fałszywym prorokiem jest zgodne z podstawową sunnicką interpretacją jego działań. Ofi-
cjalnie ibn Abi ‘Ubajda występował jako przedstawiciel syna Alego i brata zabitego pod 
Karbalą w 680 r. Husajna, Muhammada ibn al-Hanafijji. Jednocześnie należy pamiętać, 
że ostatni nie podążył do Iraku na wezwanie Muchtara, pozostał w Hidżazie, a kiedy upa-
dło władztwo Zubajra uznał ‘Abd al-Malika kalifem – J. v a n  E s s, Hasan b. Muhammad 

https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-3/al-mukhtar-b-abi-ubayd-COM_40538
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-3/al-mukhtar-b-abi-ubayd-COM_40538


Rozdział III. Wizerunek władców muzułmańskich w Chronografii… 265

Muchtara jest być może reminiscencją późniejszego, charakterystycznego 
już raczej dla epoki przełomu umajjadzko-abbasydzkiego, rozumienia 
używanego w stosunku do Muhammada ibn al-Hanafijji tytułu mahdiego, 
który jednakże w VII w. nie miał najprawdopodobniej żadnych mesjani-
stycznych konotacji, a nadawany był również niektórym kalifom z Banu 
Umajja, np. Sulejmanowi czy ‘Umarowi II222. W tym samym fragmencie 
Wyznawca podkreślił, że w związku z wystąpieniem Muchtara Arabowie 
mieli problemy223, by w następnej relacji przejść do informacji o śmierci 
Jazyda224 i kolejnych kłopotów w jakie wpadło państwo muzułmańskie, 
przede wszystkim za sprawą buntu mieszkańców Medyny pod przywódz-
twem ‘Abdallaha ibn al-Zubajra225 (który ogłosił się kalifem w Mekkce 

b. al-Hanafiyya, [in:] EI2, Supplement. Fascicules 5–6, eds C.E. B o s w o r t h, E. v a n 
D o n z e l, B. L e w i s, Ch. P e l l a t, Leiden 1982, s. 357–358. Na temat relacji pomiędzy 
Zubajrą a Hanafijją zob. m.in.: S.W. A n t h o n y, The Meccan Prison of ‘Abdallāh 
b. al-Zubayr and the Imprisonment of Muḥammad b. al-Ḥanafiyya, [in:] The Heritage 
of Arabo-Islamic Learning. Studies Presented to Wadad Kadi, eds M.A. P o m e r a n t z, 
A.A. S h a h i n, Leiden–Boston 2016, s. 3–27; W. M a d e l u n g, ‘Abd Allāh b. al-Zubayr 
and the Mahdi, JNES 4. 1, 1981, s. 291–305. O legendzie Muhammada ibn al-Hanafijii: 
J. C a l m a r d, Mohammad b. al-Hanafiyya dans la religion populaire, le folklore, les 
légendes dans le monde turco-persan et indo-persan, CAs 5/6, 1998, s. 201–220.

222  W. M a d e l u n g, al-Mahdī, [in:] EI2, eds P. B e a r m a n, Th. B i a n q u i s, 
C.E. B o s w o r t h, E. v a n  D o n z e l, W.P. H e i n r i c h s, https://referenceworks.
brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/al-mahdi-COM_0618 [dostęp: 
10.05.2021 r.]. Trzeba też zauważyć, że wzmianka ta oddaje nieco ducha epoki wcze-
snych Marwanidów, kiedy „ambicje prorockie” pojawiały się nawet wśród mawla: 
S.W. A n t h o n y, The Prophecy and Passion of al-Ḥāriṯ b. Sa‘īd al-Kaddāb: Narrating 
a Religious Movement from the Caliphate of ‘Abd al-Malik b. Marwān, Ara 57. 1, 2010, 
s. 1–29. O rozwoju doktryny szyickiej w okresie umajjadzkim: M. M a s s i  D a k a k e, 
The Charismatic Community: Shi’ite Identity in Early Islam, Albany 2007, s. 49–102; 
W. M o n t g o m e r y  Wa t t, Shi’ism under the Umayyads, JRAS 92. 3/4, 1960, 
s. 158–172. Warto w tym miejscu przytoczyć interesującą opinię Patricii Crone, która 
dokonuje podziału wczesnoislamskich idei podważających nurt główny na anarchistów 
i libertarian (charydżyci i mu‘tazylici) oraz zwolenników rozwiązań autorytarnych, 
wodzostwa w postaci szyitów właśnie: P. C r o n e, Medieval Islamic Political Thought, 
Edinburgh 2005, s. 70.

223  Te o f a n e s, AM 6174, s. 360.23–24: καὶ ἐταράχθησαν οἱ Ἄραβες.
224  Te o f a n e s, AM 6175, s. 360.27: τούτῳ τῷ ἔτει ἀπεβίω Ἰζίδ.
225  Te o f a n e s, AM 6175, s. 360.27–29.

https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/al-mahdi-COM_0618
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/al-mahdi-COM_0618


Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…266

w 683 r.226). Interesujące, że chociaż Chronograf zdaje się tak dużo wiedzieć 
o problemach wewnętrznych państwa muzułmańskiego, zupełnie pomija 
milczeniem kwestię starcia pod Karbalą i śmierci syna Alego, Husajna227. 
Należy wyraźnie podkreślić – dla Teofanesa kwestia alidzka zdaje się nie 
istnieć, nie odwołuje się do niej relacjonując proalidzkie wystąpienia, jak 
chociażby wspomniane wyżej, przewodzone przez al-Muchtara. Można 
oczywiście tłumaczyć to całkowitą niewiedzą Wyznawcy względem tego 
konkretnego podziału wewnątrz muzułmańskiej ummy, podkreślał on 

226  Na temat tzw. antykalifatu ‘Abdallaha ibn al-Zubajra, która władza uznawana 
była w pewnym momencie m.in. w Hidżazie, Jemienie, Egipcie, Iraku, Chorasanie, 
a nawet części Syrii zob. np.: A. B a h r a m i a n, H. L a h o u t i, ‘Abd Allāh b. al-Zubayr, 
[in:] EI Online, eds W. M a d e l u n g, F. D a f t a r y, https://referenceworks.brillon-
line.com/entries/encyclopaedia-islamica/abd-allah-b-al-zubayr-SIM_0049 [dostęp: 
10.05.2021 r.]; W. M a d e l u n g, Abd Allāh ibn az-Zubayr the ‘mulḥid’, [in:] Actas XVI 
Congreso de l’Union européenne des arabisants et islamisants, eds C.V. d e  B e n i t o, 
M.Á.M. R o d r í g u e z, Salamanca 1995, s. 301–308; H.A.R. G i b b, ‘Abd Allāh ibn 
al-Zubayr, [in:] EI2, vol. I: A–B, eds  i d e m, J.H. K r a m e r s, E. L é v i-P r o v e n ç a l, 
J. S c h a c h t; B. L e w i s, Ch. P e l l a t, Leiden 1960, s. 54–55. Warto również zwró-
cić uwagę na niedawno opublikowaną pracę Mehmeta Mehdi I l h a n a, wskazującą 
przede wszystkim na koligacje z rodziną Proroka, jak i Abu Bakrem, a także wychowanie 
odebrane m.in. od A’iszy, co skutkowało mocnym przekonaniem Zubajry o tym, że 
w istocie był obrońcą idei kalifatu przed nadużywającymi władzy Umajjadami. Tam też 
obszerna bibliografia dotycząca antykalifa: ‘Abd Allah Ibn Al-Zubayr and His Career 
as Caliph, JRISS 9. 1, 2018, s. 119–153.

227  Oczywiście, chociaż wypada być dalekim od takich stwierdzeń jak te Richar-
da K r o e s ’a (In essence, it was a simple tribal conflict – Karbala. A Battle Revisited, MWr 
6. 2, s. 33) w kontekście bitwy pod Karbalą, to jednak ograniczone znaczenie tego wyda-
rzenia dla ówczesnych wydaje się nie pozostawiać wątpliwości. Wydaje się, że odpowied-
nią rangę (i oprawę) nadali mu dopiero, mając ku temu odpowiednie środki materialne, 
Fatymidzi, zwłaszcza w kontekście budowy mauzoleum Husajna w Aszkalonie, zob. 
D. Ta l m o n-H e l l e r, Sacred Place and Sacred Time in the Medieval Islamic Middle 
East. A Historical Perspective, Edinburgh 2020, s. 42–69. Wpyw na dzisiejszy odbiór zna-
czenia tego wydarzenia mają działania związane z przygotowaniem islamskiej rewolucji 
w Iranie w latach sześćdziesiątych i siedemdziesiątych XX w.: K. S c o t  A g h a i e, The 
Martyrs of Karbala: Shi’i Symbols and Rituals in Modern Iran, Seattle 2004, s. 82–112; 
kontynuowane zresztą dzisiaj, jak chociażby budowa nowego zarih w irańskim świętym 
mieście Kom, skąd przewieziono ją kilka lat temu do Karbali w atmosferze wielkiego 
religijnego święta szyitów: S. P a r s a p a j o u h, La châsse de l’imam Husayn: Fabrique 
et parcours politique d’un objet religieux de Qom à Karbala, ASSR 174, 2016 s. 49–74.

https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-islamica/abd-allah-b-al-zubayr-SIM_0049
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-islamica/abd-allah-b-al-zubayr-SIM_0049


Rozdział III. Wizerunek władców muzułmańskich w Chronografii… 267

jednak przecież inne rozłamy nader chętnie i posiadał na ich temat wiele 
informacji. Być może jest to więc przesłanka pozwalająca domniemywać 
brak znaczenia tego podziału dla autorów wschodnich, z których musiał 
przecież korzystać.

Chronograf wspomniał, że na kolejnego umajjadzkiego przywódcę 
wybrano Marwana. Symptomatyczne, Teofanes zupełnie pomija postać 
Mu‘awiji II, syna Jazyda. To za przyczyną jego przedwczesnej śmierci 
w kwietniu 684 r., spowodowanej prawdopodobnie dżumą (chociaż ist-
nieje również wersja o otruciu młodego, nieco ponad dwudziestoletnie-
go władcy), musiało dojść do rodzaju wewnętrznej umajjadzkiej szury, 
w wyniku której władzę przejęli Marwanidzi228. Co prawda Mu‘awija II 
rządził kilkanaście-kilkadziesiąt dni, a z powodu złego stanu zdrowia 
nie podejmował zbyt wielu decyzji, rządy powierzając swoim doradcom, 
wśród których prym wiódł m.in. al-Dahhak ibn Kajs al-Fihri (późniejszy 
stronnik zubajrytów), jednakże może właśnie dlatego wokół tej postaci 
w wersjach umajjadzkich narosło dość dużo legend, z przekazem o abdy-
kacji na czele, a było to z pewnością na rękę Marwanidom. Co prawda 
Mu‘awija nie miał dzieci, to też podkreślano w propagandzie przeciwko 

228  Według współczesnych badaczy okres marwanidzki był jednym z najistotniej-
szych dla formowania się koncepcji zorganizowanej politycznej wspólnoty, al-dżamā‘a, 
opartej o umajjadzkie sieci powiązań, nie tylko rodzinnych, ale patronackich (A. B a r z e- 
g a r, “Adhering to the Community” (Luzūm al-Jamā‘a) Continuities between lat Umayyad 
Political Discourse and „Proto-Sunni” Identity, RoMES 49. 2, 2015, s. 140–158), która 
później stała się przecież podstawą sunnickiej wykładni przekazywania władzy nad ummą, 
w opozycji do mulk, czyli dziedziczenia na zasadach monarchicznych: R. L o h l k e r, 
Jamā‘a vs. Mulk. Community-Centred and Ruler-Centred Visions of the Islamic Commu-
nity, [in:] Meanings of Community across Medieval Eurasia: Comparative Approaches, 
eds E. H o v d e n, Ch. L u t t e r, W. P o h l, Leiden–Boston 2016, s. 78–96. Uwagi 
Te o f a n e s a z AM 6175 (s. 360.29–32), sugerujące, że Marwan został wybrany na 
kalifa przez jakieś zgromadzenia emirów, wydają się zgodne z przedstawionym powyżej 
kontekstem, nieco zmieniającym tradycyjny obraz panowania Umajjadów jako klasycz-
nej monarchii dziedzicznej. Dodać tu wypada też genialną w swej prostocie konstatację 
Ramli O m a r a, który zauważył, że to nie Jazyd był pierwszym dziedzicznym następcą 
swojego ojca, ale… Hasan, syn Alego, reprezentant Alidów i szyitów, przeciwników 
Banu Umajja: The Umayyad Succession. Succession to the Caliphate from the First Civil 
War to the End of the Umayyad Dynasty, PhD Thesis, University St. Andrews 1997, s. 152.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…268

niemu, ale miał braci. Stąd być może wersja o tym, że prawnuk Abu Sufjana 
potępiał swoich przodków za działania podejmowane przeciwko Alemu 
i jego potomkom. Wszystko, by legitymizować nową linię umajjadzką 
jako prawowierną229. Ponieważ przemilczenie bywa równie skuteczną 
bronią, jak propaganda, można według mnie zastanowić się, czy nie-
zauważenie kalifa przez Teofanesa jest jedynie pomyłką badacza, czy też 
jednak reminiscencją którejś z marwanidzkich metod radzenia sobie 
z niewygodną przeszłością tej linii dynastycznej. Tak czy inaczej, także 
w kontekście samego Marwana, Teofanes nie odnosi się jednak w ogóle do 
zagadnienia, czy ten podjął jakiekolwiek działania zmierzające do wyjścia 
z ciężkiej sytuacji, w jakiej znalazła się dynastia230. Skądinąd zaś wiemy, 
że przecież poczynił takowe231. To pominięcie Marwana ibn al-Hakama 

229  Na temat przekazów dotyczących Mu‘awiji II: C.E. B o s w o r t h, Mu‘āwiya II, 
[in:] EI2, eds P. B e a r m a n, Th. B i a n q u i s, C.E. B o s w o r t h, E. v a n  D o n z e l, 
W.P. H e i n r i c h s, https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia
-of-islam-2/muawiya-ii-SIM_5280 [dostęp: 10.05.2021 r.], a zwłaszcza klasyczną pracę 
Henriego L a m m e n s ’a: Mo‘âwia II ou le dernier des Sofiânides, [in:] i d e m, Études 
sur le siècle des Omayyades, Beyrouth 1930, s. 163–210.

230  Wspomina jedynie w jaki sposób został wybrany, sugerując że władzę przekazało 
mu jakieś zgromadzenie emirów, a także podaje, myląc się o dwa lub trzy miesiące, liczbę 
miesięcy, w czasie których faktycznie rządził – Te o f a n e s, AM 6175, s. 360.29–32.

231  W kręgach bliskich Alidom przypominano nader często, że zarówno Marwan, jak 
i przede wszystkim jego ojciec, al-Hakam byli przeciwnikami Muhammada – zob. S.R. 

‘A l i  N a d w i, H.H.H. B i n  ‘A l i  A l -S a q q a f, Emir Mu‘āwiyah…. Al-Hakam ibn Abi 
al-‘As miał zostać wygnany z Mekki w 630 r. Trudno powiedzieć natomiast, kiedy został 
przywrócony do łask – o ile at-Tabari twierdził, że stało się to jeszcze za życia Proroka 
[Ta b a r i  X V  (R.S. H u m p h r e y s), s. 227], to inni sugerują, że al-Hakam powrócił 
do aktywnej polityki dopiero za sprawą ‘Usmana ibn Affana (W. M a d e l u n g, The 
Succession to Muhammad…, s. 109), a wcześniej dwaj kalifowie – Abu Bakr i ‘Umar ibn 
al-Chattab, nie chcieli się na to zgodzić [ J a k u b i  (M.S. G o r d o n, C.F. R o b i n s o n, 
E.K. R o w s o n, M. F i s h b e i n), s. 799]. W kontekście bliskich współpracowników 
‘Usmana, odpowiedzialnych za realizację przez niego polityki wspierającej interesy Banu 
Umajja, na jedną z pierwszych pozycji wybijać miał się natomiast syn al-Hakama, Mar-
wan, będąc jego prawą ręką, oskarżany też o odcinanie Ibn Affana od jakichkolwiek infor-
macji spoza rodziny. Trudno spodziewać się, by mając takie wpływy, Marwan nie zadbał 
o swojego ojca: S.K. A b d  a l-J a n a b i, A.J. J a m r  a l-H i l a l i, The Historical Starting…, 
s. 1133. Jeszcze za życia Muhammada, ‘Usman był natomiast zaangażowany w obronę 
Mu‘awiji ibn al-Mudżira ibn Abi as-‘Asa ibn Umajji, schwytanego przed bitwą pod Hamra 
al-Asad w 625 r. i oskarżonego o szpiegostwo na rzecz Mekkańczyków. Chociaż syn 

https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/muawiya-ii-SIM_5280
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/muawiya-ii-SIM_5280


Rozdział III. Wizerunek władców muzułmańskich w Chronografii… 269

w Chronografii jest o tyle interesujące, że ze współczesnych omówień 
biografii tego kalifa wyłania się postać o dużym znaczeniu w budowaniu 
wczesnej tożsamości muzułmańskiej. Wykorzystując informacje, wynika-
jące z badań linii genealogicznych rodziny tego kalifa, zwraca się uwagę 
na to, jak mocno nawiązywał on do rodzącej się nowej tradycji islam-
skiej, wybierając np. imiona dla swoich synów spośród występujących 
w wersetach koranicznych proroków. Ten dowód na jego oddanie nowej 
wierze wydaje się znacznie mocniejszy niż różnorodne wykładnie działań 
tego kalifa zawarte w historiografii, niewolnej przecież od ówczesnych 
podziałów polityczno-religijnych232.

Można odnieść wrażenie, że Teofanesowa opowieść została tak po- 
prowadzona, by wykazać, że za panowania dwóch wspomnianych wyżej 
kalifów doszło do upadku państwa zbudowanego przez Mu‘awiję i dopie-
ro ‘Abd al-Malik musiał je odrestaurować233, co zostało też skrupulatnie 

Affana wyprosił dla niego powstrzymanie kary, ten uciekł, został odnaleziony i stracony 
z rozkazu Proroka. Jest to, obok al-Hakama, jeszcze jedna postać z rodu Banu Umajja 
wspominana w kontekście antyumajjadzkiej propagandy, nastawionej na podkreślanie 
osób zaangażowanych w walkę przeciwko islamowi na początku jego istnienia. Istotne, 
że był to ojciec żony Marwana, która urodziła ‘Abd al-Malika: C.F. R o b i n s o n, ‘Abd 
al-Malik, Oxford 2005, s. 17–18. Innym członkiem Umajja, uznawanym za przeciwnika 
Wysłannika, którego sam Muhammad miał oskarżyć o żydowskie pochodzenie, był 
‘Ukba ibn Abi Mu‘ajta: S. Wa r d, Muḥammad Said: „You Are Only a Jew from the Jews 
of Sepphoris”: Allegations of the Jewish Ancestry of Some Umayyads, JNES 60. 1, 2001, s. 31.

232  Jak słusznie zauważył Fred M. D o n n e r: the surviving historical facts may be 
unrecoverable or may be totally obscured by masses of partisan invective and later embellish-
ment, added for polemical purposes. Autor podkreślił, że powyższa konstatacja szczególnie 
dotyczyła takich postaci jak Marwan, mocno zaangażowanych w rywalizację polityczną 
we wczesnoislamskiej ummie. Tym istotniejsze i bardziej szanowane powinny być według 
niego dowody niezależne od numizmatycznych i sfragistycznych, jak np. genealogiczne, 
w tym przypadku – Was Marwan ibn al-Hakam the First Real Muslim, [in:] Genealogy 
and Knowledge in Muslim Societies. Understanding the Past, eds S.B. S a v a n t, H. d e 
F e l i p e, Edinburgh 2014, s. 105.

233  W latach osiemdziesiątych F.M. D o n n e r  podjął się analizy zagadnienia powsta-
nia w pełni ukształtowanej wczesnej państwowości islamskiej, badając wzmianki źródło-
we (przede wszystkim materiał numizmatyczny, inskrypcje, papirusy tworzone przez 
ówczesną biurokrację) pod kątem informacji na temat podstawowych funkcji, jakie 
powinna posiadać takowa instytucja, czyli grupy sprawującej nad wszystkim zarząd, 
istnienia sił porządkowych, sądownictwa, administracji podatkowej itp. Z analizy tej 



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…270

odnotowane w tym samym fragmencie234. Teofanes podkreślił, że Abi- 
melech, jak nazywa ‘Abd al-Malika, doszedł do władzy po krótkim pa- 
nowaniu Marwana i rządził ponad dwadzieścia lat235, a jego pierwszym, 
niemal natychmiast odniesionym sukcesem był zabicie ‘Abdallaha ibn 
Zubajra236. Wymienił również, jako przeciwnika nowego władcy, nieja-
kiego Dadachosa237, którego identyfikuje się z al-Dahhakiem ibn Kajsem 
al-Fihrim, o którym wiemy jednak, że zginął jeszcze w 684 r. pod Mardż 
Rahit238. Warto w tym miejscu dodać, że zaprezentowana przez Teofanes 
wersja okoliczności przejęcia władzy przez ‘Abd al-Malika, nie wydaje 
się być zgodna ani z ówczesnym wizerunkiem syna Marwana, zachowa-
nym m.in. w kronikach syryjskich239, ani też współczesnymi analizami, 
w których podkreśla się, że de facto wystąpienie Umajjady z pretensjami 

wynikało, że z całą pewnością o istnieniu islamskiego państwa możemy mówić w okresie 
sprawowania władzy przez ‘Abd al-Malika, natomiast pierwsze symptomy jego powsta-
wania znajdziemy w dokumentach z okresu Mu‘awiji. Wszelkie dywagacje dotyczące 
okresu wcześniejszego, badacz uznał za nieweryfikowalne, ze względu na brak pew-
nego materiału źródłowego. Tym samym, wspomniane wyżej konstatacje Teofanesa 
potwierdzałyby analizy dokonane za pomocą współczesnych metod historycznych: 
The Formation of the Islamic State, JAOS 106ю 2, 1986, s. 283–296.

234  Znaczenie ‘Abd al-Malika dla ostatecznego scementowania państwowości 
umajjadzkiej nie ulega oczywiście wątpliwości. Jak napisał kilka lat temu Timothy 
P o w e r –  The Red Sea from Byzantium to the Caliphate: ad 500–1000, Cairo 2012, s. 103: 
The consolidation of the conquests and creation of a centralized state began with the reforms 
of the caliph ‘Abd al-Malik ibn Marwan (685–705). Rival claimants to the caliphate 
were eliminated and the absolute rule of the Umayyad dynasty established. The capital 
at Damascus was linked to the provinces by an effective postal service, Arabic was made the 
administrative language of the state, and a standardized reformed coinage was introduced 
throughout the caliphate.

235  Te o f a n e s, AM 6175, s. 360.32 – 361.1–2.
236  Te o f a n e s, AM 6175, s. 361.2–3.
237  Te o f a n e s, AM 6175, s. 361.3: καὶ Δάδαχον.
238  W rzeczywistości jednak to, że stanął po stronie ibn Zubajra, mogło wynikać 

przede wszystkim z opozycji wobec Marwanidów. Człowiek ten był bowiem związany 
bardzo mocno z linią Mu‘awiji, pełniąc przy nim funkcję dowódcy jego straży przy-
bocznej. Podobne stanowisko piastował zresztą u boku jego syna i wnuka. Więcej zob.: 
A. D i e t r i c h, Al-Dahhak ibn Kays al-Fihri, [in:] EI2, vol. II: C–G, eds B. L e w i s, 
Ch. P e l l a t, J. S c h a c h t, Leiden 1965, s. 89–90.

239  Przedstawiany jest tam raczej jako człowiek wojowniczy, zaciekły oraz okrutny: 
C.F. R o b i n s o n, ‘Abd al-Malik…, s. 51.



Rozdział III. Wizerunek władców muzułmańskich w Chronografii… 271

do tronu można uznać za długotrwałą uzurpację wymierzoną przeciw-
ko prawidłowo wybranemu na tę funkcję ibn Zubajrowi240. Informacje 
na temat zwycięstw syna Marwana pojawiają się również w następnych 
relacjach z AM 6178 i AM 6180. Chronograf wspomniał najpierw o eks-
pedycji wysłanej przez ‘Abd al-Malika przeciwko Muchtarowi (błędnie 
przypisując jej dowództwo nieżyjącemu już wtedy Zijadowi ibn Abi 
Sufjanowi241, przyrodniemu bratu Mu‘awiji – prowadził ją prawdopo-
dobnie jego syn, ‘Ubajd Allah ibn Zijad242), która jednak zakończyła się 
zwycięstwem oszusta i uzurpatora243. W kolejnej relacji dotyczącej wyda-
rzeń w Iraku Teofanes podkreślił, że ostateczny koniec Muchtara nastąpił 
z inicjatywy mekkańskiego antykalifa (bezpośrednim wykonawcą był 
jego brat, Mus‘ab ibn al-Zubajr244), nie Umajjadów. Oczywiście to ‘Abd 
al-Malik przezwyciężył kryzys wywołany drugą fitną245, ale po pierwsze 

240  Ibidem, s. 34.
241  Te o f a n e s, AM 6178, s. 363.21–22.
242  Na temat ‘Ubajdy: C.F. R o b i n s o n, ‘Ubayd Allāh b. Ziyād, [in:] EI2, vol. X: 

T–U, eds P.J. B e a r m a n, Th. B i a n q u i s, C.E. B o s w o r t h, E. v a n  D o n z e l, 
W.P. H e i n r i c h s, Leiden 2000, s. 763–764.

243  Te o f a n e s, AM 6178, s. 363.22: τοῦ ψεύστου καὶ τυράννου.
244  Ten faktycznie zginął kilka lat później, w 691 r., w bitwie pod Maskin, gdzie 

Umajjadami dowodził bezpośrednio kalif ‘Abd al-Malik – H. L a m m e n s, Ch. P e l l a t, 
Muṣ‘ab b. al-Zubayr, [in:] EI2, eds P. B e a r m a n, Th. B i a n q u i s, C.E. B o s w o r t h, 
E. v a n  D o n z e l, W.P. H e i n r i c h s, https://referenceworks.brillonline.com/entries/
encyclopaedia-of-islam-2/musab-b-al-zubayr-SIM_5567 [dostęp: 10.05.2021 r.].

245  Autorzy dwóch fundamentalnych opracowań na ten temat wskazywali, że druga 
fitna była przede wszystkim starciem dwóch koncepcji rządzenia ummą i jako taka 
kontynuacją dyskusji toczonych od czasów pierwszej wojny o sukcesję po ‘Usmanie. 
Linia sporu przebiegała pomiędzy zwolennikami tradycyjnych rodów sprawujących 
władzę przed islamem, którym szura nie była na dobrą sprawę potrzebna do legitymi-
zacji a nowymi rodzinami, które zyskały na znaczeniu dopiero w momencie zwycięstwa 
Proroka w Hidżazie, odwołując się jednak także do zwyczaju, jakim były rady plemien-
ne. Badacze podkreślali natomiast, że w żadnym wypadku nie powinno się traktować 
fitny jako konfliktu czysto personalnego, zob.: G. R o t t e r, Die Umayyaden und der 
zweite Bürgerkrieg (680–692), Wiesbaden 1982; R. S e l l h e i m, Der zweite Bürgerkrieg 
im Islam. Das Ende der mekkanisch-medinensischen Vorherrschaft, Stuttgart 1970. Pod-
stawowe informacje na temat przebiegu fitny: ‘A.‘A. D i x o n, The Umayyad Caliphate 
65–86/684–705. A Political Study, PhD Thesis, University of London 1969, s. 219–251. 
Trudności z jakimi spotkał się syn Marwana na początku swojego panowania, a także 

https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/musab-b-al-zubayr-SIM_5567
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/musab-b-al-zubayr-SIM_5567


Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…272

– poprzedni władcy, szczególnie Marwan, również podejmowali wysiłki 
w tym kierunku246, niektóre uwieńczone sukcesem, po drugie – sam proces 
odzyskiwania władzy nad kalifatem był znacznie dłuższy niż przedstawio-
no to w Chronografii, szczególnie w kontekście Zubajry, którego koniec 
Teofanes wieszczy właściwie w AM 6175, by potem przypomnieć o nim 

związane z tym obawy przed kolejnymi wojnami domowymi, odnalazły w pewien spo-
sób odzwierciedlenie w zachowanym folklorze arabskim: A Hundred and One Nights, 
transl. B. F u d g e, eds R. I r w i n, Ph.K. K e n n e d y, M. P o m e r a n t z, New York 
2017, s. 191–196.

246  Na temat działań Jazyda I, które powziął w celu uśmierzenia rebelii w Hidżazie, 
a także wydarzeń przeczących całkowitemu brakowi umajjadzkiej inicjatywy w tamtym 
okresie, jak chociażby zwycięska dla Banu Umajja bitwa pod al-Harra i późniejsza, 
brzemienna w skutki, akcja plądrowania Medyny – H. L a m m e n s, Califat de Yezid I, 
Beyrouth 1921, s. 225–269. W kampanii medyńskiej uczestniczył zresztą Marwan ibn 
al-Hakam, który później, już jako kalif, był jednym z autorów zwycięstwa nad zubajrytami 
pod Mardż Rahit w sierpniu 684 r. O tym starciu: N. E l i s s é e f f, Mardj Rāhit, [in:] EI2, 
vol. VI: Mahk–Mid, eds C.E. B o s w o r t h, E. v a n  D o n z e l, Ch. P e l l a t, Leiden 
1991, s. 544–546. Pominięcie tematyki działań Jazyda, oddaje poniekąd zagadnienie 
muzułmańskich sporów o tego władcę, niebędących z pewnością na rękę Umajjadom. 
Stał się on wręcz przykładową figurą w niektórych dysputach na temat dopuszczalności 
buntu przeciwko niesprawiedliwemu kalifowi: H.H. L i e w, Ibn al-Jawzī and the Cursing 
of Yazīd b. Mu‘āwiya: A Debate on Rebellion and Legitimate Rulership, JAOS 139. 3, 2019, 
s. 631–646. Kolejny raz wydaje się, że metoda przemilczenia pewnych faktów przez 
Teofanesa jest reminiscencją propagandy umajjadzkiej w jego dziele. Nie sposób nie 
wspomnieć w tym miejscu, że negatywne wzmianki dotyczące Jazyda, zachowane wśród 
wyznawców islamu, znalazły swoje nowe odniesienia w kontekście innych wspólnot 
bliskowschodnich, niekoniecznie muzułmańskich. Jak podkreśla Artur R o d z i e w i c z: 
Thus, it does not seem strange to connect the term “Yezid” (and the Yezidis) with the famous 
Umayyad caliph, Yezid ibn Mu‘awiya, who was associated with the denial of the principles 
of Islam and his love for wine, poetry and mysticism – Milete min Êzîd. The Uniqueness 
of the Yezidi Concept of the Nation, Se 1, 2018, s. 73. Interesujące, że pewne doktryny uzna-
wane przez jezydów, zbieżne są z tymi szyickimi, a kult odnośnie Jazyda i Umajjadów nie 
wynikał wyłącznie z odległej reminiscencji politycznej lojalności wobec tej dynastii i jej 
przedstawicieli, ale miał też wymiar w jakimś stopniu religijny: M. G u i d i, Origine dei 
Yezidi e storia religiosa dell’Islam e del dualismo, RSO 13, 1932, s. 266–300. Zjawisko to 
nie tyczy się wyłącznie Jazyda, wystarczy wspomnieć legendarne genealogie z Błękitnego 
Sułtanatu, królestwa Fundż (lub Sennar), istniejącego w dzisiejszym Sudanie od począt-
ku XVI w. do pierwszej połowy XIX, gdzie powoływano się m.in. na pochodzenie od… 
Sulejmana ibn ‘Abd al-Malika, który miał uciec przed prześladowaniami Abbasydów aż 
do Etiopii: Y.F. H a s a n, The Umayyad Generalogy of the Funj, SNoRe 46, 1965, s. 27–32.



Rozdział III. Wizerunek władców muzułmańskich w Chronografii… 273

w AM 6180, w kontekście walk z Muchtarem247. W relacji tej kolejny raz 
jednak Wyznawca próbował wskazać, że ‘Abd al-Malik odznaczał się wyjąt-
kowym zmysłem taktycznym248. Najpierw Bizantyńczyk opisał starcia 
pomiędzy zubajrytami a muchtarytami, aby następnie, zgodnie ze znaną 
zasadą o trzecim, który korzysta, wspomnieć ostateczne zwycięstwo umaj-
jadzkiego kalifa nad bratem Zubajry249 i podkreślić, że synowi Marwana 
udało się z powrotem ὑπέταξε πᾶσαν τὴν Περσίδα250. Konkluzję wydarzeń 
związanych z drugą fitną odnajdujemy w AM 6181, w której to relacji 
Teofanes opisał wyprawę Hadżdżadża ibn Jusufa251 na Mekkę, gdzie miał 
on zabić Ibn Zubajrę252. Jednocześnie mamy do czynienia ze wzmianką 
o zniszczeniach, do których doszło w wyniku oblężenia muzułmańskiego 
domu idoli, jak określił Ka‘abę Wyznawca. Jest to nawiązanie do długie- 
go, sześciomiesięcznego oblężenia Mekki przez siły umajjadzkie, podczas 

247  Te o f a n e s, AM 6180, s. 364.19–21.
248  Budowa wizerunku silnego wodza i militarnego przywódcy mogła być elemen-

tem umajjadzkiej propagandy tego okresu. Jak się wydaje, świadczy o tym chociażby 
zachowany z lat dziewięćdziesiątych VII w. materiał numizmatyczny, gdzie można 
zobaczyć ‘Abd al-Malika z mieczem w prawej, a biczem w lewej dłoni: C.F. R o b i n s o n, 

‘Abd al-Malik…, s. 51. Nie odnosząc się jednak do kwestii stricte wizerunkowych należy 
zauważyć, że zasługą Marwanidy było z pewnością ujednolicenie wojsk umajjadzkich, ich 
profesjonalizacja, wprowadzenie niezależnej od plemiennej hierarchii dowódczej, a także 
zwiększenie liczebności armii (być może pomiędzy 250 a 300 tysięcy ludzi): ibidem, s. 68.

249  Te o f a n e s, AM 6180, s. 364.21–22.
250 Te o f a n e s, AM 6180, s. 364.23.
251  Te o f a n e s dość dobrze oddaje rolę jaką pełnił Hadżdżadż przy ‘Abd al-Maliku, 

przedstawiając go zarówno w AM 6181, oraz później, w AM 6192, jako sprawnego wodza, 
który miał wybitną zdolność do uśmierzania wszelkich buntów miejscowej ludności. Jest 
to zgodne z wizerunkiem tego przywódcy, jednego z filarów władzy Umajjadów zarówno 
w Hidżazie, jak i zwłaszcza później w Iraku, w źródłach muzułmańskich. Na temat ibn 
Jusufa zob. m.in.: Z.I. O s e n i, Early Life of al-Hajjaj b. Yusuf, SII 19, 1982, s. 125–136; 
R. S a y e d, Die Revolte des Ibn al-Aš‘aṯ und die Koranleser. Ein Beitrag zur Religions- 
und Sozialgeschichte der frühen Umayyadenzeit, Freiburg im Breisgau 1977, s. 127–168; 
Sh.R. C h o w d r y, Al-Ḥajjāj ibn Yūsuf. An Examination of His Works and Personality, 
PhD Thesis, University of Delhi 1972, s. 13–119; A. D i e t r i c h, al-Ḥadjdjādj b. Yūsuf, 
[in:] EI2, vol. III: H–Iram, eds B. L e w i s, V.L. M é n a g e, Ch. P e l l a t, J. S c h a c h t, 
Leiden 1971, s. 39–43; J. P é r i e r, Vie d’al-Hadjdjâdj Ibn Yousof (41–95 de l’hégire = 661 

– 714 de J.-C.) d’après les sources arabes, Paris 1904, s. 52–108; 167–204.
252  Te o f a n e s, AM 6181, s. 364.29–30.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…274

którego doszło do zburzenia umocnień obronnych Świętego Miasta253, 
szybko zresztą odbudowanych. Sposób w jaki Chronograf poprowadził 
relację w tym miejscu, wydaje się jednak zastanawiający – jak napisał, 
destrukcji uległo zarówno samo miejsce, jak i idole w nim się znajdują-
ce254. Z jednej strony oczywiście jest to wyrażona explicite pogarda dla 
religii muzułmańskiej, którą Teofanes wyraźnie określił w ten sposób 
jako idolatrię255. Z drugiej jednak strony trudno przejść obojętnie nad 
pytaniem jak należałoby potraktować tę wzmiankę w kontekście działań 
kalifa i wysłanego przez niego Hadżdżadża. Czy jest to stwierdzenie, iż 
dla władcy świętości te nie miały znaczenia, wyrażenie satysfakcji z faktu, 
że dewastacji tej muzułmanie dokonali własnymi siłami, a może suge-
stia jakichś wewnętrznych podziałów i niszczenia nawzajem istotnych 
dla przeciwników symboli? Trudno odnaleźć jednoznaczną odpowiedź, 
ponieważ w kolejnym fragmencie dotyczącym spraw mekkańskich, z AM 
6183, Wyznawca użył innego słowa na określenie budowli kultowej znaj-
dującej się w muzułmańskim Świętym Mieście – zamiast τὸν οἶκον τοῦ 
εἰδώλου spotykamy tam sformułowanie τοῦ Μάκκα ναόν, stosowane przez 
Teofanesa na określenie islamskiego domu modlitwy, a przecież związane 
z terminologią kościelną. Zastanawiająca różnica, zwłaszcza jeżeli weźmie-
my pod uwagę ogólnie negatywny wydźwięk tego fragmentu, w którym 
‘Abd al-Malik przedstawiony został jako ten, który chciał ograbić τῆς 
ἁγίας Γεθσημανῆ, prawdopodobnie kościół Grobu Najświętszej Marii 
Panny lub kościół Konania, obydwa na Wzgórzu Oliwnym, by doposażyć 
własną świątynię256. Podkreślenie faktu odbudowy Mekki dokonanej przez 

253  J. P é r i e r, Vie d’al-Hadjdjâdj Ibn Yousof…, s. 36–51.
254  Te o f a n e s, AM 6181, s. 364.31–32: ἐνέπρησε τὸν οἶκον τοῦ εἰδώλου αὐτοῦ σὺν 

τῷ εἰδώλῳ τῆς σεβασμιότητος αὐτῶν.
255  Cyril Mango i Roger Scott tłumaczą tę frazę their pagan temple [Te o f a n e s 

(C. M a n g o , R. S c o t t), s. 509], w tym przypadku wydaje mi się, że jest to jed-
nak nadinterpretacja, a propozycja Harry’ego Turtledove’a – the house of his idol 
[Te o f a n e s  (H. Tu r t l e d o v e), s. 63] odpowiada bardziej znaczeniu tego zdania. 
Sugestia dwóch pierwszych badaczy wydaje się tym bardziej zastanawiająca, że prze- 
cież w tekście dwukrotnie występuje słowo nawiązujące do idoli (τοῦ εἰδώλου oraz τῷ 
εἰδώλῳ).

256  Całość relacji: Te o f a n e s, AM 6183, s. 365.21–28.



Rozdział III. Wizerunek władców muzułmańskich w Chronografii… 275

syna Marwana wydaje się być elementem tradycji bliskich Umajjadom. 
Wiadomo, że w historiografii okresu abbasydzkiego, a z taką mamy 
przede wszystkim do czynienia dla epoki wczesnoislamskiej, dominują 
bowiem przekazy, zgodnie z którymi środowiska Hidżazu pozostawa-
ły w konflikcie z dynastią z Damaszku (m.in. opowieści o ataku wojsk 
umajjadzkich na Mekkę i Medynę, wydaleniu Banu Umajja z Medyny, 
lekceważenia tamtejszych ośrodków kultowych, czy tyranii namiestników 
wysyłanych z Syrii do zarządzania tymi terenami). Jak zauważył jednak 
Gerlad R. Hawting, w literaturze wczesnomuzułmańskiej przetrwały 
również elementy niuansujące przedstawioną powyżej antyumajjadzką 
propagandę, choćby podkreślenie, że zniszczenie Mekki nie było wyni-
kiem działań oblężniczych, ale przypadkowego zaprószenia ognia, opisy 
koncyliacyjnych sygnałów wysyłanych czy to przez Mu‘awiję, czy nawet 
jego syna – Jazyda, a także nastawione na rozwój lokalnych wspólnot 
działania ‘Umara ibn ‘Abd al-Azīza jako namiestnika Hidżazu, przed jego 
wstąpieniem na tron257. Wracając do relacji z podboju Mekki, kończy się 
ona stwierdzeniem, iż ‘Abd al-Malik zdobył na powrót panowanie nad 
Persją, Mezopotamią i Wielką Arabią wraz z Medyną, a wojny, które 
muzułmanie toczyli między sobą, ustały258. Sukcesy syna Marwana musiały 
wywrzeć duże wrażenie na Teofanesie, skoro powtarza informację o jego 
zwycięstwie także w następnym chronologicznie ustępie, w AM 6182259. 

257  Autor podkreśla m.in. że radykalne potępianie Umajjadów nie mogło być na rękę 
samym Abbasydom, raz ze względu na konflikt z Alidami, dwa dynastia damasceńska 
mimo wszystko symbolizowała jedność i ciągłość istnienia ummy, trudno więc było 
całkowicie podważać jej władzę. Więcej: G.R. H a w t i n g, The Umayyads and the 
Ḥijāz, [in:] Proceedings of the Fifth Seminar for Arabian Studies: A Symposium Held at 
the Oriental Institute, Oxford, 22nd and 23rd September, 1971, vol. II, Oxford 1972, s. 39–46.

258  Te o f a n e s, AM 6181, s. 365.1–3: καὶ ὑπετάγη τῷ Ἀβιμέλεχ ἥ τε Περσὶς καὶ Μεσο-
ποταμία καὶ ἡ μεγάλη Ἀραβία τοῦ Ἐθρίβου· καὶ οἱ ἐμφύλιοι πόλεμοι αὐτῶν ἔπαυσαν.

259  Wspomniał tutaj, że państwo Arabów zostało uwolnione od wojen, a ‘Abd al-Ma-
likowi udało się ujarzmić wszystkich jego mieszkańców i osiągnąć pokój – Te o f a n e s, 
AM 6182, s. 365.5–6. Co najmniej podwójne podkreślenie tej powszechności, widoczne 
w powyższym fragmencie, pozwala nam domyślać się, że Teofanes uznał ‘Abd al-Malika, 
podobnie jak i Mu‘awiję za godnego przeciwnika i partnera dla bizantyńskich cesarzy, co 
potwierdzają też szczególnie te fragmenty Chronografii, w których opisał on ich działania 
dyplomatyczne. Jednocześnie powyższe sformułowania, podkreślające powszechność, 



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…276

Być może jednak mamy tu do czynienia z niezamierzoną pomyłką, jakich 
nie brakuje w Chronografii, o czym pisałem już w rozdziale pierwszym.

Mimo wspomnianych powyżej, w AM 6175, przewag, ze względu na 
głód, epidemie oraz ataki Mardaitów w górach libańskich, nowy kalif zde-
cydował się, jak podkreślił Teofanes, błagać cesarza o pokój260. Następuje 
tu też wyraźne nawiązanie do czasów Mu‘awiji, który zawarł podobny 
traktat (τὴν ἐπὶ Μαυΐου ζητηθεῖσαν εἰρήνην). Reasumując, obydwaj wielcy 
władcy muzułmańscy charakteryzują się m.in. tym, że dążą do zawarcia 
układu z Bizantyńczykami. W tym samym kontekście ‘Abd al-Malik, jako 
inicjator działań pokojowych w stosunku do cesarstwa, wystąpił w Chro
nografii w relacji AM 6178, kiedy to miał dążyć do wznowienia traktatu 
po wstąpieniu na tron nowego cesarza, Justyniana II. Jednocześnie Teo
fanes zdaje się doceniać w pewnym sensie kunszt dyplomatyczny kalifa 
(chociaż może raczej dostrzegał nieporadność nowego władcy Bizancjum). 
Pozornie bowiem ‘Abd al-Malik zaproponował korzystny dla cesarstwa 
układ, zgodnie z którym miał płacić pokaźny trybut w zamian za usunięcie 
zagrożenia ze strony Mardaitów261. Wykonanie tegoż jednak okazało się 
według Chronografa brzemienne w skutkach, osłabiając obronę cesarską, 
a wzmacniając nadgraniczny żywioł arabski, nie niepokojony już ciągłymi 
wypadami262. Jak podkreślił Teofanes: od tego momentu kraj Romejów 
cierpi do dziś przez Arabów263. Jednocześnie jednak Chronograf zauważył, 
że szybkie zerwanie tego układu przez Justyniana II było głupotą, spo-
wodowaną m.in. młodym wiekiem władcy264. Teofanes powtórzył zresztą 

wspólnotę oraz nastanie pokoju mogły równie dobrze pojawić się w propagandzie 
Marwanidy, który starał się używać wszelkich środków w celu podkreślenia swojego 
autorytetu jako jedynego kalifa, o czym można przekonać się chociażby na podstawie 
analizy zachowanych w Egipcie dokumentów, dotyczących organizacji corocznych 
pielgrzymek pod auspicjami władcy z Damaszku – P.M. S i j p e s t e i j n, An Early 
Umayyad Papyrus Invitation for the Ḥajj, JNES 73. 2, 2014, s. 179–190.

260  Te o f a n e s, AM 6176, s. 361.9–11: ὁ αὐτὸς Ἀβιμέλεχ τὴν ἐπὶ Μαυΐου ζητηθεῖσαν 
εἰρήνην αἰτεῖται ἀποστείλας πρέσβεις πρὸς τὸν βασιλέα.

261  Te o f a n e s, AM 6178, s. 363.7–10.
262  Te o f a n e s, AM 6178, s. 363.15–19.
263  Te o f a n e s, AM 6178, s. 363.19–20: ὧν παρασταλέντων, πάνδεινα κακὰ πέπονθεν 

ἡ Ῥωμανία ὑπὸ τῶν Ἀράβων μέχρι τοῦ νῦν.
264  Te o f a n e s, AM 6178, s. 363.26–27.



Rozdział III. Wizerunek władców muzułmańskich w Chronografii… 277

podobne oskarżenie wobec syna Konstantyna IV jeszcze w AM 6183265. 
Oczywiście możemy uznać te dość dosadnie wyrażone opinie na temat 
cesarza za element budowania jego „czarnej legendy”, co jest zauważalne 
w innych fragmentach Chronografii, dotyczących polityki wewnętrznej 
Justyniana II266, nawet jednak w takim wypadku należy zauważyć, że w tak 
poprowadzonej narracji to ‘Abd al-Malik jawi się jako mąż stanu na tle 
bizantyńskiego złego władcy267. Sam opis okoliczności zawarcia traktatu 
przypomina te z czasów Mu‘awiji. Teofanes wyliczył w AM 6178 skru-
pulatnie: wysłanie emisariuszy przez ‘Abd al-Malika (τῷ ἔτει ἀποστέλλει 
Ἀβιμέλεχ πρὸς Ἰουστινιανὸν), odpowiedź Justyniana w postaci poselstwa 
magistra Pawła (καὶ ἔπεμψεν ὁ βασιλεὺς Παῦλον τὸν μαγιστριανὸν πρὸς 
Ἀβιμέλεχ ἀσφαλίσασθαι τὰ στοιχηθέντα), przyjęcie pisemnych gwarancji 
układu (γέγονεν ἔγγραφος ἀσφάλεια μετὰ μαρτύρων), przekazanie podar-
ków (καὶ φιλοτιμηθεὶς ὁ μαγιστριανὸς ὑπέστρεψεν).

Oprócz działań dyplomatycznych i militarnych, według Teofanesa 
‘Abd al-Malik nie wzdragał się przed stosowaniem podstępu. W relacji 
AM 6178 wspomniał na przykład, jak kalif poradził sobie z buntem 
‘Amra ibn Sa‘ida al-Aszdaka268, który przejął władzę nad Damaszkiem 

265  Te o f a n e s, AM 6183, s. 365.10–11.
266  Zob.: A. K o m p a, Polityka wewnętrzna Justyniana II w świetle „Krótkiej historii” 

patriarchy Nicefora i „Chronografii” Teofanesa Wyznawcy, [in:] Cesarstwo Bizantyńskie. 
Dzieje – religia – kultura. Studia ofiarowane Profesorowi Waldemarowi Ceranowi przez 
uczniów na 70-lecie Jego urodzin, red. P. K r u p c z y ń s k i, M.J. L e s z k a, Łask–Łódź 
2006, s. 113–138.

267  W kontekście tego traktatu bizantyńsko-umajjadzkiego, a także późniejszych 
wydarzeń związanych z odzyskaniem kontroli nad prowincjami kaukaskimi przez Mar-
wana ibn Muhammada, kiedy sytuacja w samym kalifacie stała się bardziej stabilna 
po uporaniu się z problemami stwarzanymi przez ibn Zubajra i jego akolitów, należy 
stwierdzić, że na dobrą sprawę Teofanes oddał w ten sposób clue ówczesnych wyda-
rzeń. Ostatecznie to Umajjadzi wyszli z tej dość trudnej sytuacji zwycięsko, odzyskując 
w latach dziewięćdziesiątych kontrolę nad Armenią, a później także Albanią, chociaż 
dziesięć lat wcześniej właściwie całkowicie stracili tam wpływy, co próbował wykorzystać 
Justynian II: N. G e l o v a n i, Arab-Byzantine Relations under the Umayyad Caliphate 
and South Caucasus, IJSSH 3. 1, 2013, s. 26–29.

268  Jako prominentny członek Banu Umajja, przywódca jednej z linii tego rodu, 
namiestnik Mekki jeszcze za Mu‘awiji oraz Medyny podczas panowania Jazyda, a także 
jeden z głównych organizatorów obrony Syrii przed siłami ‘Abdallaha ibn Zubajra 



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…278

w momencie, kiedy władca przebywał w Iraku podczas drugiej fitny 
(rok 689)269. Najpierw syn Marwana doprowadził do negocjacji z bun-
townikami, dzięki którym udało mu się dojść do porozumienia, zgodnie 
z którym otworzyli oni bramy Damaszku270. Kiedy zaś osiągnął ten cel, 
nie zważając na zawarty traktat, podstępnie go zamordował271. Z kolei 
o dwulicowe działania wobec Bizantyńczyków, Wyznawca oskarżył 
syna Marwana w relacji AM 6183. Opisując spór o monety pomię-
dzy ‘Abd al-Malikiem a Justynianem II, Teofanes stwierdził m.in., że 
kalif diabolicznie udawał, że zależy mu na pokoju (καὶ ἀκούσας ταῦτα 
Ἀβιμέλεχ, ὑποκριθεὶς σατανικῶς παρεκάλει μὴ λυθῆναι τὴν εἰρήνην), co 
władca Romejów poczytał za słabość i oznakę strachu, kiedy tymczasem 
wodzowi wiernych zależało jedynie na zyskaniu czasu, powstrzymaniu 
Mardaitów i uzyskaniu możliwości wybrania dogodnego momentu do 
rozpoczęcia wojny272. W ten sposób kolejny raz Teofanes dał do zrozu-
mienia, mimo użycia wobec arabskiego władcy negatywnych określeń, 
że to kalif wykazał się w tym przypadku odpowiednim zrozumieniem 
spraw wagi państwowej. W kontekście kwestii monetarnych należy 
dodać, że chociaż konflikt ten przedstawiany jest jako dotyczący wize-
runków umieszczanych na monetach, w istocie dotyczył raczej zagadnień 
gospodarczych, konkurencji o monopole na wytwarzanie określonych 

w czasach Marwana (był synem siostry kalifa), Aszdak uznał, że może sięgnąć po tytuł 
księcia wiernych – C.E. B o s w o r t h, Sa‘īd b. al-‘Āṣ, [in:] EI2, vol. VIII: Ned–Sam, 
eds  i d e m, E. v a n  D o n z e l W.P. H e i n r i c h s, G. L e c o m t e, Leiden 1995, s. 853.

269  Te o f a n e s, AM 6178, s. 363.23–24.
270  Te o f a n e s, AM 6178, s. 363.24–25.
271  Te o f a n e s, AM 6178, s. 363.25–26: καὶ μετὰ τοῦτο δολοφονεῖ αὐτόν. By uśmierzyć 

bunt, ‘Abd al-Malik faktycznie miał zaproponować Aszdakowi nietykalność za poddanie 
Damaszku. Kiedy jednak doszło do układu, Aszdak został zaproszony do siedziby kalifa 
w stolicy i tam stracony. Więcej zob.: K.V. Z e t t e r s t é e n, ‘Amr b. Sa‘īd, [in:] EI2, 
vol. I: A–B, eds H.A.R G i b b, J.H. K r a m e r s, E. L é v i-P r o v e n ç a l, J. S c h a c h t, 
B. L e w i s, Ch. P e l l a t, Leiden 1960, s. 453–454; K.V. Z e t t e r s t é e n, ‘Amr b. Sa‘īd 
b. al-‘Āṣ b. Umayya al-Umawī, known as al-Ashdak [in:] EI2, eds P. B e a r m a n, 
Th. B i a n q u i s, C.E. B o s w o r t h, E. v a n  D o n z e l, W.P. H e i n r i c h s, https://
referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/amr-b-said-b-al-as-
b-umayya-al-umawi-known-as-al-ashdak-SIM_0641 [dostęp: 10.05.2021 r.].

272  Całość: Te o f a n e s, AM 6183, s. 365.8–20.

https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/amr-b-said-b-al-as-b-umayya-al-umawi-known-as-al-ashdak-SIM_0641
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/amr-b-said-b-al-as-b-umayya-al-umawi-known-as-al-ashdak-SIM_0641
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/amr-b-said-b-al-as-b-umayya-al-umawi-known-as-al-ashdak-SIM_0641


Rozdział III. Wizerunek władców muzułmańskich w Chronografii… 279

rodzajów numizmatów z odpowiedniego surowca (złoto, srebro, miedź), 
a także koniecznej unifikacji273, a poprzez to ochrony własnego systemu 
ekonomicznego, jak podkreśla się we współczesnej debacie274. Odsyłając 
do literatury szczegółowej na temat tego trudnego zagadnienia275, należy 
zauważyć, że na kwestie te zwrócił uwagę też sam Teofanes, pisząc o tym 

273  Unifikacji nie tylko w sensie stricte ekonomicznym, ale także politycznym. Po 
reformie zanikła praktyka podkreślania własnej władzy przez poszczególnych namiest-
ników na lokalnych monetach. Zjawisko to możemy zaobserwować w kontekście numi-
zmatów złotych i srebrnych, na miedzianych często zachowano jeszcze odniesienia do 
lokalnych zarządców: G. R o t t e r, The Umayyad fulūs of Mosul, ANSMN 19, 1974, s. 165.

274  B. G h a y e m, M. S e d i q, The Reasons for and Stages of Correcting and Arabiciz-
ing the Islamic Coins with an Emphasis on the Abd al-Malik ibn Marwan’s Era, HICC 
9 (33), 2019, s. 63–88. Często jedynie dzięki miedzianym monetom możemy poznać 
historię lokalnej administracji na danym terenie: A. Va r d a n y a n, The Administration 
of the ‘Abbāsid North and the Evidence of Copper Coins (AH 142–218 / AD 759–833), 
AJN 28, 2016, s. 201–230.

275  Związanego z uzyskaniem przewagi ekonomicznej, a także drenażem rynków 
ościennych ze złota: Ph. G r i e r s o n, The Monetary Reforms of ‘Abd al-Malik: Their 
Metrological Basis and Their Financial Repercussions, JESHO 3. 3, 1060, s. 241–264. 
Jak podkreślił Chase F. Robinson ujednolicenie waluty miało bardzo istotny wpływ 
na rozwój handlu ponadregionalnego i stworzenie jednej ogromnej strefy płatności od 
Indusu aż po Andaluzję: C.F. R o b i n s o n, ‘Abd al-Malik…, s. 73–79, ze stałym kursem 
wymiany, nadzorowanym zresztą przez służby państwowe. Więcej na ten ostatni temat: 
M. Z a r a z i r, The Exchange Rate of Fals in the Islamic Orient from Arabicization till the 
End of the Umayyad Period, EJARS 7. 2, 2017, s. 161–179. Nie znaczy to oczywiście, że 
wszystkie regiony uczestniczyły w tym projekcie w równym wymiarze i na tych samych 
warunkach, niemniej nawet w tych peryferyjnych można zaobserwować ożywienie gospo-
darcze, choćby realizowane tradycyjnymi kanałami wymiany towarowej: M. M ü l l e r

-W i e n e r, Processes of Regionalisation in Late Antique and Early Islamic Bilad al-Sham 
and al-Jazira: Material Culture and the Organisation of Space, [in:] Central Periphery? 
Art., Culture and History of the Medieval Jazira (Northern Mesopotamia, 8th–15th centuries). 
Papers of the Conference held at the University of Bamberg, 31 October–2 November 2012, 
eds  e a d e m, L. K o r n, Wiesbaden 2017, s. 37–69; M. M ü l l e r-W i e n e r, Material 
Evidence for the Transformation of Late-Umayyad Economies: the Case of Pottery with 
Applied and «Honeycomb» Decoration from Resafa (North Syria), [in:] Proceedings 
of the 9th International Congress on the Archaeology of the Ancient Near East: June 9–13, 
2014, University of Basel, vol. II: Egypt and Ancient Near East – Perceptions of Alter-
ity, Ancient Near Eastern Traditions vs. Hellenization/Romanization, Reconstructing 

Ancient Eco-Systems, Islamic Session, eds S. B i c k e l, B. J a c o b s, J.-M. L e  Te n s o r e r, 
D. G e n e q u a n d, Wiesbaden 2016, s. 413–424.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…280

w AM 6183 aż dwukrotnie: καὶ τὸ σταλὲν χάραγμα παρὰ Ἀβιμέλεχ νεο-
φανὲς ὂν καὶ μηδέποτε γεγονὸς οὐ προσεδέξατο276 oraz τῆς ὁλκῆς τοῦ χρυσοῦ 
διδομένης καὶ μηδεμιᾶς ζημίας τοῖς Ῥωμαίοις γινομένης ἐκ τοῦ νέα χαράσσειν 
Ἄραβας277 Zdanie, które występuje w tym fragmencie w kontekście zmiany 
wyglądu monet na „muzułmańskie”, a więc „ikonoklastyczne” [ὡς τῶν 
Ἀράβων μὴ καταδεχομένων τὴν τῶν Ῥωμαίων χαραγὴν ἐν τοῖς ἰδίοις νομίσμα-
σιν278] wydaje się być wyłącznie dodatkiem do clue problemu, czyli próby 
przejęcia części rynku monetarnego, wprowadzenia własnych standardów 
(wagowych przede wszystkim279) i uniezależnienia go od jakichkolwiek 
wpływów bizantyńskich280, także w sensie w jakim rozumieć mogli tę 
kwestię przedstawiciele cesarstwa – poprzez odejście od bizantyńskich 

276  Te o f a n e s, AM 6183, s. 365.10–11.
277  Te o f a n e s, AM 6183, s. 365.16–18.
278  Te o f a n e s, AM 6183, s. 365.15–16
279  Według niektórych badaczy muzułmańskich reforma ‘Abd al-Malika miała 

w związku z tym negatywne znaczenie religijne w kontekście odpowiednich miar opłaty 
zakatu, wprowadzając nowe standardy wagowe, zmniejszające wyznaczoną Koranem 
i tradycją sumę: H. K a s s i m, The Coinage Reforms of ‘Abd al-Malik bin Marwan and Its 
Impact on Zakat in Islam, [in:] 8th International Conference on Language, Innovation, Cul-
ture, and Education, London 2017, s. 61–73. Istnieją jednak też inne stanowiska, podkre-
ślające znaczenie decyzji syna Marwana dla usystematyzowania i standaryzacji pewnych 
zasad dotyczących wspomnianych jałmużniczych praktyk religijnych: A. A b d u l l a h, 
The Islamic Monetary Standard: The Dinar and Dirham, IJISEF 1, 2020, s. 1–29.

280  Oczywiście miało to swój bardzo mocny wydźwięk wizualny, a najlepszym ze- 
stawieniem tych wątków, wraz z bogatym materiałem ikonograficznym wydaje się być 
praca: J.L. B a c h a r a c h, Signs of Sovereignty. The Shahada, Qur’anic Verses, and the 
Coinage of ‘Abd al-Malik, Muq 27, 2010, s. 1–30, w której też dokonano typologii monet 
wybijanych przez interesującego nas kalifa. Wyraźnie dowodzi ona, iż nie mieliśmy 
do czynienia z pełną unifikacją, ale licznymi wariantami: jerozolimskim, perskim czy 
syryjskim, chociaż obserwowane były tendencje do pewnej standaryzacji, zarówno 
podczas pierwszej reformy monetarnej (postać tzw. stojącego kalifa, na początku lat 
dziewięćdziesiątych VII w.), jak i drugiej (monety epigraficzne – przełom VII i VIII w.): 
I. S c h u l z e, W. S c h u l z e, The Standing Caliph Coins of al-Jazīra: some problems 
and suggestions, NC 170, 2010, s. 331–353. Nie znaczy to jednak, że w materiale numi-
zmatycznym nie spotkamy emisji, które moglibyśmy określić jako tymczasowe, a nawet 
awaryjne, wytwarzane ad hoc, z takimi też wizerunkami: A. O d d y, Arab Imagery on 
Early Umayyad Coins in Syria and Palestine. Evidence for Falconry, NC 15, 1991, s. 59–66. 
O arabsko-bizantyńskich kwestiach monetarnych zob. też: G.C. M i l e s, Byzantine 
Milliaresion and Arab Dirhem. Some Notes on their Relationship, AJN 9, 1960, s. 189–218.



Rozdział III. Wizerunek władców muzułmańskich w Chronografii… 281

wzorców i wybijanie własnej monety kalif odżegnywał się od jakichkol-
wiek związków z Konstantynopolem, które do tej pory, formalnie, w ten 
sposób utrzymywał281. Sama metoda dokonania reformy faktycznie mogła 
zaskakiwać, jej drugi etap nie wydaje się bowiem wynikiem długiego proce-
su zmian ewolucyjnych, ale raczej gwałtownym zastąpieniem tradycyjnych 
monet figuratywnych wzorami epigraficznymi282 (po dokonaniu wcześniej 
kilku eksperymentów, o nie zawsze pozytywnym skutku283), dzięki którym 
można było stworzyć jeden środek wymiany pieniężnej, akceptowany 
i rozpoznawalny na całym terenie muzułmańskiego imperium284.

281  Według Hamiltona A.R. G i b b a  przez pewien czas w Konstantynopolu utrzy-
mywał się pogląd, zgodnie z którym państwo muzułmańskie, powstając na terenach 
dawnych prowincji cesarskich, formalnie pozostawało nadal w orbicie wpływów Bizan-
cjum. Stąd też przedstawione u Teofanesa oburzenie Justyniana II na działania ‘Abd 
al-Malika, naruszające monopol wybijania określonych złotych monet na cesarskich 
terenach: Arab-Byzantine Relations…, s. 232. Faktycznie, pierwsi Umajjadzi korzystali 
przecież z bizantyńskich środków płatniczych, w nich uiszczając chociażby ewentual-
ny trybut cesarzowi: A.D.M. H a k i e m, A Critical and Comparative Study of Early 

Arabian Coins on the Basis of Arabic Textual Evidence and Actual Finds, PhD Thesis, 
The University of Leeds 1977, s. 49–53. Brak całkowicie własnych wzorów, w zamian 
korzystanie z bizantyńskich i sasanidzkich, z pewnością nie świadczyło o pełnej nieza-
leżności młodego państwa, przynajmniej w wymiarze ideologicznym i propagandowym. 
Dlatego trudno się dziwić, że uzyskawszy spokój wewnętrzny (w przeciwieństwie do 
cesarstwa), dysponując ogromnymi rynkami handlowymi, a także być może na nowo uru-
chomionymi kopalniami kruszców, zdecydowali się na uzyskanie niezależności: ibidem, 
s. 58. Bizantyńczycy, w osobie Justyniana II odpowiedzieli na muzułmańskie wyzwanie 
własnym programem ideologicznym, tzn. w 692 r. umieścili na swoich numizmatach 
obraz Chrystusa: I. M a l e v i t i s, The Formation of Byzantine View on Muslim during 
the „Dark Century” (ca. 650 – cs. 750), PhD Thesis, University of London 2015, s. 129–130.

282  Co nie znaczy, że nie można znaleźć zabytków świadczących o wcześniej-
szym używaniu wyłącznie motywów epigraficznych na muzułmańskich monetach: 
A.H. M o r t o n, A Glass Dīnār Weight in the Name of ‘Abd al-’Azīz B. Marwān, BSOAS 
49. 1, 1986, s. 177–182, ani dowodów na formowanie się niezależnego, regionalnego 
systemu „identyfikacji wizualnej” monet muzułmańskich, niezależnego od damasceń-
skich eksperymentów ‘Abd al-Malika: S.D. S e a r s, Before Caliphal Coins. Transitional 
Drahms of the Umayyad North, AJN 15, 2003, s. 77–110.

283  L. Tr e a d w e l l, Abd al-Malik’s Coinage Reforms: the Role of the Damascus 
Mint, RN 165, 2009, s. 357–381.

284  Zmiana ta mogła być jeszcze bardziej odczuwalna i widoczna na terenach 
irańskich, gdzie wcześniej używano wzorów odwołujących się nieraz do tradycyjnych 



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…282

Wracając do ‘Abd al-Malika, w Chronografii znajdziemy fragment 
świadczący o tym, że był to władca zdolny nie tylko do negocjacji, ale też 
zmiany podjętej już decyzji. Mam tu na myśli relację z AM 6183, w któ-
rej opisane są, wspomniane już wyżej, prace nad odbudową świątyni 
w Mekkce, do której kalif chciał użyć pewnych elementów z kościołów 
jerozolimskich, znajdujących się w ogrodach Getsemani. Kiedy jednak 
miejscowa społeczność chrześcijańska (z Sergiuszem ibn Mansurem, ojcem 
Jana z Damaszku, na czele) poprosiła go, by tego nie robił, a Justynian II 
przysłał inne kolumny, potrzebne do budowy, przystał na tę propozycję285. 
Jest to jednocześnie relacja w pewien sposób godząca w treść przekazów, 
które odnajdziemy w historiografii arabskiej z okresu abbasydzkiego, cho-
ciaż dotyczą one głównie osoby Walida I. Sedno sprawy leży w pomocy 
cesarza bizantyńskiego w odbudowie najważniejszego islamskiego ośrodka 
kultu. Wydźwięk w historiografii muzułmańskiej był mniej więcej taki 

– być może Umajjadzi odbudowali Mekkę, ale uczynili to chrześcijańskimi 
rękoma, co w pewien sposób podważa ich dzieło286. Nie można stwier- 

perskich wierzeń, włącznie z przedstawieniami zwierzęcymi: i d e m, The Copper Coinage 
of Umayyad Iran, NC 168, 2008, s. 376–377. Jednocześnie odnajdujemy tam dowody 
na eksperymentowanie z formami wyłącznie epigraficznymi jeszcze przed reformą 

‘Abd al-Malika, co ciekawe zachowanymi w języku pahlawijskim, a nie arabskim (choć 
z przesłaniem szahady): M.I. M o c h i r i, A Pahlavi Forerunner of the Umayyad Refor-
med Coinage, JRAS 2, 1981, s. 168–172. Wprowadzenie epigraficznych środków płatni-
czych, zgodnych z literą surowych koranicznych interpretacji, nie oznaczało jednak, że 
nagle kalifowie przestali otaczać się przedmiotami pełnymi zoomorficznych odniesień: 
F. S a r r e, Die Bronzekanne des Kalifen Marwān II im Arabischen Museum in Kairo, 
AIsl 1. 1, 1934, s. 10–15.

285  Te o f a n e s, AM 6183, s. 365.21–28. Motywy z kalifem żądającym kolumn 
z kościoła chrześcijańskiego, które mają zostać wykorzystane do budowy muzułmań-
skiego domu modlitwy pojawiały się również w historiografii islamskiej, np. al-Makdisi 
opisał w podobny sposób (oczywiście z perspektywy muzułmańskiej) okoliczności 
budowy Białego Meczetu w Ramli przez Hiszama ibn ‘Abd al-Malika – N. A b u  A s s a b, 
The Umayyad’s Attitude towards the Christian Sacred Sites in Islamicjerusalem, JIJS 14, 
2014, s. 29.

286  Sugestię taką podważa Hamilton A.R. G i b b, argumentując, że w narracjach 
tych raczej wyrażano dumę z powodu poddania chrześcijańskiego władcy woli kalifa, 



Rozdział III. Wizerunek władców muzułmańskich w Chronografii… 283

dzić w żaden sposób, czy także Teofanesowi przyświecał taki cel, kiedy 
przekazywał powyższą opowieść, jednakże nie jesteśmy w stanie też tego 
wykluczyć. Pomijając w gruncie rzeczy skomplikowany wydźwięk 
tego fragmentu, w którym kalif chciał przecież naruszyć chrześcijańskie 
świętości, warto zwrócić uwagę, że poza tą wzmianką Teofanes nie poświę-
cił ‘Abd al-Malikowi więcej uwagi w kontekście jego programu budowla-
nego, a przecież to on właśnie na szerszą skalę kontynuował takie prace 
(rozpoczęte z pewnością jeszcze przez Mu‘awiję, o czym szerzej pisałem 
w rozdziale drugim w kontekście Jerozolimy i prześladowań tamtejszych 
chrześcijan), mające na celu m.in. podkreślenie znaczenia nowej dynastii, 
także wobec cesarstwa287, nie tylko w wymiarze fundacji religijnych, ale 
i świeckich288. Warto zwrócić też uwagę na fakt, że Teofanes nie odniósł 
się do zagadnień realizacji pewnych elementów polityki antychrześci-
jańskiej, związanych z synami Marwana – ‘Abd al-Malikiem, a przede 
wszystkim sprawującymi w tym okresie rządy namiestnicze jego braciom 
‘Abd al-Azīzem oraz Muhammadem (oprócz omówionego już morderstwa 
armeńskich nachararów), której egzemplifikacją było niszczenie symboliki, 
a nawet niektórych świątyń289, a także ambicji teologicznych Marwanidy, 

który wykorzystał go do budowy muzułmańskiego domu modlitwy: Arab-Byzantine 
Relations…, s. 225–228.

287  Zob. chociażby obszerne studium na temat wymiaru ideologicznego stojące-
go za koncepcją budowy Domu na Skale: J. L a s s n e r, Medieval Jerusalem. Forging 
an Islamic City in Spaces Sacred to Christians and Jews, Ann Arbor 2017, s. 121–179, 
a także ostatnią pracę Przemysława N o w o g ó r s k i e g o, który zwraca uwagę przede 
wszystkim na wymiar ideowy wspomnianego meczetu, jako symbolu tryumfu islamu: 
Fundacja sanktuarium Kubbat as-Sachra wyrazem pobożności lub polityki kalifa Abd 
al-Malika ibn Marwana, SChr 24, 2017, s. 39–46. Jego znaczenie jako symbols of conti-
nuity and stability doceniano w państwach odwołujących się do dziedzictwa kalifatu 
jeszcze w średniowieczu, tworząc lepsze lub gorsze kopie założenia w innych regionach 
funkcjonowania muzułmańskiej ummy: F.B. F l o o d, Umayyad Survivals and Mamluk 
Revivals: Qalawunid Architecture and the Great Mosque of Damascus, Muq 14, 1997, s. 74.

288  Chociażby w kontekście przygotowywania godnej kalifa siedziby w Jerozolimie: 
R. S h a n i, D. C h e n, On the Umayyad Dating of the Double Gate in Jerusalem, Muq 18, 
2001, s. 1–40.

289  C.F. R o b i n s o n, ‘Abd al-Malik…, s. 80.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…284

zarówno w kontekście dysput teozoficznych290, jak i bardziej przyziem-
nych zagadnień kodyfikacji i ujednolicenia tradycji, także koranicznych291.

Biorąc pod uwagę dość pozytywny wizerunek ‘Abd al-Malika, jaki 
wyłania się z kart Chronografii, pewne zdziwienie może budzić fakt, że 
jego śmierci Teofanes poświęcił jedynie krótką wzmiankę, informując jed-
nocześnie o przejęciu władzy przez jego syna, Walida I292. Tak czy inaczej, 
pewne elementy obecne w przedstawionych powyżej relacjach, przede 
wszystkim zaś odwołanie do licznych zwycięstw kalifa, niejako legitymi-
zujących jego władzę, możemy spotkać w zachowanych proumajjadzkich 
przekazach, takich jak np. fragmenty poezji dworskiej stworzonej ku czci 
‘Abd al-Malika w kontekście zakończenia drugiej fitny293.

2.2.	Walid – ‘Umar – Jazyd – prześladowcy chrześcijan

W dwóch przypadkach Teofanes scharakteryzował poczynania kalifów 
zaledwie jednym, dwoma zdaniami. Walida I nazwał „nieszczęśliwym”294. 
Nie należy jednak rozumieć tego określenia dosłownie. Bizantyńczyk dał 
przez ten epitet do zrozumienia, iż nieszczęśliwym musi być człowiek prze-
śladujący chrześcijan, a więc grzeszny. I takie też znaczenie ma ὁ ἀλιτήριος, 
użyte w tym passusie, omawiającym okoliczności przekształcenia chrze-
ścijańskiej katedry św. Jana Chrzciciela w meczet295. Teofanes wspomniał 

290  Ibidem, s. 93–94. Nowe badania przynoszą oczywiście coraz więcej takich infor-
macji, chociaż istotne są też te, które falsyfikują dotychczasowe przekonania na temat 
aktywności kalifa na tym polu: W. M a d e l u n g, The authenticity of the letter of ‘Abd 

Allâh b. Ibâḍ to ‘Abd al-Malik, RMMus 132, 2012, s. 37–43.
291  C.F. R o b i n s o n, ‘Abd al-Malik…, s. 103.
292  Te o f a n e s, AM 6197, s. 374.14–15.
293  S. P i n c k n e y  S t e t k e v y c h, Umayyad Panegyric and the Poetics of Isla- 

mic Hegemony: al-Akhtal’s „Khaffa al-Qatīnu” („Those That Dwelt with You Have Left 
in Haste”), JAL 28. 2, s. 89–122.

294  Te o f a n e s, AM 6199, s. 376. 1. Słowo ὁ ἀλιτήριος tłumaczyć można również 
jako ‘winny’, ‘występny’, ‘grzeszny’, zob. Słownik grecko-polski, t. I, s. 29. W podobny 
sposób tłumaczy też Harry Turtledove: Te o f a n e s  (H. Tu r t l e d o v e), s. 73.

295  Zgodnie z przekazami muzułmańskimi, po pierwsze Walid przejął świąty-
nię obiecując wybudować nową. Po drugie, meczet został wybudowany od podstaw, 



Rozdział III. Wizerunek władców muzułmańskich w Chronografii… 285

zresztą, że powodem, dla którego doszło do zabrania wierzącym ich bazy-
liki była zazdrość Walida (φθόνῳ)296, a więc jeden z grzechów głównych. 
Ogólnie sformułowania wydają się mieć tutaj chyba bardziej duchowy niż 
ziemski wymiar. Powyższą wzmiankę i jej kontekst prześladowczy Teo
fanes podkreślił poprzez dodanie do tej relacji drugiego passusu, w którym 
opisał działania administracyjne syna ‘Abd al-Malika – wprowadzenie 
języka arabskiego zamiast greckiego w dokumentach administracyjnych297. 
Interesujące, że reformy te łączy dopiero z Walidem, chociaż podobne 
próby miały miejsce właśnie za panowania jego ojca. Nie pasowałoby to 
jednak do wersji zaprezentowanej w Chronografii, gdzie syn Marwana 
przedstawiony został niemal jak wzór władcy. Wyznawca natychmiast 
wyjaśnił zresztą, że działania te nie przyniosły skutku, a chrześcijańscy 
pisarze pracowali w kancelariach muzułmańskich ἕως σήμερόν298, czyli 
także w czasach Teofanesa299.

Biorąc pod uwagę powyższe uwagi, także te dotyczące Mu‘awiji i ‘Abd 
al-Malika, interesujące wydaje się, w jaki sposób Chronograf przedsta-
wił Walida w kontekście działań dyplomatycznych. Spotykamy jedną 

nie wykorzystano do jego konstrukcji pozostałości po bazylice. Oczywiście nie wydaje 
się to prawdopodobne, co więcej przy przygotowaniu nowego meczetu wzięli udział 
mistrzowie sprowadzeni w tym celu z cesarstwa bizantyńskiego. Na temat okoliczności 
powstania meczetu Umajjadów w Damaszku, jednego z najważniejszych muzułmańskich 
domów modlitwy aż po dziś dzień, przede wszystkim względem jego roli w programie 
budowlanym Walida i elementach propagandy wizualnej zastosowanej w tym zabytku 
zob.: F.B. F l o o d, The Great Mosque of Damascus. Studies on the Makings of an Umayyad 
Visual Culture, Boston 2001, s. 184–236; R. G r a f m a n, M. R o s e n-A y a l o n, The 
Two Great Syrian Umayyad Mosques: Jerusalem and Damascus, Muq 16, 1999, s. 1–15. 
O późniejszych redefinicjach: B.J. Wa l k e r, Commemorating the Sacred Spaces of the 
Past. The Mamluks and the Umayyad Mosque at Damascus, NEA 67. 1, 2004, s. 26–39.

296  Gdyż świątynia chrześcijańska τὸ ὑπερβάλλον κάλλος τοῦ τοιούτου ναοῦ. Całość 
tego passusu – Te o f a n e s, AM 6199, s. 375.31 – 376.1–2.

297  Te o f a n e s, AM 6199, s. 376.2–4: καὶ ἐκώλυσε γράφεσθαι Ἑλληνιστὶ τοὺς δημο-
σίους τῶν λογοθεσίων κώδικας, ἀλλ’ ἐν Ἀραβίοις αὐτὰ παρασημαίνεσθαι.

298  Całość tego sformułowania – Te o f a n e s, AM 6199, s. 376.6–7: διὸ καὶ ἕως 
σήμερόν εἰσι σὺν αὐτοῖς νοτάριοι Χριστιανοί.

299  Powołując się przy tym na kwestię niedostosowania arabskiego systemu zapisu 
liczb: Te o f a n e s, AM 6199, s. 376.4–6: χωρὶς τῶν ψήφων, ἐπειδὴ ἀδύνατον τῇ ἐκείνων 
γλώσσῃ μονάδα ἢ δυάδα ἢ τριάδα ἢ ὀκτὼ ἥμισυ ἢ τρία γράφεσθαι.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…286

taką wzmiankę, w AM 6206, gdzie Bizantyńczyk opisał działania cesarza 
Anastazjusza II Artemiusza, przygotowujące państwo na muzułmań-
ski atak. Władca miał wysłać do kalifa swoich posłów, pod pretekstem 
podjęcia negocjacji, w rzeczywistości zaś jako szpiegów pozyskujących 
informacje o arabskich przygotowaniach do ataku300. Dla naszych roz-
ważań istotne wydaje się, że Walid, w odróżnieniu od Mu‘awiji, czy ‘Abd 
al-Malika nie jest tu kreatorem sytuacji, ale statystą, łatwo oszukanym 
przez Bizantyńczyków.

We fragmentach związanych z panowaniem Walida można zauważyć 
podobną tendencję, jak w przypadku kalifów sprawiedliwych i Mu‘awiji. 
W tamtych passusach to Umajjada wymieniany jest jako prowadzący poli-
tykę arabską wobec cesarstwa, w przypadku syna ‘Abd al-Malika funkcję 
tę przejmują wodzowie, z jego bratem Maslamą na czele, wówczas namiest-
nikiem al-Dżaziry, czyli terenów pogranicznych z imperium bizantyńskim 
(por. relacje z AM: 6201, 6202, 6203, 6204, 6205). Znaczenie Walida 
jest do tego stopnia marginalizowane, że nawet w kontekście jego pro-
gramu budowlanego (założenia ośrodka ‘Andżar) Teofanes przypisuje tę 
fundację jego synowi al-‘Abbasowi301, którego wcześniej wymienił jako 
jednego z przywódców wypraw militarnych na cesarstwo302. Ta sama 
prawidłowość, nawet mocniej zaakcentowana, dotyczy osoby następcy, 
brata Walida, Sulejmana ibn ‘Abd al-Malika. Poza wzmiankami o prze-
jęciu kalifatu303 i śmierci304, Teofanes nawiązuje do niego tylko w jeszcze 
jednym fragmencie, co uznaje się zresztą za pomyłkę305. Stwierdza tam, 
że Maslama poprosił Σουλεϊμὰν τὸν πρωτοσύμβουλον o posiłki w postaci 

300  Te o f a n e s, AM 6206, s. 384.1–7.
301  Te o f a n e s, AM 6202, s. 16–18. O identyfikacji fundatorów ośrodka zob.: 

H.K. C h e h a b, On the Identification of ‘Anjar (‘Ayn al-Jarr) as an Umayyad Foundation, 
Muq 10, 1993, s. 42–48.

302  Tak w AM 6202, jak i wspólnie z Maslamą w AM 6201: Te o f a n e s, AM 6201, 
s. 376.31: τούτῳ τῷ ἔτει ἐπεστράτευσε Μασαλμᾶς καὶ Ἄβας τὴν Τύανον.

303  Te o f a n e s, AM 6207, s. 384.18–19.
304  Te o f a n e s, AM 6207, s. 396.23–24.
305  Według C y r i l a  M a n g o  i R o g e r a  S c o t t a  Teofanes miał w tym 

fragmencie na myśli albo Sulejmana ibn Mu‘ada albo innego arabskiego dowódcę 
o tym imieniu – Te o f a n e s  (C. M a n g o , R. S c o t t), s. 548, przyp. 15.



Rozdział III. Wizerunek władców muzułmańskich w Chronografii… 287

floty306. Według większości badaczy jest to błąd, gdyż najprawdopodobniej 
Teofanes miał na myśli Sulejmana dowodzącego podczas tej kampanii 
flotą. Jednakże Chronograf używa tutaj tytułu, który zarezerwował dla 
kalifa, o którym to już pisałem poprzednio. Tak czy inaczej, ten brak 
wzmianek o samym władcy jest tym bardziej symptomatyczny, że ta 
część Chronografii wypełniona była odniesieniami do Arabów czy same-
go Maslamy ibn ‘Abd al-Malika, ze względu na opis drugiego oblężenia 
Konstantynopola307.

Za zdecydowanie bardziej rozbudowane należy uznać omówienie 
poczynań kolejnego kalifa, ‘Umara II. Jego ojcem był ‘Abd al-Azīz, brat 
kalifa ‘Abd al-Malika, którego czterej synowie zostali kalifami. ‘Umar 
był wnukiem założyciela marwanidzkiej gałęzi dynastii umajjadzkiej 

306  Te o f a n e s, AM 6209, s. 395.16–18.
307  Sam Sulejman to niedoceniany władca umajjadzki, wokół którego jednak narosło 

wiele mitów i legend: R. E i s e n e r, Zwischen Faktum und Fiktion. Eine Studie zum 
Umayyadenkalifen Sulaimān b. Abdalmalik und seinem Bild in den Quellen, Wies-
baden 1987, s. 23–28, 84–90, 98–114. W arabskim foklorze zachowały się pozytyw-
ne przekazy na jego temat, związane z takimi cechami jak mądrość, wiedza, ale także 
umiejętności wojskowe i myśliwskie: A Hundred and One Nights…, s. 63–79. Był to 
też człowiek bardzo oddany realizacji inwestycji budowlanych, szczególnie w Ramli, 
jeszcze przed objęciem tronu, zob.: A. G o r z a l c z a n y, A. S a l a m o n, Archaeologi-
cal Evidence of a Powerful Earthquake in Ramla, Israel, during the Early Islamic Period, 
[in:] Proceedings of the 10th International Congress on the Archaeology of the Ancient 
Near East, vol.  1, eds  B.  H o r e j s, Ch.  S c h w a l l, V.  M ü l l e r, M.  L u c i a n i, 
M. R i t t e r, M. G u i d e t t i, Wiesbaden 2017, s. 601–614, a przede wszystkim: N. L u z, 
The Construction of an Islamic City in Palestine. The Case of Umayyad al-Ramla, JRAS 
7. 1, 1997, s. 27–54, gdzie oprócz propozycji wizualizacji umajjadzkiej Ramli, omówie-
nia dotychczasowych badań archeologicznych, znaleźć można analizę przyczyn, dla 
których Sulejman wybudował nowe miasto – oprócz podawanych przez historyków 
muzułmańskich pobudek osobistych (uzyskanie sławy podobnej przodkom, szczególnie 
dorównanie ojcu), należy bowiem wziąć pod uwagę kwestie praktyczne – późniejszy 
kalif wybudował to miasto na swoich warunkach, zamiast przebudowywać jeden z ist-
niejących już ośrodków, wdając się w niekończące się spory z lokalnymi właścicielami 
gruntów. To ciekawa perspektywa, wiele nam mówiąca o faktycznej władzy namiestnika 
na danym terenie. Podobnie zresztą było w kontekście Jerozolimy – zamiast przebudo-
wywać świątynie chrześcijańskie, muzułmanie udali się ze swoimi nowymi projektami 
na nieużywane dostatecznie Wzgórze Świątynne i tam stworzyli centrum nowej władzy 

– religijne, ale także polityczne.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…288

Marwana I. Należy także dodać, iż jego matka pochodziła z naprawdę 
znakomitej rodziny. Umm Asim bint Asim była bowiem córką Asima, 
syna ‘Umara ibn al-Chattaba, drugiego spośród kalifów sprawiedliwych. 
Po śmierci ‘Abd al-Azīza, wezwano go do Damaszku, gdzie poślubił córkę 
‘Abd al-Malika, Fatimę. Wkrótce potem, po śmierci tego kalifa, jego syn 
i następca al-Walid wyznaczył ‘Umara gubernatorem Medyny. Łagodne 
rządy, jakie sprawował, stały się najprawdopodobniej przyczyną jego 
odwołania. Miało to miejsce w 712 r. Być może doświadczenia naby-
te podczas tej służby stały się inspiracją do dość gwałtownych reform 
administracyjnych, jakie wprowadził później, zwłaszcza na wschodzie, 
gdzie podzielił dotychczas połączony zarząd nad Persją i Irakiem na dwa 
oddzielne gubernatorstwa, wprowadzając jednocześnie dość ścisły nadzór 
osobisty nad działaniami obydwu namiestników308. Następne lata spędził 
w Damaszku. W ciągu panowania Sulejmana, został kimś w rodzaju nie-
oficjalnego doradcy i towarzyszył kalifowi w jego podróżach. Ta bliskość 
pomiędzy nimi309 zadecydowała być może o tym, iż to ‘Umar, a nie następ-
ny w kolejności syn ‘Abd al-Malika, Jazyd, został następcą Sulejmana310. 

308  A.S. D e S h a z o, M.L. B a t e s, The Umayyad Governors of al-‘Irāq and the 
Changing Annulet Patterns on their Dirhams, NC 14, 1974, s. 111. To osobiste zaanga-
żowanie ‘Umara II widoczne jest nie tylko w kontaktach z namiestnikami, ale także 
z niższą administracją terenową. Yaacov Lev w swoich rozważaniach na temat relacji 
pomiędzy kalifami a regionalnymi kadimi egipskimi zwrócił uwagę, że to właśnie syn 

‘Abd al-Azīza praktykował prowadzenie bezpośredniej korespondencji z sędziami, by 
zasięgnąć informacji tak o rozwoju miejscowej ummy, jak i z pewnością działań samych 
namiestników: Y. L e v, The Administration of Justice in Medieval Egypt: From the 7th to 
the 12th Century, Edinburgh 2020, s. 83–100. W doborze miejscowej kadry zarządzającej 
przestał też kierować się wyłącznie koligacjami z Banu Umajja, konsultując niekiedy 
wybór z przedstawicielami miejscowej ludności: M.A. K a r i m, Fighting Against Cor-
ruption (A Political Biography of ‘Umar Ibn ‘Abd al-‘Aziz), M.JSA 7. 1, 2007, s. 5–6.

309  ‘Umar miał poprzeć roszczenia Sulejmana do przejęcia władzy po Walidzie, 
rezygnując z własnych praw: ibidem, s. 3.

310  Trudno stwierdzić z całą pewnością jakie pobudki kierowały Sulejmanem, szcze-
gólnie, że były one niezrozumiałe również dla ówczesnych. Hiszam dla przykładu zagroził 
buntem, a zgodził się na nowego kalifa tylko pod warunkiem uznania za następcę swego 
brata Jazyda. Weryfikacji wymaga również osąd, zgodnie z którym Sulejman nie miał po 
prostu jak przekazać władzy swoim synom, gdyż najstarszy z nich, Ajjub umarł przed 
nim, część zaś była na wyprawach wojennych przeciwko Bizantyńczykom, inni nie 



Rozdział III. Wizerunek władców muzułmańskich w Chronografii… 289

Miało to miejsce we wrześniu 717 r.311 Podkreślić należy, iż autor Chro- 
nografii przyczynił się w niemałym stopniu do stworzenia, można by 
rzec, czarnej legendy tego władcy, która trwa właściwie do dziś312. Przede 
wszystkim Chronograf skoncentrował w jednej relacji, dotyczącej tego 
panowania, właściwie wszystkie informacje o antychrześcijańskich zarzą-
dzeniach Umajjadów, o jakich pisał w swoim dziele. Dodajmy, że jest to 
literalnie jeden zwarty fragment w AM 6210, poprzedzony co więcej 

osiągnęli odpowiedniego wieku (Sulejman miał mieć czternastu synów, nie wszyscy byli 
z uznanych związków, uprawniających ich do dziedziczenia). Więcej: T. M a y e r, Neue 

Aspekte zur Nominierung ‘Umars II. durch Sulaimān b. ‘Abdalmalik (96/715–99/717), 
WO 25, 1994, s. 109–115.

311  Krótki szkic biograficzny odnajdzie Czytelnik w: P.M. C o b b, ‘Umar II b. ‘Abd 
al-‘Azīz, [in:] EI2, vol. X, eds P.J. B e a r m a n, Th. B i a n q u i s, C.E. B o s w o r t h, 
E. v a n  D o n z e l, W.P. H e i n r i c h s, Leiden 2000, s. 821–822.

312  Postać ‘Umara ibn ‘Abd al-Azīza wywołuje w literaturze przedmiotu wiele kontro-
wersji. Charles Lebeau, badacz z osiemnastego wieku stwierdził, że ‘Umar był tym bardziej 
okrutny im bardziej ortodoksyjny w wierze (zob.: Ch. L e b e a u, Histoire du Bas-Empire, 
t. XII, Paris 1831, s. 125). Jak zauważył już kilkadziesiąt lat temu W. W. Barthold, historycy 
zajmujący się ‘Umarem próbowali przedstawić jego osobę jako niepraktycznego idealistę, 
który dla swojej utopii stworzenia prawdziwie muzułmańskiego państwa zaprzepaścił 
dziedzictwo poprzedników – W.W. B a r t h o l d, The Caliph ‘Umar II and the Con-
flicting Reports about his Personality, transl. J.W. We r y h o, IQ 15, 1971, s. 69. Dziś nie 
spotykamy już tak jednoznacznych sądów na temat tego władcy. Dominuje raczej wize-
runek kalifa jako reformatora, który przewidywał, że bez wprowadzenia koniecznych 
zmian, uczynienia państwa dobrem wszystkich muzułmanów, Umajjadów może czekać 
tragiczny koniec: A. B o r r u t, Entre tradition et histoire: genèse et diffusion de l’image 
de ‘Umar II, MUSJ 58, 2005, s. 329–378. Jednocześnie Hugh K e n n e d y  zauważa na 
przykład, że ‘Umar II był kalifem o najbardziej złożonym charakterze spośród władców 
marwanidzkich – The Prophet and the Age…, s. 106. Wspominana jest jego antychrze-
ścijańska polityka (D. M a d e y s k a, Historia świata arabskiego…, s. 182), podkreśla się 
wyjątkowe ulgi podatkowe dla neofitów muzułmańskich niearabskiego pochodzenia 
(P.K. H i t t i, Dzieje Arabów…, s. 186). ‘Umar II był też zupełnie inaczej postrzegany niż 
reszta kalifów umajjadzkich w późniejszym, abbasydzkim okresie. Charakterystyczne, że 
nie sprofanowano jego grobu, w przeciwieństwie do innych pochówków umajjadzkich 
kalifów (ibidem, s. 189). Wśród Abbasydów jego pobożność cieszyła się takim szacun-
kiem, że jeden z kalifów, al-Muhtadi obrał go sobie za wzór doskonałego władcy, zob.: 
J. H a u z i ń s k i, Burzliwe dzieje kalifatu bagdadzkiego, Warszawa–Kraków 1993, s. 174. 
Wypada zgodzić się z obserwacją Geralda R. H a w t i n g a (The First Dynasty of Islam…, 
s. 77), który stwierdził, iż jednoznacznie pozytywne przekazy kronikarzy arabskich 
stanowią często przeszkodę w opracowaniu obiektywnego obrazu tego panowania.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…290

swoistym panegirykiem na cześć Boga i Świętej Marii, wychwalanych tu 
w kontekście zwycięskiej obrony Konstantynopola. By związać ‘Umara z tą 
wielką klęską muzułmanów, Teofanes powtarza w tym passusie informację 
o jego wyniesieniu do rangi kalifa313 (wcześniej wspomniał o tym niejako 
mimochodem, pomiędzy relacjami z oblężenia, w AM 6209314, również 
przed tą krótką wzmianką znajduje się opis wypadków, których korzyst-
ny dla Bizantyńczyków obrót przypisał wstawiennictwu Matki Bożej), 
sugerując, że jego panowanie rozpoczęło się od wycofania się spod Stolicy 
Świata, czego nie omieszkał skomentować sformułowaniem μετὰ πολλῆς 
αἰσχύνης315. Reasumując, rządy ‘Umara zainicjowane zostały w wielkim 
wstydzie lub hańbie, gdyż sformułowanie to ma kilka równorzędnych 
tłumaczeń. Warto jednocześnie zwrócić uwagę, że ogłoszenie odwrotu spod 
Konstantynopola przez ‘Umara, jest bardzo symboliczną klamrą spinającą 
epokę wielkich podbojów. Widać to nie tylko w kontekście nieudanego 
starcia z Bizantyńczykami, ale także w warstwie religijno-filozoficznej, 
a przede wszystkim architektonicznej. Zauważa się bowiem w dzisiejszej 
nauce, że panowanie syna ‘Abd al-Azīza była pewną zmianą jakościową 

– zamiast idei imperialnych obecnych w poprzednich założeniach, ‘Umar, 
będący jednym z największych budowniczych, spośród wszystkich przed-
stawicieli dynastii umajjadzkiej, zaproponował powrót do źródeł wiary, 
co egzemplifikował również poprzez planowane za jego rządów założenia 
budowlane. Być może właśnie dlatego ze względu na ich skromność, nie 
zdobyły one odpowiedniej popularności i dzisiaj niewielu kojarzy go 
jako fundatora wielu islamskich domów modlitwy316. Tak czy inaczej ta 

313  Te o f a n e s, AM 6210, s. 399.5–6.
314  Te o f a n e s, AM 6209, s. 399.21–24.
315  Te o f a n e s, AM 6210, s. 399.7. ‘Umar II przejął władzę we wrześniu 717 r., a oblę-

żenie trwało do sierpnia 718 r. Mimo to można znaleźć przekazy, nawet chrześcijańs- 
kie, zgodnie z którymi Konstantynopol nie upadł tylko dlatego, że kalif odwołał oblę-
żenie. Odpowiednim przykładem jest tu Dionizjusz z Tell-Mahre, zob.: M. C a n a r d, 
Les expéditions des Arabes contre Constantinople dans l’histoire et dans la legende, JA 208, 
1926, s. 99–100.

316  N. L e b o v i t s, Constructing God’s Community. Umayyad Religious Monumen-
tation in Bilad al-Sham 640–743 CE, Senior Honors Thesis, Vanderbilt University, 
Nashville 2020, s. 92.



Rozdział III. Wizerunek władców muzułmańskich w Chronografii… 291

sugestia, niezgodna przecież z prawdą, że ‘Umar natychmiast po przeję-
ciu władzy rozkazał zakończyć oblężenie Konstantynopola, tym samym 
wycofując się z imperialnych planów, wydaje się być zgodna nie tylko 
z wizerunkiem tego kalifa jako skupionego na sprawach wewnętrznych 
myśliciela i filozofa, ale też z materiałem archeologicznym, w kontekście 
chociażby sztuki dekoratywnej i ograniczenia jej wykorzystania za tego 
panowania. Pewne pojednawcze gesty względem cesarstwa można rów-
nież odnaleźć w reskryptach ‘Umara II, gdzie zakazał m.in. utrudniania 
handlu morskiego swoim namiestnikom, co z pewnością musiało dotyczyć 
m.in. wymiany z Bizancjum317.

Opisawszy wielkie zwycięstwo Bizantyńczyków nad Arabami, Chro-
nograf przeszedł do omówienia rządów ‘Umara, które przedstawił jako 
szereg ograniczeń i decyzji wymierzonych przede wszystkim w chrześcijan. 
Tak jakby kalif mścił się za porażkę otwierającą jego panowanie. W tym 
fragmencie mamy też wzmiankę o trzęsieniu ziemi318. W poprzednim 
rozdziale wspomniałem zaś, że opisy takich zjawisk przyrodniczych były 
czasem wykorzystywane, by niejako zapowiedzieć niekorzystne wyda-
rzenia. Pierwsze zarządzenie wyrażone zostało we frazie: ‘Umar zakazał 
wina w miastach319. Porównując ten passus z dostępnymi wersjami Karty 
‘Umara320, można dojść do wniosku, że zakaz ten dotyczył sprzedawa-
nia i kupowania wina w centrach miast, określanych jako muzułmań-
skie, w medinach321. Nie zakazano zaś chrześcijanom używania wina jako 

317  H.A.R. G i b b, Arab-Byzantine Relations…, s. 230–231.
318  Te o f a n e s, AM 6210, s. 399.20.
319  Te o f a n e s, AM 6210, s. 399. 20–21: ἐκώλυσεν Οὔμαρ τὸν οἶνον ἀπὸ τῶν πόλεων. 

Słowo κώλυώ znaczy z ἀπὸ oraz acc. odmawiać komuś czegoś. Dosłownie więc fragment 
ten należałoby przetłumaczyć: ‘Umar odmówił wina miastom.

320  Na początku uważano, iż dokument ten był dziełem ‘Umara I, potem łączono go 
z ‘Umarem ibn ‘Abd al-Azīzem. Obecnie uważa się, iż w takiej formie, czyli zwarte-
go tekstu, powstał on znacznie później, zob.: K. K o ś c i e l n i a k, Grecy i Arabowie. 
Historia Kościoła melkickiego (katolickiego) na ziemiach zdobytych przez muzułmanów 
(634–1516), Kraków 2004, s. 76–80.

321  Zakaz ten obejmował również krew, padlinę i świnie, zob.: Classical Islam. 
A Sourcebook of Religions Literature, transl. N. C a l d e r, J. M o j a d d e d i, A. R i p p i n, 
Abingdon–New York 2003, 91–92.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…292

takiego, co byłoby oczywiście problematyczne w kontekście kultowym. 
Chroniąc ummę przed obcymi wpływami, ‘Umar skupiał się nie tylko na 
chrześcijanach. Wiemy też, że w swojej korespondencji z namiestnikiem 
Kufy ‘Abd al-Hamidem ibn ‘Abd al-Rahmanem, zakazał przekazywania 
tradycyjnych podarków podczas perskich świąt – Nouruz i Mehregān322.

Drugim postanowieniem, znajdującym się w tym fragmencie, było 
zarządzenie, iż świadectwo chrześcijanina przeciw muzułmaninowi nie 
będzie akceptowane323. Wspominając o tym Teofanes poświadcza kolejny 
zakaz zawarty w Karcie ‘Umara, w której znajduje się m.in. wzmianka: 
małżeństwo, którego świadkiem byłby chrześcijanin, uznamy za nielegalne324.

Oprócz wyszczególnienia tych nakazów, Chronograf wspominał także 
o zwolnieniu z podatków neofitów muzułmańskich325. Teofanes potrak-
tował to zarządzenie jak kolejne represyjne działanie względem chrześci-
jan326. Pojawiły się w tym miejscu niepokojące wzmianki o przymusowym 
nawracaniu chrześcijan oraz wielu męczennikach, którzy brak zgody na 
zmianę wyznania przepłacili życiem. Takie przedstawienie kwestii doku-
mentu, skierowanego w istocie do muzułmanów, jest zrozumiałe o tyle, 
że reskrypt znacznie poprawiał sytuację mawali327. Wiele osób, w ten 

322  Mimo zakorzenionej wcześniej silnej tradycji obchodzenia tych uroczystości także 
przez muzułmanów. Więcej na ten temat: R. H a u g, The Gifts of Mihragān: Muslim 
Governers and Gift Giving during Non-Muslim Holidays, [in:] What Difference Does Time 
Make? Papers from the Ancient and Islamic Middle East and China in Honor of the 100th 
Anniversary of the Midwest Branch of the American Oriental Society, eds J. S c u r l o c k, 
R.H. B e a l, Oxford 2019, s. 31–43.

323  Te o f a n e s, AM 6210, s. 399. 24–25: καὶ μὴ παραδέχεσθαι μαρτυρίαν Χριστιανοῦ 
κατὰ Σαρακηνοῦ ἐθέσπισεν.

324  Classical Islam. A Sourcebook…, s. 91.
325  Te o f a n e s, AM 6210, s. 399. 20–22.
326  Podobnie przedstawia działanie tego reskryptu ‘Umara także historiografia 

koptyjska: S e w e r, III, s. 72.
327  To nie była przy tym reforma motywowana wyłącznie kwestiami religijnymi. 

O kondycji grupy muzułmańskich klientów w czasach panowania ‘Umara, przede 
wszystkim z punktu widzenia relacji społecznych zob.: G.R. H a w t i n g, ‘Umar II 
and the Treatment of the Mawālī Aḥmad b. Yaḥyā b. Jābir al-Balādhurī (d. 279/892), 
Muḥammad b. Jarīr al-Ṭabarī (d. 310/923), and Abū Muḥammad ‘Abd Allāh b. ‘Abd 
al-Ḥakam (d. 214/829), [in:] Conversion to Islam in the Premodern Age: A Source- 



Rozdział III. Wizerunek władców muzułmańskich w Chronografii… 293

sposób zachęconych, dokonywało apostazji i nawracało się na islam328, co 
nie mogło podobać się osobom tak zaangażowanym w życie Kościoła jak 
Wyznawca. Z perspektywy muzułmańskiej była to jednak regulacja, którą 
można przecież uznać za pozytywną329. Decyzje syna ‘Abd al-Azīza nie 
zawsze jednak podobały się wszystkim muzułmanom, jak chociażby regu-
lacja dotycząca dziedziczenia dotacji po zmarłych wojownikach za udział 
w dżihadzie, co prowadziło do licznych nadużyć i uszczuplenia skarbca 
państwowego, według ‘Umara II należącego do wszystkich członków 
ummy. Regulacja zakazująca takowego dziedziczenia, zgodnie z inter-
pretacją kalifa prowadziła więc w istocie do ochrony wspólnego majątku 
wyznawców Allaha. By zabezpieczyć faktycznych, niesamodzielnych 
spadkobierców zmarłych uczestników dżihadu, władca stworzył rejestr 
nowo narodzonych. Inna rzecz, czy wszystkie te decyzje faktycznie mogły 
być wprowadzone w życie przy niewielkiej administracji państwowej, 
a rozrastających się społecznościach muzułmańskich na terenach podbi-
tych330. Samo zarządzanie, za pomocą edyktów i reskryptów wydawanych 
z kancelarii kalifa, można uznać, paradoksalnie, za praktykę zaczerpniętą 

book, eds N. H u r v i t z, Ch.C. S a h n e r, U. S i m o n s o h n, L. Y a r b r o u g h, 
Berkeley 2020, s. 94–100.

328  Klasyczna wersja reskryptu, w tłumaczeniu na język angielski, dostępna jest 
w: H.A.R. G i b b, The Fiscal Rescript of ‘Umar II, Ara 2, 1955, s. 1–16. Autor zauwa- 
ża w komentarzach pewną niekonsekwencję reskryptu, np. w kontekście użytkowania 
ziemi obciążonej podatkami związanymi z wyznaniem. Nie były one znoszone, mimo 
przejścia dzierżawcy na islam. Bez względu na powyższe zastrzeżenia, reskrypt miał 
pozytywne skutki w wymiarze traktowania wszystkich muzułmanów na równych za- 
sadach, zob.: P. K. H i t t i, Dzieje Arabów…, s. 186.

329  Ten wizerunek ‘Umara, jako osoby, która chciała ulżyć innym muzułmanom, a jed-
nocześnie niezgadzającego się na nieproporcjonalny przepych dworu kalifa, zachował się 
w tradycyjnie przekazywanych na jego temat różnego rodzaju legendach i opowieściach, 
jak chociażby ta o odmowie przyjęcia pewnych elementów wyposażenia pałacu po prze-
jęciu władzy i oddania ich na potrzeby ummy: Classical Arabic Stories…, s. 77–80. Także 
badania dotyczące rzeczywistego, wysokiego obciążenia podatkowego występującego za 
poprzedników syna ‘Abd al-Azīza, pozwalają domniemywać, że decyzje podejmowane 
przez tego ostatniego mogły zostać bardzo dobrze przyjęte: C.F. R o b i n s o n, ‘Abd 
al-Malik…, s. 71–72.

330  Wa d ā d  a l-Q ā ḍ ī, A Documentary Report on Umayyad Stipends Registers 
(“dīwān al-‘aṭā’”) in Abū Zur‘a’s “tārīkh”, QSA (Nuova Serie) 4, 2009, s. 7–44.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…294

z cesarstwa bizantyńskiego331. W ten sposób ‘Umar stawiał się ponad 
dotychczas stosowanym prawem. Jest to o tyle interesujące, że nie do końca 
zgodne z muzułmańską praktyką prawną, starającą się przede wszystkim 
podkreślać łańcuch tradycji zaczerpniętych bezpośrednio od Proroka.

Relację Chronografii, dotyczącą poczynań ‘Umara II, kończy wzmian-
ka o liście napisanym przez niego do cesarza Leona III332, zawierającym 
wykład podstawowych prawd wiary islamskiej. Kalif miał nadzieję nawró-
cić władcę Romejów na islam333. Zauważmy, że Chronograf nie odnosi się 
tutaj do zagadnienia, czy ta misja ‘Umara zakończyła się sukcesem. Jest 
to z pewnością kolejnych element budowania czarnej legendy Leona III. 
Tak czy inaczej, syn ‘Abd al-Azīza został w tym miejscu przedstawiony 
jako władca obeznany z kwestiami teologicznymi, co jest zgodne z muzuł-
mańskimi wizerunkiem tego kalifa334.

331  H.A.R. G i b b, Arab-Byzantine Relations…, s. 224.
332  Te o f a n e s, AM 6210, s. 399. 25–26.
333  Autentyczność listu, którego odpis znajduje się w Historii kalifów Gewonda, jest 

podważana. Być może jednak sam fakt korespondencji miał miejsce, tylko oryginalne 
pismo nie dotrwało do naszych czasów, a zachował się falsyfikat. Więcej na ten temat 
zob.: B. C e c o t a, Wybrane zagadnienia z korespondencji muzułmańsko – chrześcijań-
skiej na podstawie „Historii kalifów” Ghewonda, [in:] Per aspera ad astra. Materiały 
z XVI Ogólnopolskiego Zjazdu Historyków Studentów, t. XIV, Kraków 2008, s. 27–44; 
K. K o ś c i e l n i a k, Polemika muzułmańsko-chrześcijańska na podstawie korespondencji 
przypisywanej kalifowi umajjadzkiemu ‘Umarowi II († 720) i cesarzowi bizantyjskiemu 
Leonowi III († 741), FHC 8, 2002, s. 97–105. Por. również: J.-M. G a u d e l, La corre-
spondance de ‘Umar et Léon (vers 900), [in:] Collection Studi arabo – islamici del PISAI, 
Roma 1995, s. 3–30; i d e m, The Correspondence between Leo and Umar: Umar’s Letter 
Re-discovered?, ICh 10, 1984, s. 109–157; D. C a r d a i l l a c, La polémique antichrétienne 
du manuscrit aljamiado N˚ 4944 de la Bibliothèque Nationale de Madrid, t. I–II, Mont-
pellier 1972; D. S o u r d e l, Un pamphlet musulman anonyme d’époque abbaside contre 
les chrétiens, REI 34, 1966, s. 1–33; A. J e f f e r y, Ghevond’s Text of the Correspondence 
between ‘Umar II and Leo III, HTR 37. 4, 1944, s. 269–332.

334  Warto dodać, iż oprócz powszechnie znanej, domniemanej korespondencji 
z cesarzem, ‘Umar polemizował być może m.in. ze słynnym al-Hasanem al-Basrim 
(um. 728), nauczycielem założyciela szkoły mu‘tazylickiej Wasila ibn Aty. Głównymi 
tematami dyskusji miały być kwestie dotyczące pobożności i ascetyzmu, a także pre-
destynacji i wolnej woli, zob.: S.A. M o u r a d, Early Islam between Myth and History. 

Al-Ḥasan al-Baṣrī (d. 110 H/ 728 CE) and the Formation of His Legacy in Classical Islamic 
Scholarship, Leiden–Boston 2006, s. 121–139. Wspomnieć należy o listach przeciwko 



Rozdział III. Wizerunek władców muzułmańskich w Chronografii… 295

Ostatnią wzmianką na temat ‘Umara II w Chronografii jest ta doty- 
cząca jego śmierci335. Teofanes wspomniał tam jedynie, że sprawował on 
władzę nad Arabami przez dwa lata i cztery miesiące.

Jak więc widzimy, Bizantyńczyk przedstawił ‘Umara II jako fanatycz-
nego wyznawcę islamu, który podjął nawet próbę nawrócenia samego 
cesarza, a jednocześnie gorliwego prześladowcę chrześcijan. Warto jednak 
nadmienić, iż w wielu źródłach chrześcijańskiego Wschodu nie odnoto-
wuje się tak negatywnego obrazu umajjadzkiego władcy336. Jednocześnie 

kadarytom, także pełnych teologicznych odniesień: H.Q. M u r a d, Sunnah and Hadīth 
in ‘Umar II’s Epistle against the Qadariyyah, ISt 35. 3, 1996, s. 283–291. Jak napisał kil-
kanaście lat temu Spahic O m e r: Unlike his Umayyad predecessors, ‘Umar allied himself 
with the mainstream Muslim intellectuals, consulting them regularly on various matters. 

– Theological Conflicts in Early Islamic Era. The Execution of Ghaylān ibn Muslim al-Di-
mashqī al-Qadarī, ID 9. 2, 2001, s. 207. Jego kontakty z intelektualistami nie ograniczały 
się jednak wyłącznie do przedstawicieli teologii, jego towarzyszem był np. Chalid ibn 
Safwan, wykształcony dworzanin i orator, nazwany przez Jaakko H ä m e e n-A n t t i l a 

„dżentelmenem VIII wieku”: Portrait of an Eighth-Century Gentleman Khālid ibn Safwān 
in History and Literature, Leiden–Boston 2020, s. 18 (chociaż relacja o ich przyjaźni 
bywa podważana). Por. też: i d e m, Khālid Ibn Ṣafwān: An Orator at the Umayyad and 

Abbasid Courts, [in:] In the Presence of Power: Court and Performance in the Pre-Modern 
Middle East, eds M.A. P o m e r a n t z, E. B i r g e  V i t z, New York 2017, s. 100–118. 
Dla rozwoju późniejszych szkół prawniczych duże znaczenie miały mieć listy i instruk-
cje ‘Umara adresowane do jego namiestników: M. T i l l i e r, Califes, émirs et cadis: 
le droit califal et l’articulation de l’autorité judiciaire à l’époque umayyade, BEO 63, 
2014, s. 147–190. Do tego rodzaju spuścizny należy jednak podchodzić ostrożnie, gdyż 
większość jej zachowała się w późniejszych odpisach. Problem ten – badając spuściznę 
sekretarza Marwana II, ‘Abd al-Hamida ibn Jahji – omówiła wieloaspektowo Wa d ā d 
a l-Q ā d ī  w tekście: Early Islamic State Letters. The Question of Authenticity, [in:] The 
Byzantine and Early Islamic Near East. I: Problem in the Literary Source Material, 
eds Av. C a m e r o n, L.I. C o n r a d, Princeton 1992, s. 215–275.

335  Te o f a n e s, AM 6212, s. 401.13–14.
336  Mam tu na myśli przede wszystkim następujące przekazy źródłowe: G e w o n d 

(К. П а т к а н ь я н), s. 29 oraz 70; S e w e r  III, s. 71–72. U Gewonda możemy mieć do 
czynienia z transmisją pewnych przekazów arabskich, gdyż armeński historyk wspominał 
o ‘Umarze jako o jednym z najbardziej szlachetnych spośród wszystkich Banu Umajja. 
Wardapet podkreślił jednocześnie pozytywną politykę syna ‘Abd al-Azīza wobec samej 
Armenii, np. wyzwolenie armeńskich jeńców i zakładników, uznał też wręcz, że kalif 
w pewnym momencie (po wymianie korespondencji z Leonem III) stał się życzliwy 
wobec chrześcijan. Armeński historyk w ogóle oceniał działania tego władcy jako poko-
jowe, a miał najprawdopodobniej na myśli jego aktywność wewnętrzną, administracyjną. 



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…296

wizerunek przedstawiony przez Teofanesa, chociaż z jego perspektywy 
negatywny, wydaje się dość koherentny z historiografią muzułmańską. 
W niektórych późniejszych dziełach, wierność ‘Umara II wydaje się być 
nawet osią narracyjną, łączącą panowanie pierwszych kalifów sprawie-
dliwych z późniejszymi dziejami islamu. Syn ‘Abd al-Azīza nie jest tam 
jedynie piątym prawowiernym, ale wręcz niejako poprawia błędy pierw-
szych czterech (a nie tylko własnej, umajjadzkiej dynastii337), których rządy 
doprowadziły przecież do wojen domowych. W osobie ‘Umara dochodzi 
do symbolicznego przywrócenia jedności całej ummy, tak istotnej dla 
historyków jedenastego, dwunastego wieku, trapionych upadkiem auto-
rytetu kalifatu, rozwojem szyityzmu, czy atakami ze strony krzyżowców338. 

Także wspomniane wyżej źródło koptyjskie w niektórych fragmentach docenia kalifa jako 
człowieka dobrego dla innych ludzi (choć nie zapomina podkreślić, że był muzułmani-
nem, co nie było właściwe przed Bogiem). W pierwszej części autorzy Historii stwierdzają 
wręcz, że ibn ‘Abd al-Azīz umorzył chrześcijanom podatki, odbudowywał zniszczone 
egipskie ośrodki, a wyznawcy Chrystusa żyli pod jego panowaniem w dostatku. Ogól-
nie jednak charakterystyka ‘Umara zachowana w tym źródle ma wydźwięk negatywny. 
Na tę niekoherentność relacji chrześcijańskich dotyczących syna ‘Abd al-Azīza zwrócił 
uwagę Luke Ya r b r o u g h, w swoim szczegółowym opracowaniu przekazów na temat 
wprowadzonych rzekomo przez tego kalifa zakazów zatrudniania niemuzułmańskich 
urzędników, zauważając jednocześnie te fragmenty, w których podkreślano troskę władcy 
o zimmich: Did ‘Umar b. ‘Abd al-‘Azīz Issue an Edict Concerning Non-Muslim Officials?, 
[in:] Christians and Others in the Umayyad State, eds A. B o r r u t, F.M. D o n n e r, 
Chicago 2016, s. 173–206.

337  Zgodnie z dominującą w historiografii muzułmańskiej narracją ‘Umar II kryty-
kował zdecydowanie swoich umajjadzkich przodków, szczególnie z linii marwanidzkiej. 
Jedynym kalifem, co do którego wyrażał raczej pozytywne opinie spośród Banu Umajja 
(oprócz oczywiście ‘Usmana, sprawiedliwego) był Mu‘awija. Nie odnosił się też zbyt 
często do innych Sufjanidów. Trzeba być jednak bardzo ostrożnym w przyjmowaniu tych 
relacji za w pełni wiarygodne, mogły one w części powstać, by jeszcze mocniej wyróżnić 
syna ‘Abd al-Azīza na tle całego rodu, co do którego czarnej legendy nie mamy dzisiaj 
wątpliwości, iż była wytworem propagandy abbasydzkiej i szyickiej itp.: H.Q. M u r a d, 
Was ‘Umar II „a True Umayyad”?, ISt 24. 3, 1985, s. 325–348. Jak słusznie zauważył 
Hamilton A.R. G i b b, ‘Umar traci tym mocniej na wyjątkowości im więcej wiemy na 
temat prawdziwych dziejów Umajjadów, a nie sugerujemy się legendami na ich temat, 
przeważnie o bardzo negatywnym wydźwięku: The Fiscal Rescript…, s. 1.

338  Więcej na temat podobnych przekazów zob.: N. K h a l e k, Early Islamic History 
Reimagined: The Biography of ‘Umar ibn ‘Abd al-‘Azīz in Ibn ‘Asākir’s Tārīkh madīnat 
Dimashq, JAOS 134. 3, 2014, s. 431–451.



Rozdział III. Wizerunek władców muzułmańskich w Chronografii… 297

Nie bez znaczenia były z pewnością też przekazy podkreślające, że jego 
rządy wypadały w 100 lat od hidżry (niezbyt wszak dokładnie), czyniąc 
go mahdim, a przede wszystkim mudżaddidem, czyli odnowicielem 
wiary339. I chociaż sam termin wydaje się późniejszy, to odwołania do 
jego uczoności wydają się być wiarygodne, co więcej wyróżnia się na 
tym tle nie tylko wśród kalifów umajjadzkich, ale także abbasydzkich340. 
W kontekście współczesnych dywagacji na temat działalności ‘Umara II 
wskazuje się, że poprzez podkreślanie swojej wierności ideom islamu, 
chciał on w istocie sprzymierzyć Umajjadów z jednym z trzech głównych 
obozów opozycyjnych wobec władzy rodu Abu Sufjana – nie mogąc 
liczyć na ułożenie stosunków z charydżytami czy szyitami z przyczyn 
oczywistych341, wybrał przymierze z rodzącą się opozycją sunnicką, nie-
zrozumiałą dla wielu środowisk syryjskich, ale coraz silniejszą w innych 
częściach państwa, z Irakiem i Hidżazem na czele342. W tym sensie nie-
docenienie tego potencjału przez jego następców, mogło doprowadzić 
całą dynastię do klęski. Pamięć o „świętości” syna ‘Abd al-Azīza może 

339  A. B o r r u t, Entre mémoire et pouvoir. L’espace syrien sous les derniers Omeyyades 
et les premiers Abbassides (v. 72–193/692–809), Leiden–Boston 2011, s. 291–297. Podobne 
interpretacje pojawiają się zresztą w dyskursie naukowym. Albrecht N o t h  zastanawiał 
się dla przykładu, czy przypisywane ‘Umarowi II ograniczenia względem chrześcijan nie 
były po prostu przywróceniem zarzuconych w okresie sprawowania władzy przez Umaj-
jadów zakazów, wprowadzonych przez wcześniejszych kalifów sprawiedliwych: Problems 
of Differentiation between Muslims and Non-Muslims, transl. M. M u e h l h a e u s l e r, 
[in:] Muslims and Others in Early Islamic Society, ed. R. H o y l a n d, London 2004, 
s. 103–125.

340  A. A l a j m i, Kh. K e s h k, Umayyad Ideology…, s. 13–15.
341  Chociaż pewne działania w tym celu były podejmowane przecież, jak chociaż-

by zakaz oficjalnego wyklinania Alego, który to zwyczaj rozpoczął jeszcze Mu‘awija: 
ibidem, s. 15. ‘Umar miał również spotykać się z przedstawicielami charydżytów, którym 
przekazał, że traktuje swój kalifat jako przygotowanie do wyboru prawdziwego następcy 
Proroka: M.A. K a r i m, Fighting Against…, s. 3–4. Jego zbyt tolerancyjna polityka 
wobec wspomnianych wyżej ruchów miała zresztą doprowadzić do ich nadmiernego 
rozwoju, co stało się w opinii niektórych ówczesnych (a także współczesnych badaczy) 
poważnym problemem dla następców syna ‘Abd al-Azīza: ibidem, s. 4.

342  H.M.T. N a g e l, Some Considerations Concerning the Pre-Islamic and the Islamic 
Foundations of the Authority of the Caliphate, [in:] Studies on the First Century of Isla- 
mic Society, ed. G.H.A. J u y n b o l l, Edwardsville (Illinois) 1982, s. 196–197.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…298

wynikać m.in. stąd, że jako jedyny z Umajjadów odwoływał do dziedzic-
twa towarzyszy Proroka343. Trudno jednak podejrzewać go o całkowitą 
bezinteresowność w podejmowaniu podobnych działań.

O Jazydzie II ibn ‘Abd al-Maliku szerzej wspomniałem w rozdziale 
drugim, kiedy poruszałem tematykę wizerunku islamskiego ikonoklazmu 
zachowanego w Chronografii. W kontekście niniejszych rozważań warto 
jednak przypomnieć określenia jakimi został potraktowany ten kalif przez 
bizantyńskiego historyka, jak się wydaje, ze względu na prześladowania. 
Nazwany został przez Teofanesa ‘bezmyślnym’, ‘nierozsądnym’ czy też 
po prostu ‘głupim’ (ὁ ἀνόητος). Ma to chyba także związek z przypisywa-
nym temu kalifowi przywiązaniem do Żydów344. Oprócz wspomnienia 
związanego z ikonoklazmem, Jazydowi poświęcił Wyznawca jeszcze dwie 
wzmianki. Pierwsza z nich dotyczy okoliczności przejęcia władzy przez 
Jazyda po śmierci ‘Umara. Chronograf łączy to wydarzenie z powsta-
niem innego Jazyda, ibn al-Muhallaba, który faktycznie zbuntował się 
na przełomie panowania dwóch Umajjadów. Faktem jest, że jego zatarg 
z rodem Mu‘awiji rozpoczął się jeszcze za ‘Umara II, który pozbawił go 
władzy nad Chorasanem za złe traktowanie podbitych ludów i uwięził. 
Jazydowi udało się uciec z więzienia za życia syna ‘Abd al-Azīza, jednak 
kiedy ten umarł, ibn al-Muhallab wystąpił otwarcie przeciwko Umajjadom, 
nie uznając władzy Jazyda II i ogranizując opór w Iraku. Tak jak podał 
Teofanes345, człowiekiem, który stłumił tę rebelię był Maslama ibn ‘Abd 
al-Malik, zwyciężając buntowników pod Wasit w 720 r.346 Tak czy ina-

343  G.H.A. J u y n b o l l, On the Origins of Arabic Prose: Reflections on Authenticity, 
[in:] Studies on the First Century…, s. 169.

344  Te o f a n e s, AM 6215, s. 402.3–4. Z drugiej jednak strony sformułowanie użyte 
przez Teofanesa mogło mieć na celu zasugerowanie, że Jazyd był tylko bezmyślnym 
(czy też bezwolnym) narzędziem w ręku „żydowskiego maga”. Należy też dodać, że 
Jazyd II nie cieszył się szczególnym poważaniem także wśród chrześcijańskich kroni-
karzy, pozostających na terenach okupowanych przez muzułmanów. Por.: G e w o n d 
(К. П а т к а н ь я н), s. 70–71 oraz S e w e r, III, s. 72–73.

345  Te o f a n e s, AM 6212, s. 401.16–17.
346  Ród al-Muhallaba przetrwał i odgrywał dość istotną rolę we wczesnym okresie pa- 

nowania dynastii abbasydzkiej, wcześniej stając mocno po stronie Abbasydów w czasie 
tzw. rewolucji: G.R. H a w t i n g, The First Dynasty of Islam…, s. 73–76; M. H i n d s, 



Rozdział III. Wizerunek władców muzułmańskich w Chronografii… 299

czej podkreślenie, że panowanie rozpoczęło się od buntu w Persji można 
traktować jako sugestię, iż niekoniecznie było ono szczęśliwe (narracja 
zbudowana jest tu następująco – śmierć ‘Umara – Jazyd władcą – bunt347). 
Bizantyński historyk nie omieszkał zresztą podkreślić, że wielu Persów 
dołączyło do uzurpatora, czyli al-Muhallaba (καὶ συναπῆλθον αὐτῷ πολ-
λοὶ τῆς Περσίδος348). Określenie buntownika w ten sposób (jako τύραν-
νος) powinno być jednakże wskazówką, jak Teofanes traktował samych 
Umajjadów – jako prawowitych władców państwa muzułmańskiego.

Jazyd nie należał zdecydowanie do ulubionych kalifów Wyznawcy 
– aż dwukrotnie podkreślił on jego śmierć. Po raz pierwszy w AM 6215, 
informując, że wydany przez niego edykt ikonoklastyczny nie rozprze-
strzenił się zbyt daleko z przyczyny jego zgonu. Spotykamy się tu z dość 
dosadnym stwierdzeniem, gdzie wzmianka o końcu władcy okraszona 
została sformułowaniami o łasce Jezusa Chrystusa i wstawiennictwu Matki 
Bożej oraz wszystkich świętych349, co w domyśle miało doprowadzić do 
końca kalifa i niewprowadzeniu τοῦ σατανικοῦ αὐτοῦ δόγματος. Po raz 
wtóry śmierć Jazyda została wspomniana w kolejnej chronologicznie rela- 
cji z AM 6216, wraz z informacją, że jego panowanie trwało cztery lata350.

An Early Islamic Family from Oman: al-‘Awtabī’s Account of the Muhallabid, Manchester 
1991. s. 53–74; F. G a b r i e l i, La rivolta dei Muhallabiti nel ‘Irāq e il nuovo Balādurī, 
RANL 14, 1938, s. 199–236. Nic dziwnego, biorąc pod uwagę jak byli traktowani przez 
Umajjadów, chociażby w kontekście negatywnej propagandy produkowanej na ich 
temat na damasceńskim dworze: J. H e l l, Al-Farazdaḳ’s Lieder auf die Muhallabiten, 
ZDMG 60.1, 1906, s. 1–48; i d e m, Al-Farazdaḳ’s Lieder auf die Muhallabiten, ZDMG 
59.3, 1905, s. 589–622. Ta umiejętność dostosowania się do sytuacji, kariery wodza 
al-Muhallaba ibn Abi Sufry i później jego syna Jazyda, który przecież za Sulejmana był 
namiestnikiem Iraku, za czasów Umajjadów, a następnie zdolność rodu do powrotu 
w kręgi dworskie nowej dynastii, nie umknęły uwagi badaczy: B. U l r i c h, Arabs in the 
Early Islamic Empire. Exploring al-Azd Tribal Identity, Edinburgh 2019, s. 116–168.

347  Te o f a n e s, AM 6212, s. 401.13–15: Τῷ δ’ αὐτῷ ἔτει ἀπεβίω Οὔμαρος, ὁ τῶν 
Ἀράβων ἀμηρεύσας ἔτη βʹ καὶ μῆνας δʹ, καὶ ἀμηρεύει Ἰζίδ. τούτῳ φύεται ἐν Περσίδι τύραννος 
ὀνόματι καὶ αὐτὸς Ἰζὶδ Μουαλαβί·

348  Te o f a n e s, AM 6212, s. 401.15-16.
349  Te o f a n e s, AM 6215, s. 402.4-6: ἀλλὰ χάριτι τοῦ κυρίου ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ 

καὶ ταῖς πρεσβείαις τῆς ἀφθόρου μητρὸς αὐτοῦ καὶ πάντων τῶν ἁγίων.
350  Te o f a n e s, AM 6216, s. 403.24–25.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…300

2.3.	 Hiszam i następcy – stagnacja

Następnym kalifem, którego charakterystykę przedstawił Teofanes, był 
Hiszam351. Chronograf nie stworzył w swoim dziele wyraźnego portre-
tu tego władcy352. Z jednej strony opisał go jako przyjaciela przyszłego 
patriarchy antiocheńskiego Stefana353. Podkreślał, iż to właśnie kalif przy-
czynił się do jego wyniesienia354, a tym samym do przywrócenia najwyższej 
hierarchii w Kościele antiocheńskim, zmieniając tym samym wcześniej 
ustanowiony przez Arabów zakaz wyznaczania patriarchy (κωλυόντων 
τῶν Ἀράβων γενέσθαι πατριάρχην ἐν αὐτῇ), któremu sam był wierny przez 
kilkanaście lat (οὗτος τὴν ἁγιωτάτην ἐκκλησίαν τῆς Ἀντιοχείας ἐπὶ μʹ χρόνους 
χηρεύουσαν). Wyznawca wspomniał też, że tamtejsi chrześcijanie, którzy 
wyznaczyli go na patriarchę wierzyli, że działania, które doprowadziły 
do przywrócenia patriarchy, stały się faktem z woli Bożej (οἳ θεόθεν 

351  Za panowania tego kalifa nastąpiło odrodzenie potęgi umajjadzkiej. Przejawiało 
się to głównie poprzez aktywność militarną. Udało się między innymi pogromić Chaza-
rów w 737 r. oraz ujarzmić Turgesz na wschodzie. Jednak wyprawy wojenne kosztowały, 
a rosnące podatki powodowały niezadowolenie ludności. Ostatnie lata panowania 
Hiszama to okres walk z buntami, m.in. powstaniem Berberów. Polityka wewnętrzna 
władcy polegała na utrzymywaniu równowagi pomiędzy Kajsytami i Jemenitami. Na 
krótką metę była to polityka dobra, gdyż zapewniała spokój. Jednak poprzez tę praktykę 
przygotował grunt pod nową wojnę domową. Tym razem zakończyła się ona upad-
kiem dynastii. Więcej na temat Hiszama zob.: K.Y. B l a n k i n s h i p, The End of the 
Jihad State. The Reign of Hisham Ibn ‘Abd al-Malik and the Collapse of the Umayyads, 
Albany 1994; G.R. H a w t i n g, The First Dynasty of Islam…, s. 81–88; H. K e n n e d y, 
The Prophet and the Age…, s. 108–112; D. M a d e y s k a, Historia świata arabskiego…, 
s. 183–186.

352  Różnie jest także przedstawiany w literaturze. Na przykład Dariusz Górski opi- 
suje jego panowanie jako czas ucisku finansowego, także chrześcijan, natomiast Krzysz-
tof Kościelniak podkreśla jego tolerancję wobec innych wyznań, por.: D. G ó r s k i, 
Sytuacja chrześcijaństwa…, s. 80; K. K o ś c i e l n i a k, Grecy i Arabowie…, s. 72–73.

353  Te o f a n e s, AM 6231, s. 415.33–416.1–7.
354  Tę wzmiankę można jednak rozumieć równie dobrze jako zarzut wobec przed-

stawicieli Kościoła antiocheńskiego, którzy zgodzili się na jakiekolwiek propozycje 
Hiszama. O stosunku tej wspólnoty wobec kalifa por. uwagi: L. v a n  R o m p a y, 
A Remarkable Note on the Death of Caliph Hishām (743 CE) in Ms. Deir al-Surian, Syr. 5, 
[in:] Christsein in der islamischen Welt: Festschrift für Martin Tamcke zum 60. Geburtstag, 
hrsg. S.H. G r i f f i t h, S. G r e b e n s t e i n, Wiesbaden 2015, s. 165–172.



Rozdział III. Wizerunek władców muzułmańskich w Chronografii… 301

τοῦτο νομίσαντες γενέσθαι). Należy stwierdzić, że takie wyznanie było 
dość interesujące, biorąc pod uwagę, jak dużą rolę w tych wydarzeniach 
miał mieć według Teofanesa Hiszam. Chronograf nie odnosi się w żaden 
sposób do tych przekonań antiocheńskich chrześcijan, niemniej jednak 
przytacza je. Warto zwrócić uwagę, że jest to konkludujący fragment 
dotyczący panowania syna ‘Abd al-Malika, bowiem w pierwszym wierszu 
tej relacji Wyznawca poinformował o jego śmierci (τούτῳ τῷ ἔτει τέθνηκεν 
Ἰσάμ, ὁ τῶν Ἀράβων ἀρχηγός). Tak jakby uznał, iż warto przypomnieć 
o jakimkolwiek pozytywnym działaniu władcy w kontekście jego końca. 
Z drugiej strony, obwiniał Hiszama o dokonanie prześladowań i rozkaz 
zamordowania bizantyńskich jeńców355, przebywających we wielu mia-
stach jego państwa356, a którzy to, jak podkreślił, zginęli męczeńską śmier-
cią, w domyśle – nie wyrzekając się wiary (tylko w przypadku Eustacjusza 
to ostatnie zostało wyrażone explicite357, ale Wyznawca wspomniał, że inni 
ponieśli taką samą śmierć jak on358).

W kontekście prześladowań za czasów Hiszama z dość interesującą 
wzmianką mamy do czynienia w AM 6218, gdzie pomiędzy opisem kam-
panii Maslamy ibn ‘Abd al-Malika w Kapadocji oraz razzia Mu‘awiji ibn 
Hiszama znajduje się enigmatyczne stwierdzenie: καὶ αἱ κάμηλοι τοῦ πρω-
τοσυμβούλου ἐκάησαν εἰς τὸν ἅγιον Ἡλίαν359. Być może Wyznawca miał tu 
na myśli klasztor patriarchy Eliasza w Jerychu360. Nie to stanowi jednak 
oczywiście clue tej wzmianki. Co do kwestii dziwnego stwierdzenia, że 

355  Te o f a n e s, AM 6232, s. 414.3–9. Relacja ta dotyczy męczeństwa jeńców bizan-
tyńskich, w tym Eustacjusza, który dostał się do niewoli podczas rajdu Sulejmana, syna 
kalifa Hiszama, na Sideron w 739 r., zob.: Te o f a n e s, AM 6230, s. 411. 10–12. Więcej 
na ten temat zob.: B. C e c o t a, „Klątwa na Mahometa i jego opowieści i wszystkich, któ-
rzy wierzą w nie!” – prześladowania chrześcijan przez Umajjadów w Syrii na podstawie 
Chronografii Teofanesa Wyznawcy, PNH 8. 1, 2009, s. 143–152. Dokładnie omówiłem 
tę kwestię w drugim rozdziale niniejszej książki.

356  Te o f a n e s, AM 6232, s. 414.3–4.
357  Te o f a n e s, AM 6232, s. 414.5–8.
358  Te o f a n e s, AM 6232, s. 414.9–10: καὶ πολλοὶ δὲ ἕτεροι διὰ μαρτυρίου καὶ αἵματος 

ἐν Χριστῷ ἐτελειώθησαν.
359  Te o f a n e s, AM 6218, s. 404.14–15.
360  Te o f a n e s  (C. M a n g o, R. S c o t t), s. 561, przyp. c.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…302

wielbłądy pierwszego radcy, jakby można było w wolnym tłumaczeniu 
oddać użyty tu tytuł, a oznaczający kalifa, zginęły w ogniu, jest ono naj-
prawdopodobniej związane z funkcjonującą we wschodniej literaturze 
chrześcijańskiej (u takich autorów jak Anastazjusz z Synaju czy Pseudo- 

-Metodiusz) legendą, łączoną zresztą z Sulejmanem ibn ‘Abd al-Malikiem, 
zgodnie z którą jeden z kuzynów kalifa chciał wprowadzić wielbłądy do 
kościoła, nie licząc się zupełnie z protestami tamtejszego duchownego 
oraz wiernych, jednakże zwierzęta natychmiast padły martwe, co, wraz 
z innymi cudami, doprowadziło do nawrócenia muzułmanów361. Tego 
typu historia, z wprowadzaniem zwierząt przez muzułmanów do świątyń 
chrześcijańskich nie jest niczym wyjątkowym, pojawia się np. w spuściźnie 
koptyjskiej. Interesująca mnie tutaj wzmianka wygląda jednak zdecydo-
wanie jak wtrącenie, co więcej niezbyt klarowne. Postanowiłem o tym 
wspomnieć, by wskazać, że także tego typu fragmenty mogą świadczyć 
o elementach kształtowania wizerunku danego muzułmańskiego władcy. 
Wszak nawiązanie do zwierząt kalifa jest tutaj wyraźne, chociaż Teo
fanes (lub jeden z jego współpracowników) całkowicie pomija kontekst 
wydarzenia.

Nie jest to zresztą jedyna enigmatyczna wzmianka dotycząca panowania 
Hiszama. W AM 6226 Teofanes wspomniał o losie Teodora, syna Mansura, 
obecnie uznawanego za prawdopodobnego brata Sergiusza362, ojca Jana 
z Damaszku, o których karierach dworskich wspominałem już w drugim 
rozdziale niniejszej pracy. Chronograf stwierdził, że został on wygnany na 
pustynię, chociaż nie uściśla za co konkretnie go ukarano. Teodor znany 
jest wyłącznie z Chronografii363. Trudno jednoznacznie stwierdzić, mając 
tak mało danych, czy jest to element rodzinnych tradycji Damasceńczyka, 
niezachowanych w innych źródłach (Teofanes odwoływał się wszak kilka 

361  Więcej na temat tego toposu: Ch.C. S a h n e r, Christian Martyrs under Islam. 
Religious Violence and the Making of the Muslim World, Princeton–Oxford 2018, 
s. 106–107.

362  Te o f a n e s  (C. M a n g o, R. S c o t t), s. 569, przyp. 2.
363  S.H. G r i f f i t h, The Manṣūr Family and Saint John of Damascus. Christians 

and Muslims in Umayyad Times, [in:] Christians and the Others in the Umayyad State, 
eds A. B o r r u t, F.M. D o n n e r, Chicago 2016, s. 32–33.



Rozdział III. Wizerunek władców muzułmańskich w Chronografii… 303

razy do Jana). Podobnie, nie można rozwiązać kwestii, czy nawiązanie to 
dotyczyło jakiejś kary administracyjnej wobec jednego z urzędników kalifa, 
czy decyzja o wygnaniu miała kontekst religijny i spotkała Teodora jako 
przedstawiciela wspólnoty chrześcijańskiej. Kolejna z zagadkowych relacji 
pojawiła się w AM 6232, gdzie Wyznawca wzmiankował zniszczenia doko-
nane przez Hierakitów w Damaszku364, za co zostali oni skazani na karę 
powieszenia365. Hierakici, czy też Herakici, to prawdopodobnie nawiązanie 
do arabskich mieszkańców Iraku, w odróżnieniu do Isamitów, związanych 
z terenami Syrii, Asz-Szam (podziału tego dokonał Teofanes w omawia-

364  Teofanes wymienił w tym fragmencie słowo ἀγοραὶ, trudno jednak stwierdzić, co 
dokładnie miał na myśli. Tłumacze na język angielski zgadzają się, że słowo to zostało 
tu podane w kontekście miejsca handlowego, rynku. Biorąc pod uwagę wielofunkcyjność 
podobnych miejsc w kulturze muzułmańskiej (o roli rynku zob.: K.F. H m o o d, Traditio-
nal Markets in Islamic Architecture. Successful Past Experiences, WIT 171, 2017, s. 263–273), 
można warunkowo zgodzić się z tą sugestią. Wydaje mi się jednak, że powinno się moc-
niej zaakcentować funkcję spotkań, towarzyską takiego miejsca, gdyż tę właśnie mógł 
mieć na myśli Teofanes. Na pewno nie powinno się tego wykluczać, chociażby miejsca 
takie miały faktycznie przede wszystkim kupiecki i handlowy charakter po podboju 
arabskim: R.M. F o o t e, Commerce, Industrial Expansion and Orthogonal Planning. 
Mutually Compatible Terms in Settlements of Bilad al-Sham during the Umayyad Period, 
MAr 13, 2000, s. 25–38.

365  Te o f a n e s, AM 6232, s. 412.3–4: ἐκάησαν ἀγοραὶ ἐν Δαμασκῷ ὑπὸ Ἱερακιτῶν, 
καὶ ἐφουρκίσθησαν. Niekoniecznie szubienicy – w tym przypadku wydaje się, że należy 
zgodzić się z tłumaczeniem Harry’ego Turtledove’a – Te o f a n e s  (H. Tu r t l e d o v e), 
s. 103, a nie Cyrila Mango i Rogera Scotta – Te o f a n e s  (C. M a n g o, R. S c o t t), 
s. 572. Jest to o tyle istotne, że powieszenie niekoniecznie może oznaczać karę szubienicy, 
katalog mógł być znacznie obszerniejszy, obejmując m.in. ukrzyżowanie. O tej formie 
kary, stosowanej w okresie panowania Umajjadów zob.: S.W. A n t h o n y, Crucifixion 
and Death as Spectacle. Umayyad Crucifixion in Its Late Antique Context, New Haven 
(Connecticut) 2014, s. 1–5; L. R e i n f a n d t, Bewaffneter Raub und Kreuzigung im frü-
hen Islam [in:] Strafe und Strafrecht in den antiken Welten unter Berücksichtigung von 
Todesstrafe, Hinrichtung und peinlicher Befragung, eds R. R o l l i n g e r, M. L a n d, 
H. B a r t a, Wiesbaden 2012, s. 249–259; A. M a r s h a m, Public Executons in the 
Umayyad Period. Early Islamic Punitive Practice in Its Late Antique Context, JAIS 11, 
2011, s. 101–136; T. S e i d e n s t i c k e r, Responses to Crucifixion in the Islamic World 
(1st–7th/7th–13th Centuries), [in:] Public Violence in Islamic Societies. Power, Discipline and 
the Construction of the Public Sphere 7th–19th Centuries CE, eds Ch. L a n g e, M. F i e r r o, 
Edinburgh 2009, s. 203–216.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…304

nym już wcześniej w kontekście panowania Mu‘awiji fragmencie relacji 
z AM 6152366). Co do sedna tej relacji, trudno wskazać jednoznacznie 
czego ona dotyczy – czy jest to reminiscencja wewnętrznych problemów 
kalifatu w tym okresie (lata 739–740), związanych z rebelią jednego z przy-
wódców Alidów, Zajda ibn Alego ibn Husajna367 (założyciela zajdytów368), 

366  Te o f a n e s, AM 6152, s. 347.30–32–348.1–2.
367  Podstawowe informacje na temat Zajda: W. M a d e l u n g, Zayd b. ‘Alī b. al- 

-Ḥusayn, [in:] EI2, eds P. B e a r m a n, Th. B i a n q u i s, C.E. B o s w o r t h, E. v a n 
D o n z e l, W.P. H e i n r i c h s https://referenceworks.brillonline.com/entries/ency-
clopaedia-of-islam-2/zayd-b-ali-b-al-husayn-SIM_8137?s.num=2 [dostęp: 10.05.2021 r.]. 
Należy jednak pamiętać uwagi sformułowane już ponad sto lat temu, przestrzegające 
przed traktowaniem wszelkich wzmianek dotyczących tej osoby jako wiarygodnych. 
Wokół Zajda narosło bowiem wiele legend, co związane jest z wagą jaką do tej postaci 
przykładali w przeszłości zarówno sunnici, jak i szyici: R. S t r o t h m a n n, Das Problem 
der literarischen Persönlichkeit Zaid ibn ‘Alī, I 13, 1923, s. 1–52.

368  Zajdyci byli jednym z najbardziej umiarkowanych odłamów szyityzmu, najbliż-
szym sunnitom. Od końca IX w., imamowie i duchowni związani z zajdytami sprawowali 
władzę w północnym Jemenie, nawiązując niekiedy do idei alternatywnego kalifatu. Ich 
państwo i jego organizacja wzbudzała zainteresowanie w literaturze naukowej, szcze-
gólnie w pierwszej połowie XX w.: i d e m, Das Staatsrecht der Zaiditen, Strassburg 1912, 
passim, chociaż i współcześnie pojawiają się prace na ten temat, m.in. w kontekście poj-
mowania wspólnoty wiernych i obowiązków z tym związanych: E. H o v d e n, Competing 
Visions of Welfare in the Zaydi Community of Medieval South Arabia, [in:] Meanings 
of Community across Medieval Eurasia. Comparative Approaches, eds  i d e m, Ch. L u t t e r, 
W. P o h l, Leiden–Boston 2016, s. 338–361. Konteksty współczesne: A. L u x, Yemen’s 
last Zaydī Imām: the shabāb al-mu’min, the Malāzim, and ‘ḥizb allāh’ in the thought 
of Ḥusayn Badr al-Dīn al-Ḥūthī, CAA 2. 3, 2009, s. 369–434. O początkach zajdytów, 
wraz z wstępem analizującym okoliczności powstania doktryn szyickich zob.: C. v a n 
A r e n d o n k, De opkomst van het Zaidietische imamaat in Yemen, Leiden 1919, s. 1–97 
(wersja francuska C. v a n  A r e n d o n k, Les débuts de l’imamat zaidite au Yemen, 
Leiden 1960). Na temat teologii zajdytów: J. v a n  E s s, Theologie und Gesellschaft im 2. 
und 3. Jahrhundert der Hidschra. Eine Geschichte des religiösen Denkens im frühen Islam, 
Berlin 1991, s. 239–272. Kilka lat temu Hassan Ansari oraz Sabine Schmidtke przygo- 
towali obszerne omówienie ustaleń dotyczących rozwoju zajdytów w średniowieczu, 
zarówno w Persji (H. A n s a r i, S. S c h m i d t k e, Studies in Medieval Islamic Intellectual 
Traditions, Atlanta 2017, s. 115–138), jak i Jemenie, gdzie szczególnie godne polecenia jest 
krótkie podsumowanie rozwoju doktryny: H. A n s a r i, S. S c h m i d t k e, J. T h i e l e, 
Zaydī Theology in Yemen, Third/Ninth through Ninth/Fifteenth Centuries, [in:] Studies 
in Medieval Islamic…, s. 263–282.

https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/zayd-b-ali-b-al-husayn-SIM_8137?s.num=2
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/zayd-b-ali-b-al-husayn-SIM_8137?s.num=2


Rozdział III. Wizerunek władców muzułmańskich w Chronografii… 305

ukrzyżowanego po śmierci w Kufie369, czy też jakichś konfliktów wewnętrz-
nych pomiędzy różnymi rodami i plemionami, zakończonych starciem 
w stolicy państwa, a może niesubordynacji muzułmanów, w związku 
z prześladowaniami chrześcijańskich kupców – wydaje się, że możliwości 
jest dość dużo. Niemniej jednak w kontekście naszych rozważań nale-
ży zwrócić uwagę na meritum tego krótkiego fragmentu – co prawda 
w państwie Hiszama dochodziło do podobnych wybryków, jednakże 
wykonawców spotykała kara.

Wracając do samego kalifa, Teofanes wspomniał między innymi, iż był 
on wielkim budowniczym: (Hiszam) został kalifem i rozpoczął budowę 
pałaców na wsi i w miastach, zakładał plantacje i ogrody oraz budował 
kanały370. Być może ta rozbudowana uwaga dotyczyła przede wszystkim 
kompleksu tzw. pałacu Hiszama w Chirbat al-Mafdżar, niedaleko od 
Jerycha, w ramach którego oprócz samej siedziby władcy, wybudowano 
kilka łaźni371, a także park z ogrodami i polami uprawnymi, zasilanymi 
przez rozwinięty system irygacyjny372. Rzecz w tym, że do dzisiaj trwa 

369  Brutalne potraktowanie jego ciała miało być jednym z elementów wykorzysty-
wanych propagandowo przeciwko Umajjadom podczas przygotowań do tzw. rewolucji 
abbasydzkiej. Po zwycięstwie Abbasydzi mieli zresztą zemścić się za sprofanowanie 
ciała Zajda, w podobny sposób traktując odnalezione szczątki Hiszama. O ukrzyżowa- 
niu Zajda zob.: S.W. A n t h o n y, Crucifixion and Death as Spectacle…, s. 40–50.

370  Te o f a n e s, AM 6216, s. 403.24–27: ὁ τούτου ἀδελφός, καὶ ἤρξατο κτίζειν κατὰ 
χώραν καὶ πόλιν παλάτια καὶ κατασπορὰς ποιεῖν καὶ παραδείσους καὶ ὕδατα ἐκβάλλειν.

371  Y. K a w a s a k i, Y. N a k a m u r a, A. Ya m a g u c h i, Sh. O k a z a k i, Study of 
the Thermal Bath within Hisham’s Palace by Utilizing a Reconstructed Model and a Sim-
ulation of the Internal Space, [in:] Archi-Cultural Interactions through the Silk Road 
4th International Conference, Mukogawa Women’s Univ., Nishinomiya, Japan, July 16–18, 
2016 Proceedings, Nishinomiya 2016, s. 17–20, https://www.mukogawa-u.ac.jp/~ia-
su2016/pdf/iaSU2016_proceedings_104.pdf [dostęp: 10.05.2021 r.].

372  Z ostatnich podsumowań zob. m.in. H. T ā h ā, D. W h i t c o m b, The Mosaics 
of Khirbet el-Mafjar Hisham’s Palace, Ramallah–Chicago 2014–2015, s. 10–14; i i d e m, 
Khirbat al-Mafjar and its Place in the Archaeological Heritage of Palestine, JEMAHS 1. 1, 
2013, s. 54–65; R. Ta l g a m, The Stylistic Origins of Umayyad Sculpture and Architectural 
Decoration. Part I: Text, Wiesbaden 2004, s. 3–8, 52–62, 78–88, 101–105 (szczególnie 
w kontekście obcych inspiracji – bizantyńskich oraz sasanidzkich); H. T ā h ā, Reha-
bilitation of Hisham’s Palace in Jericho, [in:] Tutela, Conservazione e Valorizzazione 
del Patrimonio Culturale della Palestina, a cura di F. M a n i s c a l c o, Napoli 2005, 
s. 179–188. O znaczeniu społeczno-kulturowym samych łaźni wśród umajjadzkich elit 

https://www.mukogawa-u.ac.jp/~iasu2016/pdf/iaSU2016_proceedings_104.pdf
https://www.mukogawa-u.ac.jp/~iasu2016/pdf/iaSU2016_proceedings_104.pdf


Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…306

dyskusja, kto był faktycznym fundatorem i użytkownikiem tego założenia, 
szczególnie, że budowa ta nigdy nie została ukończona i porzucono ją 
po zniszczeniach spowodowanych trzęsieniem ziemi w 746 r.373 Część 
badaczy łączy kompleks np. z Walidem II374. Tak czy inaczej, nie była to 
jedyna rezydencja Hiszama375, więc odniesienia do jego zasług na tym polu 
wydają się uzasadnione. Za Olegiem Grabarem376 można dodać też, że we 

zob.: I. A r c e, The Umayyad Baths at Amman Citadel and Hammam al-Sarah Analysis 
and Interpretation, Sy 92, 2015, s. 133–168.

373  Podsumowania technicznych aspektów trudności z periodyzacją dokonał 
ostatnio Ignacio A r c e: A New Umayyad Mosque at Khirbet el-Mafjar, and Other 
Discoveries: A New Understanding through Architectural Stratigraphy and Landscape 
Archaeology, [in:] Digging Up Jericho: Past, Present and Future, eds R. T h y r z a  S p a r k s, 
B. F i n l a y s o n, B. Wa g e m a k e r s, J.M. B r i f f a, Oxford 2020, s. 151–172.

374  Robert W. H a m i l t o n  uważał np., że chociaż pałac był prawdopodobnie 
dziełem Hiszama (Khirbat al-Mafjar. An Arabian Mansion in the Jordan Valley, Oxford 
1959), to ostateczny charakter całemu kompleksowi, włącznie z elementami dekoracyjny-
mi nadał Walid II, a niektóre z rozwiązań tam zastosowanych mogą nawet poświadczać 
znane z innych źródeł pewne nietypowe zachowania tego kalifa, którego panowanie 
uznaje się czasem za jedną z przyczyn upadku całej dynastii (Walid and His Friends: An 
Umayyad Tragedy, Oxford 1988). Jednym z powodów – dla których odrzucano teorię, 
aby odnalezione w kompleksie artefakty mogły być związane z Hiszamem – była jego 
legendarna prawowierność, która prawdopodobnie nie pozwoliłaby mu na uznawanie 
dekoracji przeczących zakazom sporządzania wizerunków: M. L o u h i v o u r i, The 
Palace of Hisham and 8th Century, C.E. Iconoclasm, [in:] Encounters of the Children 
of Abraham from Ancient to Modern Times, vol. I, eds A. L a a t o, P. L i n d q v i s t, 
Leiden 2010, s. 200.

375  Por. chociażby: M. G u s s o n e, Resafa – Ruṣāfat Hishām, Syria: New Insights 
Regarding the Caliphal Residence of Hishām b. ‘Abd al-Malik and Ghassanid Sedentariza-
tion, [in:] Proceedings of the 10th International Congress on the Archaeology of the Ancient 
Near East, vol., eds B. H o r e j s, Ch. S c h w a l l, V. M ü l l e r, M. L u c i a n i, M. R i t t e r, 
M. G u i d e t t i, Wiesbaden 2017, s. 615–628. Problem użytkowania określonych budowli 
nie dotyczy zresztą tylko wspomnianego wyżej przykładu. Kwestie sporne pojawia-
ją się m.in. w kontekście innego ważnego zabytku tego typu, Kusajr Amra, kojarzo- 
nego dotychczas przede wszystkim z Walidem I. Niedawno odkryto jednak inskryp- 
cje wskazujące na istotne znaczenie Walida II dla tej budowli, m.in. dwujęzyczne 
(greckie i arabskie) napisy wymieniające imię syna Jazyda II, kiedy był jeszcze księciem, 
a nie kalifem: F. I m b e r t, Le prince al-Walīd et son bain: itinéraires épigraphiques 
à Quṣayr ‘Amra, BEO 64, 2015, s. 321–363.

376  O. G r a b a r, Umayyad „Palace” and the ‘Abbasid „Revolution”, SIsl 18, 1963, 
s. 5–18.



Rozdział III. Wizerunek władców muzułmańskich w Chronografii… 307

wzmiance o Hiszamie Teofanes mógł odnieść się w ogóle do częstokroć 
niedocenianego aspektu działalności Umajjadów w Syrii, polegającego 
na utrzymaniu istotnych ośrodków produkcji na pograniczu terenów 
uprawnych377, wcześniej nastawionych na produkcję wina, poprzez ich 
nawadnianie systemami kanałów i tworzenie ogrodów warzywnych i owo-
cowych378 w pobliżu słynnych siedzib, pałaców i zamków, określanych 
dzisiaj „pustynnymi”379, chociaż w VII–VIII w. takowymi po prostu nie 
były380. Dość wspomnieć o przedstawionych kilka lat temu wynikach 
badań na temat towarzyszącej pałacom inwestycji w system zapór i zbior-
ników retencyjnych, największych tego typu przedsięwzięć przed czasami 

377  Rolę jednego z kompleksów pałacowych, w kontekście otoczenia osadniczego 
i gospodarczego omówił niedawno: M. J e n n i n g s, Cities and Palaces: Khirbet el-Mafjar 
and the Evolution of Settlements on the Jericho Plain, [in:] Digging Up Jericho: Past, 
Present and Future, eds R. T h y r z a  S p a r k s, B. F i n l a y s o n, B. Wa g e m a k e r s, 
J.M. B r i f f a, Oxford 2020, s. 255–268.

378  O różnego rodzaju założeniach ogrodowych (παράδεισος) w kulturze Umajjadów 
zob. na przykładach podanych przez: C. V i b e r t -G u i g u e, La question des paradeisoi 
à l’époque omeyyade en Jordanie à travers le décor des bains de Qusayr ‘Amra et du réservoir 
d’Ayn Sawda à Azraq al-Shishan, [in:] Paradeisos. Genèse et métamorphose de la notion 
de paradis dans l’Antiquité: Actes du colloque, ed. E. M o r v i l l e z, Paris 2014, s. 315–340.

379  Jak napisał już ćwierć wieku temu Jere L. B a c h a r a c h: many of these desert 
palaces were not in the desert and were larger than a palace complex – Marwanid Uma-
yyad Building Activities: Speculations on Patronage, Muq 13, 1996, s. 27. Typowe cechy 
takiego założenia omówił ostatnio Ignacio A r c e  w: Qasṭal al–Balqā’ Revisited (I) 

– The Qaṣr During the Umayyad Period: Plan, Vaulting and Phasing, [in:] Proceedings 
of the 10th International on the Archeology…, s. 579–600. Podstawowa praca dotycząca 
typologii „umajjadzkich zamków”, których struktury obronne wywodzą się przede 
wszystkim z doświadczeń sasanidzkich zob.: H. S t e r n, Notes sur l’architecture des 
chateaux omeyyades, AIsl 11/12, 1946, s. 72–97.

380  Ekonomiczne wykorzystanie potencjału „pustynnych” siedzib widać dobrze 
na przykładzie Kasr al-Hallabat, gdzie badania archeologiczne wykazały, iż okres um- 
ajjadzki w rozwoju założenia związany był właśnie z tworzeniem systemu nawadniania, 
cystern i innych urządzeń służących do rozwoju rolniczego charakteru tego miejsca: 
Gh. B i s h e h, From Castellum to Palatium: Umayyad Mosaic Pavements from Qasr 
al.-Hallabat in Jordan, Muq 10, 1993, s. 50. Prace takie nie dotyczyły zresztą wyłącznie 
osławionych pałaców: O. S h m u e l i, An Umayyad-Period Aqueduct for the Irrigation 
of Farmland South of Ramla, Ati 70, 2012, s. 92–93; A. G o r z a l c z a n y, The Umayyad 
Aqueduct to Ramla and Other Finds near Kibbutz Na’an, Ati 68, 2011, s. 193–200.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…308

nam współczesnymi381. Przedstawiając badania związane z Kasr al-Hajr 
al-Szarki, „zamku” wybudowanego przez Hiszama, Denis Gennequand 
zwrócił uwagę, że spośród odkrytych podczas wykopalisk budynków 
i założeń tam się znajdujących, blisko sześćdziesiąt procent miało wy- 
łącznie funkcje rolnicze382. Ten gospodarczy charakter pałaców staje się 
wyraźniej widoczny w porównaniu z podobnymi fundacjami abbasydzki- 
mi, w których podkreślony jest przede wszystkim rekreacyjny aspekt 
założeń. W syryjskich fundacjach Umajjadów zaobserwować można raczej 
prostotę i cele obronne – brak specjalnych punktów obserwacyjnych na 
znajdujące się tam niegdyś ogrody, czy mających w domyśle podobną 
funkcję okien zewnętrznych383. Badania, wykorzystujące system informacji 
geodezyjnych, pozwoliły potwierdzić, że za budową systemu pustynnych 
siedzib stało coś więcej niż sama ekonomia, chociaż na pewno nie chodziło 
o romantyczny powrót na pustynię, czy klimatyczne bazy logistyczne pod 
organizację polowań – twierdze te położone były po prostu przy jedynych 
dostępnych w danym miejscu źródłach wody, skutecznie uniemożliwiając 
skorzystanie z nich w przypadku jakiejkolwiek inwazji, przede wszystkim 
od strony Hidżazu (doświadczenia z antykalifatem z Mekki nie zostały 
zapomniane)384. Tendencja rozwoju podobnych posiadłości nie dotyczyła 
zresztą wyłącznie Syrii. Podobne założenia rozwijał np. nad Eufratem, 
w Iraku, słynny Maslama ibn ‘Abd al-Malik. Na podstawie tej tendencji 
Oleg Grabar zaproponował zresztą, aby nie przeceniać „rewolucyjnego” 
charakteru przejęcia władzy przez Abbasydów, wskazując, że to sami 
Umajjadzi zapoczątkowali proces przesuwania punktu ciężkości państwa, 

381  D. G e n e q u a n d, Barrages d’epoque Omeyyade au Proche-Orient, [in:] Regards 
croisés d’orient et d’occident. Les barrages dans l’antiquité tardive: Actes du colloque, 7–8 jan-
vier 2011, Paris, Fondation Simone et Cino del Duca. Organisé dans le cadre du programme 

ANR EauMaghreb, eds F. B a r a t t e, Ch.J. R o b i n, E. R o c c a, Paris 2013, s. 103–124.
382  D .  G e n e q u a n d, Les établissements des élites omeyyades en Palmyrène et au 

Proche-Orient, Beyrouth 2012, s. 371.
383  D. F a i r c h i l d  R u g g l e s, The Mirador in Abbasid and Hispano-Umayyad 

Garden Typology, Muq 7, 1990, s. 80–81.
384  M.B. A l h a s a n a t, Sh. K a b i r, W.A. Wa n  H u s s i n, E. A d d i s o n, Spatial 

analysis of a historical phenomenon: using GIS to demonstrate the strategic placement 
of Umayyad desert palaces, GeoJ 77. 3, 2012, s. 343–359.



Rozdział III. Wizerunek władców muzułmańskich w Chronografii… 309

przynajmniej w kontekście ekonomicznym, z Syrii do Iraku385. Być może 
miało to związek z ogólną zmianą koncepcji i idei na funkcjonowanie 
państwa muzułmańskiego, objawiające się powolnym odchodzeniem 
od wzorów bizantyńskich na rzecz sasanidzkich i perskich, jakie można 
zaobserwować podczas panowania Hiszama386.

Wydaje się, że Chronograf nie doceniał osobistych talentów mili-
tarnych władcy. We fragmencie otwierającym panowanie (AM 6216) 
podkreślił, że kalif wyruszył przeciw rzymskim prowincjom i po utracie 
wielu ludzi wrócił do domu387. Kolejne wyprawy na tereny bizantyńskie lub 
przeciwko Chazarom, opisane w kontekście jego panowania, Wyznawca 
wiąże z poszczególnymi wodzami, takimi jak Maslama ibn ‘Abd al-Malik388 
(w AM 6218, 6221, 6222, 6223) czy synowie Hiszama (a jego ojcostwo, co 
istotne, często podkreślane jest w tych relacjach) – Maslama, Mu‘awija 
(AM 6219, 6226, 6228) oraz Sulejman (AM 6227, 6229, 6230, 6231, 6233). 
Tak czy inaczej, pierwsze działania militarne za panowania ostatniego 
z synów ‘Abd al-Malika na tronie kalifa nie wróżyły niczego dobrego i być 
może Chronografowi zależało by podkreślić te niezbyt pozytywne auspi-
cje, pod jakimi Hiszam zaczynał swoje rządy. Jednocześnie Wyznawca 
przedstawił państwo ostatniego syna ‘Abd al-Malika na tronie jako nad 
wyraz ekspansywne, o czym świadczy powyżej wymieniona liczba róż-
norodnych wypraw zdobywczych, w większości zakończonych zresztą 
zwycięstwami, zdobyciem określonych miast, czy dużej liczby jeńców. 

385  O. G r a b a r, Umayyad „Palace”…, s. 5–18.
386  H.A.R. G i b b, Arab-Byzantine Relations…, s. 232–233.
387  Te o f a n e s, AM 6216, s. 403. 27–28: καὶ ἐπεστράτευσε [χθῆ] τὴν Ῥωμανίαν, καὶ 

πολλοὺς τῶν σὺν αὐτῷ ἀποβαλὼν ὑπέστρεψεν.
388  Szczególnie ten pierwszy właśnie zapisał się w historiografii muzułmańskiej 

jako wzór islamskiego bohatera, niemal nowy Aleksander Wielki, a jego heroizacja 
związana była oczywiście przede wszystkim z oblężeniem Konstantynopola. Przy czym 
faktyczna klęska pod bizantyńską stolicą nie przeszkodziła muzułmańskim historykom 
przedstawić tego starcia jako niemal arabskiego zwycięstwa, właśnie poprzez dodanie 
wielu elementów epickich, tworząc pomnikową postać Maslamy. Nic dziwnego, że 
Antoine B o r r u t, który zajął się m.in. właśnie tym tematem w swoim fundamental-
nym studium historiograficznym epoki Umajjadów, określił muzułmańskie narracje 
względem tejże postaci (podobnie jak odnośnie ‘Umara II) jako „fabrykę bohaterów”: 
Entre mémoire et pouvoir…, s. 229–282.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…310

Tymczasem biorąc pod uwagę ilość problemów wewnętrznych w umaj-
jadzkim państwie doby Hiszama – opozycję szyicką (rebelię Zajda ibn 
Alego)389, problemy w Afryce i Egipcie (bunty berberyjskie oraz powstania 
koptyjskie)390, a także na wschodzie, w postaci kilkunastoletniej rewolty 
religijno-społecznej w Chorasanie, organizowanej przez al-Harisa ibn 
Surajdżę391, udane wojny zdobywcze na kaukaskich czy środkowoazja-
tyckich kresach392 kalifatu wydają się jednak mniej znaczące. Wyznawca 
w ogóle nie odnosi się zaś do problemów wewnętrznych podczas tego 
panowania, chociaż przecież czynił to chętnie w kontekście innych wład-
ców umajjadzkich.

W opisach działalności przeciwko cesarstwu interesującą relacją jest 
AM 6229. Teofanes wspomniał tam o jednej z razzia podjętych przez syna 
Hiszama, Sulejmana na Azję Mniejszą, podczas której udało mu się zdobyć 
wielu jeńców, wśród nich zaś człowieka, który ogłosił się Tyberiuszem, 
synem Justyniana II393. Zgodnie z przekazem Wyznawcy, kalif postano-
wił wykorzystać tę sytuację, tak by podważyć władzę ówczesnego cesa-
rza (Leona III), jak i nadać odpowiednie znaczenie sukcesowi swojego 
syna394. Wysłał bowiem domniemanego Tyberiusza do Jerozolimy, a potem, 
z odpowiednimi honorami, strażą, chorągwiami a także symbolami 
władzy cesarskiej obwoził go po całej Syrii395. Należy docenić propagan-
dowy wymiar tego działania.

Reasumując, wydaje się, że osoba Hiszama jest mimo wszystko jedną 
z najbardziej niejednoznacznie zaprezentowanych postaci umajjadzkich 

389  A.M. K h l e i f a t, The Caliphate of Hishām b. ‘Abd al-Malik (105–125/724–743) 
with Special Reference to Internal Problems, PhD Thesis, University of London 1973, 
s. 78–130.

390  Ibidem, s. 131–173.
391  Kh.Y. B l a n k i n s h i p, The End of the Jihad State…, s. 177–184; A.M. K h l e i f a t, 

Th Caliphate of Hishām…, s. 193–223.
392  Ibidem, s. 224–308. Też uzależnione czasem od niepewnej lojalności miejscowych 

namiestników, jak pozwala domniemywać chociażby przykład Kutajby ibn Muslima: 
H. K u r t, The Decline of a Power in Khurāsān and Transoxiana in the Period of Umaiyad 
Caliphate, AÜİFD 45, 2004, s. 193–203.

393  Te o f a n e s, AM 6229, s. 411.2–4.
394  Te o f a n e s, AM 6229, s. 411.4–5.
395  Te o f a n e s, AM 6229, s. 411.5–8.



Rozdział III. Wizerunek władców muzułmańskich w Chronografii… 311

w Chronografii. Wielki budowniczy, podstępny dyplomata, przyjaciel 
części chrześcijan, z drugiej strony prześladowca, podobnie jak wcześniej 
już wymienieni.

Następcą Hiszama został Walid II ibn Jazyd, choć nie było to z pew-
nością po myśli pierwszego z nich396, m.in. ze względu na niezbyt moralne 
prowadzenie się syna Jazyda. Walid II miał nadużywać wina, prowadzić 
również bujne życie towarzyskie, oskarżano go o czyny niegodne muzuł-
manina, także w kontekście działań uznanych za bezbożne, czy wręcz 
obrazoburcze (picie wina przed Kaabą, strzelanie z łuku do Koranu), 
świadczących o jego braku wiary. Warto jednak dodać, że przekazy te 
budziły wątpliwości już w późnym średniowieczu397. Otwierający to 
panowanie passus Chronografii sugeruje po pierwsze, że Walid był 

396  Hiszam miał przysiąc, że wyznaczy Walida swoim następcą, kiedy ojciec tego 
ostatniego, Jazyd II, oddawał mu władzę. Nie było to niczym dziwnym, biorąc pod uwagę, 
iż wśród Marwanidów ukształtowała się zasada wali al-‘ahds, dwóch następców, którym 
składano przysięgę wierności – bajana – A. M a r s h a m, Rituals of Islamic Monarchy: 

Accession and Succession in the First Muslim Empire, Edinburgh 2009, s. 113–133. Mimo 
postępowania zgodnie z tym prawidłem, Hiszam przez długi okres swojego panowania 
starał się promować sukcesję swoich synów, przede wszystkim Maslamę (chociaż ten 
był bliskim towarzyszem Walida II i nie popierał pomysłów ojca). O tych staraniach 
Hiszama zob. np.: ibidem, s. 119–120. Maslama miał prowadzić np. piątkowe modlitwy, 
otrzymał też funkcję przewodniczącego hadżdżu, gdzie towarzyszyli mu uznani muzuł-
mańscy uczeni, niejako legitymizując jego prawa do przewodniczenia ummie: S. J u d d, 
Religious Scholars and the Umayyads. Piety-minded supporters of the Marwānid Caliphate, 
London–New York 2014, s. 55. Jak udowadnia w swojej pracy doktorskiej Ramli O m a r , 
ostatni syn ‘Abd al-Malika na tronie nie był wyjątkiem w kontekście podważania decyzji 
swoich poprzedników względem sukcesji. Walid I faworyzował swojego syna ‘Abd al- 

-Azīza, Sulejman z kolei Ajjuba, a Jazyd II Walida: The Umayyad Succession…, s. 152–154.
397  V. L e b e d e v, Der Kalif al-Walīd II. als Held einer arabischen Volkserzählung, 

ZDMG 151. 1, 2001, s. 63–68. Próbę zmierzenia się z czarną legendą kalifa podjął jako 
pierwszy D i e t e r  D e r e n k: Leben und Dichtung des Omaiyadenkalifen al-Walīd 
ibn Yazīd. Ein quellenkritischer Beitrag, Freiburg 1974, chociaż Francesco G a b r i e l i 
kilkadziesiąt lat wcześniej zwracał już uwagę na poziom skomplikowania charakteru 
tego człowieka, być może po prostu nieprzystającego do skali zadań stojących przed 
nim jako władcy: resta pur sempre il fatale coincidere di un momento delicato, richiedente 
avvedutezza ed energia, e comprensione dei problemi politici, militari e sociali urgenti, 
con una personalità assolutamente inadeguata al còmpito, quale fu quella di al-Walïd, 
già naturalmente poco incline, in pieno contrastocol predecessore, a una concezione seria 
e pratica della vita, ma portata da disgraziati eventi a esasperare questa stessa predisposizione, 



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…312

synem Hiszama398. Po drugie zaś, nowy kalif przedstawiony został 
w kontekście wewnętrznych sporów w cesarstwie bizantyńskim pomię-
dzy Konstantynem V a Artabasdem399, niemal jako ich rozjemca, gdyż 
jak podkreślił Wyznawca, obydwaj wysłali do niego posłów, starając się 
o wsparcie400. W ten sposób, w kontekście tego fragmentu Chronografii 
moglibyśmy uznać Walida za niemal nowego Mu‘awiję, który w przekazie 
tej kroniki występował m.in. w charakterze rozjemcy bizantyńskich spo-
rów401. W tej samej relacji z AM 6234 Teofanes rozwiał jednak wątpliwości 

facendone un vero e proprio programma negativo di governo – Al-Walid ibn Yazid: Il califfo 
e il poeta, RSO 15. 1, 1934, s. 2.

398  Te o f a n e s, AM 6234, s. 416.8–9: τούτῳ τῷ ἔτει ἐκράτησεν Οὐαλίδ, υἱὸς Ἰσάμ, 
τῆς Ἀράβωνἀρχῆς.

399  Na temat buntu Artabasda, zięcia Leona III przez córkę Annę, wspierającego 
jego wysiłki w 717 r. i pochodzącego z rodzinnej dla dynastii izauryjskiej Germanicji 
zob. m.in.: W. Tr e a d g o l d, The Missing Year in the Revolt of Artavasdus, JÖB 42, 1992, 
s. 87–93; I. R o c h o w, Bemerkungen zur Revolte des Artabasdos aufgrung bisher nicht 
beachteter Quellen, K 68. 1, 1986, s. 191–197; P. S p e c k, Artabasdos, der rechtgläubige 
Vorkämpfer der göttlichen Lehren. Untersuchungen zur Revolte des Artabasdos und ihrer 
Darstellung in der byzantinischen Historiographie, Berlin 1981.

400  Te o f a n e s, AM 6234, s. 416.9–11.
401  Pomimo wskazanych wyżej reinterpretacji panowania Walida II, dominuje nadal 

negatywna ocena władcy. Jednocześnie należy dodać, że kalif jest uznawany za jednego 
z najzdolniejszych poetów swojej epoki: R. J a c o b i, Al-Walīd Ibn Yazīd, the Last Ghazal 
Poet of the Umayyad Period, [in:] Ghazal as World Literature I. Transformations of a Lite-
rary Genre, eds Th. B a u e r, A. N e u w i r t h, Beirut 2005, s. 131–155; Poezja arabska. 
Wiek VI–XIII. Wybór, tłum. J. B i e l a w s k i, red. J. D a n e c k i, Wrocław 1997, s. 286; 
R .  J a c o b i, Theme and variations in Umayyad ghazal poetry, JAL 23, 1993, s. 109–119. 
Inna rzecz, że jego poezja miała jednak pewien związek z przypisywaną mu miłością do 
trunków: R. F a r r i n, Abundance from the Desert. Classical Arabic Poetry, Syracuse (New 
York) 2011, s. 130–149; P.F. K e n n e d y, The Wine Song in Classical Arabic Poetry. Abū 
Nuwas and the Literary Tradition, Oxford 1997, s. 25–28. Co ciekawe, obecne analizy 
jego spuścizny wskazują, że brał udział w ówczesnych istotnych debatach teologicz-
nych, a także okołofilozoficznych na temat charakteru władzy kalifa, próbując tworzyć 
własne koncepcje: S. J u d d, Reinterpreting al-Walīd b. Yazīd, JAOS 128.3, s. 439–458. 
Nie można też nie wspomnieć o jego ambicjach budowlanych, szczególnie w kontek-
ście sztuki dekoratywnej, zarówno w okresie sprawowania władzy: R.W. H a m i l- 
t o n, Walid and His Friends…, jak i oczekiwania na nią: F. I m b e r t, Le prince al-Walīd 
et son bain: itinéraires épigraphiques à Quṣayr ‘Amra…, s. 321–363. Niektórzy dopa-
trują się tu zresztą osobistego udziału Walida w budowaniu koncepcji tych dekoracji, 
niemal własnoręcznego podpisu, nawiązującego zarówno do tworzonej przez niego 



Rozdział III. Wizerunek władców muzułmańskich w Chronografii… 313

z jakiego rodzaju władcą mieliśmy rzekomo do czynienia, opisując dzieje 
Piotra z Damaszku, którego przypadek omówiłem szerzej w rozdziale 
drugim. Tutaj należy podkreślić jedynie, że Chronograf wyraźnie wska-
zał na winnego śmierci męczennika – był nim Walid, który nakazał, aby 
τὸν ἁγιώτατον μητροπολίτην Δαμασκοῦ obcięto język i wygnano go do 
Arabii południowej402. Za pewną formę prześladowania ludności, choć nie 
zostało to wyrażone explicite, możemy też uznać wieńczący powyższą rela-
cję fragment o zaordynowaniu przesiedleń z Cypru do Syrii403. Ostatnią 
wzmianką na temat Walida jest ta, w której Teofanes informuje o jego 
śmierci, podając dokładną jej datę, 16 kwietnia, a nawet dzień (czwartek) 
oraz powód – zamordowanie przez Arabów404. Jest to reminiscencja 
tragicznych wydarzeń, do których doszło w łonie Banu Umajja za pano-
wania Walida, związana z tradycyjną już rywalizacją pomiędzy Kajsytami 
i Jemenitami. Syn Jazyda zaczął otaczać się tymi pierwszymi, mianując 
ich na eksponowane stanowiska. Uwięził też na pewien czas Sulejmana, 
syna poprzedniego kalifa Hiszama, jednego z pretendentów do tronu. 
Nie bez znaczenia był sposób potraktowania Chalida ibn ‘Abd Allaha 
al-Kasriego, byłego namiestnika Iraku, który zresztą chciał poinformo-
wać Walida o szykowanym na jego życie spisku, za co został uwzięziony 
i oddany w ręce nowego irackiego gubernatora, Jusufa ibn ‘Umara, który 
torturami doprowadził do jego śmierci. Te nieprzemyślane decyzje przy-
czyniły się do powstania szerokiej koalicji przeciwnej Walidowi, której 
udało się wynieść na tron Jazyda III, syna Walida I ibn ‘Abd al-Malika. 
Syn Jazyda II skończył życie w jednej ze swoich rezydencji pustynnych, 

poezji, jak i szczegółów życia: D. B e h r e n s-A b o u s e i f, The Lion-Gazelle Mosaic 
at Khirbat al-Mafjar, Muq 14, 1997, s. 11–18.

402  Całość tej rozbudowanej relacji, obejmującej również wzmianki o innych 
męczennikach, ale bez kontekstu związanego z kalifem zob.: Te o f a n e s, AM 6234, 
s. 416.18 – 417.21.

403  Te o f a n e s, AM 6234, s. 417.21–22.
404  Te o f a n e s, AM 6235, s. 418.16–17: καὶ ἀνῃρέθη Οὐαλὶδ ὑπὸ τῶν Ἀράβων 

μηνὶ Ἀπριλλίῳ ιʹ, ἡμέρᾳ εʹ, ἄρξας ἔτος αʹ. Jest to zgodne z tradycją syryjską (E l i a s z 
z  N i s i b i s, s. 81, AH 126), a niemal dokładnie tę samą datę, odpowiadającą 15 kwietnia 
(do zabicia al-Walida doszło prawdopodobnie w nocy z 15 na 16 kwietnia, stąd w relacjach 
pojawia się również środa jako dzień śmierci), podaje at-Tabari [okoliczności śmierci: 
Ta b a r i  X X V I  (C. H i l l e n b r a n d), s. 164 oraz 196].



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…314

al-Bachrze, gdzie został zabity przez wojska Sulejmana ibn Hiszama405. 
Mimo lakoniczności informacji przekazanej przez Wyznawcę, będącego 
często niedoścignionym mistrzem ujęć syntetycznych, należy stwierdzić, 
że musiał być zorientowany w podstawowych okolicznościach śmierci 
Walida, skoro wspomniał o morderstwie.

W podobnie skrótowej formie Teofanes rozprawił się z panowaniem 
dwóch następców Walida – Jazyda III ibn Walida (pierwszego tego imie-
nia) oraz Ibrahima ibn Walida (również pierwszego), które też nie trwały 
zbyt długo ( Jazyd nosił tytuł, bo o sprawowaniu władzy ciężko mówić, od 
kwietnia do października 744 r., Ibrahim od października do początku 
grudnia tego samego roku). W kontekście pierwszego z władców Chro
nograf, mimo poświęcenia mu dosłownie dwóch zdań, przekazał całkiem 
dużo informacji. Po pierwsze użył wobec niego przydomku ὁ Λειψός406, 
który możemy tłumaczyć jako oznaczający coś wadliwego, niekomplet-
nego, niepełnego, jakiś brak czegoś, a jest odpowiednikiem arabskiego 
przydomka tego władcy – al-nakis. Etymologia tego określenia kalifa 
związana miała być z polityką oszczędnościową wobec wojskowych. Jazyd 
po swojej baja (odebraniu przysięgi) miał obiecać ograniczyć wydatki 
państwowe, wstrzymać prace budowlane, nie obciążać skarbu kosztami 
utrzymania swojej rodziny, ograniczyć też politykę rozwijania jednych 
prowincji kosztem innych. Tak więc jego plan nie dotyczył jedynie spraw 
wojskowych, chociaż tutaj także zapowiedzieć miał znaczne ograniczenia 

405  Współczesne analizy wskazują, że za konfliktem z Walidem II stały znacznie 
istotniejsze pobudki niż decyzje personalne, związane z fundamentalnymi zagadnieniami 
koncepcji legitymizacji władzy kalifa, balansu pomiędzy konsensusem wspólnoty (w tym 
przypadku raczej Banu Umajja niż całej ummy), a osobistymi aspiracjami i zasługami 
władcy, w szczególności w kontekście ‘ahd’u, czyli zobowiązań i umów jakimi ogranicza-
no władzę danego kalifa. Dobrym przykładem jest tu przecież Hiszam ibn ‘Abd al-Malik, 
który, pomimo że dysponował pełnią autorytetu jako kalif, nie mógł zmienić decyzji 
podjętych na początku panowania, zgodnie z którymi następcą miał być syn jego brata, 
Jazyda, a nie bezpośredni potomkowie. Nie mógł nawet oskarżyć swojego nominalnego 
następcy, mógł jedynie starać się, by ten sam przyznał, że nie powinien zostać kalifem. 
Możliwe jest, że Walid II próbował wzmocnić autorytet samodzielnej legitymizacji 
kalifa i odrzucić znaczenie ‘ahd’u, co przepłacił swoim życiem: A. A l a j m i, Ascribed vs. 
Popular Legitimacy: The Case of al-Walīd II and Umayyad ‘ahd, JNES 72. 1, 2013, s. 25–33.

406  Te o f a n e s, AM 6235, s. 418.17: καὶ κρατεῖ τῆς ἀρχῆς Ἰζὶδ ὁ Λειψός.



Rozdział III. Wizerunek władców muzułmańskich w Chronografii… 315

w prowadzonych kampaniach militarnych407. Wzmianka o przydomku, 
niezbyt pochlebnym dodajmy, jest reminiscencją tych decyzji podejmo-
wanych przez Jazyda III na początku jego panowania. Interesujące jednak, 
że Teofanes w kolejnych wersach swojej relacji, bezpośrednio po wzmiance 
o przezwisku Jazyda, napisał m.in., że nowemu władcy udało się przejąć 
kontrolę nad Damaszkiem właśnie dzięki redystrybucji środków finan-
sowych, dużym wydatkom408. Przysłowiowym jednym tchem Wyznawca 
wspomniał też od razu, że Jazyda uznały Syria, Persja i Egipt409. Warto 
w tym miejscu przytoczyć celną uwagę L.I. Conrada, który omawiając 
kwestię użytego przez Teofanesa przezwiska Jazyda, będącego bezpośred-
nią kalką arabskiego przydomku, stwierdził, iż trudno spodziewać się by 
wiedzę tę Chronograf zaczerpnął z innego niż arabskie, muzułmańskie 
źródło, chociażby pośrednio, informacja ta bowiem jest zbyt mocno zwią-
zana z wewnętrznymi zatargami pomiędzy Umajjadami (przydomek był 
propagandowo wykorzystywany prawdopodobnie przez Marwana ibn 
Muhammada)410. Wydaje mi się, że można jednak w tej sugestii pójść 
nieco dalej i zauważyć, że obydwie wersje, dotyczące stosunku Jazyda do 
wydatków, mogą być elementem, jakbyśmy dzisiaj powiedzieli, wojny 
informacyjnej wymierzonej przeciwko temu władcy. Stąd też cały passus 
nie wydaje się być logiczny, gdyż jest zbiorem argumentów wysuwanych 
w różnych okolicznościach, by podważyć legitymizację synów Walida I. 
Problem z uznaniem tejże musiał być zaś znaczny, skoro zachowała się 
(podobnie jak w kontekście panowania Walida II) dokumentacja tejże 
stworzona w kancelarii samego kalifa, mam tu na myśli oficjalne listy tego 

407  P. C r o n e, M. H i n d s, God’s Caliph. Religious Authority in the First Centuries 
of Islam, Cambridge 1986, s. 107. Zapowiedzi te wynikały m.in. z istotnych problemów 
społecznych związanych z niesprawiedliwą dystrybucją środków rozpoczętą co najmniej 
za panowania Hiszama, a kontynuowaną przez Walida II. Krytyka ta przybierała również 
charakter religijny, odnoszący się do koniecznego powrotu do „czystego islamu”. Okazało 
się jednak, że Jazyd III nie potrafił należycie wykorzystać tego potencjału: J. v a n  E s s, 
Les Qadarites et la Ġailānīya de Yazīd III, SIsl 31, 1970, s. 269–286.

408  Te o f a n e s, AM 6235, s. 418.17–18.
409  Te o f a n e s, AM 6235, s. 418.18–20.
410  L.I. C o n r a d, Theophanes and the Arabic Historical Tradition. Some Indications 

of Intercultural Transmission, [in:] Arab-Byzantine Relations in Early Islamic Times, 
eds M. B o n n e r, L.I. C o n r a d, London–New York 2017, s. 345.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…316

władcy, przeznaczone dla szerokiej publiczności, zwłaszcza do wygłoszenia 
w meczetach Iraku i Chorasanu, a zawierające argumenty potwierdzające 
prawowierność wyboru ostatnich marwanidzkich przywódców411.

W kontekście panowania Jazyda, ostatnią wzmianką jest informacja 
o wystąpieniu przeciwko niemu Marwana ibn Muhammada i śmierci 
kalifa pięć miesięcy później412. W tym samym passusie Teofanes przekazał 
również, że Jazyd pozostawił kalifat swojemu bratu Ibrahimowi413. Ten 
ostatni wymieniony został tylko w tym miejscu. Chronograf dał jednak 
do zrozumienia, że nie była to już licząca się postać na muzułmańskiej 
scenie politycznej, bowiem ogranicza jego władzę właściwie tylko do 
Damaszku414. Jest to zgodne z prawdą, Ibrahim dość szybko, po niecałych 
dwóch miesiącach, oddał władzę Marwanowi, za co ten odwdzięczył się 
pozostawieniem go przy życiu (Ibrahim zginął dopiero z rąk Abbasydów, 
w czasie rewolucji w 750 r.).

2.4.	 Marwan II – upadek

Ostatnim władcą umajjadzkim, o którym Chronograf napisał nieco więcej, 
był Marwan II415. Wydaje się, iż opis walki o utrzymanie dynastii, znajdujący 
się w Chronografii, jest dość bogaty w szczegóły (chociaż niekoniecznie

411  A. M a r s h a m, Rituals of Islamic Monarchy…, s. 168–180.
412  Te o f a n e s, AM 6235, s. 418.22–23.
413  Te o f a n e s, AM 6235, s. 418.23.
414  Te o f a n e s, AM 6235, s. 418.23–24: τὸν ἑαυτοῦ ἀδελφόν, ἐπὶ τῆς Δαμασκοῦ 

διάδοχον.
415  Marwanowi II, pomimo wielu wysiłków, nie udało się uchronić dynastii przed 

upadkiem. Należy jednak dodać, iż w pewnym stopniu on także ponosił odpowiedzial-
ność za klęskę. Nigdy bowiem wcześniej, ród Umajjadów nie był tak skłócony jak za jego 
czasów. Dodatkowo Marwan oparł się na niedocenianych dotąd Kajsytach. Jemenici 
wzniecili bunt już na początku jego panowania, jednak został on wtedy jeszcze uśmie-
rzony. Gdyby nie wewnętrzne kłótnie, być może udałoby się zachować Umajjadom 
władzę. Powstanie Abbasydów nie było przecież pierwszym tego typu ruchem w Persji. 
Z dzisiejszej perspektywy dziwić nas może sojusz, jaki zawarł Sulejman ibn Hiszam 
z powstańcami. Jednak pretendent planował przecież wykorzystanie rewolty do uzy-
skania tronu. Wydaje się, iż nikt nie spodziewał się tak tragicznych skutków, zwłaszcza, 



Rozdział III. Wizerunek władców muzułmańskich w Chronografii… 317

dokładny). Teofanes wspomniał więc kilka razy, iż Marwan II dokony-
wał rzezi, czy to na mieszkańcach zdobywanych miast, czy to na swoich 
przeciwnikach politycznych. Po przejęciu władzy rozkazał wymordować 
wiele istotnych osób spośród tych, które miały brać udział w zabójstwach 
Walida II i jego synów416. W kolejnym roku doszło do powieszenia stu 
dwudziestu członków plemienia Kalb w Emesie417. W relacji z AM 6237 
Teofanes wzmiankował, że po zdobyciu Emesy, Marwan zarządził rzeź 
krewnych i wyzwoleńców Hiszama418. Podkreślił też, że nowy kalif rozka-
zał zburzyć mury takich miast jak Damaszek czy Jerozolima419, dokonu-
jąc tam wielu egzekucji420. Szczególnie dużo miejsca Teofanes poświęcił 
dokładnemu opisaniu okoliczności morderstwa dokonanego na al-‘Ab-
basie ibn Walidzie, uduszonego w dość specyficzny sposób przez bliżej 
nieznanego Etiopczyka, sługę Marwana421. Wydaje się, iż Chronograf 
w takich właśnie działaniach upatrywał jednej z głównych przyczyn klęski 
kalifa i oceniał rządy Marwana z punktu widzenia destrukcji, jakich jego 

iż ziemie perskie pozostawały w okresie umajjadzkim na uboczu i nie przejmowano się 
nimi zbytnio. Centrami kalifatu były Syria i Egipt, i dlatego też właśnie tam działały 
armie Marwana. Więcej na ten temat – É.-C. A m é l i n e a u, Les derniers jours et le 
mort du khalife Merouân II d’aprés l’Histoire des Patriarches d’Alexandrie, JA sér. 11 / t. IV, 
1914, s. 421–449; G.R. H a w t i n g, The First Dynasty of Islam…, s. 96–119; P. H i t t i, 
Dzieje Arabów…, s. 230–236; H. K e n n e d y, The Prophet and the Age…, s. 112–122; 
D. M a d e y s k a, Historia świata arabskiego…, s. 200–209.

416  Te o f a n e s, AM 6235, s. 419.2–5.
417  Te o f a n e s, AM 6236, s. 421.25: ἐν Ἐμέσῃ δὲ ρκʹ Χαλβενοὺς ἐφούρκισεν.
418  Te o f a n e s, AM 6237, s. 422.20–21: ἀπολαβὼν Ἔμεσαν ἀναιρεῖ πάντας τοὺς 

συγγενεῖς καὶ ἀπελευθέρους Ἰσάμ.
419  Te o f a n e s, AM 6237, s. 422.21–22: καθαιρεῖ δὲ καὶ τὰ τείχη Ἡλιουπόλεως καὶ 

Δαμασκοῦ καὶ Ἱεροσολύμων. Niszcząc tym samym dzieło swoich poprzedników. Badania 
archeologiczne przeprowadzone w Jerozolimie wykazały np., że to najprawdopodobniej 
Hiszam ibn ‘Abd al-Malik przyczynił się do rewitalizacji Świętego Miasta jako twierdzy, 
odnawiając lub odbudowując mury tamtejszego ośrodka, co pozwoliło naukowcom 
udowodnić, że działalność umajjadzka w mieście nie ograniczała się jedynie do jego 
zagospodarowania religijnego czy też reprezentacyjnego: J. M a g n e s s, The Walls 
of Jerusalem in the Early Islamic Period, BArch 54. 4, 1991, s. 208–217.

420  Te o f a n e s, AM 6237, s. 422.22–23.
421  Za pomocą mikstury, której jednym ze składników było prawdopodobnie wapno: 

Te o f a n e s, AM 6236, s. 421.27–31.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…318

armie dokonały w Syrii. Napisał bowiem w podsumowaniu: zniszczenie 
w dniach Marwana trwało sześć lat i wszystkie ważne miasta Syrii straciły 
mury oprócz Antiochii, której planował użyć jako schronienia422, podkreślając 
jednocześnie jak wielu ludzi zginęło z jego ręki423. Marwan został więc 
przedstawiony jako władca nie tylko niedbający o swoje państwo, ale jako 
ten, który sam je wyniszcza. Przykłady takich działań ibn Muhammada nie 
dotyczyły zresztą wyłącznie większych ośrodków miejskich, ale dotykały 
także struktury własnościowej poszczególnych gałęzi rodu marwanidzkie-
go. Dość wspomnieć wydarzenia wokół ‘Andżaru, jednego z „pustynnych” 
pałaców umajjadzkich, należącego do kalifa Ibrahima. Jednym z celów 
walk, jakie się wywiązały w jego okolicach w 744 r., włącznie ze słynną 
bitwą pomiędzy siłami Marwana a Sulejmana ibn Hiszama, było nie tyle 
militarne pokonanie przeciwnika, ale zniszczenie tej, przynoszącej dotąd 
dobre dochody, posiadłości, mogącej stanowić ekonomiczne wsparcie dla 
przeciwników ostatniego Umajjady424.

Warto zwrócić jednak uwagę, że Marwan, podobnie jak wcześniej 
Mu‘awija, przedstawiony został jako wódz wojskowy, osobiście walczą-
cy w bitwach. Co prawda Teofanes nie dostrzegł jego zaangażowania 
na Kaukazie przed podjęciem walki o tron, chociaż Marwan był prze-
cież niejako kontynuatorem działań jakie prowadziły na tych terenach 
Maslama ibn ‘Abd al-Malik425, przede wszystkim wymierzonych przeciwko 

422  Te o f a n e s, AM 6241, s. 426.7–9: ἐκράτησε δὲ ἡ ἐπὶ Μαρουὰμ ἅλωσις ἔτη ʹ, ἐν 
ᾗ πᾶσαι μὲν αἱ κατὰ τὴν Συρίαν περιφανεῖς πόλεις ἀπετειχίσθησαν, ἄτερ Ἀντιοχείας, διότι 
καταφύγιον αὐτὴν ἔχειν ἐμελέτα.

423  Te o f a n e s, AM 6241, s. 426.10.
424  M. C h e h a b, The Umayyad Palace at ‘Anjar, ArsOr 5, 1963, s. 20–21. Należy 

dodać, że ‘Andżar nie był klasycznym pałacem umajjadzkim, ale raczej małym ośrodkiem 
miejskim, chociaż konkretna kategoryzacja tego miejsca wymyka się z tradycyjnie przyj-
mowanych podziałów jednostek osadniczych. Nie wynikało to jednak ze złego zapla-
nowania ‘Andżaru, ale raczej z ekonomicznych planów, jakie wiązano z tym miejscem 
od samego początku jego istnienia: B. L e a l, ‘Anjar: An Umayyad image of urbanism 
and its afterlife, [in:] Encounters, Excavations and Argosies. Essays for Richard Hodges, 
eds  e a d e m, J. M i t c h e l l, J. M o r e l a n d, Oxford 2017, s. 172–189.

425  Jest to z pewnością jeden z najbardziej znanych i pamiętanych przedstawicieli 
rodu Umajjadów, nie tylko w kontekście jego wyprawy na Konstantynopol (dzięki 
której został uhonorowany przede wszystkim w folklorze arabskim, później tureckim), 



Rozdział III. Wizerunek władców muzułmańskich w Chronografii… 319

Chazarom. Wnuk Marwana I na kartach Chronografii pojawia się jako 
człowiek, który po prostu reaguje na złe decyzje Jazyda III (ἀκούσας ταῦτα 
καταλαμβάνει τὴν Μεσοποταμίαν), namiestnik Armenii (Μαρουάμ, υἱὸς 
Μουάμεδ, τὴν Ἀρμενίαν διέπων), wypowiadający wojnę Ibrahimowi ibn 
Walidowi w obronie synów Walida II426, mężczyzna obeznany z rzemio- 
słem wojennym, o czym świadczy klęska jaką zadał Sulejmanowi ibn 
Hiszamowi nad rzeką Lita427. Kolejny raz o osobistym dowództwie 
Marwana, Teofanes wspomniał w relacji z AM 6236 dotyczącej jego star-
cia w regionie Emesy z wojskami Sabita ibn Nu‘aimy oraz Dahhaka ibn 
Kajsa428. W 6237 Chronograf wspomina jego zwycięstwo nad Sulejmanem 
ibn Hiszamem429 oraz Dahhakiem ibn Kajsem430, w tym ostatnim przy-

ale właśnie poprzez jego działalność na Kaukazie, gdzie został bohaterem licznych 
kaukaskich legend, m.in. gruzińskich: H.T. N o r r i s, The Sacred Sword of Maslamah 
b. ‘Abd al-Malik, OM (Nuova Serie) 89. 2, 2009, s. 389–406. Na temat administracyjnej 
działalności Maslamy podczas jego rządów na północy, przede wszystkim zarządzania 
prowincjami w warunkach nieustannej wojny pogranicznej i kwestiach zapewnienia fi- 
nansowania własnych kontyngentów wojskowych zob. m.in. D.A. S p e l l b e r g, 
The Umayyad North. Numismatic Evidence for Frontier Administration, ANSMN 33, 
1988, s. 119–127. Roli Maslamy (jak też Marwana ibn Muhammada) w kształtowaniu 
administracji Północy poświęciła nieco miejsca Alison Va c c a  w pracy: The Umayyad 
North, [in:] The Umayyad World…, s. 219–239. Ogólne informacje na temat zarządu tą 
istotną prowincją, chroniącą przed najazdami serce muzułmańskiego imperium w Syrii 
i Iraku zob. m.in.: A. S h a h i n y a n, Northern Territories of Sasanian Atropatene and 
the Arab Azerbaijan, ICs 20.2, 2016, s. 191–203 oraz dwa teksty w tomie The Archaeology 
of Medieval Islamic Frontiers: From the Mediterranean to the Caspian Sea, ed. A. A s a 
E g e r, Boulder (Colorado) 2019: K. A l i z a d e h, Overlapping Social and Political 
Boundaries: Borders of the Sasanian Empire and the Muslim Caliphate in the Caucasus, 
s. 139–167; T. Vo r d e r s t r a s s e, Buddhism on the Shores of the Black Sea: The North 
Caucasus Frontier between the Muslims, Byzantines, and Khazars, s. 168–194.

426  Całość relacji dotyczącej działań Marwana w pierwszym etapie wojny domowej: 
Te o f a n e s, AM 6235, s. 418.20–24.

427  Teofanes wspomniał tam o dwudziestu tysiącach zabitych po stronie popierają-
cych Ibrahima ibn Walida, dowodzonych przez Sulejmana, co wydaje się liczbą znacznie 
zawyżoną, niemniej jednak Chronograf chciał podkreślić rozmiar klęski syna Hiszama, 
który był zmuszony uciekać z pola bitwy jedynie z pocztem osobistym: Te o f a n e s, 
AM 6235, s. 418.26–29.

428  Te o f a n e s, AM 6236, s. 17–20.
429  Te o f a n e s, AM 6237, s. 422.2–5.
430  Te o f a n e s, AM 6237, s. 422.8–11.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…320

padku wraz ze swoim synem, ‘Abdallahem ibn Marwanem431. W czasie tej 
kampanii zdobył również Emesę432, Damaszek i Jerozolimę433, a podsumo-
wanie jego działań podczas wojny domowej odnajdziemy w AM 6239, 
kiedy Teofanes konkluduje: ἐξενίκησε Μαρουάμ, ὁ τῶν Ἀράβων ἀρχηγός, ὡς 
προέφην434. Szczęście opuściło Marwana dopiero w starciach z Abbasydami, 
ale i w tych fragmentach Chronograf pokreślił osobisty udział kalifa 
w starciach, przede wszystkim w bitwie nad Wielkim Zabem435.

Dodatkowo Teofanes oskarżał kalifa o sprzyjanie heretykom oraz 
o pogańskie praktyki436. Interesujące jest, iż chrześcijanin widział zło 
w nieprzestrzeganiu zasad islamu. Teofanes wspominał także o przenie-
sieniu stolicy do Harranu437, co było jednym z głównych błędów syna 
Muhammada ibn Marwana. Jednocześnie jednak to właśnie Marwan II 
miał zapewnić ochronę i poważanie Teofilaktowi, patriarsze Antiochii, 
nakazując by honorowano jego stanowisko w oficjalnych dekretach 
(καὶ τοῦτον γράμμασι καθολικοῖς τιμᾶσθαι προσέταξε παρὰ τῶν Ἀράβων), 
doceniając jego przymioty duchowe, zwłaszcza czystość (αρίσμασι γὰρ 
πνευματικοῖς ἐκεκόσμητο, καὶ μάλιστα τῇ σωφροσύνῃ). Marwan wystę-
pował tutaj jako władca, który wydaje zgodę na prośbę chrześcijan, by 
możliwe było wyświęcenie nowego patriarchy po śmierci wspomnianego 
już wyżej Stefana, przyjaciela kalifa Hiszama (τῷ δ’ αὐτῷ ἔτει παρακλήσει 
τῶν Χριστιανῶν τῆς ἑῴας συνεχώρησε χειροτονηθῆναι Θεοφύλακτον)438. 
Tym samym kolejny już władca muzułmański został przedstawiony jako 
decydująca instancja względem chrześcijańskiej hierarchii na terenach 
podległych jego władzy administracyjnej. Syn Muhammada występuje 
też w AM 6236, niemal jak mściciel chrześcijan – w kontekście wzmian-
kowanej już egzekucji al-‘Abbasa ibn Walida, Chronograf podkreślił 
przede wszystkim, że był to prześladowca chrześcijan (dodając jednak 

431  Te o f a n e s, AM 6237, s. 422.6–7.
432  Te o f a n e s, AM 6237, s. 422.7–8.
433  Te o f a n e s, AM 6237, s. 422.21–22.
434  Te o f a n e s, AM 6239, s. 424.9–10.
435  Te o f a n e s, AM 6240, s. 425.4–6.
436  Te o f a n e s, AM 6241, s. 426. 11–13.
437  Te o f a n e s, AM 6235, s. 419. 5–6.
438  Całość omówionego passusu: Te o f a n e s, AM 6236, s. 421.20–25.



Rozdział III. Wizerunek władców muzułmańskich w Chronografii… 321

wątpliwe twierdzenia o stosowanej przez niego magii439), dopiero potem 
dodał, że ‘Abbas był zamieszany w śmierć Walida II.

Także stosunek Teofanesa do sposobu przejęcia władzy przez kalifa 
nie wydaje się być jednoznaczny. Podkreślił, iż Marwan chciał jedynie 
pozornie poprzeć synów Walida i sprzeciwić się Jazydowi440, powtarzając tę 
informację w kolejnych wersach tego fragmentu, dotyczących wymor-
dowania dzieci Walida przez Sulejmana ibn Hiszama441. Później wspo-
mniał jednak jeszcze raz, że Marwan prowadził tę wojnę jakby w imieniu 
zamordowanego Walida, kiedy opisał zemstę jaką ten wywarł na zabójcach 
kalifa i jego synów w Damaszku442. Podobnie też, kiedy opisał okoliczno-
ści śmierci al-‘Abbasa ibn Walida, podkreślił, że brał on udział w spisku 
na życie Walida II, co miało być jedną z przyczyn egzekucji443.

Chronograf doceniał odwagę i upór Marwana, podkreślając, iż uma- 
jjadzki kalif walczył do końca. Napisał bowiem, iż Marwana ścigali 
Mauroforoi [Abbasydzi – B.C.], ujęli go i zabili po ciężkiej wojnie444. Chro
nograf dodał także w jednej z późniejszych relacji, iż w Syrii wybuchło 
kilka powstań, które skończyły się wraz z nadejściem zabalsamowanej 
głowy Marwana445. Teofanes skonstatował tym samym fakt, iż nie wszy-
scy zgadzali się na zmianę dynastii, o czym świadczą także działania 
samych Abbasydów446. Dziejopis nie wydaje się do końca neutralnym

439  Te o f a n e s, AM 6236, s. 421.31–33: μαγείαις γὰρ καὶ δαιμόνων ἐπικλήσεσι πολλὰ 
κατὰ Χριστιανῶν κακὰ ἐτεκτήνατο. οὗτος καὶ τῷ αἵματι Οὐαλὶδ ἐκοινώνησεν.

440  Te o f a n e s, AM 6235, s. 418. 21–22: ὑπερμαχῶν, τὸ δοκεῖν, τῶν τέκνων τοῦ 
Οὐαλὶδ καὶ ἐναντιούμενος τῷ Ἰζίδ.

441  Te o f a n e s, AM 6235, s. 418.30–419.1.
442  Te o f a n e s, AM 6235, s. 419.2–5.
443  Te o f a n e s, AM 6236, s. 421.32–33.
444  Te o f a n e s, AM 6241, s. 425. 13–15: τούτῳ τῷ ἔτει καταδιώκεται Μαρουὰμ ὑπὸ 

τῶν Μαυροφόρων καὶ καταληφθεὶς ὑπ’ αὐτῶν κτείνεται, βαρυτάτου πολέμου κροτηθέντος.
445  Te o f a n e s, AM 6242, s. 427. 6–7: ἐλθούσης δὲ τῆς κεφαλῆς τοῦ Μαρουὰμ 

ἐσμυρνισμένης, ἐπαύσαντο αἱ πλείους τῶν στάσεων.
446  Dynastia umajjadzka jeszcze długo po 750 r. była bardzo poważana wśród muzuł-

manów, szczególnie w Syrii. Tamtejszy zarządca as-Salih, poślubił wdowę po Marwa-
nie II, aby stworzyć pozory sukcesji, zob. H. K e n n e d y, Dwór kalifów. Powstanie 
i upadek najpotężniejszej dynastii świata muzułmańskiego, tłum. J.W. K o z ł o w s k a, 
J. P i e r z c h a ł a, Warszawa 2006, s. 53. Na temat proumajjadzkich resentymentów 
jeszcze w IX w. zob.: J.A. B e l l a m y, Pro-Umayyad Propaganda in Ninth-Century 



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…322

przy opisywaniu tego konfliktu. Zaznacza bowiem, iż Abbasydzi roz-
poczęli swoje rządy od prześladowań polityczno-religijnych447. Także 
wzmianka o uchodzących ostatnich Umajjadach (Teofanes wspomniał 
o synach i kuzynach Marwana – οἱ δὲ περισωθέντες υἱοί τε καὶ συγγενεῖς 
τοῦ Μαρουὰμ448, choć ‘Abd ar-Rahman, założyciel kordobańskiej linii 
Umajjadów był wnukiem Hiszama ibn ‘Abd al-Malika), którzy odnaleźli 
swoje miejsce w Andaluzji po długiej peregrynacji przez Afrykę, Libię 
i morze449, gdzie pozostali wraz ze swoimi krewnymi i współwyzawcami 
(ᾤκησαν μέχρι τοῦδε τοῦ χρόνου450), niesie w sobie zarówno nutę nostalgii451, 

Baghdad in the Works of Ibn Abī ‘l-Dunyā, [in:] Prédication et propagande au Moyen Age. 
Islam, Byzance, Occident. Session des 20–25 octobre 1980, eds G. M a k d i s i, D. S o u r d e l, 
J. S o u r d e l-T h o m i n e, Paris 1983, s. 71–86. Abu ‘Umar az-Zahid, słynny gramatyk 
z Bagdadu, który zmarł w drugiej połowie X w., miał napisać dzieło wychwalające cnoty 
Mu‘awiji i nie przyjmował nikogo na nauki dopóki chętny nie zapoznał się z tezami tej 
pracy. Próbę rehabilitacji syna Abu Sufjana poprzez propagowanie opowieści o jego licz-
nych spotkaniach i rozmowach z Ibn ‘Abbasem, odnajdujemy również m.in. w dziełach 
tzw. Ahbāra al-Dawli al-‘Abbāsiji. Służyły one m.in. przedstawieniu religijnych poglądów 
i zasług pierwszego Banu Umajja, jako kontra w stosunku do rozpowszechniających się 
już ówcześnie (w X w.) coraz mocniej tradycji alidzkich: T. E l-H i b r i, The Redemption 
of Umayyad Memory by the ‘Abbāsids, JNES 61. 4, 2002, s. 241–265. Były one tym 
groźniejsze im mniej sekciarski charakter zaczęły przybierać, stając się alternatywną 
propozycją polityczną w postaci fatymidzkiej czy karmackiej. Nie przypadkowo Amira 
K. B e n n i s o n  określiła ten czas mianem the Shi‘i century – The Great Caliphs. The 
Golden Age of the ‘Abbasid Empire, New Haven–London 2009, s. 39–43. Resentymenty 
proumajjadzkie nie ograniczały się wyłącznie do Syrii, ale rozpowszechnione były również 
w sercu abbasydzkiego państwa, znaleźć można nawet wzmianki świadczące o takowych 
w Chorasanie: Ch. P e l l a t, Le culte de Mu’āwiya…, s. 56–58.

447  Teofanes kilka razy wspominał o abbasydzkich represjach w stosunku do chrześci-
jan. Powodem ich była, według Chronografa, przede wszystkim polityka. W relacji z roku 
AM 6243 Bizantyńczyk wspominał o morderstwie dokonanym na grupie chrześcijan, 
ponieważ byli związani z poprzednio rządzącymi (s. 427.12–14). Teofanes wyraźnie 
wskazywał więc na powiązania chrześcijan z Umajjadami. Wygnanie Teodora, patriar-
chy Antiochii, przez gubernatora Kinnasrinu, miałoby być także związane z polityką, 
zob.: Te o f a n e s, AM 6248, s. 430. 2–7.

448  Te o f a n e s, AM 6241, s. 426.1.
449  Te o f a n e s, AM 6241, s. 426.1–4.
450  Te o f a n e s, AM 6241, s. 426.4–5.
451  Trudno podejrzewać Teofanesa o takie uczucia względem umajjadzkiego kalifatu, 

jednak motywy tej peregrynacji na przymusowe wygnanie, straty ojczyzny i pewne-
go rodzaju nostalgii za dawną potęgą obecne były na pewno w myśli muzułmańskiej: 



Rozdział III. Wizerunek władców muzułmańskich w Chronografii… 323

jak i niewypowiedzianej groźby – możliwości powrotu Banu Umajja na 
tron kalifów. Interesujące, że Chronograf wzmiankował w tym fragmencie 
również bliżej nieokreślonych potomków Mu‘awiji, którzy mieli się już 
wcześniej udać na Półwysep Iberyjski452. Przypomnijmy, Marwanidzi 
nie byli bezpośrednimi potomkami linii Sufjanidów. Czyżby dla Teo
fanesa był to istotny szczegół, a przez ten passus podkreślił wspólnotę 
losu obydwu linii?

Reasumując, obraz Marwana II w Chronografii można uznać, jak chyba 
żadnego innego kalifa, za wszech miar wielowymiarowy i niejednoznacz-
ny, chociaż w ostatecznym rozrachunku, paradoksalnie, pozytywny453. 
Opiekun i obrońca chrześcijan, niezbyt pobożny muzułmanin, odważny 
wódz, nie wzdragający się przed dokonywaniem rzezi i egzekucji – tak 
można byłoby podsumować ten wizerunek.

3.	 Abbasydzi

W przeciwieństwie do Muhammada, kalifów sprawiedliwych oraz 
Umajjadów, Abbasydzi byli Teofanesowi współczesnymi, sprawującymi 
władzę i organizującymi wyprawy, czy też nawiązującymi stosunki dyplo-
matyczne z cesarzami bizantyńskimi w czasach przygotowywania Chro
nografii. Dlatego też zdecydowałem się, by informacje przekazane na ich 
temat omówić w osobnym podrozdziale, traktując je całościowo i biorąc 
pod uwagę także te dotyczące omówionych już wcześniej tematów, jak 
np. kwestii militarnych czy opisów traktowania chrześcijan.

R.M. F e e n e r, J. G e d a c h t, Hijra, Ḥajj and Muslim Mobilities: Considering Coercion 
and Asymmetrical Power Dynamics in Histories of Islamic Cosmopolitanism, [in:] Chal-
lenging Cosmopolitanism. Coercion, Mobility and Displacement in Islamic Asia, eds  i i d e m, 
Edinburgh 2018, s. 1–29.

452  Te o f a n e s, AM 6241, s. 426.5–7: ἔχοντές τινας προκατοικήσαντας αὐτόθι τῶν 
ἀπὸ Μαυΐου διὰ πλοὸς ἐκριφέντων ἐκεῖσε, συγγενεῖς αὐτῶν ὄντας καὶ τῆς αὐτῆς θρησκείας.

453  Czego nie można powiedzieć o jego wizerunku w zachowanych do naszych 
czasów dziełach historiografii muzułmańskiej, włącznie z przekonaniami powstałymi 
w islamskim folklorze: H. v o n  M ž i k, Einiges über Marwâns II. Beinamen: al-Ḥimâr 
und al-Ǧa’dî, WZKM 20, 1906, s. 310–313.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…324

3.1.	Powstanie Abbasydów i przejęcie przez nich władzy

Relacja Teofanesa na temat tzw. rewolucji abbasydzkiej454 rozpoczyna 
się od fragmentu w AM 6240. Bizantyński autor przedstawił przede 
wszystkim autorów buntu, których nazwał po pierwsze Chorasanitami/
Chorasańczykami (Χωροσανῖται) – nawiązując do miejsca rozpoczęcia 
się działań zbrojnych zwolenników Abbasydów, czyli wschodniej części 
Persji – Chorasanu; po drugie – Maurophoroi (Μαυροφόροι), czyli noszą-
cymi czerń455, odnotowując w ten sposób barwy chorągwi, pod który-
mi walczyli powstańcy, na zasadzie przeciwieństwa do bieli Umajjadów. 
Konflikt, który zrodził się wówczas w kalifacie islamskim i ostatecznie 
doprowadził do zmiany dynastii rządzącej, przedstawiony został przez 
Teofanesa jako spór pomiędzy klanami, rodzinami o dziedzictwo fałszywe-
go, jak podkreślił (Μουάμεδ τοῦ ψευδοπροφήτου)456, Proroka Muhammada. 
Przeciwstawił sobie dwie grupy – potomstwo Umajja z jednej strony 
oraz synów Echima i Alima z drugiej457. Tych ostatnich, oznaczających 
Haszymitów oraz Alidów, określił jako spokrewnionych z Muhammadem, 
ale nie uznał ich rodzinnych związków z Prorokiem za mające silniejszy 
mandat niż te reprezentowane przez Umajjadów, których przedstawił 
zresztą jako bezpośrednich następców założyciela nowej religii, podkre-
ślając, że przodkowie Marwana II rządzili od czasów Muhammada (τοῦ 
Μαρουὰμ καὶ πάσης τῆς συγγενείας τῶν προαρξάντων ἀπὸ Μουάμεδ)458. Nie 
jest to, dodajmy, zgodne z prawdą historyczną, oczywiście ze względu na 
kalifów sprawiedliwych, wśród których oprócz jednego z członków rodu 
Umajja był również założyciel wspomnianych wyżej Alidów. Tak czy ina-
czej, połączenie tych ostatnich z rodem ‘Abbasa wydaje się dość ciekawą 

454  Z podstawowymi informacjami na temat powstania Abbasydów można zapo-
znać się w wielu polskojęzycznych opracowaniach: J. D a n e c k i, Arabowie, Warszawa 
2001, s. 157–161; J. H a u z i ń s k i, Burzliwe dzieje kalifatu…, s. 30–48; J. S o u r d e l, 
D. S o u r d e l, Cywilizacja islamu (VII–XII w.), tłum. M. S k u r a t o w i c z, W. D e m b- 
s k i, Warszawa 1980, s. 58–65;

455  Te o f a n e s, AM 6240, s. 424.13.
456  Te o f a n e s, AM 6240, s. 424.14–15.
457  Te o f a n e s, AM 6240, s. 424.18.
458  Te o f a n e s, AM 6240, s. 424.13–14.



Rozdział III. Wizerunek władców muzułmańskich w Chronografii… 325

interpretacją, zważywszy na fakt, że potomkowie Alego (a konkretniej 
– Husajna) mieli według niektórych badaczy spore szanse, by w okresie 
wojny między Umajjadami a Abbasydami stworzyć własną propozycję, 
będąc niebezpiecznymi dla obydwu dynastii459, jednakże zaprzepaścili je 
swoją bierną postawą. Jednocześnie pojednawcze gesty wobec nowych 
władców muzułmańskiego państwa, które czynił ówczesny, szósty już 
imam Dżafar as-Sadik, przyczyniły się do wytworzenia raczej dobrych 
relacji z Abbasydami (chociaż późniejsze wersje szyickie wskazywały za- 
równo na niezłomność swoich przywódców wobec kalifów irackich, jak 
i wspominały prześladowania, które spotkały imama ze strony al-Mansura 
w Hidżazie)460. Wspomnienie przez Teofanesa Alidów obok Haszymitów 
nie musi być przypadkowe. Badania propagandowych wersji narracji 
prezentowanych przez nową dynastię wykazują bowiem, że Abbasydzi 
odwoływali się również do alidzkiego dziedzictwa, podkreślając jedynie, 
że to dzięki aktywności rodu ‘Abbasa (przy bierności rodu Alego) kalifat 
powrócił do ahl al-bajt – rodziny Proroka461.

Poza wskazaniem na wątpliwości dotyczące zasadności praw legitymi-
zacji Alidów i Haszymitów poprzez ich związki rodzinne, warto zwrócić 
uwagę na fakt, że Teofanes przedstawił ich rody jako uciekinierów, któ-
rzy musieli się ukrywać przed Umajjadami w tzw. Małej Arabii462, gdzie 

459  Wszak część powstańczych oddziałów grupowała się pod hasłami przywrócenia 
władzy kalifa rodzinie Proroka, podnoszono jednocześnie konieczność odbycia nowej 
szury: P. C r o n e, Medieval Islamic Political…, s. 87–98.

460  F. O m a r, Some Aspects of the ‘Abbāsid-Ḥusaynid Relations during the early 
‘Abbāsid Period 132–193 A.H./750–809 A.D., Ara 22. 2, 1975, s. 170–179.

461  E.L. D a n i e l, The Anonymous „History of the Abbasid Family” and Its Place 
in Islamic Historiography, IJMES 14. 4, 1982, s. 419–434.

462  I chociaż z punktu widzenia propagandowego to mogło obrócić się przeciwko 
nim, jednak w dłuższej perspektywie miało swoje, czasem niespodziewane, zalety. Jak 
zauważył chociażby H.M. A l-N a b o o d a h: The ‘Abbāsid dynasty was established 
primarily due to the efforts of its ‘eyes’ and informants, at a time when the ‘Abbāsids were 
still a small, covert group trying to topple the Umayyads. Theirs was a meticulous and well- 

-organized apparatus, which succeeded in uncovering and foiling many plots, civil wars, and 
insurgencies, a doświadczenie to pozwoliło później rozwinąć te służby na niespotykaną 
dotąd skalę – Sahib al-Khabar. Secret Agents and Spies during the First Century of Islam, 
JAsH 39. 2, 2005, s. 176.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…326

skupili się wokół osoby Abraima463 (Ibrahima al-Imama ibn Muham- 
mada ibn Alego ibn ‘Abdallaha, brata bardziej znanych as-Saffaha oraz 
al-Mansura, którzy zostali później pierwszymi abbasydzkimi kalifami). 
Nawiązanie do południowego pogranicza Syrii, gdzie znajdowało się 
centrum rodu Abbasydów, Humajma, to kolejna sugestia, iż Teofanes 
nie korzystał ze źródeł przychylnych nowej dynastii, gdyż w jej historio-
grafii raczej ignorowano fakt związków rodu ‘Abbasa z tym regionem464. 
Oprócz niepewnej pozycji społecznej buntowników, Chronograf zauwa-
żył też, dość znany ogólnie fakt, posłużenia się przez Abbasydów osobą 
Abu Muslima, wyzwoleńca, który w Chorasanie miał prosić o pomoc 
w wywołaniu zbrojnego powstania przeciwko Marwanowi II465. Tutaj 
w relacji pojawia się kolejna istotna postać, u Teofanesa występująca pod 
imieniem Chaktabana (Kahtab ibn Szabib al-Ta‘i), który wraz z innymi 
zwolennikami Abbasydów doprowadził do buntu niewolników przeciwko 
własnym panom, co zakończyło się wielką rzezią tych ostatnich, grabieżą 
ich majątków (bizantyński historyk wspomina w tym miejscu konie, broń 
i złoto), dzięki którym ci pozbawieni wcześniej władzy, stali się nowymi 
władcami i panami466. Warto zwrócić uwagę na podkreślenie zagadnień 
społecznych, rewolucyjnej zmiany hierarchii własności i władzy jaka zaszła 
za przyczyną abbasydzkiego buntu. Elementy te, przede wszystkim w kon-
tekście istotnej roli pozbawionego przez Umajjadów znaczenia żywiołu 
perskiego, podkreślano we wcześniejszej literaturze przedmiotu doty-
czącej powstania Abbasydów467. Obecnie, po dokonaniach badawczych 

463  Te o f a n e s, AM 6240, s. 424.19–20.
464  P.M. C o b b, Community versus Contention: Ibn ‘Asākir and ‘Abbāsid Syria, 

[in:] Ibn ‘Asākir and Early Islamic History, ed. J.E. L i n d s a y s, Princeton 2001, 
s. 100–126.

465  Te o f a n e s, AM 6240, s. 424.20–23.
466  Te o f a n e s, AM 6240, s. 424.23–26. Ten negatywny obraz uczestników powsta-

nia, warstw nieposiadających, zgodny jest w podstawowym sensie z temperaturą debat 
jakie toczono na temat mawali w ówczesnych narracjach muzułmańskich: P. C r o n e, 
Mawali and the Prophet’s Family. An Early Shī‘ite View, [in:] e a d e m, From Arabian 
Tribers to Islamic Empire. Army, State and Society in the Near East c. 600–850, London 
2008, s. 167–194.

467  J. We l l h a u s e n, Das arabische Reich und sein Sturz, Berlin 1960, s. 247–
305; G.  v a n  V l o t e n, Zur Abbasidengeschichte, ZDMG 52, 1898, s.  218–226; 



Rozdział III. Wizerunek władców muzułmańskich w Chronografii… 327

z lat siedemdziesiątych i osiemdziesiątych ubiegłego wieku, zauważa się 
raczej wkład plemion arabskich, osiadłych w Chorasanie, co do których 
trudno mówić o wykluczeniu468. Nie można jednak nie zauważyć, że 
część sił „rewolucyjnych” stanowili zainteresowani poszerzaniem swo-
ich przywilejów, pozbawieni ich jeszcze niedawno całkowicie mawali, 
klienci, spośród których większość nie wywodziła się z plemion arabskich. 
Kilkanaście lat temu Saleh Said Agha, posiłkując się zarówno przekazami 
historiografii muzułmańskiej, jak i dokumentami w postaci list dotacji 
przekazywanych uczestniczącym w wyprawach wojennych, zauważył, że 
najprawdopodobniej żywioł arabski przebywający w Chorasanie nie mógł 
stanowić o powodzeniu rewolucji z przyczyn statystycznych – po prostu 
nie miał wystarczającego potencjału demograficznego469. Mimo jednak, 
że nie był tak liczny, jak się wydawało pierwszym badaczom zjawiska, 
a także nie znajdował się na szczycie ówczesnej drabiny społecznej, to 
istotne były takie aspekty, jak charakteryzujący niektóre z grup egalita-
ryzm plemienny, a także tradycyjne podważanie dominacji Kurajszytów, 
np. wśród Azdytów. Nie bez znaczenia było też oddalenie od głów- 
nych centrów władzy w Syrii, wymagające od lokalnych elit tworzenia 
nowych miejscowych układów społecznych z warstwami podbitymi, nie-
zależnie od rozkazów płynących z Damaszku470. Nowe badania oazy Merw, 

i d e m, Recherches sur la domination arabe, le chi’itisme et les croyances messianiques 
sous le kalifat des Omayades, Amsterdam 1894, s. 12.

468  Zob. m.in. koncepcje zaprezentowane przez: M. S h a r o n, Black Banners from 
the East. The Establishment of the ‘Abbāsid State. Incubation of a Revolt, Jerusalem–
Leiden 1983; J. L a s s n e r, The Shaping of ‘Abbasid Rule, Princeton 1980; M.A. S h a b a n, 
The ‘Abbasid Revolution, Cambridge 1970; F .  O m a r, The ‘Abbasid Caliphate, 132/750– 
170/786, Baghdad 1969. Por. też omówienie abbasydzkiej metody pozyskiwania nie-
zadowolonych członków poszczególnych plemion arabskich, często wykorzysta-
nych instrumentalnie, a następnie eliminowanych (co nie znaczy, że i oni nie chcieli 
się jedynie posłużyć Abbasydami do osiągnięcia swoich partykularnych interesów): 
Kh.Y. B l a n k i n s h i p, The Tribal Factor in the Abbasid Revolution: The Betrayal of 
the Imam Ibrahim B. Muhammad, JAOS 108. 4, s. 589–603.

469  S.S. A g h a, The Arab Population in Ḫurāsān during the Umayyad Period: Some 
Demographic Computations, Ara 46. 2, 1999, s. 211–229.

470  H. M a s o n, The Role of the Azdite Muhallabid Family in Marw’s Anti-Umayyad 
Power Struggle: An Historical Reevaluation, Ara 14. 2, 1967, s. 191–207.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…328

wykorzystujące dane ze źródeł chińskich i baktryjskich oraz wyniki analiz 
archeologicznych pozwoliły natomiast ocenić potencjał żywnościowy 
tego miejsca, co doprowadziło naukowców do wniosków, zgodnie z któ-
rymi bez współpracy pomiędzy arabskimi elitami i perskimi warstwami 
niższymi, trwającej kilkadziesiąt lat przed rewolucją, prowadzącej do 
znacznego wymieszania obydwu etnosów, niemożliwe było przetrwa-
nie żywiołu arabskiego na tych terenach. Arabowie służyli zapewne za 
zarzewie abbasydzkiej rewolucji, ale w czasie samych walk mogli liczyć 
na Persów, gdyż związki z nimi były dużo silniejsze niż dotąd sądzono, 
opierając się na konieczności przetrwania w nie zawsze sprzyjających 
warunkach egzystencjalnych471. Nowe badania skłaniają jednocześnie 
do redefinicji dotychczasowych poglądów dotyczących umajjadzkich 
rządów nad Persją. Zwraca się uwagę na wnioski pochodzące ze świadectw 
materialnych, przede wszystkim numizmatycznych, zgodnie z którymi 
namiestnicy starali się by przekaz na nich zawarty był zrozumiały dla 
miejscowych. Zaobserwować można również pewną elastyczność wobec 
wymogów islamu, używanie znanych lokalnie wzorów. Wszystko to skła-
nia niektórych badaczy do postawienia tezy, że Umajjadzi byli znacznie 
bardziej otwarci na kontakty i współpracę z regionalnymi elitami niż się 
dotąd sądziło472.

Mimo to, obecne w abbasydzkich przekazach nieustanne podkreślanie, 
iż rozpoczynają dawla, czyli nową erę prawdziwego islamu473, mogło dać 
asumpt do wyżej przedstawionych obserwacji, gdzie moment przejęcia 

471  Wyniki badań zob.: É. d e  l a  Va i s s i è r e, The ‘Abbāsid Revolution in Marw: 
New Data, I 95. 1, 2018, s. 110–146. O arabskiej elicie w oazie Merw, cf. też: E.L. D a n i e l, 
The ‘Ahl al-Taqādum’ and the Problem of the Constituency of the Abbasid Revolution 
in the Merv Oasis, JIS 7. 2, 1996, s. 150–179.

472  T. D a r y a e e, Persian Lords and the Umayyads: Cooperation and Coexistence 
in a Turbulent Time, [in:] Christians and Others…, s. 73–81.

473  Jak podkreśla Muhammad Qasim Z a m a n, kwestie religijne nie były oczywi-
ście głównym powodem, dla którego wybuchło abbasydzkie powstanie, ale stanowiły 
później jeden z najważniejszych argumentów uzasadniających rewolucję. Zagadnienia 
religijnej odnowy były też właściwie jedynymi, które mogły zjednoczyć w działaniu tak 
różne grupy, uczestniczące w wojnie po stronie rodu ‘Abbasa: The ‘Abbāsid Revolution. 

A Study of the Nature and Role of Religious Dynamics, JAsH 21. 2, 1987, s. 119–149.



Rozdział III. Wizerunek władców muzułmańskich w Chronografii… 329

przez nich władzy jest zaprezentowany przez Teofanesa jako faktyczna 
zmiana474. Po rewolucji można było też zaobserwować, że po pewnym 
czasie realizowano część postulatów podnoszonych m.in. przez ruch 
szu‘ubijja, jak większy dostęp do stanowisk administracyjnych dla osób 
wywodzących się z Chorasanu, zwłaszcza dużej liczby mawali (a praktyka 
ta została niemal zinstytucjonalizowana już od czasów al-Mansura475), czy 
bardziej równomierny dostęp do podziału ewentualnych zdobyczy dla 
tamtejszych różnorodnych grup etnicznych. Stąd też nie można wyklu-
czyć głównie społecznego podłoża buntu476. Mam nadzieję, że nawet 
tak krótkie powyższe omówienie pozwala zrozumieć, że zagadnienie jest 
niezwykle skomplikowane, a ponieważ tzw. rewolucja abbasydzka uznawa-
na jest do dzisiaj za jedno z przełomowych wydarzeń w historii islamu, to 
też zdobyła sobie bardzo pokaźną literaturę477, szczególnie w porównaniu 
z innymi aspektami dziejów wczesnego państwa muzułmanów.

Reasumując, w pierwszej części relacji Bizantyńczyk wyraźnie wskazał 
na wątpliwą legitymizację Abbasydów i odwołanie się ich do najniższych 
warstw społecznych. Nawet jeśli otwarcie nie zajął stanowiska, to jed-
nak trudno spodziewać się, by był zwolennikiem tak radykalnego ruchu. 

474  O koncepcji nowej ery w abbasydzkiej propagandzie zob.: J. L a s s n e r, The 
‘Abbasid Dawla. An Essay on the Concept of Revolution in Early Islam, [in:] Tradition 
and Innovation in Late Antiquity, eds F.M. C l o v e r, R.S. H u m p h r e y s, Madison 
1989, s. 251–255.

475  J. L a s s n e r, The Shaping of ‘Abbasid…, s. 91–115.
476  Na zagadnienia związane z redystrybucją własności i kwestie podatkowe, a także 

ewentualnie poparcie szyitów, charydżytów i kadarytów, co mogło wpłynąć na ludowy 
charakter wystąpień, zwrócił uwagę m.in. Roberto M a r i n-G u z m a n: The ‘Abbasid 
Revolution in Central Asia and Khurāsān. An Analytical Study of the Role of Taxation, 
Conversion and Religious Groups in its Genesis, ISt 33. 2/3 (Special Issue on Central 
Asia), s. 227–252.

477  Tak obszerną, że stało się konieczne tworzenie omówień głównych koncepcji 
stworzonych w ostatnich dziesięcioleciach. Jak napisał Stephen H u m p h r e y s, Islamic 
History. A Framework for Inquiry – Revised Edition, Princeton 1991, s. 104: The Abbasid 
claimed (…) was no mere change of regime, however dramatic, but rather a decisive turn-
ing point in Islamic history. And so it has been portrayed ever since, by Western as well as 
Muslim scholars. For this reason, it has engendered a substantial scholarly literature – one 
of the very few topics in Islamic historical studies to do so. Całość omówienia na s. 104–127.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…330

Pamiętajmy, w omawianej relacji Alidzi i Haszymici nie mają większych 
praw do tronu niż Umajjadzi (którzy według Teofanesa byli bezpośredni-
mi spadkobiercami Muhammada), gdyż uciekli, ukrywali się i spiskowali, 
wykorzystując tych, którzy bezprawnie, gwałtem zagrabili dobra należące 
do tradycyjnych warstw posiadających478. Warto wspomnieć, że również 
historiografia muzułmańska zawiera informacje o niezwykłej przemocy, 
która stała się owocem wystąpień w Chorasanie. Te morderstwa i grabieże 
były powodem antyabbasydzkich wystąpień tuż po zwycięstwie, co zostało 
odnotowane przez takich historyków jak at-Tabari i al-Jakubi479. Używano 
m.in. sprawdzonej przez Umajjadów metody, czyli krzyżowania – tak zgi-
nąć miał np. jeden z ostatnich pozostających przy życiu synów ‘Abd al-Ma-
lika (istotna symbolika, podobnie jak fakt, że rozkaz bezpośrednio wydać 
miał sam as-Saffah), blisko siedemdziesięcioletni ‘Abdallah480. Historycy 
muzułmańscy zwracali też uwagę na przypadki nieuzasadnionej przemocy 
i okrucieństwa w relacjach panujących niekiedy pomiędzy poszczegól-
nymi członkami rodu ‘Abbasa, już w czasach nieco późniejszych481. We 
współczesnych analizach wydarzeń związanych z rewolucją abbasydzką 

478  Ten wątek relacji Teofanesa na dobrą sprawę pokrywa się z ustalonym w toku ba- 
dań stanem faktycznym o tyle, że Abbasydzi nie dokonali jakichś gruntownych zmian 
społeczno-gospodarczych w zakresie udziału w rozwoju i dobrobycie państwa szerszych 
warstw. Największym beneficjentem pozostawała nadal dość wąska elita, związana 
z nową dynastią panującą, podobnie jak wcześniej z Umajjadami. Nie zmieniły się 
też główne źródła dochodów elit państwowych: H. K e n n e d y, Elite Incomes in the 
Early Islamic State, [in:] Elites Old and New in the Byzantine and Early Islamic Near 
East, eds J. H a l d o n, L.I. C o n r a d, Princeton 2004, s. 13–28. Dlatego też obraz jaki 
przedstawia Wyznawca, zgodny niemal z jakąś wczesną wersją „zasady łupów”, przej-
mowania wszystkich instytucji przez stronę zwycięską, wydaje się być prawdopodobny.

479  Jeden z przywódców tych wystąpień, skierowanych głównie przeciwko Abu Mus-
limowi, uzasadniając ich sens stwierdził, że nie po to stanęli po stronie Rodziny Proroka, 
aby przelewać krew i postępować niesprawiedliwie – C.F. R o b i n s o n, The Violence 
of the Abbasid Revolution, [in:] Living Islamic History: Studies in Honour of Professor 
Carole Hillenbrand, ed. Y. S u l e i m a n, Edinburgh 2010, s. 226–251.

480  A. B o r r u t, ‘Abdallāh b. ‘Abd al-Malik b. Marwān, [in:] EI3, eds K. F l e e t, 
G. K r ä m e r, D. M a t r i n g e, J. N a w a s, E. R o w s o n, Leiden–Boston 2013, s. 13–14.

481  J.A. N a w a s, Abbāsid State Violence and the Execution of Ibn ‘Ā’isha, [in:] Violence 
in Islamic Thought from the Qur’an to the Mongols, eds R. G l e a v e, I.T. K r i s t o-N a g y, 
Edinburgh 2015, s. 128–139.



Rozdział III. Wizerunek władców muzułmańskich w Chronografii… 331

zauważa się jednak, że po pierwsze – nie wszystkich Umajjadów czekała 
śmierć z rąk Abbasydów, po drugie – sam przebieg wydarzeń nie był tak 
gwałtowny, nowa dynastia nie odrzuciła całkowicie dziedzictwa swoich 
poprzedników (bo nie mogła, nie podważając jednocześnie samej idei 
kalifatu sprawowanego przede wszystkim jako władza polityczna i nie 
chcąc ustępować w żadnym aspekcie Alidom482).

Negatywny obraz abbasydzkiej rewolucji wzmacniają kolejne frag-
menty Chronografii z tego samego roku AM 6240, gdzie autor zaraz po 
zarysowaniu buntu niewolników, ich morderstw i grabieży, wprowa-
dza informacje na temat rodzącego się w muzułmańskiej społeczności 
podziału – na Kaisinoi i Imanites, których możemy łączyć z Kajsytami 
i Jemenitami483. Rzecz w tym, że rozłam ten Teofanes próbuje wiązać 
z Abu Muslimem, który miał wręcz podjudzać Jemenitów przeciwko 
Kajsytom484. Faktycznie, rywalizacja pomiędzy dwoma plemionami miała 
z pewnością znaczenie w kontekście późniejszego ostatecznego podboju 
Syrii przez Abbasydów, kiedy to Jemenici poparli nową dynastię, ułatwia-
jąc wojskom pod czarnymi sztandarami wkroczenie do Damaszku, po 
ucieczce Marwana485. Nie ulega również wątpliwości, że ostatni umajjadzki 
kalif oparł swoje działania w latach 748–749 w zachodnim Iranie oraz 
Iraku, mające na celu stłumienie abbasydzkiej rebelii – na kajsyckich 
wodzach, takich jak Jazyd ibn ‘Umar ibn Hubajra, Nubata ibn Hanzala 
Kilab czy ‘Amir ibn Dubara Murrah. Niemniej jednak należy pamiętać, 
że konflikt kajsycko-jemenicki trwał dobre kilkadziesiąt lat, praktycznie 

482  Zob. m.in.: A. E l ‘ a d, Aspects of the Transition from the Umayyad to the ‘Abbasid 
Caliphate, JSAI 19, 1995, s. 89–128; I. B l i g h-A b r a m s k i, Evolution vs. Revolution: 
Umayyad Elements in the ‘Abbasid Regime 133/750–320/932, I 65, 1988, s. 226–243.

483  Te o f a n e s, AM 6240, s. 424.26–27: διαιροῦνται δὲ εἰς φυλὰς δύο, Καϊσινοὺς 
καὶ Ἰμανίτας.

484  Te o f a n e s, AM 6240, s. 424.27–28.
485  Współczesne interpretacje podkreślają decydujące znaczenie wewnątrzarabskiego 

konfliktu, w który zaangażowali się Umajjadzi w kontekście utraty przez nich władzy 
na rzecz Abbasydów, którzy spójność opartą o plemiona zastąpili religijną, przekazując 
część wpływów politycznych osobom spoza kręgu kultury arabskiej – Y. B e n n a j i, 
The Tribal Conflict, Authority and Fall of the Umayyads: Modern Interpretations and 
Gramsci’s Theory of Hegemony, JISC 6. 1, 2018, s. 43–52.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…332

od lat osiemdziesiątych VII w.486 i wynikał początkowo z walki o spuści-
znę po głównej linii umajjadzkiej, czyli Sufjanidach487. W Chronografii 
obydwa odłamy arabskie pojawiają się wyłącznie w momencie przejmowa-
nia władzy przez Abbasydów. Tymczasem jeszcze niedawno dominującą 

486  W kontekście wyżej poruszanych wątków należy wyjaśnić, że rywalizacja pomię-
dzy obydwoma odłamami, chociaż legitymizowana poprzez liczne odwołania do tradycji 
( Jemenici wiązali swoje pochodzenie z południowoarabskimi potomkami Kahtana, 
natomiast Kajsyci odwoływali się do północnoarabskich potomków Adnana), jak i różnic 
historycznych ( Jemenici jeszcze przed powstaniem islamu zajmowali część południowej 
i centralnej Syrii, wśród tej grupy plemion możemy bowiem znaleźć znanych sojuszni-
ków cesarzy bizantyńskich i szachów perskich – Gassanidów oraz Lachmidów; Kajsyci 
natomiast wywodzili się spośród ludów, które na tereny północnych Syrii i Mezopo-
tamii przybyły dopiero w okresie pierwszych podbojów muzułmańskich), to jednak 
polegała przede wszystkim na próbie zdominowania przez jedną z frakcji kluczowych 
stanowisk w armii i administracji umajjadzkiej. Od śmierci Mu‘awiji, który związany był 
z jednym z plemion jemenickich poprzez małżeństwo, praktycznie niemal przez cały 
okres panowania nowej gałęzi umajjadzkiej, czyli Marwanidów, kalifowie próbowali 
równoważyć wpływy obydwu rywalizujących frakcji, co czasem przemieniało się w okresy 
ajjamu, czyli krwawej wróżdy, a nawet kończyło się morderstwem kalifa (czego dokonali 
np. Jemenici, zabijając Walida II). Zob. m.in. P. C r o n e, Were the Qays and Yemen of the 
Umayyad Period Political Parties?, I 71, 1994, s. 1–57; M. H o e x t e r, The Role of 
the Qays and Yaman Factions in Local Political Divisions. Jabal Nablus Compared 
with the Judean Hills in the First Half of the Nineteenth Century, AASt 2. 1, 1972, 
s. 277–282; H. K e n n e d y, The origins of the Qays-Yaman dispute in Bilad al-Sham, 
[in:] Proceedings of the second symposium on the history of Bilad al-Sham during the early 
islamic period up to 40 A.H. / 640 A.D. The fourth international Conference on the 
history of Bilad al-Sham, ed. M.A. B a k h i t, Amman 1987, s. 168–174.

487  Symbolicznie początkiem nienawiści było jedno ze starć drugiej fitny pod Mardż 
Rahit, do którego doszło w sierpniu 684 r., gdzie stanęły naprzeciw siebie armie zdomi-
nowane przez główny klan jemenicki – Kalb, popierający linię marwanidzką Umajjadów 
z Marwanem I na czele oraz Kajsytów z Dahhakiem ibn Kajsem al-Fihrim, który swoje 
usługi ofiarował mekkańskiemu pretendentowi do godności kalifa ‘Abdallahowi ibn 
al-Zubajrowi. Zwycięstwo Kalbitów doprowadziło do ustabilizowaniu sytuacji w Syrii, 
w efekcie do okrzepnięcia Marwanidów i przedłużenia o kilkadziesiąt lat władztwa 
Umajjadów nad całym kalifatem, niemniej jednak jednocześnie stało się zarzewiem 
krwawej nienawiści pomiędzy dwoma plemionami (czy też partiami, stronnictwami 
politycznymi, jak zastanawiają się niektórzy – P. C r o n e, Were the Qays and Yemen…, 
s. 1–57), opartymi o tzw. ajjam, czyli całodniowe, niemal rytualne starcia pomiędzy 
poszczególnymi przedstawicielami rodów lub całymi klanami. Na temat samej bitwy 
zob.: N. E l i s s é e f f, Mardj Rāhit…, s. 544–546.



Rozdział III. Wizerunek władców muzułmańskich w Chronografii… 333

opinią wśród naukowców zajmujących się powstaniem w Chorasanie było 
przekonanie o współdziałaniu obydwu odłamów, a Abbasydów przed-
stawiano jako wręcz tych, którzy doprowadzili do eliminacji tradycyjnej 
międzyplemiennej wrogości. Co prawda, dzisiaj podważa się ten pogląd, 
wskazując, że potomkowie ‘Abbasa wykazywali się bardzo wrogim na- 
stawieniem do poszczególnych przedstawicieli Kajsytów488, niemniej jednak 
wrogość ta nie narodziła się w okresie ich powstania, ale była tradycyjnym 
elementem walk o wpływy w państwie muzułmańskim także wcześniej.

Kolejne klęski zadawane przez Abbasydów, pod dowództwem Abu 
Muslima oraz Kahtaba ibn Szabiba, takim umajjadzkim (w zasadzie 
kajsyckim) wodzom jak Amir ibn Dubara czy Jazyd ibn Hubajra, koń-
czą się ostatecznym zwycięstwem armii czarnego sztandaru nad Zabem, 
gdzie naprzeciw niej stanął sam kalif, Marwan II. Warto zwrócić przy 
tym uwagę na dwa aspekty relacji. Po pierwszej Teofanes stopniuje nie- 
jako napięcie, wspominając coraz większe armie stające naprzeciwko 
Abu Muslima i Kahtaba – najpierw stutysięczną Amira ibn Dubara 
(καὶ πολεμήσας τὸν Ἰβινδάρα παραλαμβάνει μετὰ νίκης ἅπαντας, ὡς ρʹ που 
χιλιάδας ἀνδρῶν), następnie dwustutysięczną Jazyda (καὶ ἐλθὼν ἐπὶ τὸν 
Ἰβινουβεηρᾶ στρατοπεδεύοντα σὺν χιλιάσι σʹ κἀκεῖνον ἐξέλυσεν), kończąc na 
trzystutysięcznej ostatniego z Umajjadów (καὶ καταλαβὼν τὸν Μαρουὰμ 
εἰς τὸν Ζάβαν ποταμὸν ἔχοντα τʹ χιλιάδας πολεμεῖ αὐτὸν καὶ πλῆθος ἄπειρον 
ἀναιρεῖ ἐξ αὐτῶν)489. Liczby te nie wydają się przypadkowe, jeżeli zważy-
my na dość symptomatyczne w tym fragmencie, a niespotykane raczej 
w innych poświęconych dziejom kalifatu, odwołanie do pism świętych, 
konkretnie zaś Księgi Powtórzonego Prawa. Teofanes przywołuje tu nie-
mal dosłownie odwrócony werset tej księgi, znany dziś pod numerem 
32:30: Jak może jeden odpędzać tysiące, a dwóch odpierać dziesięć tysięcy?, 
wspominając, że po zwycięstwie nad Zabem można było zobaczyć jak 
jeden ściga tysiąc, a dwóch prowadzi dziesięć tysięcy490, nawiązując tym 
samym do przewagi liczebnej Umajjadów w tej bitwie, która wydaje się 

488  Kh.Y. B l a n k i n s h i p, The Tribal Factor…, s. 589–603.
489  Całość: Te o f a n e s, AM 6240, s. 425.1–6.
490  Te o f a n e s, AM 6240, s. 425.6–7: καὶ ἦν ἰδεῖν κατὰ τὴν γραφὴν τότε ἕνα διώκοντα 

χιλίους, καὶ δύο μετακινοῦντας μυριάδας.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…334

być dość dobrze udokumentowana491. Oczywiście może to być tylko efek-
towna figura retoryczna, wydaje się jednak, że nie można przejść obojętnie 
obok pozostałych wersetów tego fragmentu Pisma Świętego: Dlatego, że 
ich sprzedała ich Skała, że Pan na łup ich wydał. 31 Bo skała ich nie jest 
jak nasza Skała, świadkami tego nasi wrogowie. 32 Bo winny ich szczep ze 
szczepu Sodomy lub z pól uprawnych Gomory492; ich grona to grona trujące, 
co gorzkie mają jagody; 33 ich wino jest jadem smoków, gwałtowną trucizną 
żmijową. Nawiązania są oczywiste, przede wszystkim skała, która nie jest 
jak nasza493, fałszywa religia i fałszywy kościół reprezentowany przez 
kalifów został ukarany buntem podważającym ład świata – w ten sposób 
w opisywanym przez Teofanesa konflikcie na wschodzie nie ma właściwej 
strony (bo być jej nie może) – zarówno Abbasydzi, podważający zastany 
ład, znosząc się z niewolnikami i pozwalając im na morderstwa i grabieże, 
jak i Umajjadzi, mimo widocznej przewagi militarnej pozbawieni łaski 
zwycięstwa – to ludzie skazani na klęskę, zarówno w perspektywie ziem-
skiej, jak i wiecznej. Warto jednocześnie nadmienić, co zostanie jeszcze 
podniesione na kolejnych stronach niniejszego podrozdziału, korelację 
jaka zachodzi pomiędzy pojawiającymi się w literaturze muzułmańskiej 
i chrześcijańskiej oskarżeniami wobec Marwana II o niewierność sa- 
memu islamowi, a wzmiankowanym powyżej fragmentem. W Koranie, 

491  Trzy, a może nawet pięciokrotna, chociaż oczywiście kwestia ta nadal jest przed-
miotem dość ożywionej dyskusji. Niektórzy spośród badaczy uznają, że Marwan nie był 
w stanie zebrać tak wielkiej armii, ze względu na ograniczenia logistyczne – najpraw-
dopodobniej większość jego wojsk pochodziła z Syrii i al-Dżaziry – H. K e n n e d y, 
The Early Abbasid Caliphate. A Political History, Abingdon-on-Thames 2016, s. 47–48 
[reedycja – pierwsze wydanie z 1981 r.).

492  Odwołanie do Sodomy w tym miejscu nie ma związku z najczęściej podnoszonym 
znaczeniem, ale dotyczy bezbożności rozumianej jako wyznawanie przez Izrael innych 
bogów niż Jeden Prawdziwy i należy je łączyć z innym fragmentem tej samej księgi 
Powtórzonego Prawa – 29, 22–25.

493  Pwt, 32,30–33. We wskazanej perykopie została wspomniana oczywiście skała 
Izraela, ludu wybranego, jednocześnie zaś Bóg, będący dla tego ludu skałą. Skała, która 
nie byłaby „nasza”, oznacza zarówno fałszywe wybranie ludu, jak i fałszywego Boga, któ-
rego ów lud miałby wyznawać. Szerzej na temat znaczenia hebrajskiego czasownika ṣûr 
(skała), równoznacznego w tym fragmencie w Księdze Powtórzonego Prawa z JHWH 

– U. S z w a r c, Skała Izraela w świetle wiersza Pwt 32,30, RT.KUL 50. 1, 2003, s. 29–38.



Rozdział III. Wizerunek władców muzułmańskich w Chronografii… 335

w rozdziale 8 (Al-Anfal – Łupy) znajdujemy powtórzoną dwukrotnie 
obietnicę daną przez Allaha jego wyznawcom – jeżeli będą prawowierni, 
to pokonają znacznie liczniejszych wrogów494. Była to zaś, z racji na swój 
praktyczny wymiar, jedna z najczęściej przytaczanych sur495. Zważywszy 
na pojawiające się w literaturze przedmiotu, a omówione w pierwszym 
rozdziale, teorie na temat korzystania przez Teofanesa z chrześcijańskich 
źródeł proweniencji syryjskiej, której autorzy mogli być znacznie lepiej 
zaznajomieni z islamem niż bizantyński Chronograf, warto wziąć pod 
uwagę możliwość podobnej interpretacji, pamiętając jednocześnie, że 
zarówno chrześcijanie, jak i muzułmanie korzystali z wielu podobnych 
kodów kulturowych, związanych z religią objawioną.

Uzupełnieniem powyższego opisu jest relacja z AM 6241, w której Teo
fanes skupił się na ekstraordynaryjnych wydarzeniach naturalnych zwia-
stujących klęski muzułmanów. We fragmencie tym wspomniał bowiem 
o potężnych trzęsieniach ziemi w Syrii oraz Mezopotamii, czyli centrum 
państwa islamskiego oraz o zwierzętach mówiących ludzkim głosem 
(λαλοῦν ἀνθρωπίνῃ φωνῇ), o wyglądzie muła – ἀνῆλθε ζῶον μουλικόν496. 
Wszystkie te znaki miały zapowiedzieć napaść jaka miała Arabów spotkać 
ze strony „ludu z pustyni” (προμηνύον τε ἔθνους ἐπιδρομὴν ἐκ τῆς ἐρήμου 
κατὰ τῶν Ἀράβων, ὃ καὶ γέγονεν)497. Warto w tym miejscu przypomnieć to, 
co Teofanes napisał w relacji z roku AM 6240 o Alidach i Haszymitach, 

494  Koran 8, 65–66, za tłumaczeniem J ó z e f a  B i e l a w s k i e g o: 65 O proroku! 
Pobudzaj wiernych do walki! Jeśli wśród was jest dwudziestu cierpliwych, to zwyciężą 
dwustu; a jeśli jest stu wśród was, to oni zwyciężą tysiąc niewiernych, ponieważ oni są 
ludźmi, którzy nie rozumieją. 66 Teraz ulżył wam Bóg; On wie, że jesteście słabi. A więc 
jeśli będzie wśród was stu sprawiedliwych, to oni zwyciężą dwustu; a jeśli będzie was tysiąc, 
to oni zwyciężą dwa tysiące – za pozwoleniem Boga. Bóg jest przecież z cierpliwymi!

495  Co nie znaczy, że była ona przestrzegana. Jak konkluduje swoje opracowanie na 
temat znaczenia tej sury dla życia społecznego pierwszych muzułmańskich zdobywców 
Manuel Enrique L ó p e z  B r e n e s – El Fraude con los Al-Anfal (Los Botines) de 
guerra en los primeros tiempos del Islam, RevE 28, 2018, s. 15: no obstante estas condenas 
y prohibiciones, muchos líderes militares musulmanes en las más diversas campañas por 
las conquistas en los siglos subsiguientes, encontraron formas para burlar la vigilancia y los 
controles y así logar dejarse fraudulentamente parte de los al-Anfal (los Botines) de guerra.

496  Te o f a n e s, AM 6241, s. 426.16–24.
497  Te o f a n e s, AM 6241, s. 426.25–26.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…336

którzy mieli przed Umajjadami ukryć się właśnie w niedostępnych, bez- 
ludnych miejscach Małej Arabii. Należy również zwrócić uwagę na 
miejsce, w którym umieszczona została relacja dotycząca muzułmanów, 
w AM 6241 – pomiędzy wzmiankami o narodzinach a koronacją Kon- 
stantyna V, które to wydarzenia dla Teofanesa nie zwiastowały niczego 
dobrego, biorąc pod uwagę jego stosunek do całości panowania tegoż 
cesarza498.

W relacji Chronografii dotyczącej roku AM 6241 znajduje się jeszcze 
jeden fragment, podsumowujący niejako (i uzupełniony przez wzmian-
ki w AM 6242 i AM 6243) bunt, który doprowadził do przejęcia wła-
dzy przez Abbasydów. Zaczyna się od opisu losu Marwana, który został 
schwytany i zamordowany w Egipcie. Znajduje się też tu niepozostawiają- 
cy wątpliwości, co do oceny władzy Umajjadów, fragment podsumowu- 
jący panowanie ostatniego kalifa tej dynastii. Wspominałem o nim 
w poprzednim podrozdziale, ale by zrozumieć sposób budowania narra-
cji na temat abbasydzkiej rewolucji, należy w tym miejscu wyszczególnić 
kilka istotnych elementów zawartych w tym passusie. Teofanes podkreślił 
m.in., że Marwan przez ostatnie sześć lat swoich rządów doprowadził Syrię 
do kompletnej ruiny. Wszystkie znaczące miasta syryjskie, prócz Antiochii, 
utraciły mury obronne. Ostatni Marwanida wprowadził więc kraj przez 
siebie zarządzany w kryzys gospodarczy i militarny, jednakże jego pano-
wanie miało według bizantyńskiego chronografa także negatywny wymiar 
religijny. Syna Muhammada ibn Marwana identyfikował jako przynależ-
nego do sekty epikurejczyków, zwanych automatystami. Chociaż współ-
czesne badania, także literatury patrystycznej, wskazują na daleko głębsze 
zrozumienie idei hēdonē niż tylko poszukiwania prostej przyjemności, 

498  Zmiany te, dotyczące nie tylko ogólnie znanego problemu ikonoklastyczne-
go, ale związane z kluczowymi reformami dogmatycznymi, jak np. wiara w świętych 
obcowanie (jak zauważył ostatnio Dirk K r a u s m ü l l e r, dowodząc, że w ostatnich 
latach panowania cesarza odrzucił on wiarę we wstawiennictwo świętych – Contextu-
alizing Constantine V’s radical religious policies: the debate about the intercession of the 
saints and the ‘sleep of the soul’ in the Chalcedonian and Nestorian churches, BMGS 39. 1, 
2015, s. 25–49) pozwalały Teofanesowi i innym historykom ikonodulskim uznawać 
Konstantyna V za osobę podważającą prawdziwą ortodoksję nie tylko w kontekście czci 
oddawanej ikonom, ale w znacznie głębszym znaczeniu teologicznym.



Rozdział III. Wizerunek władców muzułmańskich w Chronografii… 337

uwzględniając kwestie umiaru, równowagi i spokoju w jej zażywaniu499, 
to jednak powszechne było pojmowanie epikureizmu jedynie w nega-
tywnym świetle, na który też nie bez wpływu były oskarżenia o ateizm 
(błędne, bowiem Epikur uznawał istnienie bóstw, ale stwierdzał jednocze-
śnie, że nie interesują się one sprawami ludzkimi)500. Niezależnie od tego 
co dokładnie miał na myśli Wyznawca, to jak zauważył słusznie Olof 
Heilo at least it does not seem to imply that the caliph was a pious Muslim501. 
Ten oskarżycielski wydźwięk fragmentu Chronografii potwierdza kolej-
ny, gdzie Teofanes zarzucił Marwanowi explicite kontakty z poganami 
i ich bezbożnością, informując o związkach kalifa z ośrodkiem w Harran, 
tzw. harranitami, odwołującymi się ponoć do osiągnięć wygnanej w 529 r. 
Akademii Platońskiej. Miasto, uczynione przez Marwana II jedną ze 
stolic jego władztwa502, stało się miejscem ukrycia części z reprezen-
tantów Akademii. Kontynuatorzy ich idei identyfikowani byli z grupą 

„Sabejczyków z Harranu” (nie oznacza to, że byli faktycznie Sabejczykami), 
których na islam próbował nawrócić jeszcze abbasydzki al-Ma‘mun503.

499  Wśród tych autorów patrystycznych, którzy wykazywali pewną dozę zrozumie- 
nia, może nieprecyzyjnego i zniekształconego nieco, dla idei epikurejskich, wymienić 
można m.in. Orygenesa, Dionizjusza z Aleksandrii, Hieronima i Augustyna, a także 
Grzegorza z Nyssy czy Grzegorza z Nazjanzu. Więcej na ten temat: I.I.E. R a m e l l i, 
The Rejection of the Epicurean Ideal of Pleasure in Late Antique Sources: Not Only Mis-
understandings, Mir 18, 2014, s. 7–21.

500  Jak skomplikowana filozoficznie jest to kwestia udowadnia m.in.: D. O b b i n k, 
The Atheism of Epicurus, GRBS 30, 1989, s. 187–223.

501  O. H e i l o, Seeing Eye to Eye…, s. 109, przyp. 625.
502  Wcześniej, oprócz wspomnianej w tekście głównym szkoły, Harran znany był 

jako istotny umajjadzki ośrodek menniczy: W.A.R.A. H e m i m y, A rare Umayyad Fals 
minted at Harran bearing the image of Caliph Abdel-Malik Ibn Marwan, [in:] Proceed-
ings of The 2nd International Conference on Research in Humanities and Social Sciences, 
Rome 2019, https://www.dpublication.com/abstract-of-2nd-icrhs/s-a470/ [dostęp: 
10.05.2021 r.].

503  Do sabejskiego dziedzictwa z Harranu odwoływano się jednak także ponad 
sto lat później w Bagdadzie: A.M. R o b e r t s, Being a Sabian at Court in Tenth-Cen-
tury Baghdad, JAOS 137. 2, 2017, s. 253–277. O neoplatońskich korzeniach wspólnoty 
z Harranu zob. m.in.: D. P i n g r e e, The Ṣābians of Ḥarrān and the Classical Tradi-
tion, IJCT 9, 2002, s. 8–35. Podstawowe poglądy dotyczące samego pojęcia „Sabej-
czycy” w spuściźnie muzułmańskiej zob.: F. d e  B l o i s, Sabians, [in:] Encyclopaedia 
of the Qur‘an, vol. IV, eds J.D. M c A u l i f f e, E. v a n  D o n z e l, W.P. H e i n r i c h s, 

https://www.dpublication.com/abstract-of-2nd-icrhs/s-a470/


Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…338

Tym samym ostatni Umajjada oskarżony został tu nie tyle o popieranie 
religii podważającej idee chrześcijaństwa, islamu, ale brak szacunku dla 
tejże, oficjalnego wyznania swojego państwa. Warto zwrócić na to uwagę 

– jedną z przyczyn jego niepowodzeń według bizantyńskiego chronografa 
było więc odstępstwo od własnej religii, choćby niezgodnej z doktryną 
chrześcijańską i kwestionowanie w ten sposób hierarchicznego porządku 
panującego na świecie, nawet jeżeli nie był on zgodny z bizantyńskim, 
uznającym cesarza za reprezentanta Boga na ziemi. Relacje poddające 
w wątpliwość prawowierność Marwana, nawet w islamskim wymiarze 
tego słowa, pojawiają się nie tylko w bizantyńskim kręgu cywilizacyjnym, 
ale na przykład w syryjskim. Dla przykładu Michał Syryjczyk utrzymy-
wał, że Marwan w ogóle nie wierzył w Boga504. Sugestia, że kalif odcinał 
się od swoich własnych korzeni wzmocniona została zresztą wzmianką 
o niezliczonych ilościach Arabów, którzy zginęli podczas jego panowania. 
Warto w tym kontekście pamiętać ustalenia współczesnych badaczy, którzy 
podkreślają m.in., że po stronie ibn Muhammada walczyły jego prywatne 
formacje, w części w ogóle niearabskie505.

Ten negatywny wizerunek ostatniego umajjadzkiego kalifa nie wpły-
nął jednak w żaden sposób na budowany przez Teofanesa obraz nowej 
dynastii. We fragmencie z AM 6241, który został poświęcony przejęciu 
władzy przez Abbasydów, autor Chronografii podkreślił przede wszystkim, 
że doszło do podziałów. Z opisu można wywnioskować po pierwsze, że 

„rebelianci” spod czarnych znaków porozdzielali pomiędzy siebie, niczym 
łupy, poszczególne krainy zdobyte na Umajjadach506. I tak w Egipcie pa- 

G. L e c o m t e, Leiden–Boston 2004, s. 511–512; T. F a h d, Ṣābi’a, [in:] EI2, vol. VIII, 
eds C.E. B o s w o r t h, E. v a n  D o n z e l, W.P. H e i n r i c h s, G. L e c o m t e, Lei- 
den 1995, s. 675–678.

504  M i c h a ł  S y r y j c z y k, II, s. 508.
505  Na temat tychże, także słowiańskich, cieszących się ponoć wyjątkową estymą 

Marwana II zob.: Kh. ‘ A t h a m i n a, Non-Arab Regiments…, s. 368–373.
506  Czytając te fragmenty Teofanesa o niemal rodzinnym podziale włości poprzednie-

go rodu panującego, przypomina się esej pióra Claude’a C a h e n a, w którym podkreślił 
kilkukrotnie, że nigdy nie było jego zamiarem sprowadzenie dyskusji o rewolucji abba-
sydzkiej do kwestii rodzinnych, niemniej jednak wydarzenia te mogły być przykładem 
sytuacji, w której efekt przekroczył początkowe intencje inspiratorów (zemstę), a to co dla 
Abbasydów było jedynie środkiem do osiągnięcia celu (czyli ambicje Chorasańczyków), 



Rozdział III. Wizerunek władców muzułmańskich w Chronografii… 339

nowanie rozpoczął Salim (τὸν δὲ αὐτὸν Σαλὶμ τῆς Αἰγύπτου ἄρχειν), syn 
Alima (Salih ibn Ali), czyli ten, który według bizantyńskiego historyka 
był jednym z organizatorów powstania, dowodził alidzkimi uciekiniera-
mi przed umajjadzkimi prześladowaniami, wiele lat ukrywał się i to on 
właśnie wysłał Abu Muslima do Persji. W Syrii władcą został Abdel (καὶ 
τῆςμὲν Συρίας στρατηγεῖν ἔταξαν Ἀβδελᾶν, τὸν υἱὸν τοῦ Ἀλὶμ καὶ ἀδελ-
φὸν τοῦ Σαλίμ), syn Alima (‘Abdallah ad-Dżafar), natomiast Abdel, brat 
Aboulabasa (czyli Abu ‘Abbas as-Saffah) w Mezopotamii (τὸν δὲ Ἀβδελᾶν, 
τοῦ Ἀβουλαβᾶς ἀδελφὸν ἀπ’ ἐκείνου ἔχοντα τὸν κλῆρον τῆς ἀρχῆς ἐπὶ τῆς 
Μεσοποταμίας ἔταξαν)507. Warto zwrócić uwagę, że ostatni z wymienionych 
według Teofanesa właściwie nie został wybrany na nowego kalifa, ale 
wylosowany przez zgromadzonych w Samarii i Trachonitis (wschodnia 
Jordania) przedstawicieli rodu Abbasydów jako najwyższy władca (οἱ δὲ 
λοιποὶ ἀθροισθέντες κατὰ τὴν Σαμάρειαν καὶ Τραχωνίτιδα χώραν κλήρῳ 
τὴν ἀρχὴν ἀπένειμαν τῷ Ἀβουλαβᾶς)508. Pewien brak kontynuacji władzy 
Chronograf zauważa również w kontekście zagarnięcia wszelkich skarbów 
Marwana II i przewiezienia ich do Persji, do perskich sojuszników as-
Saffaha, gdzie nowy kalif ustanowił swoją siedzibę (ἐν Περσίδι κεκάθικεν, 
μετατεθείσης ὑπ’ αὐτοῦ καὶ τῶν συμμαχησάντων Περσῶν ἀπὸ Δαμασκοῦ τῆς 
ἀρχῆς, καὶ πάντων τῶν συλληφθέντων θησαυρῶν)509. Faktycznie, abbasydzki 
władca sprawował władzę z Iraku, najpierw z Kufy, następnie z al-Ha-
szimiji w irackim Anbarze510 (Bagdad to dopiero dzieło al-Mansura)511.

stało się prawdziwą przyczyną sukcesu (i problemem do rozwiązania): Points de vue 
sur la «Révolution ‘abbâside», RH 230. 2, 1963, s. 336.

507  Te o f a n e s, AM 6241, s. 425.19–23.
508  Te o f a n e s, AM 6241, s. 425.16–18. Z punktu widzenia Teofanesa mogło się 

to wydawać całkowitą aberracją, natomiast zgodnie z podnoszonymi przez środowiska 
abbasydzkie zasadami wyboru przywódcy, czyli al-rida min al-Muhammad (wybrany 
z rodziny Proroka przez muzułmanów, w żaden sposób nienarzucony) oraz al-kitab 
wa’l-sunna (zgodnie z Księgą i Tradycją, wyłącznie na podstawie prawa danego przez 
Boga), już nie. Na temat tychże zasad zob.: A. M a r s h a m, Rituals of Islamic Monar-
chy…, s. 183–191.

509  Te o f a n e s, AM 6241, s. 425.23–26.
510  O skomplikowanej relacji pomiędzy Abbasydami a miastem Kufa zob. m.in.: 

J. L a s s n e r, The Shaping of ‘Abbasid…, s. 139–162.
511  Wśród powodów decyzji o wybudowaniu nowej stolicy w centrum Iraku wymienia 

się najczęściej doskonałe położenie geograficzne. Nie bez znaczenia było uniezależnienie 



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…340

Zasugerowana przez Teofanesa, w kontekście wyboru nowego ośrodka 
centralnej władzy, zmiana nie była tak gwałtowna, jednakże tu warto nad-
mienić, że podobnie rzecz prezentowana była w źródłach muzułmańskich, 
a z weryfikacją trzeba było poczekać do czasów współczesnych i zastoso-
wania nowych metod badawczych512. Podkreślanie perskości wydaje się być 
elementem szerszej idei Teofanesa, zgodnie z którą władza przejęta przez 
Arabów wracała w jego czasach z powrotem do Persów (na wschodzie, co 
mogło dawać nadzieję na powrót cesarstwa na ziemie zachodnie muzuł-
mańskiego imperium), jednakże może być równie dobrze reminiscencją 
bieżących obserwacji polityki prowadzonej przez abbasydzkich kalifów. 
Nie od dziś toczy się chociażby debata na temat bagdadzkich realizacji 
al-Mansura (Miasta Pokoju) i wzorców jakie przyświecały tej konstruk- 
cji, łączonej z podobnymi przedsięwzięciami budowlanymi w kręgu kultury 
irańskiej, a nawet społeczeństw środkowoazjatyckich513. Tu jednak czuję 
się zobowiązany przypomnieć, że wpływy perskie obecne były również 
w architekturze umajjadzkich „pustynnych” zamków514. Inna kwestia, to 
sama praktyka władzy. O ile Umajjadów podejrzewano wielokrotnie 

się od irackiego południa, którego mieszkańcy w jakiejś mierze sprzyjali Alidom. Oczy-
wiście w narracjach popierających Abbasydów, musiały pojawić się elementy podkreśla-
jące szczególnie przemyślaną decyzję, motywowaną osobistym intelektem al-Mansura: 
ibidem, s. 163–183.

512  Dobrym przykładem są tu badania prowadzone nad historią irackich Żydów, 
gdzie na podstawie analizy gaonów, czyli honorowych przydomków rabinów, można 
było podważyć dotychczasową opinię o porzuceniu przez te wspólnoty zajęć rolniczych 
w związku z szybką urbanizacją regionu po zwycięstwie Abbasydów i przeniesieniu tam 
centrum administracyjnego państwa. Okazuje się, że wielu przedstawicieli żydowskiej 
diaspory pozostało przy swoich dotychczasowych zajęciach, a zaangażowanie się w bar-
dziej dochodowe, handel i rzemiosło, nie dotyczyło tak dużej części populacji, jak do tej 
pory sądzono: Ph.I. A c k e r m a n-L i b e r m a n, Revisiting Jewish Occupational Choice 
and Urbanization in Iraq under the Early Abbasids, JH 29. 2, 2015, s. 113–135.

513  Więcej: Ch.I. B e c k w i t h, The Plan of the City of Peace. Central Asian Iranina 
Factors in Early ‘Abbāsid Design, AO.ASH 38. 1/2, 1984, s. 143–164. Tam także prezen-
tacja głównych tez zaangażowanych w dość ostrą dyskusję naukową na ten temat.

514  Oczywistym wydaje się, że w pełni ukształtowana kultura i sztuka abbasydzka 
pełna była odniesień nie tylko do dziedzictwa perskiego, ale także chrześcijańskiego 
czy hellenistycznego: E.R. H o f f m a n, Beween East and West. The Wall Paintings 
of Samarra and the Construction of Abbasid Princely Culture, Muq 25, 2008, s. 107–132.



Rozdział III. Wizerunek władców muzułmańskich w Chronografii… 341

o uleganie wpływom bizantyńskim, to Abbasydów faktycznie łączy się 
z pewnym odejściem od koncepcji kalifa jako pierwszego wśród wiernych 
i powrotu do zakorzenionych na wschodzie wzorców monarchii per-
skiej. Zmiany, odwołujące się do Sasanidów, wprowadzające m.in. pewne 
oddzielenie władcy od reszty ludzi, np. poprzez skomplikowany cere- 
moniał dworski, przebiegały jednak w „duchu islamu” i religia była często 
uzasadnieniem dla takich działań515. Nie znaczy to jednak, że w historio-
grafii muzułmańskiej nie pojawiają się wątki sugerujące, że przyczyną, 
dla której Abbasydzi ulegli czarowi monarchii był przykład bizantyński. 
Cesarskich posłów obwiniano o zły wpływ na pierwszych kalifów nowej 
dynastii, zwłaszcza al-Mansura516.

Reasumując, bizantyński autor po pierwsze przedstawił zwycięstwo 
potomków Abbasa jako całkowitą zmianę sposobu sprawowania wła-
dzy, rozczłonkowania kalifatu i rozbicia go na kilka domen. Ten podział, 
pewien rodzaj anarchii przedstawiony przez Teofanesa, może być remi-
niscencją rzeczywistego politycznego zamieszania na wschodnich tere-
nach imperium muzułmańskiego w połowie VIII w. Wystąpienie Abu 
Muslima nie było wszak jednym w tym okresie, dość wspomnieć wcze-
śniejsze powstanie alidzkie, którego przywódcą był ‘Abdallah ibn Mu‘a- 
wija, bunty charydżyckie517, czy dekompozycję obozu proabbasydzkiego 

515  Zagadnienia te omówił szczegółowo: M.R. F i g u e r o a, Religión y Estado du- 
rante la dinastía abasí. El califato de al-Mansur, CEAA 40. 1, 2005, s. 57–87.

516  Relacje dotyczące pierwszych kontaktów abbasydzko-bizantyńskich i obecne 
w historiografii muzułmańskiej sugestie ich rzekomo negatywnego oddziaływania na 
kalifów omówił m.in. Alexandre M. R o b e r t s  w: Al-Mansūr and the Critical Ambas-
sador, BEO 60, 2011, s. 145–160.

517  Mimo że część badaczy podejrzewa, iż charydżyci w jakiejś liczbie poparli rewo-
lucję abbasydzką, to jednak powstania tych wspólnot wybuchały także po przejęciu 
władzy przez dom ‘Abbasa. Zob. zwłaszcza tekst Laury Ve c c i a  Va g l i e r i  dotyczący 
działań charydżytów wobec pierwszych Abbasydów: Le vicende del khārigismo in epoca 
abbaside, RSO 24, 1949, s. 31–44; oraz krótkie omówienie znaczenia charydżytów 
w okresie wczesnoabbasydzkim pióra Williama M o n t g o m e r y ’ego Wa t t a: The 
Significance of Khārijism under the ‘Abbāsids, [in:] i d e m, Early Islam. Collected articles, 
Edinburgh 1990, s. 135–139. Ostatnio przeglądu źródeł względem udziału charydżytów 
w ruchu abbasydzkim dokonał Yousef B e n n a j i, zob.: Echoes of the Fall of the Uma-
yyads in Traditional and Modern Sources: A Case Study of the Final Eight Years of the 



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…342

praktycznie natychmiast po przejęciu władzy przez nową dynastię518. Także 
badania szczegółowe, dotyczące administracji prowincjonalnej służącej 
pierwszym Abbasydom, wykazały, że wbrew wynikającemu z większości 
źródeł muzułmańskich przekonaniu o centralizacji władzy i pewnym auto-
rytaryzmie pierwszych abbasydzkich kalifów519, w rzeczywistości doszło 
do rozluźnienia kontroli nad prowincjami. Nowi administratorzy musieli 
szukać porozumień z lokalnymi elitami, warunki tychże były ustalane 
w zależności od miejscowej sytuacji. Wpływ na taki rozwój wypadków 
miał poniekąd sam al-Mansur, który chcąc zabezpieczyć sukcesję swojemu 
synowi, a mając niezbyt pozytywne doświadczenia w związku aspiracjami 
innych członków swojej rodziny, nie chciał tychże zbyt mocno wzmacniać 
przekazaniem znaczniejszych prowincji. Stąd rolę namiestników przej-
mowali często mawali samego kalifa, niemający jednak odpowiedniego 

Umayyad Empire with Some Reference to Gramsci’s Theory of Cultural Hegemony, PhD 
Thesis, University of Exeter 2015, s. 129–136.

518  Oprócz wzmianek kronikarskich, dowodem tych podziałów jest materiał numi-
zmatyczny, gdyż praktycznie każda z tych grup próbowała zaakcentować swoją odrębność 
(również terytorialną?) poprzez własne emisje monet: C. Wu r t z e l, The Coinage of the 
Revolutionaries in the Late Umayyad Period, ANSMN 23, 1978, s. 161–199. Warto też 
pamiętać, że śmierć ‘Abdallaha ibn Mu‘awiji (najpierw pokonanego przez wojska Amira 
ibn Dubara, wysłane przez Marwana II, następnie zamordowanego przez Abu Mus-
lima, zwolennika Abbasydów) nie zakończyła ruchu, powstała sekta wierząca w jego 
powrót, której zwolennicy obecni byli m.in. w Persji: W.F. Tu c k e r, ‘Abd Allāh Ibn 
Mu’āwiya and the Janāḥiyya: Rebels and Ideologues of the Late Umayyad Period, SIsl 51, 
1980, s. 39–57.

519  Wpływ na to miał z pewnością system zarządzania prowincjami centralnymi, 
z Bagdadem na czele, zabezpieczonymi licznymi koloniami wojskowymi wokół stolicy. 
System ten powstał w związku z doświadczeniami al-Mansura względem zagrożenia dla 
jego władzy zarówno z zachodu, z Syrii, jak i wciąż wrzących różnymi ideami politycz-
nymi i religijnymi Kufy i Basry na południu: J. L a s s n e r, Provincial Administration 
under the Early ‘Abbāsids. The Ruling Family and the Amṣār of Iraq, SIsl 50, 1979, s. 21–35. 
Zapewniając sobie w ten sposób kontrolę nad prowincjami centralnymi i bezpieczeństwo, 
poprzez nadawanie ziem zaufanym ludziom, będącym blisko dworu, w perspektywie 
długoterminowej doprowadzono do sytuacji, w której istotne było samo posiadanie 
ziemi dzięki wpływom w rządzie, a nie umiejętności zarządzania majątkami, co zaowo-
cowało ostatecznie upadkiem źle prowadzonej gospodarki rolniczej na tych terenach: 
M. C a m p o p i a n o, State, Land Tax and Agriculture in Iraq from the Arab Conquest 
to the Crisis of the Abbasid Caliphate (Seventh-Tenth Centuries), SIsl 107. 1, 2012, s. 1–37.



Rozdział III. Wizerunek władców muzułmańskich w Chronografii… 343

zaplecza ani autorytetu do sprawowania silnej władzy520. Hugh Kennedy 
wykazał np. spore różnice w zasadach zarządzania takimi prowincjami 
jak Mosul, czy Egipt. Zauważył, że dopóki państwo nie było wstrząsa- 
ne dłuższymi konfliktami o dziedzictwo po zmarłym kalifie, wspomniane 
powyżej kwestie braku jakiegoś standardu w zarządzaniu prowincjami 
nie stanowiły problemu. Jednak po śmierci Haruna ar-Raszida i długiej 
wojnie domowej, system ten przestał funkcjonować prawidłowo521, na 
co wskazał poniekąd też Wyznawca. Wracając zatem do Chronografii 

– drugim wnioskiem Teofanesa wydaje się być konstatacja, zgodnie z którą 
po rewolucji abbasydzkiej doszło de facto do upadku władzy arabskiej, tę 
zaś znów na czele wschodniego mocarstwa, konkurującego tradycyjnie 
z cesarstwem, zastąpili Persowie. Podobne sugestie, podkreślające perskość 
nowej dynastii panującej odnajdziemy również w historiografii syryjskiej, 
m.in. w kronice z Zuqnin522. Uzupełnieniem tej konstatacji są z pewnością 
wzmianki znajdujące się w kolejnym rocznikowo AM 6242, gdzie Teo
fanes opisał bunty, jakie wybuchły przeciwko Abbasydom, a zakończyły 
się po przybyciu (i prawdopodobnej prezentacji w głównych ośrodkach 
syryjskich) zabalsamowanej głowy Marwana523 (o którego śmierci Chro
nograf napisał jeszcze w AM 6241). Pierwszym buntem było powstanie 
mieszkańców Chalkis, wymierzone przeciwko Maurophoroi, których 
Teofanes zdecydowanie łączy z Persami, zakończone wymordowaniem 
czterech tysięcy rebeliantów na terytorium Emesy524. Drugim walki 

520  Dość dobrym przykładem wydaje się być podejście kalifa do oddawania zarządu 
nad tradycyjnie istotnymi z punktu widzenia religijnego Mekką i Medyną: J. L a s s n e r, 
Provincial Administration under the Early ‘Abbāsids: Abū Ja’far al-Manṣūr and the 
Governors of the Ḥaramayn, SIsl 49, 1979, s. 39–54. O niemal zinstytucjonalizowaniu 
praktyki posługiwania się klientami w administracji państwowej, w wyniku czego tracili 
przede wszystkim przedstawiciele wpływowych rodów arabskich, wprowadzonej przez 
al-Mansura zob.: i d e m, The Shaping of ‘Abbasid Rule…, s. 91–115.

521  H. K e n n e d y, Central Government and Provincial Élites in the Early ‘Abbāsid 
caliphate, BSOAS 44. 1, 1981, s. 26–38.

522  Fenomen ten omówiła ostatnio Jessica Sylvan M u t t e r: By the Book: Conversion 
and Religious Identity in Early Islamic Bilād al-Shām and al-Jazīra, PhD Thesis, The 
University of Chicago 2018, s. 66–67.

523  Te o f a n e s, AM 6242, s. 427. 6–7.
524  Te o f a n e s, AM 6242, s. 427. 3–5.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…344

Kajsytów w Arabii, których spotkał ten sam los525. Wzmianki u Teofanesa 
na ten temat są widoczną reminiscencją tradycji syryjskich526. Takie opisy 
znaleźć można zarówno w Chronografii roku 1234527, jak i u Agapiusza528. 
Podobnie, jak o zakończeniu powstań po „prezentacji” ciała zamordowa-
nego Marwana529. Ciekawe, że prześladowania antyumajjadzkie dotknę-
ły również chrześcijan, którzy popierali poprzednią dynastię, o czym 
Teofanes wspomniał pod AM 6243, opisując wydarzenia w Antipatris, 
gdzie doszło do aresztowania i wymordowania grupy chrześcijańskiej530. 
Podobne bunty będą charakteryzować praktycznie cały opisany w Chro
nografii okres panowania Abbasydów, poczynając od omówienia przejęcia 
władzy przez al-Mansura, który musiał zmagać się, oprócz rozruchów 
sekciarskich, po prostu z powstaniem Maurophoroi, noszących czerń, 
czyli tych, których należałoby uznać za twórców abbasydzkiego sukcesu 
podczas rebelii przeciw Umajjadom. O powstaniu wspomniał m.in. w AM 
6252531, a miało do niego dojść w Dabekon, czyli Dabik, na północ od 
Aleppo, od kalifatu Mu‘awiji tradycyjnym miejscu koncentracji wojsk 
arabskich, podejmujących wyprawy na cesarstwo bizantyńskie532.

Opisy problemów wewnętrznych kalifatu pod władaniem Abbasydów 
w Chronografii pojawiają się kilkukrotnie, a na dobrą sprawę kończą też 
kronikę, znajdując się w relacjach z AM 6301 oraz AM 6304. Przekaz 
rozpoczyna się od wzmianki o śmierci Haruna ar-Raszida, z podkreśle- 
niem miejsca dokonania żywota – wewnętrznej Persji, zwanej Chorasa- 
nem. To dość istotny detal, bowiem już wcześniej Teofanes zaznaczał, że 
to właśnie w tamtym regionie wybuchł bunt przeciwko władzy Abbasydów. 

525  Te o f a n e s, AM 6242, s. 427. 5–6.
526  Oczywiście również muzułmańskich, z rebeliami Abū al-Ward’a, namiestnika 

Kinnasrinu oraz Abu Muhammada al-Sufjaniego, praprawnuka Mu‘awiji na czele: 
P.M. C o b b, White Banners. Contention in ‘Abbasid Syria, 750–880, Albany (NJ) 2001, 
s. 43–66.

527  Kronika do 1234 r., s. 260.16–17.
528  A g a p i u s z, s. 530–531.
529  Kronika do 1234 r., s. 259.20–21; A g a p i u s z, s. 529.
530  Te o f a n e s, AM 6243, s. 427.12–14.
531  Te o f a n e s, AM 6252, s. 431.28–34.
532  R. D u s s a u d, Topographie historique de la Syrie antique et médiévale, t. IV, 

Paris 1927, s. 474, https://books.openedition.org/ifpo/3704#text [dostęp: 10.05.2021 r.].

https://books.openedition.org/ifpo/3704#text


Rozdział III. Wizerunek władców muzułmańskich w Chronografii… 345

W AM 6297 Chronograf napisał, że w Persji zaczęło się powstanie, 
a Harun ar-Raszid był zmuszony wyruszyć tam, by stłumić rebelię533. 
Według części badaczy Teofanesowy opis wyolbrzymiał problem534 – kalif 
faktycznie musiał udać się do Rajj, by wyjaśnić kwestię przekraczającego 
swoje kompetencje ówczesnego namiestnika Chorasanu Alego ibn Isy 
ibn Mahana, który będąc jednocześnie jednym z liderów abna al-dawla 
(„synowie dynastii”), elitarnej formacji wywodzącej się z Chorasańczyków, 
którzy uczestniczyli w buncie z lat 749–750 i stanowili istotną część 
warstwy rządzącej w Bagdadzie535, zaczął uciskać ludzi ciężkimi podat-
kami, korzystając z pozyskanych sum w prywatnych celach i groma-
dząc w ciągu swoich rządów w Persji ogromną fortunę. Nie było jednak 
mowy o otwartej rebelii całego regionu, przynajmniej nie w większym 
stopniu niż zwykle. Należy bowiem zauważyć, że mimo pokutującego 
w powszechnej świadomości przekonania, iż wschodnia prowincja była 
jakimś szczególnym rezerwuarem sił i poparcia dla Abbasydów, to bada-
nia przeprowadzone na ten temat już kilkadziesiąt lat temu wykazały, że

533  Te o f a n e s, AM 6297, s. 481.7–8.
534  Wzmianka o problemach wewnętrznych w kalifacie faktycznie posłużyła 

Teofanesowi do przedstawienia ówczesnych sukcesów Bizantyńczyków w starciach 
z muzułmanami. Chronograf explicite wspominał o wykorzystaniu okazji przez Nicefora, 
odbudowaniu zniszczonych wcześniej przez Abbasydów twierdz w Ancyrze w Gala-
cji, Tebasy i Andrasos, a także wysłaniu ekspedycji do Syrii, która wszakże w relacji 
Bizantyńczyka nie odniosła żadnych sukcesów, a jednocześnie zakończyła się licznymi 
stratami wśród cesarskiej armii. W rzeczywistości, najprawdopodobniej wyprawa dotarła 
jedynie do Cylicji, a nie Syrii, Bizantyńczykom udało się spustoszyć okolice Mopsuestii 
i Anazarbos, a także wziąć jeńców w pobliżu Tarsu. Wzmiankują na ten temat zarówno 
źródła arabskie (Ta b a r i, II, 273), jak i syryjskie M i c h a ł  S y r y j c z y k, III, s. 16).

535  Warto pamiętać, że termin ten znalazł szersze zastosowanie dopiero w czasie 
wojny domowej po śmierci Haruna ar-Raszida, kiedy to większość członków formacji 
stanęła po stronie kalifa al-Amina, przeciwko ostatecznemu zwycięzcy al-Ma‘muno-
wi (J.P. Tu r n e r, The abnā’ al-dawla: The Definition and Legitimation of Identity 
in Response to the Fourth Fitna, JAOS 124. 1, 2004, s. 1–22). Kiedy ten ostatni przejął 
władzę, ludzie z abna zostali zastąpieni przez jego osobistych stronników, również 
wywodzących się z Persji. Stąd często pojawiające się terminy ahl Khurasan oraz abna 
ahl Khurasan, czyli odpowiednio „lud Chorasanu” oraz „synowie ludu Chorasanu”, 
używane na określenie wszystkich wywodzących się z Persji stronników Abbasydów, 
którzy osiągnęli wyższy status w stolicy kalifatu – P. C r o n e, The ‘Abbāsid Abnā’ and 
Sāsānid Cavalrymen, JRAS 8, 1998, s. 1–19.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…346

region był jednym z tych, które stwarzały największe problemy rządzącej 
dynastii, dość często się buntującym, a nawet zarządzanym nierzadko we 
właściwie całkowicie autonomiczny sposób536. Z drugiej jednak strony nale-
ży zauważyć, że wyprawa Haruna do Chorasanu była czymś wyjątkowym 

– pierwszym tego typu przedsięwzięciem kalifa muzułmanów w ogóle, 
na co zwrócił uwagę Hugh Kennedy537. Warto jednocześnie pamiętać, iż 
władca nie reagował na niezgodną z prawem działalność Alego przez wiele 
lat, dopiero kiedy Chorasan zaczęły gnębić powstania niezadowolonych 
z polityki gubernatora, przede wszystkim charydżytów, postanowił reago-
wać. Jego pierwsza wyprawa do Rajj, wspomniana prawdopodobnie przez 
Teofanesa w cytowanej relacji, nie przyniosła żadnej zmiany – at-Tabari 
szeroko opisuje postępowanie Alego, który przekupił otoczenie kalifa, 
a ten przekonany przez nich538 nie tylko nie zwolnił powodującego proble-
my gubernatora, ale pozwolił mu towarzyszyć sobie w podróży powrotnej, 
co było uznawane za okazanie łaski, rzadko mające miejsce faktyczne 
uhonorowanie danego poddanego539. Do zmiany w zarządzie prowincji 
z woli kalifa doszło dopiero trzy lata później, kiedy miała miejsce wielka 
rebelia (i tę mógł mieć na myśli Teofanes) pod dowództwem wnuka ostat-
niego umajjadzkiego gubernatora Chorasanu, Nasra ibn Sajjara, Rafi’ego 
ibn al-Lajsy540, dowódcy garnizonu w Samarkandzie, który zapewniając 

536  E.L. D a n i e l, The Political and Social History of Khurasan under Abbasid Rule 
747–820, Minneapolis–Chicago 1979, s. 157–187.

537  H .  K e n n e d y, Dwór kalifów…, s. 111.
538  Warto pamiętać, że chociaż ojciec Alego, jeden z pierwszych zwolenników Abba-

sydów w gorącym okresie powstania 749–750, skończył ostatecznie stracony z rozkazu 
Abu Muslima, to jednak sam Ali pełnił przez wiele lat (od panowania al-Mahdiego) 
istotne funkcje na abbasydzkim dworze – po pierwsze był dowódcą straży kalifa haras, 
następnie piastował stanowisko dowódcze w armii (diwan al-dżund), a także był odpo-
wiedzialny za skarbiec kalifa al-Hadiego. Po przejęciu władzy przez Haruna, nadal 
odpowiadał za straż kalifa. Był więc bardzo mocno związany z ar-Raszidem i ten fakt, 
a niekoniecznie jego podarki, mogły spowodować takie, a nie inne potraktowanie guber-
natora podczas pierwszej interwencji – P. C r o n e, Slaves on Horses. The Evolution of the 
Islamic Polity, Cambridge 1980, s. 178–179.

539 Ta b a r i  X X X  (C.E. B o s w o r t h), s. 250–254. Na temat wyprawy Haruna: 
H. K e n n e d y, The Prophet and the Age…, s. 144–145.

540  C.E. B o s w o r t h, Rāfi‘ b. al-Layth̲ ̲b. Naṣr b. Sayyār [in:] EI2, vol. VIII: Ned–Sam, 
eds  i d e m, E. v a n  D o n z e l, W.P. H e i n r i c h s, G. L e c o m t e, Leiden 1995, s. 385–386.



Rozdział III. Wizerunek władców muzułmańskich w Chronografii… 347

sobie pomoc turekich Oguzów i Karłuków, najechał Chorasan, zdobywa-
jąc tam wielu zwolenników spośród zawiedzionych interwencją Haruna, 
Arabów i Persów. Ten ostatni wybrał się do trawionej rebelią prowincji 
po raz drugi, tym razem dokonując zmiany i mianując na stanowisko 
gubernatora Harsamę ibn A‘jana541, doświadczonego zarządcę (wcześniej 
sprawował podobną funkcję w Egipcie, Ifrikiji, Mosulu i Palestynie). Była 
to jedna z ostatnich decyzji sławnego władcy, bowiem wkrótce umarł 
w Tus, o czym wzmiankował Teofanes w AM 6301, podkreślając, że kalif 
dokończył swoje życie w Chorasanie542, jakby sugerując, że nie rozwią-
zał ostatecznie problemów tej prowincji (choć to tylko domniemanie). 
W następującej po tej sugestii narracji warto zwrócić uwagę na sposób 
w jaki Chronograf ustosunkowuje się do wojny domowej, która wybu-
chła w kalifacie pomiędzy al-Aminem a al-Ma‘munem543. Po pierwsze 
trzeba zauważyć, że Teofanes dokonuje istotnego skrótu sugerując, iż 
konflikt zbrojny wybuchł natychmiast po śmierci Haruna, co nie było 
prawdą. Po drugie, podkreślił, że al-Amin (nazywany w Chronografii 
Mouamedem) był niekompetentnym władcą pod każdym względem (καὶ 
διεδέξατο τὴν ἀρχὴν Μουάμεδ, ὁ υἱὸς αὐτοῦ, ἀφυὴς κατὰ πάντα). Po trzecie, 
właściwie w tym samym zdaniu Teofanes stwierdził, że za al-Ma‘munem 
stanęła armia jego ojca, co wyraźnie wskazuje na realną legitymizację 
władzy i następstwa tronu. Po czwarte, Chronograf podkreślił miejsce, 
w którym zrodził się bunt przeciwko al-Aminowi – Chorasan (ἐκ τῆς 
αὐτῆς χώρας τοῦ Χωρασὰν) – w domyśle to samo miejsce co wcześniej, 
w czasie poprzednich buntów, w tym najistotniejszego, który doprowa-
dził do zmiany dynastii panującej. Następnie Bizantyńczyk przeszedł 

541  Jedna z najbardziej niejednoznacznych postaci z otoczenia Haruna, sprawująca 
przez pewien okres funkcję dowódcy jego straży przybocznej (haras), a za czasów jego 
brata al-Hadi’ego będąca członkiem stronnictwa namawiającego tego ostatniego do 
zamordowania ar-Raszida. Wcześniej jeden ze zwolenników Isy ibn Musy, za co został 
uwięziony przez syna al-Mansura, al-Mahdiego. W czasie wojny domowej o schedę po 
ar-Raszidzie stanął po stronie al-Ma‘muna i dowodził oblężeniem Bagdadu, próbu-
jąc jednak pomóc uratować życie obleganemu al-Aminowi: Ch. P e l l a t, Harthama 
b. A‘yan, [in:] EI2, vol. III: H–Iram, eds B. L e w i s, V.L. M é n a g e, Ch. P e l l a t, 
Leiden 1971, s. 231.

542  Te o f a n e s, AM 6301, s. 484.5–7.
543  Całość: Te o f a n e s, AM 6301, s. 484.7–14.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…348

do omówienia charakteru konfliktu, nazywając go wojną wewnętrzną 
(ἐμφυλίου πολέμου τῷ κατ’ αὐτοὺς ἔθνει γέγονεν αἴτιος) i wskazując postę-
pujący wówczas podział kalifatu na udzielne państwa – księstwa, w Syrii, 
Egipcie i Libii (κἀντεῦθεν οἱ κατὰ τὴν Συρίαν καὶ Αἴγυπτον καὶ Λιβύην 
εἰς διαφόρους κατατμηθέντες ἀρχὰς). Historyk nie pozostawił wątpliwo-
ści, że to co miało miejsce podczas wojny domowej w kalifacie należało- 
by ocenić zdecydowanie negatywnie – wspomniał o rzeziach, gwałtach 
oraz innych wykroczeniach przeciwko sobie nawzajem, do których doszło 
pomiędzy muzułmanami (ἀλλήλους κατέστρεψαν, σφαγαῖς καὶ ἁρπαγαῖς 
καὶ παντοίαις ἀτοπίαις πρός τε ἑαυτοὺς), a co miało też swoje przełożenie na 
chrześcijan mieszkających w kalifacie (więcej na ten temat w podrozdziale 
poświęconym prześladowaniom wyznawców Chrystusa pod panowaniem 
Abbasydów). Teofanes cały ten okres nazwał rzezią i podkreślił, że trwała 
pięć lat, co nie jest prawdą, gdyż wojna domowa miała miejsce w latach 
811–813. Więcej szczegółów na temat przebiegu walk Chronograf podał 
w relacji AM 6304544. Wzmiankował tu o klęsce oddziałów al-Amina 
w Persji (συμβαλὼν τῷ ἀδελφῷ αὐτοῦ Ἀβδελᾷ κατὰ τὴν ἐνδοτέραν Περσικὴν 
ἡττήθη), co faktycznie miało miejsce – najpierw w lipcu 811 r. w bitwie 
w pobliżu Rajj, a następnie w roku 812. Chronograf zauważył również, 
że starszy syn Haruna musiał poszukiwać schronienia w Bagdadzie (καὶ 
καταφυγὼν εἰς τὸ Βάγδα τοῦτο ἐκράτησεν), gdzie faktycznie al-Amin prze-
bywał, oblężony, od lipca 812 do września 813 r. Bizantyński historyk nie 
poinformował jednak o samym upadku kalifa. Dodał natomiast kilka 
informacji o podziałach w prowincjach, wspominając, że Damaszek dostał 
się pod władzę uzurpatora (τὴν δὲ Δαμασκὸν ἄλλος κατέσχε τύραννος), 
Egipt i Afryka zostały podzielone pomiędzy dwóch panujących (καὶ 
τὴν Αἴγυπτον καὶ Ἀφρικὴν δύο κατεμερίσαντο), kolejny zaś z udzielnych 
książąt zdewastował i zniszczył Palestynę, jakby był rozbójnikiem i rabu-
siem (καὶ τὴν Παλαιστίνην ἕτερος λῃστρικῶς κατενέμετο), do czego fak-
tycznie doszło, o czym wspominają również źródła syryjskie, podobnie 
jak o zniszczeniach w Egipcie i Afryce545. Informacje te zostały uzupeł-
nione w Chronografii w ostatniej relacji, AM 6305546, którą omawiam 

544  Te o f a n e s, AM 6304, s. 497.9–14.
545  M i c h a ł  S y r y j c z y k, III, s. 21.
546  Te o f a n e s, AM 6305, s. 499.17–21.



Rozdział III. Wizerunek władców muzułmańskich w Chronografii… 349

również w podrozdziale dotyczącym prześladowań chrześcijan, gdyż ten 
wątek został w tym fragmencie wzmiankowany niezwykle szczegółowo. 
Chronograf nie zapomniał jednak, aby podkreślić, że złe traktowanie 
wyznawców Chrystusa wynikało z anarchii, przestępstw i złych uczyn-
ków Arabów, które miały w tym czasie miejsce w Syrii, Egipcie, Afryce, 
właściwie w całym kalifacie (ἀναρχίας γὰρ καθολικῆς κατασχούσης Συρίαν 
καὶ Αἴγυπτον καὶ Ἀφρικὴν καὶ πᾶσαν τὴν ὑπ’ αὐτοὺς ἀρχήν), objawiające się 
przede wszystkim morderstwami, gwałtami, cudzołóstwami i wszelkimi 
innymi wstrętnymi Bogu czynami (φόνοι τε καὶ ἁρπαγαὶ καὶ μοιχεῖαι, ἀσέλ-
γειαί τε καὶ πᾶσαι πράξεις θεοστυγεῖς ἐν κώμαις). Reasumując, zanalizowane 
powyżej trzy relacje, znajdujące się w końcowych partiach Chronografii 
przedstawiają sytuację w kalifacie zdecydowanie w apokaliptycznym tonie, 
a ich wydźwięk może sugerować, że oto mamy do czynienia z momentem 
upadku państwa muzułmańskiego, który to proces rozpoczął się od rewo-
lucji abbasydzkiej w połowie VIII w. Taka konstrukcja relacji zawartej 
u Teofanesa jest w pewnej mierze zgodna z… dzisiejszymi ustaleniami 
historyków. Nie mam tu oczywiście na myśli wspomnianych wyżej niemal 
apokaliptycznych opisów, ale raczej analizy układu sił na bagdadzkim 
dworze, o których Wyznawca nie mógł zbyt wiele wiedzieć (lub uznał to 
za nie dość interesujące), a których badania doprowadziły niektórych do 
daleko idących wniosków. Zgodnie z nimi, kryzys dynastii abbasydzkiej, 
problem przywództwa w państwie muzułmańskim rozpoczął się wła-
śnie od wojny domowej po śmierci Haruna ar-Raszida. Rzecz w tym, że 
mimo zwycięstwa al-Ma‘muna, samo starcie z al-Aminem spowodowało 
powstanie dość mocnej i konsekwentnej opozycji, która podważała nie 
tylko samego kalifa, ale także jego działania zmierzające do zwiększenia 
władzy urzędu w stosunku do ummy547. Ostatecznie uzyskała ona dość 

547  Niezależnie od tego, że sam kalif wydawał się być dość zdolnym teologiem, zazna-
jomionym zarówno z Koranem, jak i hadisami, mecenasem i patronem wielu uczonych, 
posiadającym dużą wiedzę na temat innych kultur, a także historii, nie tylko znaczenia 
kalifów sprawiedliwych (do których odwoływał się każdy muzułmański reformator), 
ale także władców rządzących podległymi mu ziemiami przed islamem – Bizantyńczy-
ków i Sasanidów. Tak czy inaczej, jego próby wprowadzenia epoki mihny, objawiającej 
się w wielkim skrócie prześladowaniami za brak poparcia dla mutazylizmu, oparte 
o autorytet kalifa, doprowadziły do porażki, zarówno politycznej, jak i religijnej, w kon-
sekwencji rozpadu abbasydzkiego państwa: M. D e m i c h e l i s, Between Mu‘tazilism 



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…350

znaczne wpływy, kiedy w latach trzydziestych IX w. na tronie bagdadzkim 
zasiadł al-Mu‘tasim, co doprowadziło do dekompozycji znaczenia samego 
tytułu „księcia wiernych” wobec poddanych, uzyskujących coraz większą, 
regionalną niezależność, w konsekwencji stało się to jedną z głównych 
przyczyn upadku władzy Abbasydów548. Pierwsze zapowiedzi takiego 
stanu rzeczy faktycznie związane były z wojną domową, dość wspomnieć, 
że konflikt ten pomógł z pewnością wybić się Tahirowi ibn Husajnowi, 
który jako namiestnik Chorasanu przestał uznawać al-Ma‘muna za kalifa 
jeszcze w początkach lat dwudziestych IX w.549, zostając założycielem 
dynastii tahirydzkiej, tolerowanej kilkadziesiąt lat, chcąc nie chcąc, przez 
Abbasydów.

3.2.	Abbasydzi w walkach z Bizantyńczykami

Teofanes poświęcił dość dużo miejsca konfliktom zbrojnym cesarstwa 
z Abbasydami. Pamiętając oczywiście o zauważalnej – właściwie od czasów 
publikacji w 1958 r. eseju Arab-Byzantine Relations under the Umayyad 
Caliphate pióra Hamiltona A.R. Gibba – tendencji do podkreślania, iż 
oprócz okresów starć zbrojnych we wzajemnych relacjach arabsko-bizan-
tyńskich możemy zaobserwować wiele okresów współpracy, handlowej 

and Syncretism: A Reappraisal of the Behavior of the Caliphate of al-Ma’mūn, JNES 71.2, 
2012, s. 257–274. Hipotez na temat przyczyn, dla których kalif powziął tak drastyczne 
środki jest dość wiele, od zagadnienia podkreślania własnego autorytetu religijnego aż po 
uleganie wpływom różnych grup religijnych, od mutazylickiej po alidzkie: J.A. N a w a s, 

Al-Ma’mun, the Inquisition, and the Quest for Caliphal Authority, Lockwood 2015, s. 31–82.
548  I d e m, All in the Family? Al-Mu‘taṣim’s Succession to the Caliphate as Denoue-

ment to the Lifelong Feud between al-Ma’mūn and his ‘Abbasid Family, Or.PTS 38, 
2010, s. 77–88.

549  Warto zastanowić się, czy źródeł uzyskania niezależności przez Tahirydów nie 
można poszukiwać w hasłach podnoszonych podczas rewolucji abbasydzkiej. Kolejny 
raz dom Abbasa byłby ofiarą własnego sukcesu: M. K a a b i, Les origines tāhirides dans la 
da‘wa ‘abbāside, Ara 19 (2), 1972, s. 145–164. Wkrótce niepodległości zaczęli domagać się 
kolejni lokalni zarządcy, nie tylko na wschodzie imperium: D. R u d n i c k a-K a s s e m, 
Realizing an Insightful Vision of a Powerful and Independent State. Ahmad ibn Tulun 
and the Reign of His Dynasty (868–905), KSM 11. 3, 2014, s. 11–23.



Rozdział III. Wizerunek władców muzułmańskich w Chronografii… 351

czy naukowej, to jednak warto w tym miejscu przytoczyć wyniki badań 
Petera von Siversa, który analizując dzieje abbasydzkich regionów pogra-
nicznych z cesarstwem zaproponował pewien podział chronologiczny 
rozwoju wzajemnych „relacji” na trzy główne okresy:

a)	 podboju (lata 750–842) – czas, kiedy w historii tychże regionów do- 
minuje zainteresowanie zwiększaniem dochodów z prowincji, dalsza 
ich kolonizacja oraz organizacja wypraw na tereny bizantyńskie550,

b)	 przejściowy (842–865) – gdzie zauważalny był wzrost znaczenia 
wymiany towarowej (przede wszystkim sprzedaż przypraw, pachnideł 
i innych towarów luksusowych do cesarstwa), a warstwa bogacąca się 
dzięki niemu zaczęła wyrażać zainteresowanie zakończeniem polityki 
podbojów, jako mniej opłacalnej względem rozwijania kontaktów 
handlowych551,

c)	 równowagi (878–962) – kiedy to interesy warstw zainteresowanych 
rozwojem handlu i podbojami równoważyły się wzajemnie, pozostając 
w ciągłym konflikcie, co ostatecznie doprowadziło do ukształtowaniu 
się regionalnych centrów decyzyjnych i powrotu do polityki wypraw 
wojennych552.

550  Podstawowe informacje na temat kampanii prowadzonych na terenach pogra-
nicznych cesarstwa w okresie sprawowania władzy przez pierwszych Abbasydów zob. 
m.in.: M. B o n n e r, Some Observations concerning the Early Development of Jihad on 
the Arab-Byzantine Frontier, SIsl 75, 1992, s. 5–31; J.F. H a l d o n, H. K e n n e d y, The 

Arab-Byzantine Frontier in the Eighth and Ninth Centuries: Military Organization and 
Society in the Borderlands, ZRVI 19, 1980, s. 79–116.

551  Chociaż istniały oczywiście gałęzie gospodarki, dla których działania wojen-
ne realizowane na terenach pogranicznych miały fundamentalne znaczenie, zob.: 
Sz. W i e r z b i ń s k i, Prospective Gain or Actual Cost? Arab Civilian and Military 
Captives in the Light of Byzantine Narrative Sources and Military Manuals from the 
10th Century, SCer 8, 2018, s. 253–283. W znaczeniu długiego trwania, pojawienie się 
islamu miało jednak negatywny wpływ na rozwój tego typu przedsięwzięć w świecie 
bizantyńskim: Th.J. M a c M a s t e r, The Transformative Impact of the Slave Trade on 
the Roman World 580–720, PhD Thesis, The University of Edinburgh 2015, s. 218–263.

552  P. v o n  S i v e r s, Taxes and Trade in the ‘Abbāsid Thughūr, 750–962/133–351, 
JESHO 25. 1, 1982, s. 71–99. Dzięki współczesnym szczegółowym badaniom wiemy 
oczywiście więcej o tych miejscach, wykorzystywanych w podobnym zakresie jako drogi 



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…352

Abstrahując od dyskusji na temat wpływu przedstawionych wyżej 
zagadnień wewnętrznych na możliwości militarne kalifatu względem 
cesarstwa i pozostawiając bez odpowiedzi pytanie o ich znaczenie dla uzy-
skania przez Bizancjum możliwości realizacji swoistej rekonkwisty niektó-
rych zajętych przez muzułmanów ziem w latach późniejszych, chciałbym 
jedynie podkreślić, że relacje Teofanesa dotyczą pierwszego z wymie-
nionych okresów i trudno spodziewać się, by konflikt z Abbasydami 
nie stanowił dominanty w jego relacjach na temat muzułmanów w tym 
okresie.

Fragmenty dotyczące zmiany władzy w kalifacie z dynastii umajjadzkiej 
na abbasydzką zakończone zostały w Chronografii wzmianką na temat 
sukcesów bizantyńskich w walkach z Arabami – pod AM 6243 Teofanes 
wspomniał o przewagach osiągniętych przez Konstantyna V, któremu 
udało się wówczas, w latach 750/751 odbić tereny armeńskie, a także 
pograniczne Teodozjopol oraz Melitenę553. W perspektywie długoter-
minowej zresztą (jak większość pozornie udanych działań tego cesarza 
w opisach bizantyńskiego chronografa) zwycięstwo to okazało się mieć 
daleko idące negatywne konsekwencje. W opisie roku AM 6247 znajdzie-
my wzmiankę na temat cesarskiej decyzji, zgodnie z którą zamieszkujący 
podbite regiony Armeńczycy i Syryjczycy zostali przeniesieni do Tracji, 
co, jak konstatuje mnich – doprowadziło do rozprzestrzenienia się herezji 
paulicjan554. Pozorne zwycięstwo przyczyniło się więc do umniejszenia 
znaczenia i liczebności chrześcijańskiej oikumene podległej basileusowi, 
więc w efekcie było porażką.

wojskowe, co handlowe: K. D u r a k, Traffic across the Cilician Frontier in the Ninth 
and Tenth Centuries: Movement of People between Byzantium and the Islamic Near East 
in the Early Middle Ages, [in:] Proceedings of the International Symposium Byzantium 
and the Arab World…, s. 141–154. Szczegółowym studium terenów pogranicznych w Azji 
Mniejszej jest praca doktorska obroniona w słynnym chicagowskim Department of Near 
Eastern Languages and Civilizations: A. A s a  E g e r, The Spaces between the Teeth. 
Environment, Settlement and Interaction of the Islamic-Byzantine Frontier, PhD Thesis, 
The University of Chicago, Chicago 2008, s. 229–288 oraz 374–409.

553  Te o f a n e s, AM 6243, s. 427.14–16.
554  Te o f a n e s, AM 6247, s. 429.19–22. O roli paulicjan w kontekście wojen arab-

sko-bizantyńskich zob.: Ah. N a z m i, The Paulicians (Al-Bayāliqa) in Muslim Sources 
and Their Role in Wars between Arabs and Byzantines, SAI 9, 2001, s. 44–60.



Rozdział III. Wizerunek władców muzułmańskich w Chronografii… 353

Nieprzychylny stosunek do wzmiankowanego cesarza, nie prze-
szkodził jednak Teofanesowi w podkreśleniu splendoru imperatorskie-
go jako takiego. W pierwszej relacji dotyczącej abbasydzkich działań 
zaczepnych wobec Bizancjum za rządów nowej dynastii kalifów, którą 
umieszcza w AM 6248555, historyk wspomniał nieudaną wyprawę Salima, 
gubernatora Kinnasrinu, Emesy i Damaszku (Salih ibn Ali), w której 
zgromadzić miał około osiemdziesięciu tysięcy ludzi i dotrzeć aż do 
Kapadocji (ἐπεστράτευσε δὲ κατὰ Ῥωμανίας σὺνχιλιάσιν πʹ καὶ ἐλθὼν εἰς τὴν 
Καππαδοκίαν). Wtedy jednak arabskiego wodza doszły wieści o wymarszu 
armii bizantyńskiej z samym cesarzem na czele (ἤκουσε Κωνσταντῖνον κατ’ 
αὐτοῦ ὁπλιζόμενον). Abbasydzki namiestnik miał się według Teofanesa 
wystraszyć basileusa i wrócić do siebie z pustymi rękoma, nie powodu-
jąc jakichkolwiek zniszczeń, poza zabraniem ze sobą nieokreślonej, acz 
niewielkiej liczby Armeńczyków, którzy i tak przeszli na muzułmańską 
stronę (καὶ φοβηθεὶς ὑπέστρεψεν ἄπρακτος μηδὲν λυμηνάμενος· μόνον δὲ 
ὀλίγους Ἀρμενίους προσρυέντας αὐτῷ λαβὼν ὑπέστρεψεν). Wyraźnie widać 
tu, że zmiana władzy w kalifacie nie wpłynęła w żadnym razie na sposób 
przedstawienia konfliktów arabsko-bizantyńskich przez Teofanesa – jak 
zwykle podkreślił on niedomagania islamskiego wroga, sugerując mu 
w tym przypadku strach przed Rzymianami. Z nieukrywaną satysfakcją 
historyk odnotowuje również nieudaną abbasydzką wyprawę al-‘Abbasa 
ibn Muhammada, brata kalifa556 (choć nasz autor sugeruje, że dowodził 
sam kalif ) z lat sześćdziesiątych VIII w., zakończoną nieudanym oblę-
żeniem Kamachon, z armią ocenianą przez Chronografa kolejny raz na 
osiemdziesiąt tysięcy ludzi, po którym to, niczego nie osiągając, Arabowie 
mieli odejść w hańbie557. O zakończonej klęską arabskiej ekspedycji Teo
fanes wspomniał również pod AM 6270, kiedy szczegółowo wyliczył straty, 
jakie poniosła ekspedycja Sumamy ibn al-Wallaba al-Kakaala – zginąć 

555  Te o f a n e s, AM 6248, s. 430.9–13.
556  Teofanes datuje wyprawę na rok AM 6261, czyli 768–769, jej opisy występują 

jednak zarówno w źródłach arabskich (B a l a z u r i, 87; Ta b a r i, I, 205), jak syryjskich 
(P s e u d o-D i o n i z j u s z, 73). Na ich podstawie wydaje się, że ekspedycja miała 
miejsce kilka lat wcześniej – w roku 766 lub 767.

557  Te o f a n e s, AM 6261, s. 444.13–15.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…354

miało pięciu emirów i dwa tysiące wojowników558. Do kolejnej źle prze-
prowadzonej wyprawy abbasydzkiej dojść miało rok później, w 778/779 r. 
(relacja z AM 6271)559, kiedy to kalif, jak podkreślił Teofanes – będąc 
w stanie emocjonalnego wzburzenia (τούτῳ τῷ ἔτει θυμωθεὶς ὁ τῶν Ἀράβων 
ἀρχηγὸς Μαδὶ – zapewne ze względu na porażki roku poprzedniego) 
wysłał wielką ekspedycję złożoną z wojsk perskich, syryjskich i irackich 
pod dowództwem Hasana ibn Kahtaby (πέμπει τὸν Ἄσαν μετὰ δυνάμε-
ως πολλῆς Μαυροφόρων τε καὶ τῶν τῆς Συρίας καὶ Μεσοποταμίας), która 
dotarła do Dorylaion w Azji Mniejszej (καὶ κατῆλθεν ἕως τοῦ Δορυλαίου). 
We fragmencie tym Chronograf szczegółowo przedstawił bizantyńską 
taktykę zastosowaną z rozkazu cesarza przeciwko tej abbasydzkiej inkursji. 
Leon miał rozkazać strategom, by powstrzymali się od otwartej walki, ale 
większość swoich wojsk pozostawili w garnizonach głównych twierdz. 
Jednocześnie w każdej z nich wybrał oddziały po kilka tysięcy ludzi, które 
miały podążać przed głównymi siłami arabskimi, chroniąc okoliczną 
ludność przed rabunkiem, a jednocześnie stosując taktykę spalonej ziemi 

– niszcząc zapasy i pastwiska. W ten sposób, kiedy armia abbasydzka dotar-
ła pod Dorylaion, cierpiała bardzo mocno z powodu głodu, pozostawiając 
wielu zmarłych pod twierdzą. Ostatecznie wycofała się, oblegając jeszcze 
przez jeden dzień Amorion, nie osiągnąwszy jednakże żadnego sukcesu. 
Połowicznym zwycięstwem zakończyła się ekspedycja podjęta w następ-
nym roku, 779/780 (relacja z AM 6272), w której z Dabekonu, zwycza-
jowego syryjskiego obozu skąd wyruszały corocznie wyprawy przeciwko 
cesarstwu, kolejną armię pod dowództwem swojego syna Haruna (Aarona 
w wersji Teofanesowej) wysłał osobiście kalif al-Mahdi560. Z jednej strony 
Harunowi udało się, po dość długim oblężeniu, zająć twierdzę Semalouos, 
utożsamianą z dzisiejszym Cemele, pomiędzy Cezareą a Ancyrą, w temie 
Armeniakon561, z drugiej jednak Michał Lachanodrakon zwyciężył jedną 
z arabskich partii, zabijając brata istotnego wodza muzułmańskiego, 

558  Te o f a n e s, AM 6270, s. 451.23–24.
559  Całość: Te o f a n e s, AM 6271, s. 452.4–17.
560  Te o f a n e s, AM 6272, s. 452.20–22.
561  Te o f a n e s, AM 6272, s. 453.20–22.



Rozdział III. Wizerunek władców muzułmańskich w Chronografii… 355

Sumamy ibn al-Wallaba562. Wspomniany wyżej bizantyński dowódca osią-
gnął podobny sukces (tak przynajmniej relacjonuje to at-Tabari, zgodnie 
z którym Lachanodrakon zatrzymał Arabów na przełęczach, a ci bali 
się z nim walczyć) w kolejnym roku, 780/781. Teofanes wspomniał w tym 
kontekście (relacja z AM 6273563) wyprawę ‘Abd al-Kebira (ὁ δὲ Μαδὶ 
ἀπέστειλε Κεβὴρ μετὰ δυνάμεως πολλῆς), którą zatrzymać miały wojska 
wysłane już przez cesarzową Irenę, pod dowództwem sakellariusza Jana, 
który oddziałami temów azjatyckich obsadził przejścia poprzez góry564. 
Ostatecznie doszło do bitwy w miejscu zwanym Melon, a Arabowie mieli 
zostać pokonani z wielkimi stratami i wycofać się we wstydzie565. Warto 
dodać, że opis powyższego zwycięstwa znalazł się przed wielce symp-
tomatycznym fragmentem Chronografii, w którym Teofanes wzmian-
kuje zalety przejęcia władzy przez Irenę, m.in. możliwość swobodnego 
wyrażania swoich poglądów przez ikonoduli, odrodzenie klasztorów, 
a także, jak to enigmatycznie stwierdził, wiele innych dobrych rzeczy566. 
Oczywiście fragment ten należy rozumieć jako pochwałę cesarzowej, która 
zakończyła pierwszy etap kontrowersji ikonoklastycznej, niemniej jednak 
wydaje się interesującym, że został on umieszczony zaraz po przekazie 
dotyczącym zwycięstwa Bizantyńczyków nad Abbasydami, na dobrą 
sprawę niemającego większego znaczenia, gdyż nie kończyło tej ciężkiej 
wojny. Z ostatnią wzmianką o bizantyńskich przewagach w starciach 
z Arabami w Chronografii spotykamy się w AM 6304, gdzie Teofanes 
wzmiankował zwycięstwo Leona, stratega Anatolikonu, nad ekspedy-
cją Sabity ibn Nasra. Podczas otwartej bitwy, Bizantyńczycy mieli zabić 
dwa tysiące muzułmanów, zdobyć ich konie i broń567.

Przewagi w starciach z Arabami osiągał, zgodnie z przekazem Teo- 
fanesa, także niebędący zdecydowanie jego faworytem cesarz – Kon- 
stantyn VI. W interesujących nas relacjach od AM 6287 do AM 6290, 

562  Te o f a n e s, AM 6272, s. 453.22–25.
563  Te o f a n e s, AM 6273, s. 455.5–6.
564  Te o f a n e s, AM 6273, s. 455.2–5.
565  Te o f a n e s, AM 6273, s. 455.7–8.
566  Te o f a n e s, AM 6273, s. 455.8–17.
567  Te o f a n e s, AM 6304, s. 497.7–9.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…356

gdzie Chronograf wyłuszczył koleje upadki tego władcy, wątki związa-
ne z walkami przeciwko Arabom pojawiają się nader często, poczyna-
jąc od opisu ekspedycji znajdującej się w pierwszym ze wspomnianych 
ustępów (AM 6287568), gdzie bizantyński historyk omówił zwycięstwo 
młodego basileusa w bitwie pod Anousan/Anousa. Po tej wiktorii miał 
jednak podjąć katastrofalną w skutkach decyzję o powtórnym ożenku, 
ze swoją kochanką Teodote (którą nasz autor przedstawił jako kuzynkę 
Teodora Studyty, jednego z najgorliwszych przeciwników tego małżeń-
stwa), która w efekcie doprowadziła do tzw. schizmy moechiańskiej (od 
moicheja – cudzołożyć). W kolejnych fragmentach (AM 6288) następuje 
seria wzmianek o nieszczęściach, które spadły na Bizancjum w wyniku 
działania Konstantyna VI: trzęsieniach ziemi, konflikcie z Bułgarami, 
a także wyprawie Arabów, którzy dotarli aż do Amorionu569. Jednak, jak 
podkreślił Chronograf, muzułmanie nie osiągnęli żadnych większych 
sukcesów, poza uprowadzeniem jeńców do swojego kraju. W odpowiedzi 
na tę kampanię, Konstantyn VI zorganizował wyprawę w roku następnym, 
w której towarzyszyła mu wymieniana już tutaj postać, związany z cesa-
rzową Ireną patrycjusz Stauracjusz (jak podkreślił Teofanes – byli z nim 
także inni przyjaciele jego matki – λοιποὺς φίλους τῆς μητρὸς αὐτοῦ). To 
towarzystwo okazało się według Chronografa decydującym dla wyników 
ekspedycji. Historyk podkreślił zarówno dość znaczną siłę, jak i wyso-
kie morale wojska (a także samego cesarza – τὴν προθυμίαν τοῦ λαοῦ καὶ 
τοῦ βασιλέως), zauważył również, że widząc to i obawiając się sukcesu 
młodego władcy, wspomniane osoby związane z matką zawiązały spisek 
(καὶ ἀστοχήσωσι τῆς κατ’ αὐτοῦ βουλῆς.), a Stauracjusz przekupił cesarskich 
zwiadowców, którzy przekazywali Konstantynowi fałszywe informacje 
o ucieczce przeciwnika (καὶ δωροδοκήσαντες τοὺς τῆς βίγλας ἔπεισαν 
αὐτοὺς ψεύσασθαι, ὅτι ἔφυγον οἱ Σαρακηνοί). Opierając się na tych wiado-
mościach, cesarz postanowił zawrócić do Konstantynopola, nie wydawszy 
bitwy przeciwnikowi (ὁ γοῦν βασιλεὺς πολλὰ λυπηθεὶς ἄπρακτος εἰς τὴν 
πόλιν εἰσῆλθεν)570. Warto jednak uzmysłowić sobie, że Teofanes nie opisał 

568 Te o f a n e s, AM 6287, s. 470.27–29.
569  Te o f a n e s, AM 6288, s. 470.21–23.
570  Te o f a n e s, AM 6289, s. 471.20–27.



Rozdział III. Wizerunek władców muzułmańskich w Chronografii… 357

problemów z muzułmanami w najciemniejszych barwach, w kontekście 
grzechu cesarza, dotyczącego cudzołóstwa, omówienie powyższej kam-
panii jest utrzymane raczej w tonie neutralnym (chociaż kolejny raz to 
niesnaski wewnętrze powodują brak sukcesu w walce z muzułmanami, 
a nie przewagi tych ostatnich). Szczególnie powinno być to zastanawiające 
wobec wymienionych w tym fragmencie (AM 6289) serii bizantyńskich 
niepowodzeń w innych miejscach: upadek Rzymu, uzurpacja Karola 
Wielkiego, zaćmienie słońca, wreszcie śmierć Leona, następcy tronu 
i oślepienie panującego Konstantyna VI571, a także opisanych w AM 6290 
działań Ireny, podjętych natychmiast po przejęciu władzy, a mianowicie 
prób zawarcia pokoju z ‘Abd al-Malikiem ibn Salihem (πρεσβευομένη 
περὶ εἰρήνης), którego wojska niszczyły w tym czasie Kapadocję i Galację 
(πρὸς Ἀβιμέλεχ ληϊζόμενον τὰ μέρη Καππαδοκίας καὶ Γαλατίας), które to 
jednak nie przyniosły żadnego skutku (οὐ γέγονε δέ)572.

Negatywny wydźwięk mają natomiast wzmianki Chronografii doty-
czące działań Nicefora I przeciwko muzułmanom, będące niejako uzu-
pełnieniem opisów błędów tego cesarza w kontekście wojny z Bułgarami. 
W AM 6296 Teofanes wspomniał jego ekspedycję, podczas której doszło 
do starcia pod Krasos we Frygii, gdzie władca został pokonany (κατὰ 
Ἀράβων συνήντησεν αὐτοῖς εἰς Κρασὸν τῆς Φρυγίας καὶ πολεμήσας ἡττᾶται), 
a jego działania można uznać za pewną zapowiedź przyszłego tragicznego 
losu. Chronograf podkreślił, że Nicefor był bliski, by trafić do niewoli 
i mogło tak się stać, gdyby nie pomoc pewnego odważnego dowódcy 
średniego szczebla (εἰ μὴ τῶν ἀρχόντων τινὲς ἀνδρειότατοι τοῦτον μόλις τῆς 
ἀνάγκης περισώσασθαι ἴσχυσαν)573. Nieostrożne zachowanie cesarza w tej 
kampanii potwierdzają zresztą źródła arabskie, at-Tabari wspominał, że 
Bizantyńczyk został w trakcie bitwy ranny aż trzykrotnie574. Rok później, 
mimo że Teofanes podkreślił bardzo mocno, iż Harun i główne siły arab-

571  Odpowiednio Te o f a n e s, AM 6289, s.  471.8–19, s.  471.28–29 oraz 
s. 472.16–18.

572  Te o f a n e s, AM 6290, s. 473.7–11.
573  Te o f a n e s, AM 6296, s. 481.1–5.
574  Ta b a r i, II, 266. Por.: E.W. B r o o k s, Byzantines and Arabs in the Time of the 

Early Abbasids, EHR 15, 1900, s. 744; M. C a n a r d, La prise d’Héraclée et les relations 
entre Hārūn ar-Rashīd et l’Empereur Nicéphore Ier, B 32, 1962, s. 355.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…358

skie zajęte były buntem w Persji575, kolejna wyprawa Nicefora (AM 6297) 
nie odnosi jakiegokolwiek sukcesu, notując natomiast straty wielu ludzi576. 
Serię tych wzmianek kończy AM 6298 (z interesującym uzupełnieniem 
w 6303), szeroko komentując wielką wyprawę Haruna, w której miały 
wziąć udział kontyngenty muzułmanów z Persji, Syrii, Palestyny i Libii 
(ἀπό τε Μαυροφόρων καὶ Συρίας καὶ Παλαιστίνης καὶ Λιβύης). Teofanes 
ocenił siłę wyznawców islamu na 300 tysięcy żołnierzy (χιλιάδων τʹ), 
podobne szacunki zresztą przedstawił at-Tabari, wspominając o 135 tysią-
cach wojska regularnego i licznych oddziałach ochotników, zapewne 
drugie tyle577. Podczas kampanii, zgodnie z przekazem Chronografa, 
kalif zbudował meczet w zdobytej Tyanie (καὶ ἐλθὼν εἰς Τύανα ᾠκοδόμη-
σεν οἶκον τῆς βλασφημίας αὐτοῦ), zajął Herakleę Kibotos (jak podkreślił 
bizantyński historyk – bardzo silną twierdzę – καὶ πολιορκήσας παρέλαβε 
τό τε Ἡρακλέως κάστρον ὀχυρώτατον πάνυ ὑπάρχον), Tebasę, Malakopeę, 
Sideropalos i Andrasos (καὶ τὴν Θήβασαν καὶ τὴν Μαλακοπέαν καὶ τὴν 
Σιδηρόπαλον καὶ τὴν Ἀνδρασόν). Jeden z jego oddziałów zwiadowczych 
dotarł aż do Ancyry (ἀπέστειλε δὲ κοῦρσον χιλιάδας ξʹ, καὶ κατῆλθεν ἕως 
Ἀγκύρας, καὶ ἱστορήσας ταύτην ὑπέστρεψεν). Tą istną litanię bizantyńskich 
klęsk kronikarz podsumował wzmianką o stanie ducha Nicefora I – cesarz 
był zdjęty strachem i popadł w bezradność (ὁ δὲ βασιλεὺς Νικηφόρος φόβῳ 
καὶ ἀμηχανίᾳ), a w akcie ostatecznej desperacji, spowodowanej opisanymi 
powyżej nieszczęściami, rozpoczął kontrofensywę, której kilka sukcesów 
pozwoliło mu natychmiast wysłać poselstwo do Haruna, z prośbą o pokój. 
Bizantyńskie zwycięstwa nie okazały się jednakże zbyt przekonywające, 
gdyż po długich negocjacjach zawarto bardzo niekorzystny dla cesar-
stwa traktat. Teofanes nie ukrywał, że Harun był niezwykle zadowolo-
ny z warunków (ἃ καὶ δεξάμενος Ἀαρὼν ἥσθη), ujmuje to nawet tak, że 
cesarstwo zostało podporządkowane kalifowi (ὡς ὑποτάξας τὴν Ῥωμαίων 
βασιλείαν), płacąc mu wysoki trybut (30 tysięcy nomizm) i zobowiązu-
jąc się do powstrzymania odbudowy twierdz nadgranicznych (Nicefor 
wkrótce złamał tę obietnicę, co Arabowie skrzętnie wykorzystali jako 

575  Te o f a n e s, AM 6297, s. 481.7–8.
576  Te o f a n e s, AM 6297, s. 481.10–12.
577  Ta b a r i, II, 274. Szacunki te wydają się oczywiście mocno przesadzone.



Rozdział III. Wizerunek władców muzułmańskich w Chronografii… 359

pretekst do kolejnego najazdu). Swoisty apendyks z AM 6303 to wzmianka 
o zasadzce arabskiej, która doprowadziła do przejęcia żołdu dla żołnierzy 
temu Armeniakon578, co poprzedzało bezpośrednio fatalną w skutkach 
wyprawę Nicefora na Bułgarów. Teofanes wspomniał, że ta klęska w star-
ciu z muzułmanami, według niego oczywiste ostrzeżenie (καὶ οὐδ’ οὕτως 
ἠλέγχετο Νικηφόρος τῆς πλεονεξίας παύσασθαι), została zlekceważona przez 
cesarza z powodu jego chciwości, porównywalnej do tej reprezentowanej 
przez tak negatywne figury jak Ahab, czy Midas (ἐπὶ τοσούτοις οὖν σημείοις 
ὁ νέος Ἀχαὰβ μὴ παιδευθείς, ὁ Φαλάριδος καὶ Μίδου ἀπληστότερος)579.

Oczywiście oprócz kampanii, w których Bizantyńczycy odnosili mniej-
sze lub większe sukcesy, były też takie, gdzie ewidentnie ponosili porażkę. 
Teofanes wspomina o nich, nie przemilcza podobnych sytuacji, ogranicza 
się wtedy przede wszystkim do wymienienia głównych strat, wspominając 
tych, którzy ponieśli śmierć w wyniku podobnego najazdu. Taki przy-
padek mamy w AM 6251, gdzie Chronograf napisał o szerzej nieznanej 
bitwie nad rzeką Melas580 oraz o śmierci stratega Armeniakonu Pawła 
i jego żołnierzy (καὶ Παῦλον τὸν στρατηγὸν τῶν Ἀρμενιάκων πολεμήσαντες 
εἰς τὸν Μέλαν ἀνεῖλον μετὰ πλήθους στρατοῦ), a także wzięciu do niewoli 
dokładnie czterdziestu dwóch prominentnych osób spośród miejscowych 
elit rodowych i wojskowych (καὶ μβʹ ἐπισήμους ἄνδρας δεσμίους ἤγαγον 
καὶ κεφαλὰς πολλάς)581. Relacja rozpoczyna się od tradycyjnego, zarówno 
dla okresu umajjadzkiego, jak i abbasydzkiego zdania o arabskim najeź-
dzie, podczas którego muzułmanie wzięli wielu jeńców (καὶ ἐπεστράτευ-
σαν τὴν Ῥωμανίαν καὶ ᾐχμαλώτευσαν πολλοὺς). Z podobnymi zabiegami 
spotykamy się m.in. w AM 6262 na temat wyprawy ‘Abd al-Wahhaba582, 
oraz w AM 6269 o najeździe Sumamy ibn al-Wallaba al-Kakaala, gdzie 
Teofanes podkreślił przede wszystkim, iż Arabom udało się wówczas 
powrócić do siebie z dużą liczbą porwanych mieszkańców cesarstwa583. 

578  Te o f a n e s, AM 6303, s. 489.17–20.
579  Te o f a n e s, AM 6303, s. 489.21–23.
580  Trudno stwierdzić, co to za miejsce. Zwykle identyfikowane jest z rzeką Halys: 

W. R u g e, Melas, [in:] RE XV, 1931, s. 440.
581  Te o f a n e s, AM 6251, s. 431.3–6.
582  Te o f a n e s, AM 6262, s. 444.28–29.
583  Te o f a n e s, AM 6269, s. 451.4–5.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…360

Kolejna relacja na temat bizantyńskiej klęski, w której znajdziemy tylko 
suchy opis starcia, bez próby wytłumaczenia przegranej arabskim pod- 
stępem lub warunkami pogodowymi, to AM 6281. Mimo że bizantyńskim 
dowódcom udało się w porę zareagować na arabską rejzę, zjednoczyć siły 
i wydać bitwę muzułmanom, zostali dotkliwie pobici, a wielu zginęło584 

– Teofanes wśród zabitych wymienił tumarchę Anatolikonu Diogenesa, 
którego określił jako zdolnego wodza585.

Z serią relacji opisujących sukcesy Abbasydów spotykamy się we frag-
mentach od AM 6262 do AM 6268. W części z nich (AM 6262586 oraz 
AM 6263587) wspomniane zostało kilka kampanii pod dowództwem ‘Abd 
al-Wahhaba, bratanka al-Mansura (u Teofanesa występującego pod imie-
niem Banakasa), które konkluduje bardzo obszerny, jak na Chronografię, 
opis jego działań w pobliżu twierdzy Syke (Safta Kalesi), 15 kilometrów 
od Amorionu. Jest to jeden z niewielu przykładów pewnej atencji wobec 
arabskiego wodza ze strony bizantyńskiego chronografa. Wyznawca 
najpierw zauważa, że dzięki kilku manewrom taktycznym strategów 
Anatolikonu – Michała, Armeniakonu – Bardasa oraz Manesa, dowód-
cy bucellari, Bizantyńczykom udało się zająć przełęcze górskie i odciąć 
Arabów, co przy jednoczesnych działaniach floty pod kierownictwem 
spatariusza Petronasa groziło całkowitym zniszczeniem sił inwazyjnych. 
Zauważywszy to jednak, ‘Abd al-Wahhab, mimo beznadziejnej sytuacji, 
na tyle zmotywował i pobudził do działania podległe mu oddziały (ὁ δὲ 
Βανάκας ἰδὼν καὶ ἀπογνοὺς ἑαυτοῦ παραθαρρύνει καὶ προθυμοποιεῖ τοὺς 
ἑαυτοῦ), że udało się mu rozbić główne siły cesarskie – themata (καὶ ἀνελ-
θὼν πρὸς τὰ καβαλλαρικὰ θέματα ἠλάλαξε καὶ τρέπει αὐτούς, καὶ ἀποκτείνας 
πολλοὺς) i powrócić do swojego kraju z wielkimi łupami (αἰχμαλωτεύσας 

584  Te o f a n e s, AM 6281, s. 463.15–19.
585  Te o f a n e s, AM 6281, s. 463.19–21: ἔπεσε δὲ καὶ Διογένης, ὁ τῶν ἀνατολικῶν 

τουρμάρχης ἱκανός, καὶ τοῦ Ὀψικίου ἄρχοντες. Według części historyków ten był inspiracją 
dla znanej literackiej postaci z bizantyńskich eposów, odnoszących się do konfliktów 
z muzułmanami – Diogenesa Akritasa – H .  G r e g o i r e, Le tombeau de Digénis 

Akritas, B 6, 1931, s. 498–499. Por. W. Tr e a d g o l d, The Byzantine Revival 780–842, 
Stanford 1988, s. 401.

586  Te o f a n e s, AM 6262, s. 444.28–29.
587  Te o f a n e s, AM 6263, s. 445.16–27.



Rozdział III. Wizerunek władców muzułmańskich w Chronografii… 361

πάντα τὰ περίχωρα ἐκεῖνα ὑπέστρεψε μετὰ σκύλων πολλῶν). Z pewnym 
zestawieniem kilku zwycięskich kampanii arabskich spotykamy się w AM 
6291, będącym kontynuacją i niejako wyjaśnieniem konsekwencji nieuda-
nej misji pokojowej Doroteusza z klasztoru Chryzopolis oraz Konstantyna, 
chartofylaksa Hagia Sofia, wysłanych przez cesarzową Irenę do ‘Abd 
al-Malika ibn Saliha, opisanej w AM 6290. Ten ostatni, rok wcześniej 
spustoszywszy Kapadocję i Galację, przeprowadził wyprawę, która dotarła 
w okolice stołeczne – do Malaginy w północno-zachodniej Bitynii, gdzie 
znajdowały się cesarskie stajnie (ἀποστείλας κοῦρσον μονοζώνων κατῆλθεν 
ἕως τῶν Μαλαγίνων. καὶ ἐπιφθάσας ἐν τοῖς σταύλοις Σταυρακίου). Dostały 
się one w ręce ‘Abd al-Malika w czasie tej wyprawy (τοὺς ἵππους καὶ τὴν 
βασιλικὴν προμοσέλλαν λαβὼν ὑπέστρεψεν ἀβλαβῶς), która jednak, jak 
wynika z opisu Teofanesa, podzieliła się na trzy oddziały – pierwszy tra-
fił do Malaginy, drugi odniósł zwycięstwa na południu, w Lydii (καὶ οἱ 
λοιποὶ κατῆλθον ἕως Λυδίας καὶ πολλὴν αἰχμαλωσίαν ἔλαβον), trzeci zaś 
starł się z oddziałami Opsikionu, zaskoczywszy ich (κοῦρσον δὲ αὐτῶν 
ἕτερον ἐκδραμὸν καὶ ἐπιπεσὸν Παύλῳ, πατρικίῳ καὶ κόμητι τοῦ Ὀψικίου) 
i dokonawszy masakry Optymatów (τοῖς ὀπτιμάτοις πολλὴν κοπὴν εἰς 
αὐτοὺς ἐποίησεν). Mimo określenia działania muzułmanów jako rzezi 
Bizantyńczyków (gwoli ścisłości należy dodać, że κοπὴν można byłoby 
też rozumieć jako całkowite rozbicie bizantyńskich oddziałów588), całość 
przytoczonego powyżej fragmentu nie nosi żadnych negatywnych cech, 
Chronograf nie podkreślał tu przebiegłości, czy domniemanej skłonności 
do mordu naśladowców Muhammada589.

Jak wspomniałem, powyższe przykłady to te, w których bizantyń-
ski autor docenił talent muzułmańskiego wodza i zdaje się pozostawiać 
domysłowi czytelnika (a to i tak już wiele!), że Arabowie pokonali 
Bizantyńczyków dzięki przymiotom swojego charakteru, przede wszyst-
kim odwadze, a nie przekupstwu, warunkom przyrodniczym czy błędom

588  Tak niuansować wydźwięk tej frazy próbował Harry Turtledove, który przetłu-
maczył ten fragment: it caused them many casualties – Te o f a n e s  (H. Tu r t l e d o v e), 
s. 156. Za użyciem tłumaczenia jako slaughter opowiedzieli się natomiast Cyril Mango 
i Roger Scott: Te o f a n e s  (C. M a n g o, R. S c o t t), s. 651.

589  Całość: Te o f a n e s, AM 6291, s. 473.24–31.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…362

wojsk cesarskich. Podoba wzmianka znajduje się np. w AM 6268, kiedy 
to al-‘Abbas ibn Muhammad, brat al-Mansura, dotarł podczas letniej 
kampanii aż do Ancyry, gdzie posłużył się podstępem przeciwko ukrywa-
jącym się w okolicznych jaskiniach mieszkańcom, wyrzucając ich z tych 
miejsc za pomocą ognia, chwytając następnie i wywożąc do siebie590. 
W AM 6303 jednym z wydarzeń poprzedzających tragiczną wyprawę 
cesarza Nicefora przeciwko Bułgarom, było zwycięstwo muzułmanów 
nad strategiem Armeniakonu, przyszłym władcą, Leonem. Jak podkreślił 
Chronograf ten ostatni został zaskoczony591 przez Saracenów w Euchaita, 
gdzie przebywał z żołdem dla temu, pod dość silną eskortą592. Zgodnie 
ze wzmianką w Kontynuacji Teofanesa593 Leon został za ten przypadek 
ukarany i wygnany, gdyż uznano, że wpadł w arabską zasadzkę skutkiem 
własnego zaniedbania. Tak czy inaczej w Chronografii Arabowie zostali 
przedstawieni jako wykorzystujący niehonorowe metody rabusie, którzy 
najzwyczajniej skradli sumy przeznaczone dla bizantyńskich żołnie- 
rzy. Przypadki przekupstwa zostały opisane w AM 6270, kiedy Teofanes 
relacjonuje bizantyńską kontrofensywę zorganizowaną przez Leona IV 
Chazara. Podczas tej kampanii, kiedy jeden z bizantyńskich strategów, 
dowodzący wojskami temu Trakezjon, Michał Lachanodrakon zagro-
ził Germanicji, organizujący obronę wuj kalifa Mahdiego, Isa ibn Ali 
przekupił Bizantyńczyka za pomocą prezentów (εἰ μὴ διὰ δώρων ἔπει-
σε τὸν Λαχανοδράκοντα ὁ Ἰσβααλί), dzięki czemu ten odstąpił od oblę-
żenia. Mimo takich niehonorowych praktyk, wodzowie bizantyńscy 

590  Te o f a n e s, AM 6268, s. 449.9–11.
591  Możemy spotkać różne propozycje tłumaczenia frazy τῶν νηστειῶν ὑπαντηθέντες 

οἱ Σαρακηνοὶ εἰς Εὐχάϊταν Λέοντι. Cyril Mango i Roger Scott widzą tutaj the Saracens 
surprised at Euchaita [Te o f a n e s  (C. M a n g o, R. S c o t t), s. 672] natomiast Harry 
Turtledove przetłumaczył fragment jako Leo the general of the Armeniacs met the Saracens 
at Eukhaita – Te o f a n e s  (H. Tu r t l e d o v e), s. 170. Wynika to oczywiście z wielo-
znaczności sformułowania ὑπαντηθέντες, które możemy również dobrze rozumieć jako 

‘spotkanie’, ‘wyjście naprzeciw’, ale też ‘nacieranie’, ‘atakowanie’.
592  Te o f a n e s, AM 6303, s. 489.17–20.
593  Te o f a n e s  K o n t y n u a t o r, 11–12. Por. C. M a n g o, I. Š e v č e n k o, Three 

Inscriptions of the Reigns of Anastasius I and Constantine V, BZ 65. 2, 1972, s. 379.



Rozdział III. Wizerunek władców muzułmańskich w Chronografii… 363

zostali sowicie nagrodzeni przez cesarza, a stratedzy mogli odbyć triumf 
w Konstantynopolu (καὶ οὕτως ἐθριάμβευσαν οἱ στρατηγοὶ τὰ ἐπινίκια)594. 
Kolejny raz do podstępu Arabowie uciec mieli się podczas kampanii 
Haruna ar-Raszida, opisanej w relacji z AM 6274595. Uzyskawszy przewagę 
taktyczną dzięki umiejętnym manewrom okrążającym i wykorzystaniu 
górzystego terenu Bizantyńczycy, wewnętrznie skłóceni (Teofanes wspo-
mina o konflikcie pomiędzy Tatzatesem, strategiem bucellari a wodzem 
naczelnym kampanii, logotetą Stauracjuszem) nie wyzyskali jej, a jeden 
z wodzów bizantyńskich rozpoczął negocjacje z Arabami na własną rękę 
(καὶ δοὺς αὐτοῖς βουλήν, ᾐτήσαντο εἰρήνην). Kiedy miało dojść do oficjal-
nego spotkania pomiędzy Stauracjuszem a arabskim poselstwem, muzuł-
manie uwięzili go zdradziecko i wymusili na Bizantyńczykach zawarcie 
pokoju (ἐβιάσθησαν ἀμφότερα τὰ μέρη τοῦ ποιῆσαι εἰρήνην). Teofanes 
jednak wyraźnie wskazał, że wina leżała po stronie Stauracjusza i jego 
współpracowników – magistra Piotra i domestyka Antoniego, którzy 
zapomniawszy z kim mają do czynienia, udali się na rozmowy bez odpo-
wiedniego zabezpieczenia, nie wziąwszy zakładników od wodzów arab-
skich (ἀλλὰ ἀσκόπως ἐξελθόντες ἐκρατήθησαν ὑπ’ αὐτῶν καὶ ἐπεδήθησαν). 
Wewnętrzne niesnaski wśród poddanych cesarstwa doprowadzić miały 
również do sukcesu armii muzułmańskich, opisanego w relacji z AM 
6285, które opanowały w tym czasie twierdzę Kamachon. Doszło do tego 
jednak nie w wyniku oblężenia, ale zdrady bizantyńskich wojskowych, 
którzy wydawszy wcześniej wodza buntu żołnierzy temu Armeniakon, 
a nie otrzymawszy żadnej nagrody od cesarza, postanowili zemścić się, 
poddając wspomnianą fortecę muzułmanom596.

Oprócz działań stricte militarnych, w których Teofanesowi zdarzało się 
podkreślać rzekomą niehonorowość praktyk muzułmańskich, podobną 
konstatację możemy znaleźć w kontekście sposobu prowadzenia przez 
nich polityki dyplomatycznej. Chronograf wzmiankował np. w relacji 
z AM 6274, na temat buntu Elpidiusza na Sycylii, że kiedy ten uciekł

594  Całość relacji: Te o f a n e s, AM 6270, s. 451.12–25.
595  Całość relacji: Te o f a n e s, AM 6274, s. 456.2–22.
596  Te o f a n e s, AM 6285, s. 469.15–17.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…364

do Afryki, to uzyskał pomoc Arabów597, którzy zorganizować mieli dla 
niego nawet koronację cesarską, a także zainwestowali w wyposażenie go 
w atrybuty władzy – purpurowe buty i diadem cesarski598.

Z dość wyjątkowym fragmentem spotykamy się w relacji z AM 6282599. 
Chronograf poświęcił ją opisowi kampanii morskiej u wybrzeży Licji, 
niedaleko Myry, gdzie flota bizantyńska przygotowała się na odparcie 
ataku okrętów arabskich, które zorganizowały sobie bazę wypadową na 
Cyprze (στόλος δὲ ἐξῆλθεν Ἀράβων ἐπὶ Κύπρον). W wyniku starcia, które 
miało miejsce najprawdopodobniej w okolicach znajdującej się w pobliżu 
Myry zatoki Ataleja, do arabskiej niewoli dostał się, jak to podkreślił Teo
fanes, energiczny i bardzo zdolny wódz (ῥωμαλέος ἀνὴρ καὶ ἱκανώτατος 
ὤν), strateg temu morskiego Kibyrrhaiōtōn – Teofil (Θεόφιλος δέ, ὁ τῶν 
Κιβυραιωτῶν στρατηγός). I w tym miejscu natrafiamy na najciekawszą 
część tej opowieści. Strateg miał zostać przewieziony przed oblicze kali-
fa Haruna ar-Raszida, gdzie zaproponowano mu wolność w zamian za 
przejście na stronę muzułmanów. Kiedy Teofil nie zaakceptował tych 
warunków i odmówił, został ukarany na gardle (τὴν διὰ ξίφους τιμωρίαν 
ὑπομείνας). Chronograf nazwał go wobec tego doskonałym męczenni-
kiem (μάρτυς ἄριστος). Mamy tu pierwszy (i ostatni) przykład, kiedy to 
Teofanes żołnierza, osobę walczącą z muzułmanami, a która odmówiła 
przejścia na ich stronę (nie ma tu explicite mowy o porzuceniu religii, 
a jedynie o zdradzie – θεαθείς τε παρ’ αὐτοῦ προετράπη προδότης γενέ-
σθαι) określa mianem zarezerwowanym dla chrześcijan, którzy ponoszą 
śmierć z powodu wiary. Dodajmy, że Teofil występuje w literaturze 
hagiograficznej i martyrologicznej. Zgodnie z nią wszystko nie odbyło 
się w tak krótkim czasie, jak to zasugerował Teofanes. Gehenna stratega 
w muzułmańskim więzieniu miała trwać cztery lata i faktycznie skoń-
czyć się dekapitacją. Teofil został zresztą, według tych relacji, zdradzony 
i opuszczony podczas bitwy przez trzech innych strategów600.

597  Te o f a n e s, AM 6274, s. 455.31–32: ἐπέρασεν εἰς Ἀφρικὴν καὶ λαβὼν λόγον 
ἀπαθείας προσερρύη τοῖς Ἄραψιν.

598  Te o f a n e s, AM 6274, s. 456.1: στέψαντες αὐτὸν εἰς μάτην καὶ περιθέντες τζαγ-
γίον καὶ στέφανον.

599  Całość: Te o f a n e s, AM 6282, s. 465.12–26.
600  Synaxarium, s. 434; Menologion, 285–288.



Rozdział III. Wizerunek władców muzułmańskich w Chronografii… 365

Z wyjątkowym fragmentem, dotyczącym losów pojedynczego, zwy-
kłego człowieka, muszącego sobie radzić w trudnych i skomplikowanych 
warunkach wojny, możemy zapoznać się we fragmencie relacji AM 6305, 
w której Teofanes opisał okoliczności ówczesnych starć bizantyńsko-buł-
garskich, konkretnie oblężenia Mesembrii601. Organizacją prac inżynieryj-
nych, mających na celu zdobycie cesarskiej twierdzy, zajmował się według 
Chronografa pewien Arab. Był to człowiek wykwalifikowany w zakresie 
sztuki inżynieryjnej (πάνυ ἔμπειρον μηχανικῆς), który w toku swojego 
życia (nie zostało dopowiedziane, jakie były przyczyny tej decyzji) przyjął 
chrzest (τῷ βαπτίσματι), a następnie trafił na służbę cesarza Nicefora i osie-
dlił się w Adrianopolu (ἐν Ἀδριανουπόλει κατέστησεν). Mimo że podobne 
losy mogły stać się udziałem jeńca, który dostał się do niewoli bizantyń-
skiej podczas jednego z wcześniejszych starć, to dalsza część tej relacji zdaje 
się sugerować, że wspomniany Arab spodziewał się jakiegoś szczególnego 
traktowania, być może więc z własnej woli przeszedł na stronę cesarską. 
Teofanes wyraźnie wskazał, że Nicefor nie dotrzymał pewnych warunków, 
bliżej nieokreślonej umowy z arabskim fachowcem, nie tylko nie doce-
niając go właściwie, ale zmniejszając wynagrodzenie, co więcej zaś, kiedy 
Arab skarżył się na zmianę warunków swego, jak można domniemywać, 
zatrudnienia, został dotkliwie pobity (ἀλλ’ ἢ μᾶλλον καὶ τὴν ῥόγαν αὐτοῦ 
κολοβώσας, τὸν δὲ γογγύσαντα ἔτυψε σφοδρῶς). Bizantyński chronograf 
nie kryje w swoim opisie, że takim traktowaniem cesarz doprowadził 
inżyniera do rozpaczy, który w związku z taką sytuacją postanowił uciec 
do Bułgarów (ἀπονοηθεὶς δὲ ἐπὶ τούτῳ προσέφυγε τοῖς Βουλγάροις), gdzie 
zaczął pełnić podobną funkcję, jaką miał zostać zapewne obdarzony przez 
Nicefora, ucząc poddanych chana sztuki budowy maszyn oblężniczych 
(ἐδίδαξεν αὐτοὺς πᾶσαν μαγγανικὴν τέχνην). Trudno powiedzieć, kim fak-
tycznie był nawrócony na chrześcijaństwo Arab, niemniej jednak warto 
pamiętać, że w AM 6301 można znaleźć relację na temat dowódców, którzy 
zbiegli po klęsce pod Serdyką i prosili Nicefora o nietykalność, ale nie 
otrzymali od niego żadnych zapewnień, zostali więc zmuszeni by przejść 
na stronę wroga. Wśród nich znajdował się Emacjusz, ekspert w dziedzi-

601  Mam na myśli fragment: Te o f a n e s, AM 6305, s. 498.7–13.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…366

nie budowy machin oblężniczych602. Warto dodać na koniec, że według 
źródeł proweniencji arabskiej603 i syryjskiej604 sam Nicefor również był 
z pochodzenia Arabem, tyle że chrześcijaninem. Teofanes, podobnie jak 
i inni bizantyńscy kronikarze wspominający Nicefora raczej negatywnie, 
nie podnoszą jednakże tej kwestii bezpośrednio605. Czy wzmianka o spro-
wadzaniu Arabów, którzy ostatecznie przechodzą na stronę nieprzyjaciół 
cesarstwa, miałaby jakiekolwiek drugie dno, związane z domniemanym 
pochodzeniem Nicefora, powiedzieć nie można. Warto jednak moim 
zdaniem pamiętać o tej kwestii.

3.3.	Abbasydzi a prześladowania chrześcijan

Pierwsze abbasydzkie prześladowania chrześcijan przedstawione w Chro
nografii Teofanesa związane były nie z kwestią samego wyznania, ale 
raczej zaangażowania określonych grup wierzących w Chrystusa po jed-
nej ze stron toczącej się w połowie VIII w. wojny domowej w kalifacie. 
Mam tu na myśli przede wszystkim relację znajdującą się pod datą AM 
6243 (czyli odpowiadającą okresowi 750–751 r.), gdzie bizantyński autor 
wspomina, iż nowi panowie zabili większą część z chrześcijan, którzy 
zostali aresztowani (jak podkreśla – w wyniku zdrady) w miejscowości 
Antipatris w Palestynie, ponieważ mieli związki z poprzednią władzą606. 
Skądinąd wzmiankę tę możemy łączyć z pojawiającą się w różnorodnych 
relacjach syryjskich, między innymi w Kronice do 1234 r. oraz w dziele 
Agapiusza z Manbidż, informacją o masakrze, jaką w Antipatris urządził 

602  Te o f a n e s, AM 6301, s. 485.9–12.
603  Ta b a r i, II, 260.
604  M i c h a ł  S y r y j c z y k, III, s. 15; Kronika do 813 r., s. 230.
605  J.F. H a l d o n, „Citizens of Ancient Lineage…” The Role and Significance of Syr-

ians in the Byzantine Elite in the Seventh and Eight Centuries, [in:] Syriac Polemics. 
Studies in Honour of Gerrit Jan Reinink, eds W.J. v a n  B e k k u m, J.W. D r i j v e r s, 
A.C. K l u g k i s t, Leuven–Paris–Dudley 2007, s. 97.

606  Te o f a n e s, AM 6243, s. 427.12–14: τούτῳ τῷ ἔτει τοὺς πλείους τῶν Χριστιανῶν 
ὡς συγγενεῖς τῶν προαρξάντων ἀνεῖλον οἱ προσφάτως κρατήσαντες, δόλῳ τούτους χειρω-
σάμενοι εἰς Ἀντιπατρίδα τῆς Παλαιστίνης.



Rozdział III. Wizerunek władców muzułmańskich w Chronografii… 367

Umajjadom ‘Abdallah ibn Ali, zabijając tam siedemdziesięciu przedsta-
wicieli byłego rodu panującego607.

Podobnie kolejna wzmianka dotycząca prześladowania chrześcijan 
ze strony nowego rodu panującego nad kalifatem, umieszczona w AM 
6248608 (lata 755–756) okazuje się być, zgodnie z wyjaśnieniem zapre-
zentowanym przez Teofanesa, niezwiązana tak naprawdę z wyznawaną 
religią. Bizantyński historyk rozpoczyna swoją relację od opisu trzęsień 
ziemi, które miały nastąpić przed prześladowaniami w Syrii oraz Palesty- 
nie (τούτῳ τῷ ἔτει σεισμὸς γέγονε κατὰ τὴν Παλαιστίνην καὶ Συρίαν οὐ 
μικρὸς μηνὶ Μαρτίῳ θʹ). Następnie przechodzi do wygnania Teodora, 
patriarchy Antiochii (καὶ ἐξωρίσθη Θεόδωρος, ὁ πατριάρχης Ἀντιοχείας) 
przez Arabów (φθόνῳ τῶν Ἀράβων διαβληθείς), wyjaśniając jednocześnie 
okoliczności jakie do tego doprowadziły, których nie możemy uznać 
za religijne. Teodor został bowiem oskarżony o częste przekazywanie 
informacji na temat spraw arabskich, poprzez listy wysyłane do cesarza 
Konstantyna (ὅτι συχνῶς τῷ βασιλεῖ Κωνσταντίνῳ δηλοποιεῖ τὰ τῶν Ἀράβων 
διὰ γραμμάτων). Patriarcha trafił zresztą niezbyt daleko, do Moabu, czyli 
południowej Palestyny, gdzie znajdował się jego dom rodzinny (εἰς τὴν 
Μωαβῖτιν χώραν πατρίδα τε αὐτοῦ). Te działania, na wskroś politycznego 
charakteru, zapowiadały jednak wprowadzenie na terenie Syrii zakazu 
budowy nowych kościołów (μὴ κτίζεσθαι νέας ἐκκλησίας), prezentowania 
krzyży w miejscach publicznych (μηδὲ φανῆναι σταυρόν) oraz prowadze- 
nia jakichkolwiek dysput religijnych pomiędzy chrześcijanami a muzuł-
manami, o ile stroną inicjującą podobną rozmowę byliby ci pierwsi (μηδὲ 
δογματίσαι περὶ πίστεως Χριστιανὸν μετὰ Ἀράβων). Działania te Teo
fanes przypisał niejakiemu Salimowi, którego możemy łączyć z posta-
cią Saliha ibn Alego. Rzecz w tym, że Salih w omawianym okresie (do 
758 r.) był gubernatorem Egiptu, władzę nad Kinnasrin (Chalkis), Emesą 
i Damaszkiem przejął później. O sposobie, w jaki potraktował Teodora 
wspominał zresztą at-Tabari, sugerując, że wydarzenia te miały miejsce 
w 759 r.609 Trudno więc stwierdzić, kto faktycznie był autorem powyższych 

607  Kronika do 1234 r., s. 260; A g a p i u s z, s. 529.
608  Całość: Te o f a n e s, AM 6248, s. 430.2–9.
609  Ta b a r i, I, 28–44.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…368

prześladowań abbasydzkich, niemniej jednak warto zwrócić uwagę na 
fakt, że większość z nich w początkowym okresie miało raczej wymiar 
polityczny, w kontekście związków chrześcijan z Umajjadami lub współ-
pracą z wywiadem bizantyńskim, co ostatecznie zaowocowało tymi stricte 
wymierzonymi w kult – kościoły, symbole oraz nauczanie. Należy jed-
nocześnie zauważyć, że zakazy te nie były zawsze respektowane, o czym 
informuje sam Teofanes, wspominając w AM 6252 o budowie specjalnej 
kaplicy dla relikwii Jana Chrzciciela (konkretnie relikwii głowy) w kościele 
pod jego wezwaniem w Emesie610. Być może chrześcijanie nie mieli w tym 
przypadku czynionych problemów, gdyż część wspomnianego komplek-
su świątynnego została przekształcona w meczet611. Niekonsekwencję 
widać także w innych poczynaniach abbasydzkich. Nie bez satysfakcji 
bizantyński chronograf opisał wydarzenia z AM 6251612 (czyli przeło-
mu 758 i 759 r.). Według niego miało wtedy miejsce wydalenie chrze-
ścijańskich urzędników z abbasydzkich kancelarii rządowych (τούτῳ τῷ 
ἔτει φθόνῳ τοὺς Χριστιανοὺς ἐκώλυσαν Ἄραβες ἐκ τῶν δημοσίων χαρτοθε-
σίων). Decyzja była w mocy tylko przez krótki czas (πρὸς ὀλίγον χρόνον), 
ponieważ Abbasydzi nie byli w stanie dalej prowadzić ksiąg bez pomocy 
wydalonych613. Wkrótce przywrócili ich na te same stanowiska, bowiem, 
według historyka, nie mogli poradzić sobie z zapisem liczb (αὖθις ἀναγκα-
σθέντες ἐγχειροῦσιν αὐτοῖς τὰ αὐτὰ διὰ τὸ μὴ δύνασθαι αὐτοὺς γράφειν τοὺς 
ψήφους)614. Teofanes mógł raportować tu stan faktyczny, skoro w połowie 

610  Te o f a n e s, AM 6252, s. 431.16–21.
611  G. L a  S t r a n g e, Palestine under the Moslems: A Description of Syria and the 

Holy Land from Ad 650 to 1500, London 1890, s. 353.
612  Te o f a n e s, AM 6251, s. 430.32 – 431.3.
613  W swej istocie ironiczny komentarz Teofanesa byłby świetną odpowiedzią na 

podobne oskarżenia wystosowywane w piśmiennictwie abbasydzkim wobec pracujących 
w państwowych kancelariach urzędników chrześcijańskich. W anegdotach tych pięt-
nuje się rzekomą arogancję i niekompetencję tychże: N. K h a l e k, Some Notes on the 
Representation of Non-Muslim Officials in al-Ǧahšiyārī’s (d. 331/942) Kitāb al-Wuzarā’ 
wa-l-kuttāb, Ara 62, 4, 2015, s. 503–520.

614  Chociaż pierwsze zabytki islamskiej jurysprudencji, wskazujące na próbę podnie- 
sienia konieczności wprowadzenia zakazu sprawowania funkcji urzędniczych przez 
nie-muzułmanów, nawiązują tradycyjnie do decyzji podjętych jeszcze przez ‘Umara ibn 
al-Chattaba, to w rzeczywistości podobne rozwiązania pojawiły się najprawdopodobniej 



Rozdział III. Wizerunek władców muzułmańskich w Chronografii… 369

IX w. mieliśmy do czynienia z podobnymi działaniami al-Mutawakkila615, 
co oznacza, że ewentualne wcześniejsze próby pozbycia się chrześcijan 
z kancelarii kalifów spełzły na niczym. Jak podkreślił w swoim znako-
mitym eseju John V. Tolan, w epoce średniowiecza, tak na Wschodzie, 
jak i Zachodzie, pozornie sztywne ograniczenia związane z podziałami 
religijnymi nader często ustępowały przed realizmem i pragmatyzmem 
elit, które te ograniczenia oficjalnie narzucały616. Warto w tym miejscu 
przywołać jednocześnie słuszne uwagi Luke’a Yarbrougha, który zająwszy 
się edyktami muzułmańskimi wymierzonymi w urzędników państwowych, 
rozpoczął swoją pracę od dokonania porównania z podobnymi działania-
mi widocznymi w praktyce bizantyńskiej czy sasanidzkiej, dotyczącymi 
przedstawicieli innych wyznań pozostających na usługach cesarza lub 
szacha617. W tym kontekście ewentualne działania kalifów nie wydają się 

dopiero w latach dwudziestych lub trzydziestych VIII w., w Kufie, w związku z opozycją 
wobec decyzji podejmowanych przez Chalida ibn Kasriego (L. Ya r b r o u g h, Upholding 
God’s Rule: Early Muslim Juristic Opposition to the State Employment of non-Muslims, 
ILSo 19. 1/2, 2012, s. 11–85). Kasri oskarżany był o sprzyjanie chrześcijanom (a w związ-
ku z tym nawet o brak wiary – zindik), nazywano go złośliwie Ibn Nasranijja (synem 
chrześcijanki), nawiązując do wyznania jego matki, której miał też wybudować kościół 
niedaleko od kufańskiego meczetu: G.R. H a w t i n g, The First Dynasty of Islam…, 
s. 81–82; Kh.Y.  B l a n k i n s h i p, The End of the Jihad State…, s. 95.

615  Edykt al-Mutawakkila, wymierzony w urzędników niebędących muzułmanami, 
był w zasadzie pierwszym podobnym aktem, którego wiarygodności nie sposób pod-
ważyć. Inna rzecz, że trudno na dobrą sprawę z całą pewnością wskazać na przesłanki, 
jakie stały za wydaniem tego dokumentu, o ile nie był on obliczony na taktyczne pozy-
skanie poparcia niektórych środowisk tradycjonalistycznych: L. Ya r b r o u g h, Friends 
of the Emir. Non-Muslim State Officials in Premodern Islamic Thought, Cambridge 
2019, s. 88–109.

616  J.V. To l a n, The Legal Status of Religious Minorities in the Medieval Mediterranean 
World: a Comparative Study, [in:] Hybride Kulturen im mittelalterlichen Europa: Vor-
träge und Workshops einter internationalen Frühlingsschule/Hybrid Cultures in Medieval 
Europe: Papers and Workshops of in International Spring School, ed. M. B o r g o l t e, 
Berlin 2010, s. 141–149.

617  L. Ya r b r o u g h, Friends of the Emir…, s. 40–47. Kwestią otwartą pozostaje 
jednak, czy te ograniczenia mogły w pewien sposób dotknąć samych fundamentów 
działania podobnych wspólnot mniejszości, czy też funkcjonowały one raczej bez prze-
szkód: A. P a n a y o t o v, Jewish Communal Officies in Late Roman and Byzantine Law 
and Jewish Inscriptions from the Balkans, [in:] Jews in Early Christian Law. Byzantium 



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…370

elementem prześladowań, ale raczej próbą uporządkowania własnych 
organów administracyjnych i uwolnienia ich od ewentualnych czynników 
nie wykazujących odpowiedniego poziomu lojalności.

Mimo opisanych powyżej doświadczeń, polityka wykluczania chrze-
ścijan kontynuowana była w kolejnych latach. W AM 6249618 Abdelas 
(czyli drugi w kolejności kalif abbasydzki – Abu Dżafar al-Mansur, inaczej 
po prostu ‘Abdallah ibn Muhammad) podniósł podatki dla wszystkich 
wyznawców Chrystusa (τούτῳ τῷ ἔτει Ἀβδελᾶς τὴν φορολογίαν ἐπέτεινε 
Χριστιανοῖς), a także nałożył nowe na wszystkich mnichów, pustelników 
i stylitów (ὥστε ἅπαντας μοναχούς τε καὶ ἐγκλείστους καὶ κιονίτας τοὺς 
τῷ θεῷ εὐαρεστοῦντας φορολογῆσαι). Dokonał również konfiskaty ma- 
jątków kościelnych (ἐσφράγισε δὲ καὶ τὰ τῶν ἐκκλησιῶν κειμηλιαρχεῖα), 
a zarządzanie nimi w celu upłynnienia powierzył Żydom (ἤνεγκεν 
Ἑβραίους πρὸς τὸ πωλῆσαι αὐτά). Te działania kalifa potwierdzone są 
również w tradycjach syryjskich, m.in. w Kronice do 1234 r.619 oraz 
u Michała Syryjczyka620. Poczynania kalifa al-Mansura przeciwko chrze-
ścijanom przedstawione zostały także w innych fragmentach Chronografii. 
I tak w AM 6258621 wzmiankowane są decyzje na temat usuwania krzy-
ży ze świątyń (σταυροὺς τῶν ἐκκλησιῶν ἀφεῖλεν), wprowadzenia zakazu 
niektórych nabożeństw (παννυχεύειν ἐκώλυσε), czy nauczania chrześci-
jańskiego (ἐκμανθάνειν τὰ ἑαυτῶν γράμματα)622, natomiast w AM 6261623 
nakaz ogolenia bród (τοὺς πώγωνας αὐτῶν ξυρισθῆναι) i noszenia nakryć 
głowy odpowiedniej wysokości (γενέσθαι καμηλαύκια πήχεος μιᾶς ἥμισυ). 
We fragmencie z AM 6264 znajduje się natomiast relacja o uroczystościach 
religijnych w Jerozolimie, w których brał udział al-Mansur624, przy okazji 

and the Latin West 6th–11th Centuries, eds J.V. To l a n, N. d e  L a n g e, L. F o s c h i a, 
C. N e m o-P e k e l m a n, Turnhout 2014, s. 167–177.

618  Te o f a n e s, AM 6249, s. 430.15–19.
619  Kronika do 1234 r., s. 265.24–30.
620  M i c h a ł  S y r y j c z y k, II, s. 522.
621  Te o f a n e s, AM 6258, s. 439.9–12.
622  Wprowadzone wtedy ograniczenia Teofanes podsumowuje w tym samym frag-

mencie pisząc o wielu złych rzeczach wyrządzonych przez nowego kalifa chrześcijanom: 
ὁ δὲ Ἀβδελᾶς ἀμηρεύων πολλὰ κακὰ τοῖς ὑπὸ τὴν ἀρχὴν αὐτοῦ Χριστιανοῖς ἐνεδείξατο.

623  Te o f a n e s, AM 6261, s. 444.12–13.
624  Te o f a n e s, AM 6264, s. 446.21–24.



Rozdział III. Wizerunek władców muzułmańskich w Chronografii… 371

wprowadzając nowe nakazy w stosunku do chrześcijan i Żydów – noszenie 
specjalnych oznaczeń na ramionach (ἐπέτρεψε γραφῆναι τοὺς Χριστιανοὺς 
καὶ τοὺς Ἑβραίους εἰς τὰς χεῖρας). Na temat znakowania przedstawicieli 
Ludów Księgi w tym okresie wspominają również źródła syryjskie625 
i arabskie626. Oznakowania mogły być niekiedy powodem tragicznych 
pomyłek, jak w przypadku Eliasza z Damaszku, który zdjąwszy takowe 
(pas) w pewnej sytuacji, uznany został przez muzułmanów za nawróco-
nego, a później zamordowany przez nich za domniemaną apostazję627. 
Interesujące, że Wyznawca wzmianki dotyczące nakazu wizualnego 
odróżnienia chrześcijan (i Żydów) od muzułmanów umieścił w rela-
cjach dotyczących al-Mansura. Tradycyjnie większość badaczy, biorąc pod 
uwagę świadectwa pochodzącego z muzułmańskiego kręgu cywilizacyj-
nego, łączy reskrypty o podobnej treści przede wszystkim z ‘Umarem II628. 
Obecnie podważa się jednak, jakoby pewnym było, iż to syn ‘Abd al-Azīza 
wprowadził zasady tzw. ghijar (arab. rozróżnianie)629. Wersja przekazana 

625  P s e u d o-D i o n i z j u s z, s. 104–105, 108.
626  Ta b a r i, I, 224.
627  J. P a h l i t z s c h, Conversion and Martyrdom in ‘Abbasid Damascus Anonymous 

(second–third/eighth–ninth century), [in:] Conversion to Islam in the Premodern Age: 
A Sourcebook, eds N. H u r v i t z, Ch.C. S a h n e r, U. S i m o n s o h n, L. Ya r b r o u g h, 
Berkeley 2020, s. 105–108.

628  M. L e v y-R u b i n, Non-Muslims in the Early Islamic Empire: From Surrender 
to Coexistence, Cambridge 2012, s. 88–97. Por. też wcześniejsze: I. L i c h t e n s t a d t e r, 
The Distinctive Dress of Non-Muslims in Islamic Countries, HJu 5. 1, 1943, s. 35–52.

629  Luke Ya r b r o u g h  wskazuje m.in., że istnieją źródła muzułmańskie łączące 
wprowadzenie wyróżniających elementów stroju dla chrześcijan dopiero z kalifem 
al-Mutawakkilem (poł. IX w.). Biorąc zaś pod uwagę liczne odniesienia do ‘Umara 
ibn al-Chattaba jako tego, który pierwszy zadekretował te zasady, należy zastanowić 
się, czy aby pojawienie się jego imiennika w tych narracjach nie jest pokłosiem abba-
sydzkiej propagandy, gdzie odwoływano się do pamięci o kalifie prawowiernym, by 
legitymizować własne reformy względem chrześcijan: Origins of the ghiyār, JAOS 
134. 1, 2014, s. 113–121. Krótkie omówienie czym było ghijar: M. P e r l m a n n, Ghiyār, 
[in:] EI2, eds P. B e a r m a n, Th. B i a n q u i s, C.E. B o s w o r t h, E. v a n  D o n z e l, 
W.P. H e i n r i c h s, https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia- 
of-islam-2/ghiyar-SIM_2503 [dostęp: 10.05.2021 r.]. Ta tendencja do odwoływania 
się do Ibn al-Chattaba, w kontekście wprowadzanych w islamskim prawie ograniczeń 
względem chrześcijan, pochodziła zresztą z fundamentalnej zasady szariatu, zgodnie 
z którą powinien on wynikać albo z Koranu, albo z sunny. Ponieważ jednak w tekstach 

https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/ghiyar-SIM_2503
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/ghiyar-SIM_2503


Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…372

przez Chronografa wydaje się być ciekawym przyczynkiem do tej dyskusji, 
a nie była dotąd brana pod uwagę630. Wszak Bizantyńczyk mógł mieć cał-
kiem dobre informacje na ten temat, zapośredniczone od przedstawicieli 
lokalnych wspólnot. Wcale nie wykluczają zresztą udziału ‘Umara II (choć 
jak już wcześniej wspomniano, Teofanesowi zależało by przedstawić tego 
kalifa jako człowieka o antychrześcijańskim nastawieniu i gdyby wiedział 
cokolwiek o takim reskrypcie syna ‘Abd al-Azīza, to pewnie dodałby to 
do listy swoich zarzutów), ale mogą sugerować, że postanowienia kalifa 
przestały być respektowane po jego śmierci (jak wiele innych reform, 
które próbował wprowadzić). Być może nieprzypadkowo Chronograf 
wspomniał też, że al-Mansur podjął decyzję w Jerozolimie. Mimo że 
dysponujemy wieloma przykładami działań kalifów prawowiernych 
i umajjadzkich, które zmierzały do nadania temu miastu islamskiego 
charakteru, nie zmieniły one jednak demografii ośrodka, który pozostawał 
w większości chrześcijański. Tendencja taka utrzymywała się prawdopo-
dobnie jeszcze w X w., kiedy znany arabski geograf al-Makdisi, urodzony 
w Świętym Mieście, narzekał, że dominują w nim chrześcijanie. Obecność 
muzułmanów ograniczona była nie tylko liczebnie, ale też terytorialnie, 
prawdopodobnie do dzielnicy powstałej wokół Wzgórza Świątynnego631. 

koranicznych nie można było odnaleźć odniesień do konkretnych rozwiązań prawnych 
zaimplementowanych przez kalifów, należało odnieść się do towarzyszy Proroka i rzeko-
mego wprowadzenia przez nich podobnych praktyk. ‘Umar ibn al-Chattab wydawał się 
przy tym najlepszym wyborem, jako jeden z najbliższych Muhammada, a jednocześnie 
kalif, czyli osoba decyzyjna: A. O u l d d a l i, Les conditions de la résidence du dimmī: 
Entre règles absolues et relatives, [in:] Religious Minorites in Christian, Jewish and Mus-
lim Law (5th–15th Centuries), eds N. B e r e n d, Y. M a s s e t, C. N e m o-P e k e l m a n, 
J.V. To l a n, Turnhout 2017, s. 147–148.

630  Na przykład Milka Levy-Rubin powołuje się na Chronografię w kontekście obro-
ny swojej tezy o wprowadzeniu oznaczania chrześcijan przez ‘Umara II, wspominając 
o jego negatywnym wizerunku przedstawionym przez Wyznawcę, nie odnosi się jednak 
do fragmentu, w którym Teofanes jednoznacznie wskazuje, że nakaz umieszczania 
widocznych oznaczeń przez chrześcijan był dziełem al-Mansura, nawiązując jednocze-
śnie do jego decyzji o zwolnieniu chrześcijan z kancelarii kalifatu: M. L e v y-R u b i n, 
‘Umar II’s ghiyār Edict: Between Ideology and Practice, [in:] Christians and Others…, 
s. 159–160.

631  R. S c h i c k, A Christian City with a Major Muslim Shrine: Jerusalem in the 
Umayyad Period, [in:] Conversion in Late Antiquity: Christianity, Islam, and Beyond. 



Rozdział III. Wizerunek władców muzułmańskich w Chronografii… 373

Powstaje pytanie, czy w podobnym mieście, o znacznej przewadze chrze-
ścijan, takie oznaczenie mogło być elementem stygmatyzacji, czy też raczej 
technicznym rozwiązaniem pozwalającym muzułmanom funkcjonować 
w ramach własnej wspólnoty. Jednym zdaniem, kto został w ten sposób 
wyróżniony i czy z pewnością było to pozytywne dla wyznawców Allaha?

Wracając do relacji z AM 6264, według Teofanesa sytuacja związana 
z prześladowaniami muzułmanów była na tyle trudna, że wielu chrześcijan 
uciekło wówczas drogą morską do Bizancjum (καὶ πολλοὶ τῶν Χριστιανῶν 
διὰ θαλάσσης ἔφυγον εἰς Ῥωμανίαν). Warto zwrócić uwagę na stopniowa-
nie prześladowań w relacji, od tych powodowanych sytuacją politycz-
ną, poprzez wymierzone w kult, na finansowych kończąc. Ta gradacja 
występuje również w kontekście realizatorów tej polityki, od lokalnych 
zarządców, poprzez gubernatorów, aż po samego kalifa.

Wiele miejsca Teofanes poświęcił prześladowaniom za czasów al-Mah- 
diego, mających miejsce w okresie długoletniej wojny arabsko-bizan-
tyńskiej, kiedy władzę w Konstantynopolu sprawowali kolejno Leon IV 
Chazar i Irena. W relacji z AM 6272632 Chronograf wspomniał, że kalif 
wysłał do Syrii niejakiego Mouchesiasa (lub zgodnie z wersją pochodzą-
cą od Anastazjusza Bibliotekarza – Muchthesiasa) Zelotę (καὶ πέμπει 
Μουχεσίαν, Ζηλωτὴν λεγόμενον), identyfikowanego przez badaczy 
z Hasanem Ibn Kahtabą633, z misją i pełnomocnictwem do nawracania 

Papers from the Andrew W. Mellon Foundation Sawyer Seminar, University of Oxford, 
2009–2010, eds A. P a p a c o n s t a n t i n o u, N. M c L y n n, D.L. S c h w a r t z, Surrey–
Burlington 2015, s. 299–318. Na długie trwanie Jerozolimy jako chrześcijańskiego ośrodka, 
także pielgrzymkowego, mimo nominalnej władzy muzułmanów zwrócił też uwagę 
ostatnio Nour A b u  A s s a b: The Umayyad’s Attitude towards the Christian Sacred 
Sites in Islamicjerusalem, JIJS 14, 2014, s. 27–76. Według tego badacza świadczyłoby to 
zarówno o żywotności lokalnych chrześcijańskich wspólnot, jak i o konieczności redefi-
nicji twierdzeń o ewentualnych wzmożonych prześladowaniach ze strony muzułmanów, 
po przejęciu przez nich władzy nad Jerozolimą, a także za czasów Umajjadów. Jak widzi-
my, z relacji Teofanesa można pośrednio wyciągnąć wniosek, że względnym spokojem 
jerozolimscy chrześcijanie cieszyli się co najmniej do panowania pierwszych Abbasydów.

632  Całość: Te o f a n e s, AM 6272, s. 452.23 – 453.4.
633  P. P e e t e r s, Glanures martyrologiques, AB 58, 1940, s. 104–109. Wzmiankowane 

w źródle imię pochodzić miałoby od syriackiego słowa methasigan (wykąpany, czysty) oraz 
arabskiego at-tanulu, oznaczającego węża, jednego z przydomków Hasana ibn Kahtaby.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…374

niewolników chrześcijan (δίδει αὐτῷ ἐξουσίαν ἀποστατεῖν τοὺς δούλους 
τῶν Χριστιανῶν) i niszczenia ich świątyń (ἐρημοῦν τὰς ἁγίας ἐκκλησίας). 
Kiedy Mouchesias dotarł do Emesy ogłosić miał, że nikt z chrześcijan 
i Żydów nie jest zobowiązany do przejścia na islam, wyłącznie neofi- 
ci i niewolnicy (ἐπαγγέλλεται μὴ ἀναγκάζειν εἰ μὴ τοὺς ἀπὸ ἀπίστων εἰς τὸ 
μαγαρίσαι) – jak zauważa Chronograf liczył bowiem, że przedstawiciele 
obydwu wyznań sami z siebie podejmą taką decyzję (ἕως ἂν ἐφανερώθησαν 
οἱ Ἑβραῖοι καὶ Χριστιανοί). Wkrótce jednak przystąpił do prześladowań, 
które bizantyński historyk określił jako gorsze od tych, jakie spotkały 
chrześcijan za czasów legendarnych Lizjasza i Agrykolaosa (ὡς οὐδὲ Λυσίας 
καὶ Ἀγρικόλαός ποτε), prześladowców utożsamianych z panowaniem 
Dioklecjana i Licyniusza (czasem jednak też Trajana), niszcząc wiele 
kościołów (καὶ πολλοὺς ἀπώλεσεν)634. Doszło też do przypadków śmierci 
męczeńskiej. Teofanes wspomniał m.in. żonę archidiakona Emesy i inne 
nowo ochrzczone kobiety, które za odmowę przyjęcia islamu zostały 
ukarane biczowaniem i innymi torturami (χιλιάδος βουνεύρων λαβοῦ-
σαι καὶ ἄλλων πολλῶν κολαστηρίων), zdobywając koronę zwycięstwa od 
Chrystusa (τὸν στέφανον τῆς νίκης παρὰ Χριστοῦ ἐκομίσαντο). Działania 
wspomnianego człowieka objęły całą północną Syrię, aż do Damaszku, 
a Bizantyńczyk podkreślił, że niszcząc chrześcijańskie świątynie (πολ-
λὰς ἐκκλησίας ἠρήμωσε) nie przejmował się w ogóle wcześniej danym 
przez Arabów obietnicom nietykalności (μὴ προσχὼν τῷ δοθέντι λόγῳ 
τοῖς Χριστιανοῖς ὑπὸ τῶν Ἀράβων). Dodać wypada, że relacja Teofanesa 
zbieżna jest z często występującymi w spuściźnie syryjskiej podobnymi 
martyrologami, których głównych tematem bywa przede wszystkim 
odmowa przyjęcia islamu, nawet w perspektywie kar cielesnych lub 
śmierci635. Dzieła te zawierają szczegółowe (znacznie bardziej niż 
u Teofanesa) opisy tortur zadawanych przez Abbasydów chrześcijanom 

634  Informacje te potwierdzają badania archeologiczne i epigraficzne syryjskich 
zabytków kościelnych: H. P o g n o n, Inscriptions semitiques de la Syrie, Paris 1907, s. 84.

635  Mam tu na myśli na przykład obserwacje Jessici Sylvan M u t t e r  dotyczą-
ce m.in. Kroniki z Zuqnin – By the Book…, s. 64–81. W tym kontekście por. też: 
A. M é r c z, Conversion in the Chronicle of Zuqnīn. Reversed baptism or authentic Shahāda, 
[in:] Re-defining a Space of Encounter. Islam and Mediterranean: Identity, Alterity and 
Interactions: Proceedings of the 28th Congress of the Union Europeenne des Arabisants 



Rozdział III. Wizerunek władców muzułmańskich w Chronografii… 375

(biczowanie prętami, miażdżenie głów, ucinanie rąk, piersi, wyłupywanie 
oczu), a ich autorzy także nawiązują do dawnych prześladowań rzymskich, 
z okresu poprzedzającego tryumf chrześcijaństwa jako religii uznanej 
przez cesarzy636. Chronograf wpisał się tutaj w tendencję ogólną, którą 
świetnie podsumował Christian Sahner: such references established a sense 
of continuity between martyrs past and present. They reflected the ‘theo- 
logy of imitation’ at the heart of many medieval saints’ cults – a tendency 
to depict the saints as manifestations of a single bios angelikos637.

Z bardzo pogmatwaną relacją dotyczącą domniemanych prześladowań 
chrześcijan mamy do czynienia w passusie z AM 6253638. W pierwszej 
części wspomniani zostali dość enigmatyczni Kasiotai, przez część bada-
czy rozpoznawani jako Kajsyci (przy czym na określenie tej arabskiej 
grupy Teofanes używa zwyczajowo odmiennych określeń), przez innych 
jako chrześcijanie związani z górą Kasios w pobliżu Antiochii. W oby-
dwu przypadkach podstawy źródłowe wydają się nader wątłe. Ogólny 
wydźwięk pierwszej części, szczególnie podkreślenie faktu przebywania 
na co dzień ze sobą Kasiotai i Maurophoroi wskazuje, że mamy do czy-
nienia z relacją dotyczącą wewnętrznych porachunków pomiędzy muzuł-
manami. Problem w tym, że druga część przekazu opisuje bez wątpienia 
prześladowania chrześcijan. Rozpoczyna się od opisu buntu Kasiotai, 
konkretnie trzech spośród nich, którzy zamordowali kilku Maurophoroi, 
jak się można domyślić, w obronie swoich żon (τούτῳ τῷ ἔτει ἐστασία-
σαν οἱ Κασιῶται κατὰ τῶν Μαυροφόρων διὰ γυναῖκας oraz ἠθέλησαν τὰς 
γυναῖκας αὐτῶν ποντίσαι). Ich czyn zainspirował innych przedstawicieli 
tej grupy do buntu (οἱ δὲ συναχθέντες ἀπέκτειναν καὶ τοὺς λοιπούς), który 
został stłumiony przez wojska wysłane przez niejakiego Selichosa (utoż-
samianego w literaturze przedmiotu z Salihem ibn Alim, który wszakże 

et Islamisants, Palermo 2016, eds  A.  P e l l i t t e r i, M.  G r a z i a  S c i o r t i n o, 
D. S i c a r i, N. E l s a k a a n, Leuven 2019, s. 25–36.

636  Omówienie znajdujących się w kronice z Zuqnin podobnych opisów zob.: 
Ch.C. S a h n e r, Old Martyrs, New Martyrs and the Coming of Islam. Writing Hagi-
ography after the Conquests, [in:] Cultures in Motion. Studies in the Medieval and Early 
Modern Periods, eds A. I z d e b s k i, D. J a s i ń s k i, Kraków 2014, s. 89–112.

637  Ibidem, s 98.
638  Całość: Te o f a n e s, AM 6253, s. 432.2–15.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…376

przez Teofanesa zwykle określany był imieniem Salim), które miały się 
posłużyć podstępem (Chronograf nie uściśla na czym miałby on polegać, 
w tym fragmencie rzecz idzie raczej o podkreślenie, że Abbasydzi często 
uciekali się do działań niehonorowych), pochwycić trzech braci i dokonać 
pokazowej egzekucji (πιάσαντες αὐτοὺς ἐφούρκισαν τοὺς τρεῖς ἀδελφοὺς), 
a resztę buntowników rozbić i pozabijać (πολλοὺς ἀπέκτειναν). W drugiej 
części relacji przytoczone zostało wydarzenie ze świąt wielkanocnych 
(καὶ τῇ ἑορτῇ τοῦ πάσχα εἰσῆλθεν), kiedy to bliżej nieznany wódz muzuł-
mański (ten sam co wcześniej – Selichos?) naruszył spokój chrześcijan 
podczas nabożeństw poświęconych pamięci ofiary Chrystusa, wkraczając 
do jednego z głównych kościołów (ἐν τῇ ἁγίᾳ συνάξει εἰς τὴν καθολικήν 

– najprawdopodobniej w Antiochii, ale nie zostało to wyrażone explicite) 
i nie pozwalając na dokończenie mszy, wyprowadził i uwięził miejsco-
wego metropolitę (τοῦ μητροπολίτου παρισταμένου καὶ ἐκφωνήσαντος τό 

– nabożeństwo musiał dokończyć inny kapłan, co zostało też podkreślo-
ne w relacji – ἄλλος ἐπλήρωσε τὴν ἁγίαν σύναξιν). Opis ten Chronograf 
zakończył dość enigmatycznymi stwierdzeniami, zgodnie z którymi chrze-
ścijańskim społecznościom uczyniono w tym czasie wielkie zło (κακὸν 
μέγα ἂν ἀπετελέσθη τῇ ὥρᾳ ἐκείνῃ) i zrodził się wśród nich wielkich strach 
(καὶ ἐγένετο φόβος μέγας), aby przeżyć zaś należało skromnie i pokornie 
zachowywać się wobec wspomnianego muzułmańskiego wodza (καὶ εἰ 
μὴ ὁ μητροπολίτης κατεπράϋνεν αὐτὸν ἠθικότητι καὶ ταπεινοῖς λόγοις – nie 
zostało jednak wyjaśnione, którego konkretnie miał na myśli Teofanes). 
Bardzo ogólny i przyczynkarski charakter tej relacji, niemal modelowe 
exemplum, pozwala domniemywać, że ma ona więcej wspólnego z następ-
nym passusem umieszczonym pod tą samą datą – AM 6253, a dotyczącym 
już nie kwestii sprawowania władzy w kalifacie, ale bezpośrednio cesar-
stwa bizantyńskiego i prześladowań ówczesnego cesarza Konstantyna 
wobec mnicha Andrzeja, który podważał jego autorytet i porównywał 
do Walensa oraz Juliana Apostaty639. Reasumując, wspomnianym wyżej 
fragmentom mogło przyświecać zastosowanie zabiegu zrównania sy- 
tuacji chrześcijan w obydwu imperiach, co stawiałoby w niekorzystnym 

639  Te o f a n e s, AM 6253, s. 432.16–21.



Rozdział III. Wizerunek władców muzułmańskich w Chronografii… 377

świetle nielubianego przez Teofanesa basileusa. Bezpośrednio metoda ta 
została wprowadzona przez Bizantyńczyka w relacji AM 6258640, w której 
opisał niektóre z prześladowań al-Mansura wobec chrześcijan, stwierdzając 
m.in., że kalif uczynił wiele zła wobec swoich chrześcijańskich poddanych 
(ὁ δὲ Ἀβδελᾶς ἀμηρεύων πολλὰ κακὰ τοῖς ὑπὸ τὴν ἀρχὴν αὐτοῦ Χριστιανοῖς 
ἐνεδείξατο), a niegodziwość muzułmanów wobec kościołów Bożych była 
ewidentna (ἀλλ’ ἐκείνων μὲν ἡ κακία πρὸς τὰς τοῦ θεοῦ ἐκκλησίας ὡς ἀπί-
στων προφανής), m.in. poprzez wspomniane już wcześniej działania 
polegające na usuwaniu krzyży, zabronieniu konkretnych nabożeństw 
oraz nauczania. Dodał jednocześnie, że byli oni przecież niewiernymi, 
tym bardziej zatrważająca w jego ocenie była postawa cesarza chrześcijan 
(znowu Konstantyna), który poprzez niewysłowiony wyrok Boga (ἀφάτοις 
θεοῦ κρίμασιν ἴσως – Teofanes porównał tutaj syna Leona III do Ahaba, 
króla Izraela, tłumacząc jego postępowanie szaleństwem zesłanym z góry 

– ὡς τοῦ Ἰσραὴλ ὁ μανιώδης Ἀχαάβ) zachowywał się wobec ikonodulów 
(ὀρθοδόξοις ἐπισκόποις καὶ μοναχοῖς καὶ λαϊκοῖς) tak, iż Chronograf uznał 
to za znacznie gorsze niż prześladowania podejmowane przez Arabów, 
określone przecież przez niego także szaleństwem (τῶν Ἀράβων μανίας).

Ze współczesnej perspektywy za pewien rodzaj prześladowań lokal-
nych społeczności uznalibyśmy również masowe przesiedlenia. Jednakże 
we fragmentach poświęconych podobnym praktykom przedstawionych 
w Chronografii, nie odnajdujemy negatywnych ocen, nie wspomina się 
nawet o religii przesiedlanych. Mamy z tym do czynienia np. w relacji 
z AM 6262641, gdzie bizantyński historyk opisał takie praktyki zastoso-
wane wobec mieszkańców Germanicji, przeniesionych do Palestyny. Nie 
opatrzył jednak tejże wzmianki żadnym bardziej szczegółowym komenta-
rzem. O okolicznościach możemy dowiedzieć się ze źródeł syryjskich, od 
Michała Syryjczyka, który tłumaczył, że mieszkańcy Germanicji zostali 
wywiezieni w okolice Ramli, ponieważ podejrzewano ich o szpiegowanie 
na rzecz Bizantyńczyków642.

640  Interesujący nas tutaj fragment znajduje się dokładnie pomiędzy wersami: 
Te o f a n e s, AM 6258, s. 439.9–19.

641  Te o f a n e s, AM 6262, s. 445.1–2: καὶ μετεποιήθη Γερμανίκεια εἰς Παλαιστίνην.
642  M i c h a ł  S y r y j c z y k, II, s. 526.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…378

Abbasydzkie prześladowania nie zawsze spotykały się z łagodną reakcją 
chrześcijan. Teofanes wspomniał np. Teodora Syryjczyka, pochodzącego 
z Libanu (na chrześcijańską proweniencję tej osoby wskazuje zarówno 
region pochodzenia, jak i imię), którego powstanie antymuzułmańskie 
zostało opisane w relacji z AM 6252643. Rebelia wybuchła w okolicach 
Heliopolis, a powstańcy zadali siłom porządkowym znaczne straty. 
W końcu jednak zostali rozgromieni i wielu zginęło, chociaż samemu 
Teodorowi udało się zbiec.

Prześladowania religijne, opisane w Chronografii, nie dotyczyły jednak 
wyłącznie poddanych kalifa, ale również mieszkańców cesarstwa, którzy 
mieli nieszczęście spotkać arabskie siły ekspedycyjne, podczas corocz-
nych niemal najazdów organizowanych z Syrii na Azję Mniejszą, a także 
bizantyńskie wyspy na Morzu Śródziemnym. W relacji z AM 6298, we 
fragmencie kończącym obszerny opis zmagań arabsko-bizantyńskich 
w czasach Nicefora I, możemy zapoznać się z passusem dotyczącym ataku 
floty muzułmańskiej na Cypr, podczas którego miało dojść, oprócz zwy-
czajowych rabunków oraz deportacji ludności miejscowej644, do zniszcze-
nia tamtejszych świątyń chrześcijańskich645. Z podobnym, ale ze względu 
na pewny wymiar personalny ciekawszym opisem spotykamy się w AM 
6300. W relacji tej646 Teofanes przedstawił wyprawę Humaida ibn Majufa, 
namiestnika Syrii, przeciwko Rodos (Ἀαρών, ὁ τῶν Ἀράβων ἀρχηγός, μετὰ 
στόλου κατὰ τῆς Ῥόδου Χουμεῒδ ἐξέπεμψεν)647. Sama wzmianka na temat tej 
ekspedycji nie odbiega od innych podobnych w Chronografii – historyk 
wzmiankuje, że Arabowie dokonali na wyspie wielu zniszczeń (οὗτος 
ἀθρόως καταπλεύσας καὶ τὴν Ῥόδον καταλαβὼν πολλὴν ἅλωσιν ἐποιήσατο 
ἐν αὐτῇ), chociaż nie udało im się zająć głównej twierdzy (τὸ μέντοι ἐν 
αὐτῇ φρούριον διεφυλάχθη ἀπόρθητον). To, co istotne w tym opowiadaniu 

643  Te o f a n e s, AM 6252, s. 431.23–27.
644  Fakt deportacji potwierdzają źródła arabskie (Ta b a r i, II, 276), gdzie wzmian-

kuje się o szesnastu tysiącach Cypryjczyków przesiedlonych do Ar-Rakki.
645  Te o f a n e s, AM 6298, s. 482.21–23.
646  Całość: Te o f a n e s, AM 6300, s. 483.4–15.
647  Jest to jedyne źródło, które wspomina takową ekspedycję – W. Tr e a d g o l d, 

The Byzantine Revival…, s. 148.



Rozdział III. Wizerunek władców muzułmańskich w Chronografii… 379

znajdujemy w opisie powrotu Humaidy z wyprawy. Zatrzymawszy się 
w Licji, w okolicach Myry, zapewne dla uzupełnienia zaopatrzenia floty, 
arabski wódz zainteresował się grobowcem pochowanego w tym mieście 
świętego Mikołaja (ἐν δὲ τῷ ἐπανέρχεσθαι αὐτὸν φανερῶς κατεπολεμήθη 
ὑπὸ τοῦ ἁγίου καὶ θαυματουργοῦ Νικολάου)648. Próbował go rozbić, jed-
nakże pomylił grób z innym, który się tam znajdował (ἐλθὼν γὰρ εἰς τὰ 
Μύρα καὶ τὴν ἱερὰν αὐτοῦ συντρίψαι πειραθεὶς λάρνακα ἄλλην ἀντ’ ἐκείνης 
πλησίον παρακειμένην κατέκλασεν). Następnie Chronograf opisuje dzia-
łanie sił nadprzyrodzonych, które rozbudziły się w wyniku obrazobur-
czych w swej istocie działań muzułmańskiego dowódcy, przypominając 
zresztą podobne wydarzenia, które miały mieć miejsce w czasie oblężeń 
Konstantynopola – Teofanes wspomniał tutaj o wzburzonym morzu, 
grzmotach i piorunach, które doprowadziły do zniszczenia części floty 
Humaidy (αὐτίκα τε πολλὴ ἀνέμων καὶ θαλαττίων κυμάτων, βροντῶν τε καὶ 
ἀστραπῶν ἀνωμαλία τὸν στόλον κατέλαβεν). Ten ostatni, jak podkreślił 
Chronograf – uznawszy potęgę świętego, zbiegł przed tym niebezpieczeń-
stwem (αὐτόν τε τὸν θεομάχον Χουμεῒδ ἐπιγνῶναι τὴν τοῦ ἁγίου δύναμιν καὶ 
παρ’ ἐλπίδα τὸν κίνδυνον ἐκφυγεῖν).

Z interesującym fragmentem, który został już wspomniany przy okazji 
omówienia sposobu prezentacji walk muzułmańsko-chrześcijańskich, 
spotykamy się w AM 6282649. Mam na myśli historię stratega temu mor-
skiego Kibyrrhaiōtōn Teofila, który za swoją postawę okazaną w nie-
woli – odmowy jakichkolwiek pertraktacji przejścia na stronę kalifa, 
został ścięty i nazwany przez Chronografa doskonałym męczennikiem 
(μάρτυς ἄριστος).

W Chronografii możemy też znaleźć, co prawda niewyrażone explicite, 
wzmianki sugerujące okresy pewnej odwilży w polityce kalifów abba-
sydzkich wobec chrześcijan. W AM 6277650, opisując okoliczności wynie-

648  Oczywiście Teofanesowy opis jest wypadkową rozwoju kultu św. Mikołaja 
w cesarstwie – N.P. Š e v č e n k o, The Life of Saint Nicholas in Byzantine Art, Turin 
1983, s. 20. Na temat kultu w Myrze: J. B o r c h a r d t, Myra. Eine Lykische Metropole, 
Berlin 1975, s. 303.

649  Te o f a n e s, AM 6282, s. 465.16–26.
650  Te o f a n e s, AM 6277, s. 460.31 – 461.1.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…380

sienia Tarazjusza do godności patriarchy Konstantynopola, Teofanes 
wspomniał, że oprócz poinformowania o tym fakcie Rzymu, cesarzo-
wa, jak również nowy biskup cesarskiej stolicy wysłali specjalne listy do 
Antiochii i Aleksandrii (ἀπέλυσε δὲ καὶ ἐν Ἀντιοχείᾳ καὶ ἐν Ἀλεξανδρείᾳ ἥ 
τε βασίλισσα καὶ ὁ πατριάρχης). Chronograf wyraźnie wskazał, że było 
to możliwe dzięki utrzymującemu się w tym okresie traktatowi pokojo-
wemu z Arabami (ἀκμὴν γὰρ ἡ πρὸς τοὺς Ἄραβας εἰρήνη οὐκ ἦν λυθεῖσα). 
Korespondencja ta miała jednak znaczenie nie tylko informacyjne, ale 
była również istotna w kontekście utrzymania dogmatycznej jedności, 
poprzez prośbę o wysłanie przedstawicieli obydwu patriarchatów na synod 
do Konstantynopola, do czego miało ostatecznie dojść (a to oznacza 
domyślną zgodę władz abbasydzkich) – z Antiochii na synod pojechać 
miał Jan, synkellos patriarchy, człowiek święty i sławny (τὸν μέγαν καὶ 
περιβόητον λόγῳ καὶ ἔργῳ ἁγιωσύνης μετέχοντα), natomiast z Aleksandrii 
Tomasz, późniejszy arcybiskup Tesaloniki, człowiek gorliwy i pobożny 
(ἄνδρα ζηλωτὴν καὶ εὐλαβέστατον)651.

Chronografię kończy jednakże obszerny fragment, który dotyczy prze-
śladowań chrześcijańskich poddanych przez muzułmanów w Syrii oraz 
Palestynie. W relacji z AM 6305652 Teofanes wspomniał o ucieczce wielu 
świeckich i mnichów z wymienionych wyżej krain, którzy udali się na 
Cypr, próbując chronić się przed wykroczeniami i złymi działaniami 
Arabów (τῷ δ’ αὐτῷ ἔτει πολλοὶ τῶν κατὰ Παλαιστίνην Χριστιανῶν μονα-
χοὶ καὶ λαϊκοὶ καὶ ἐκ πάσης Συρίας τὴν Κύπρον κατέλαβον φεύγοντες τὴν 
ἄμετρον κάκωσιν τῶν Ἀράβων). W Syrii, ale także Egipcie, Afryce i we 
wszystkich prowincjach podległych kalifom (ἀναρχίας γὰρ καθολικῆς 
κατασχούσης Συρίαν καὶ Αἴγυπτον καὶ Ἀφρικὴν καὶ πᾶσαν τὴν ὑπ’ αὐτοὺς 
ἀρχήν), w wyniku mającej ówcześnie miejsce wojny domowej dochodziło 
według Chronografa do licznych morderstw, gwałtów i innych czynów 
wstrętnych Bogu (φόνοι τε καὶ ἁρπαγαὶ καὶ μοιχεῖαι, ἀσέλγειαί τε καὶ πᾶσαι 
πράξεις θεοστυγεῖς), a jak można zrozumieć, wymierzonych przeciwko 
chrześcijanom. Doszło również do profanacji miejsca zmartwychwstania 
Jezusa, Golgoty oraz innych istotnych dla chrześcijaństwa punktów 

651  Te o f a n e s, AM 6277, s. 461.1–6.
652  Te o f a n e s, AM 6305, s. 499.15 – 500.2.



Rozdział III. Wizerunek władców muzułmańskich w Chronografii… 381

w Jerozolimie (οἵ τε κατὰ τὴν ἁγίαν Χριστοῦ τοῦ θεοῦ ἡμῶν πόλιν σεβάσμιοι 
τόποι τῆς ἁγίας ἀναστάσεως). Według bizantyńskiego historyka Arabowie 
zniszczyli sławne klasztory, wśród nich te imienia świętego Charytona 
i świętego Saby (ὁμοίως δὲ καὶ αἱ κατὰ τὴν ἔρημον διαβόητοι λαῦραι τοῦ 
ἁγίου Χαρίτωνος καὶ τοῦ ἁγίου Σάβα)653. Niektórzy spośród chrześcijan 
mieli zostać wymordowani przez muzułmanów, zdobywając koronę 
męczeństwa (καὶ οἱ μὲν ἀνῃρέθησαν μαρτυρικῶς). Pozostałym udało się 
zbiec – na wspomniany Cypr, a następnie do cesarstwa, do stolicy, gdzie 

653  Nie negując jednostkowych przykładów prześladowania klasztorów, szczególnie 
tych pozostających w jakiejś łączności z cesarstwem bizantyńskim, a także pamięta-
jąc, że takowe mogły wydarzyć się podczas działań wojennych, powodowane nawet 
nie kwestiami religijnymi, ale chociażby logistycznymi (chęcią zapewnienia wojskom 
zaopatrzenia, którego można było się spodziewać w klasztornych magazynach) należy 
pamiętać o szczególnej, a często zastanawiającej rewerencji władz państwa muzułmań-
skiego wobec monastycznej formy życia chrześcijańskiego. Z drugiej strony – także 
w wielu klasztorach przechowywano, mając w szczególnej pieczy, dokumenty potwier-
dzające przywileje nietykalności nadane przez kalifów (a niektóre w podobny sposób 
odwoływały się do samego Proroka Muhammada): B. B o w m a n, Christian Monastic 
Life in Early Islam, Edinburgh 2021, s. 174–215. Inna rzecz to ocena całościowa polityki 
muzułmańskiej, związanej też z różnorodnymi przywilejami dla nawróconych na islam 
(lub brakiem przeszkód w kontekście planowania swojej kariery), powodującymi zmiany 
strukturalne w demografii wspólnot chrześcijańskich, zmniejszenie ich liczebności, 
co skutkować mogło brakiem potrzeby istnienia tak wielu kościołów i klasztorów na 
ziemiach podległych władzy kalifów. Stąd też obserwowany ogromny, około pięćdzie-
sięcioprocentowy, spadek ich liczby w ciągu około dwustu pierwszych lat po podboju 
arabskim zob. R. S c h i c k, The Christian Communities of Palestine from Byzantine to 
Islamic Rule. A Historical and Archeological Study, Princeton 1995, s. 220–224. Szacunek 
dla klasztorów wśród muzułmanów nie osłabł, nadal odwiedzali oni np. świętych mężów 
tam przebywających, zasięgając rad, a nawet prosząc o błogosławieństwo. Trudno się 
dziwić, skoro większość z tych muzułmanów była wcześniej chrześcijanami. Po prostu 
kontynuowali te tradycje, które otwarcie nie kłóciły się z zasadami nowej religii. Rzecz 
w tym, że potencjał demograficzny monastyrów słabł, z istotnych ośrodków życia spo-
łecznego, stawały się powoli dowodem na istnienie minionych dziejów, nieszkodliwą 
ciekawostką. I tak przetrwały do dziś. Stąd też domniemania niektórych badaczy, że 
część z nominalnie nawróconych na islam pozostała nadal chrześcijanami, na podstawie 
powyższych praktyk, wydaje się być zbyt daleko idącą sugestią: E.K. F o w d e n, Rural 
Converters Among the Arabs [in:] Conversion in Late Antiquity: Christianity, Islam, and 
Beyond. Papers from the Andrew W. Mellon Foundation Sawyer Seminar, University of 
Oxford, 2009–2010, eds A. P a p a c o n s t a n t i n o u, N. M c L y n n, D.L. S c h w a r t z, 
Surrey–Burlington 2015, s. 175–196.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…382

zostali przyjęci przez cesarza Michała (obdarzonego tu tytułem pobożne- 
go – οὓς Μιχαήλ, ὁ εὐσεβὴς βασιλεύς) oraz patriarchę Nicefora (przez Teo
fanesa nazwanego najświętszym – Νικηφόρος, ὁ ἁγιώτατος πατριάρχης). 
Władca przekazał im jeden z klasztorów – prawdopodobnie Chorę654, 
a także zabezpieczył pieniężnie los uchodźców, zarówno mnichów, jak 
i świeckich, na Cyprze. Z punktu widzenia refleksji historycznej, rewe-
lacje Teofanesa zostały już dawno zweryfikowane negatywnie655, a jego 
opisy prześladowań uznane za przesadzone, podważone nawet przez 
ówczesnych Chronografa – np. poprzez znaną nam aktywność Teodora 
Studyty656. Z perspektywy niniejszego omówienia istotne wydaje się 
jednak, że Chronografia kończy się takimi dość apokaliptycznymi opi-
sami, niepozostawiającymi złudzeń co do statusu chrześcijan w państwie 
muzułmańskim, a jednocześnie ukazując cesarza i patriarchę konstanty-
nopolitańskiego jako jedyną ucieczkę i ratunek dla wyznawców Chrystusa 
pozostających pod islamskim panowaniem. Warto pamiętać, że jedną 
z głównych przyczyn przedstawionych powyżej prześladowań, kończą-
cych kronikę, była według Teofanesa przede wszystkim wojna domowa 
w kalifacie. Potwierdził to również we wcześniejszym fragmencie, z relacji 
AM 6301657, kiedy to wychodząc od opisu anarchii w całym państwie 
muzułmańskim, które według niego podzieliło się na udzielne władztwa 
(κἀντεῦθεν οἱ κατὰ τὴν Συρίαν καὶ Αἴγυπτον καὶ Λιβύην εἰς διαφόρους κατα-
τμηθέντες ἀρχὰς), wzmiankował następnie zniszczenia, jakich wyznawcy 
Allaha dokonali w kościołach w Jerozolimie (ἔνθεν δὴ καὶ αἱ κατὰ τὴν ἁγίαν 
Χριστοῦ τοῦ θεοῦ ἡμῶν πόλιν ἐκκλησίαι ἠρήμωνται – świętym mieście 
Chrystusa, naszego Boga, jak podkreślił Chronograf ), a także klaszto-

654  M.F. A u z é p y, De la Palestine à Constantinople (VIIIe–IXe siècles): Étienne le 
Sabaïte et Jean Damascène, TM 12, 1994, s. 211; J. G o u i l l a r d, Un quartier d’émigrés 
palestiniens à Constantinople au IXe siècle?, RESEE 7, 1969, s. 73–76.

655  S.H. G r i f f i t h, Greek into Arabic. Life and Letters in the monasteries of Palesti- 
ne in the 9th century; the example of the Summa Theologiae Arabica, B 56, 1986, s. 117.

656  M.F. A u z é p y, De la Palestine à Constantinople…, s. 192. Skoro Studyta uznał 
w 818 r. [Te o d o r  S t u d y t a  (G. F a t o u r o s), 277, 278] za celowe powiadomienie 
wspomnianych wyżej palestyńskich klasztorów o problemach z herezją ikonoklazmu, 
można domniemywać, że wspólnoty te funkcjonowały nadal bez przeszkód i problemów.

657  Mam tu na myśli fragment znajdujący się pomiędzy wersami: Te o f a n e s, 
AM 6301, s. 484.10–18.



Rozdział III. Wizerunek władców muzułmańskich w Chronografii… 383

rach świętych Charytona, Cyryla, Saby, Eutymiusza i Teodozjusza (τῶν 
δύο μεγάλων λαυρῶν, τοῦ ἐν ἁγίοις Χαρίτωνος καὶ Κυριακοῦ, καὶ τοῦ ἁγίου 
Σάβα, καὶ τὰ λοιπὰ κοινόβια τῶν ἁγίων Εὐθυμίου καὶ Θεοδοσίου).

Jak widzimy, wzmianek dotyczących prześladowań w okresie abba-
sydzkim jest w Chronografii dość dużo. Co ciekawe jednak, Teofanes 
zwrócił uwagę przede wszystkim na zagadnienia doktrynalne i kulto-
we, niewiele miejsca poświęcił podstawowym działaniom abbasydzkim 
w interesującym nas okresie, wymierzonym w chrześcijan, które zasadzały 
się na powiększającym się ucisku fiskalnym, co odzwierciedlone zostało 
np. w historiografii syryjskiej658.

3.4.	 Islam za Abbasydów

We fragmentach Chronografii, poświęconych Abbasydom, informacje 
dotyczące stricte islamu pojawiają się sporadycznie. Niemniej jednak, 
podobnie jak we wcześniejszych częściach dzieła Bizantyńczyka, są to 
wzmianki niepochlebne. Dla przykładu w AM 6246, w relacji dotyczącej 
przejęcia władzy przez al-Mansura, Teofanes napisał, że tenże kandy-
dat do tronu przebywał w momencie śmierci swojego brata, as-Saffa-
ha w Mekkce. Wzmianka, która mogła by mieć jedynie prostą wartość 
informacyjną, została jednak okraszona opisem wyjaśniającym, iż miasto 
to było miejscem ich (muzułmanów) bluźnierstwa (εἰς τὸν τόπον τῆς 
βλασφημίας αὐτῶν τὸ Μάκχα659). W tym samym, obszernym fragmencie 
historyk zauważył też nieczyste symbole władzy (τοῖς μυσαροῖς συμβόλοις 
τῆς ἀρχῆς αὐτῶν) muzułmańskiego królestwa – laskę i sandały fałszywego 
proroka Muhammada (φημὶ δὴ τῇ ῥάβδῳ καὶ τοῖς σανδαλίοις τοῦ ψευδο-
προφήτου Μουάμεδ)660. Podobnie w AM 6252, w opisie zmagań pomiędzy 

658  Ch.C. S a h n e r, Mass Conversion of Christians in Northern Mesopotamia Josh-
ua the Stylite of Zuqnīn (d. mid-second/late eighth century), [in:] Conversion to Islam 
in the Premodern Age: A Sourcebook, eds  i d e m, N. H u r v i t z, U. S i m o n s o h n, 
L. Ya r b r o u g h, Berkeley 2020, s. 101–104.

659  Te o f a n e s, AM 6246, s. 428.16–17.
660  Te o f a n e s, AM 6246, s. 429.7–9.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…384

zwolennikami Abbasydów a prawdopodobnie wyznawcami jednej z mniej 
znanych sekt – rawandija, o meczecie nie mówi się inaczej jak dom ich 
błędu (τὸν οἶκον τῆς πλάνης αὐτῶν)661. W AM 6298, opisując postępy 
Haruna ar-Raszida podczas jednej z wypraw w Azji Mniejszej, Teofanes 
wzmiankuje, iż kalif zbudował w Tyanie dom swoich bluźnierstw (οἶκον τῆς 
βλασφημίας αὐτοῦ), czyli meczet662. Reasumując, wydaje się, że Wyznawca 
konsekwentnie używał słów wytrychów o jednoznacznie negatywnym 
charakterze na określenie poszczególnych elementów symbolizujących 
religię muzułmańską. Oprócz wartościujących określeń wobec określo-
nych przedmiotów-symboli, bizantyński chronograf obdarzał takimi 
epitetami również niektórych spośród abbasydzkich wodzów. Taki los 
spotkał na przykład w AM 6300 Humaidę ibn Majufa, o którego niezbyt 
przyjemnych doświadczeniach z grobowcem św. Mikołaja wspominałem 
już wyżej, przez Teofanesa określonego mianem bezbożnego lub dosłownie 
walczącego z Bogiem (τὸν θεομάχον Χουμεῒδ)663. W AM 6305, kończącym 
Chronografię, przeklętymi przez Boga (τοῦ θεολέστου ἔθνους)664, w kontek-
ście opisu prześladowań chrześcijan, nazwani zostają wszyscy muzułmanie.

Inna rzecz, że tak jak Teofanes (lub jego syryjskie źródła) dostrzegał 
podziały w łonie islamu w okresie sprawowania władzy Umajjadów, na 
czele z kwestią odstępstwa ostatniego kalifa – Marwana II, tak nie zmie-
nił sposobu narracji w działach poświęconych Abbasydom i podkreślał 
wydarzenia, które poddawały w wątpliwość jednorodność nowej religii 
objawionej. W AM 6250665, dotyczącej m.in. pierwszych lat panowania 
al-Mansura, bizantyński historyk przytoczył opowieść o bliżej nieznanej 
sekcie, która powstała w łonie Maurophoroi i Persów (Ἐν αὐτῷ δὲ τῷ χρόνῳ 
τινὲς ἐκ τῶν Μαυροφόρων Περσῶν – co szczególnie istotne, biorąc pod 
uwagę, że w ten właśnie sposób Teofanes nazywał wcześniej stronników 
Abbasydów), jakiegoś rodzaju wyznania magów (τῆς μαγικῆς ὄντες θρη-
σκείας). Określenie, jakiego rodzaju religię miał na myśli Chronograf 

661  Te o f a n e s, AM 6252, s. 431.31–32.
662  Te o f a n e s, AM 6298, s. 482.4.
663  Te o f a n e s, AM 6300, s. 483.13–14.
664  Te o f a n e s, AM 6305, s. 499.20–21.
665  Całość relacji dotyczącej sekty – Te o f a n e s, AM 6250, s. 430.23–30.



Rozdział III. Wizerunek władców muzułmańskich w Chronografii… 385

jest oczywiście trudne666, jednakże biorąc pod uwagę wzmiankę o magach 
możemy zastanawiać się, czy nie nawiązywał w ten sposób do pewnego 
rodzaju odrodzenia irańskich wierzeń tradycyjnych wśród części zwolenni-
ków nowej dynastii, wywodzących się z Persji667. Takich wystąpień w okre-
sie panowania al-Mansura wszak nie brakowało668, dość przypomnieć 

666  Na podstawie podobieństwa przedstawionych tu opowieści do przekazów znaj-
dujących się u Ibn al-‘Adima, który wspominał, że rawandija zamieszkujący Harran 
(warto zwrócić uwagę, że miasto to jako rozsadnik herezji nie pojawia się w naszym 
wywodzie po raz pierwszy, związane też było z domniemanym odstępstwem Marwa-
na II) oraz Aleppo, gdzie według tej relacji próbowali „latać” i czynić się podobnymi 
aniołom: K a m a l  a d-D i n, I, 59. O podobnych praktykach rawandija wspomina 
również Ta b a r i, III, 418. Wzmianki te porównał: S.W. A n t h o n y, The Caliph and 
the Heretic…, s. 179–180.

667  Jak słusznie podkreśla Sean W. A n t h o n y, Chiliastic Ideology and Nativist 
Rebellion in the Early ‘Abbāsid Period: Sunbādh and Jāmāsp-nāma, JAOS 132.4, 2012, 
s. 641: throughout the most successful years of the ‘Abbāsid propaganda movement (da‘wa) 
in Khurāsān, and subsequently during the establishment of ‘Abbāsid dynastic rule (dawla) 
throughout the eighth and ninth centuries c.e., Islamic Iran witnessed an explosion of nativ-
ist religious movements and rebellions among the Zoroastrian populace. These nativist 
movements – I call them nativist insofar as they often strove for some modicum of religious 
and/or political autonomy from their Arab-Muslim overlords – flourished especially in the 
half-conquered and oft-contested territories of post-Sāsānid Iran. Nic dziwnego, że związani 
z Abu Muslimem, po jego upadku, utworzyli wiele grup i sekt, które sprzeciwiały się 
nowym porządkom ustanowionym przez Abbasydów. Katalog tych ruchów, wraz z ich 
szczegółowym opisem, odnajdzie Czytelnik w fundamentalnej pracy: G.H. S a d i g h i, 
Les Mouvements Religieux Iraniens au IIe et au IIIe Siècle de L’Hègire, Paris 1938. Oskar-
żenia o sprzyjanie tradycyjnym wierzeniom irańskim wykorzystywane było również 
w bieżącej polityce, dość wspomnieć przypadek ‘Abdallaha ibn al-Mukaffy, który będąc 
wcześniej umajjadzkim urzędnikiem, związał się później z przegraną ostatecznie linią 
abbasydzką, reprezentowaną przez Isę ibn Alego i Sulejmana ibn Alego. Podczas procesu 
prowadzonego przez jego zaprzysięgłego wroga, Sufjana ibn Mu‘awiję, podniesiono 
m.in. jego perskie pochodzenie i fakt późnego przejścia na islam (zarówno ibn al-Mu-
kaffy, jak i jego ojca): S.A. A r j o m a n d, ‘Abd Allah Ibn al-Muqaffa’ and the ‘Abbasid 
Revolution, IrS 27. 1/4, 1994, s. 9–36.

668  Charakteryzując panowanie al-Mansura, Andrew M a r s h a m (Rituals of Islamic 
Monarchy…, s. 192) zauważył m.in., że: for much of his reign, his authority was far from 
secure. Continued upheaval across the caliphate appears to reflect the dislocation caused by 
the revolution and its aftermath: there were rebellions in the name of descendants of the 
Prophet in Medina and Basra in the autumn of 762, and syncretist revolts, rooted in pre- 

-Islamic Iranian religion, broke out in Khurasan (…). The Abbasid army itself was also 



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…386

krótkotrwałe rewolty Sunbaza w 755 r.669 oraz Ustazsisa w 767 r.670, z kolei 
w czasie rządów al-Mahdiego Abbasydzi mieli problem z działalnością 
mubajjida (noszący biel) oraz ich przywódcy al-Mukanny671. Zgodnie 

prone to unruly millenarian and messianic fervor. Uwagi poczynione przez Teofanesa 
na temat tego okresu w historii Abbasydów zdają się dobrze oddawać opisany powyżej 
stan państwa.

669  Sunbaz pochodził z okolic Niszapuru i był reprezentantem jednego z zoroastryj-
skich rodów irańskich, rodziny Kanarang (lub Karen, jednego z siedmiu wielkich domów 
Iranu), która zajmowała wysoką pozycję w okresie późnosasanidzkim. Sam Sunbaz był 
jednym ze współpracowników Abu Muslima. W jego imieniu, być może jeszcze przed 
jego śmiercią, wszczął rewoltę w Rajj. Trwała ona około siedemdziesięciu dni i zakończyła 
się rzezią buntownikow. Więcej: P. C r o n e, The Nativist Prophets of Early Islamic Iran. 
Rural Revolt and Local Zoroastrianism, Cambridge 2012, s. 31–45; P. P o u r s h a r i- 
a t i, Decline and Fall of the Sasanian Empire…, s. 314–315.

670  Lub Ustaz Sis (Ustad Sis), pochodził prawdopodobnie z Chorasanu (niektórzy 
autorzy czynili go nawet jego abbasydzkim namiestnikiem), być może miał związki 
z nową dynastią (według części legend był ojcem żony Haruna al-Raszida, dziadem 
al-Ma‘muna). W drugiej połowie lat sześćdziesiątych VIII w. ogłosił się prorokiem, 
zebrał siły w rodzinnym Chorasanie, częściowo należące do sekty Bihafarida, wcze-
śniejszego buntownika z tego regionu, próbującego stworzyć coś w rodzaju nowej religii, 
wykorzystując elementy zoroastryjskie oraz islamskie (modlitwa siedem razy dziennie 
w stronę słońca, zakaz substancji odurzających, a także ofiar z określonych gatunków 
zwierząt itp.), straconego jeszcze przez Abu Muslima, choć jego wyznawcy wierzyli 
w ponowne przyjście proroka, co mógł wykorzystać Ustaz Sis. Ten ostatni został roz-
bity w 767 r. przez Muhammada ibn ‘Abdallaha, późniejszego al-Mahdiego. Buntow-
nik zdołał uciec, schwytano go jednak i przekazano al-Mansurowi, który zarządził 
egzekucję. Więcej: P. C r o n e, The Nativist Prophets…, s. 144–159; W. M a d e l u n g, 
Was the Caliph al-Ma’mun a Grandson of Sectarian Leader Ustadhsis?, [in:] Studies 
in Arabic and Islam. Proceedings of the 19th Congress, Union Europeenne des Arabisants et 
Islamisants, Halle 1998, eds S. L e d e r, H. K i l p a t r i c k, B. M a r t e l-T h o u m i a n, 
H. S c h ö n i g, Leuven–Paris–Sterling (Virginia) 2002, s. 485–490; i d e m , Ustadh-
sis, [in:] EI2, vol. X, eds P. B e a r m a n, Th. B i a n q u i s, C.E. B o s w o r t h, E. v a n 
D o n z e l, W.P. H e i n r i c h s, Leiden 2000, s. 926–927; E.L. D a n i e l, The Political 
and Social…, s. 133–137.

671  W większości odnoszący się ponoć do perskich wierzeń tradycyjnych, chociaż 
w historiografii muzułmańskiej nazwą mubajjida określano różne grupy sprzeciwia-
jące się Abbasydom w Chorasanie i Transoksanii, por. O.G. B o l s h a k o v , Central 

Asia under the Early ‘Abbasids, [in:] Central Asia under the Umayyads and the Early 
‘Abbasids, eds  i d e m, C.E. B o s w o r t h, s. 36–40, https://en.unesco.org/silkroad/
knowledge-bank/central-asia-under-umayyads-and-early-abbasids [dostęp: 10.05.2021 r.].

https://en.unesco.org/silkroad/knowledge-bank/central-asia-under-umayyads-and-early-abbasids
https://en.unesco.org/silkroad/knowledge-bank/central-asia-under-umayyads-and-early-abbasids


Rozdział III. Wizerunek władców muzułmańskich w Chronografii… 387

z Teofanesową przypowieścią zwiedzeni przez diabła672 (ἀπάτῃ τοῦ δια-
βόλου κρατούμενοι) wyznawcy sekty sprzedali cały swój dobytek, łącznie 
z odzieniem, chodząc nago (πωλήσαντες τὴν ὕπαρξιν αὐτῶν καὶ γυμνοὶ ἀνελ-
θόντες εἰς τὰ τείχη) i odbywając coś w rodzaju rytuału zawierzenia – skacząc 
z murów, wierząc w jakąś formę rozumianego dosłownie wniebowstąpie- 
nia (ἔρριπτον ἑαυτούς, ὥστε πετασθῆναι εἰς τὸν οὐρανόν, ὡς ἐνόμιζον). Teo
fanes konkludował, że nie mieli udziału w królestwie niebieskim, więc 
spadli i połamali nogi (οἱ δὲ μηδὲν ἀξιόλογον τῆς ἐκεῖσε κληρουχίας ἔχοντες 
πρὸς γῆν ἀνθυπέστρεφον τὰ μέλη συντριβέντες). Nawiązania do Ewangelii 
Mateusza 4, 5–7, czyli fragmentu poświęconego kuszeniu Jezusa, by 
wypróbował moc Boga i jego aniołów, wydaje się oczywiste. Tym cie-
kawsza jest uwaga autora o czekającej członków sekty karze śmierci, 
która spotkała ich z rąk abbasydzkich zarządców Syrii w Chalkis i Beroia 
(ὧν τοὺς ἐξάρχοντας τῆς πλάνης Ἀβδελᾶς ἀνεῖλε διὰ τοῦ Σαλὶμ κατὰ τὴν 
Βέροιαν καὶ Χαλκίδα ὄντας τὸν ἀριθμὸν ιʹ).

Fakt, że pozycja Maurophoroi nie została ostatecznie ustalona, a wy- 
mienionych powyżej fragment dotyczył tylko jakiegoś odłamu tej „grupy”, 
potwierdza opis z AM 6252673, gdzie Teofanes przedstawił noszących 
czerń jako obrońców muzułmańskiej ortodoksji, rozprawiających się 
z kolejną sektą (καὶ εἰσῆλθον οἱ Μαυροφόροι εἰς τὸν οἶκον τῆς πλάνης αὐτῶν 
καὶ ἀπέκτειναν τοὺς κλειδούχους ὀνόματα ξʹ), którą określił jako ludzi od- 
dających boską część synowi kalifa (ἀνέστησαν δέ τινες τῶν Μαυροφόρων 
ἐν τῷ Δαβεκῷ λέγοντες τὸν υἱὸν τοῦ πρωτοσυμβούλου θεὸν ὡς τροφέα αὐτῶν). 
Jak widać Chronograf wskazał jednocześnie, że nowa herezja powstała 
wśród samych Maurophoroi. Wzmianka ta jest echem istnienia wśród 

672  Tym stwierdzeniem Teofanes wpisuje się w tradycję pierwszych chrześcijańskich 
reakcji na islam, gdzie podkreślano niekiedy demoniczny charakter religii muzułmanów, 
intepretowanej jako kara zesłana przez Boga za grzechy chrześcijan. Więcej na temat 
podobnych nawiązań: C.B. H o r n, Apocalyptic Ecclesiology in Response to Early Islam, 
[in:] Heirs of the Apostles. Studies on Arabic Christianity in Honor of Sidney H. Griffith, 
eds D. B e r t a n a, S.T. K e a t i n g, M.N. S w a n s o n, A. Tr e i g e r, Leiden–Boston 
2019, s. 135–138. Zauważmy jednak, że w tym przypadku odnosi się on do sekty, a nie 
ortodoksji islamskiej.

673  Te o f a n e s, AM 6252, s. 431.28–35.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…388

muzułmanów grupy nazywanej rawandija, której wyznawcy uważali 
kalifów za osoby podobne bogom, wywodząc to przekonanie z irań-
skich tradycji przedislamskich, związanych z kultem boskości królewskiej 
szachów674. Jednocześnie trzeba zauważyć, że dzięki wspomnianym 
wyżej relacjom, Teofanes potwierdził poniekąd obserwacje, jakich 
dokonali orientaliści na podstawie źródeł muzułmańskich w kontek-
ście powstających na początku dynastii abbasydzkiej różnego rodzaju 
ruchów heterodoksyjnych. Podkreślając kilkukrotnie, że narodziły się 
one w łonie noszących czerń i że właśnie oni z nimi walczyli, a także 
wskazując w ostatnim przypadku na ich nie tylko religijny, a też polityczny 
charakter, Chronograf wykazał zbieżności z wnioskami badaczy islamu 
abbasydzkiego, którzy wskazują m.in. na fakt, że potomkowie ‘Abbasa 
w swoich działaniach wymierzonych w różnego rodzaju herezje bronili 
nie tyle prawowierności i czystości islamu, ile własnej wizji nowej władzy 
i kształtu elit, które będą ją sprawować w imieniu dynastii675. I nie powin-
niśmy zostać zwiedzeni ilością odwołań koranicznych, które można zaob-
serwować w muzułmańskich relacjach dotyczących powstania Abbasydów, 
gdyż była to powszechna tendencja, także w kontekście wcześniejszych 
buntów wymierzonych przeciwko Umajjadom676. Wrażenie, że dom 
‘Abbasa używał ich częściej wynika wyłącznie z faktu, iż ruch ten okazał 
się zwycięski, dzięki czemu jego przedstawiciele sami mogli wytworzyć 
sporo materiałów w odpowiedni sposób przedstawiających „rewolucję”. 
Nie powinno się jednak wyciągać stąd wniosków o fundamentalnie religij-
nym podłożu powstania. Można powiedzieć, że Abbasydzi byli ofiarami 
własnego sukcesu. Świetnym przykładem niech będzie koncepcja mah-
diego, mesjasza pochodzącego z rodu Proroka. Dopóki idea ta sprzyjała 
walce o przejęcie panowania nad państwem muzułmańskim, korzystali 
z niej. Potem jednak stała się kłopotliwa, bowiem można było ją równie 

674  O powstaniu rawandija zob. przede wszystkim: Ta b a r i  I  ( J.A. W i l l i a m s), 
s. 37–44. O samej sekcie: H. K e n n e d y, The Early Abbasid Caliphate…, s 65–66.

675  M. I b r a h i m, Religious Inquisition as Social Policy. The Persecution of the 
Zanadiqa in the Early Abbasid Caliphate, ASQ 16. 2, 1994, s. 53–72.

676  M.Q. Z a m a n, Some Considerations on References to the Qur’ān during 
the ‘Abbāsid Movement, ISt 29. 1, 1990, s. 29–41.



Rozdział III. Wizerunek władców muzułmańskich w Chronografii… 389

dobrze, o ile nie lepiej, odnieść do Alidów. Ponieważ zaś ani as-Saffah, 
ani al-Mansur nie byli skłonni uczynić zadość nieraz wymyślnym aspi-
racjom popierających ich środowisk, koncepcja ta mogła zostać dość 
łatwo wykorzystana przeciwko Abbasydom. Stąd też według niektórych 
badaczy domniemanie, że wybór imienia dla następcy, Abu ‘Abdallaha 
Muhammda ibn ‘Abdallaha al-Mansura, wybranego przez Boga – al-Mah-
di’ego, nie był potwierdzeniem uznania przez Abbasydów prawowierności 
mesjanistycznych idei, a raczej próbą ich ukrócenia, poprzez zamknięcie 
w obrębie tytulatury własnej rodziny677 i de facto wyzwaniem rzuconym 
Alidom678. Warto zwrócić uwagę, że chociaż lakab trzeciego kalifa kojarzy 
się explicite ze wspomnianymi ideami, to przecież także tytuł jego ojca 
moglibyśmy dosłownie tłumaczyć jako ten, który jest wspomagany przez 
Boga by odnieść zwycięstwo, a nie wyłącznie zwycięski lub zwycięzca, co 
także należałoby uznać za bezpośrednie nawiązanie do idei mesjanistycz-
nych, dużo bardziej zrozumiałe dla ówczesnych niż dzisiaj679. Podobnie 
zresztą jak przydomek as-Saffah, według niektórych autorów oznaczający 
słusznie prowadzonego przez Boga680.

Reasumując, Wyznawca starał się podkreślić we fragmentach poświę-
conych Abbasydom zagadnienie rodzących się herezji i powstających 
w łonie islamu sekt. Warto jednak, by czytając jego relacje pamiętać 
o współczesnych ustaleniach dotyczących tego zagadnienia, zgodnie 
z którymi choć mamy oczywiście do czynienia zarówno w okresie umaj-
jadzkim, jak i szczególnie abbasydzkim z powstawaniem różnego rodzaju 

677  I d e m, Routinization of Revolutionary Charisma. Notes on the ‘Abbāsid Caliphs 
al-Mansūr and al-Mahdī, ISt 29. 3, 1990, s. 251–275.

678  Dowody numizmatyczne pozwalają nam domniemywać, gdzie dokładnie po 
raz pierwszy zaczęto używać w stosunku do syna al-Mansura tego tytułu, a nie były to 
centralne prowincje abbasydzkie w Iraku, ale zawsze niepewny Chorasan: J.L. B a c h a- 
r a c h, Laqab for a Future Caliph: The Case of the Abbasid al-Mahdī, JAOS 113. 2, 1993, 
s. 271–274.

679  A. d e  J o n g, The Beginning and the End of the Šahrestānīhā ī Ērāšahr, BSOAS 
71. 1, 2008, s. 57.

680  W. M a d e l u n g, al-Mahdī, [in:] EI2, eds P. B e a r m a n, Th. B i a n q u i s, 
C.E. B o s w o r t h, E. v a n  D o n z e l, W.P. H e i n r i c h s, https://referenceworks.
brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/al-mahdi-COM_0618 [dostęp: 
10.05.2021 r.].

https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/al-mahdi-COM_0618
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/al-mahdi-COM_0618


Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…390

ruchów odśrodkowych, podważających główne narracje muzułmańskie, 
to jednak do X w. możemy mówić raczej o dominacji sunnitów, przy- 
najmniej w wymiarze politycznym681.

3.5.	Wizerunek abbasydzkich władców

Po lekturze fragmentów Chronografii poświęconych przejęciu władzy 
przez Abbasydów, przedstawionych wyżej w pierwszym podrozdziale, 
można dojść do dwóch kluczowych wniosków. Po pierwsze sama legi-
tymizacja nowej dynastii nie była zbyt pewna, gdyż autor przedstawił 
ich jako uciekinierów, chroniących się na pustyni (AM 6240) i posłu-
gujących się innymi w celu osiągnięcia swoich celów, przede wszystkim 
Abu Muslimem, nie podejmując tak naprawdę osobistego ryzyka. Druga 
konstatacja to dywersyfikacja przywództwa wśród przedstawicieli nowej 
dynastii, poczynając od osoby, która zainicjowała powstanie – Ibrahima 
al-Imama ibn Muhammada, brata as-Saffaha i al-Mansura, który nie prze-
jął ostatecznie władzy, po podkreślony bardzo wyraźnie przez Teofanesa 
późniejszy podział państwa na niemal niezależne dzielnice. W relacji z AM 
6241 bizantyński historyk wspomniał bowiem, że Syrię otrzymał Abdel, 
syn Alima (‘Abdallah ad-Dżafar), Egipt Salim, syn Alima (Salih ibn Ali), 
a Mezopotamię Abdel, brat Abulabasa (as-Saffaha). Ten ostatni został 
według Chronografa najwyższym władcą, ustanawiając swoją siedzibę 
w Persji i zagarniając, co zostało mocno podkreślone – ze swoimi perskimi 
sojusznikami, skarby odebrane Umajjadom. To odwołanie do perskich 
koneksji nowego kalifa nabiera znaczenia w kontekście późniejszych 
wzmianek na temat buntów arabskich plemion przeciwko Abbasydom, 
np. w AM 6242, gdzie powstanie Kajsytów zostaje stłumione przez perskie 
kontyngenty682. O słabej legitymizacji władzy as-Saffaha świadczyłaby 

681  Ch.D. B a k e r, Medieval Islamic Sectarianism, Amsterdam 2019, s. 27–36.
682  Zauważone przez Teofanesa tendencje do podważania władzy Abbasydów przez 

miejscowe arabskie związki plemienne widać wyraźnie na przykładzie dziejów Banu 
Amilah, zaangażowanych w okresie bizantyńskim w ochronę granic cesarstwa, póź-
niej stanowiących jeden z filarów władzy Umajjadów nad Syrią, w okresie rewolucji 



Rozdział III. Wizerunek władców muzułmańskich w Chronografii… 391

również wzmianka o odbytej w Samarii i Trachonitis naradzie, podczas 
której otrzymał on losowo przywództwo nad resztą. Teofanes dodał 
tam również, że niejako obok niego autorytet do wydawania rozkazów 
w imieniu nowego rodu rządzącego posiadali wzmiankowany już wyżej 
ad-Dżafar, a także ich kuzyn, Isa ibn Musa683. Autor interesującego nas 
dzieła nie poświęcił też wiele więcej miejsca pierwszemu z abbasydzkich 
kalifów, skupiając się w opisach kolejnych lat raczej na sytuacji wewnętrz-
nej w Syrii i następujących tam prześladowaniach, ograniczając się na 
dobrą sprawę do wzmianki o śmierci tegoż w relacji AM 6246684.

O problemie z uznaniem autorytetu władcy świadczą oczywiście 
opisy pierwszej zmiany na tronie, po przejęciu kontroli nad państwem 
przez Abbasydów. Kiedy as-Saffah umarł, rozpoczęła się walka o schedę 
po nim wśród przedstawicieli rodu, już wcześniej sprawujących władzę 
w poszczególnych dzielnicach. Teofanes zauważył po pierwsze, że kolej-
ny raz główny pretendent, brat zmarłego kalifa Abu Dżafar al-Mansur 
musiał zwrócić się o pomoc do Abu Muslima, którego prosił o to, by 
strzegł przeznaczonego mu tronu685. Uwypuklony został rzekomy konflikt 
pomiędzy Persami a Syryjczykami, którzy poparli innego pretendenta, 
‘Abdallaha ibn Alego (ἐναντιούμενον δὲ τοῖς Πέρσαις καὶ προσκείμενον 
τοῖς τῆς Συρίας), którego Chronograf nazwał nawet jedynowładcą Syrii 
(τὸν μονοστράτηγον Συρίας)686. Fakt, że władza al-Mansura nie była zbyt 
pewna, poświadczył też przytaczając jego zachowanie wobec działań Abu 

pozostających w wyraźnej opozycji wobec Abbasydów. Jednym zaś z powodów takie- 
go postępowania miało być według badaczy historii plemienia, podważanie przez nową 
dynastię supremacji żywiołu arabskiego: M. R i h a n, The Politics and Culture of An 
Umayyad Tribe. Conflict and Factionalism in the Early Islamic Period, London–New 
York 2014, s. 84–131 oraz 155–158.

683  Te o f a n e s, AM 6241, s. 425.18–19: καὶ μετ’ ἐκεῖνον τῷ ἀδελφῷ αὐτοῦ Ἀβδελᾶ, 
καὶ μετὰ τοῦτον τῷ Ἰσὲ Ἰβινμουσέ.

684  Te o f a n e s, AM 6246.s. 428.15–16.
685  Te o f a n e s, AM 6246, s. 428.17–19: γράφει οὖν πρὸς τὸν Ἀβουμουσλὶμ ὄντα κατὰ 

τὴν Περσίδα φυλάξαι αὐτῷ τὸν τόπον τῆς ἀρχῆς, καθὼς ἐκληρώθη αὐτῷ.
686  Fragment: Te o f a n e s, AM 6246, s. 428.19–24. Zgodnie z niektórymi inter-

pretacjami działań ‘Abdallaha ibn Alego, zamierzał on nie tylko przejąć tron, ale być 
może powrócić do Syrii i stamtąd sprawować dalej władzę, nawiązując w ten sposób 
do umajjadzkiego dziedzictwa (co byłoby jednak dość ironiczne, zważywszy na fakt, 



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…392

Muslima, kiedy ten pokonał już wspomnianego syna Alego ibn ‘Abdallaha 
ibn al-‘Abbasa. W AM 6246 występuje bowiem dość obszerny ustęp 
dotyczący prześladowań Arabów syryjskich w Palestynie, Emesie i na 
wybrzeżu Morza Śródziemnomorskiego (τὴν Παλαιστίνην καὶ Ἔμεσαν 
καὶ τὴν παραλίαν ἑλόντων), dokonanych przez oddziały al-Churasaniego. 
Ostatecznie, nie otrzymując wsparcia ze strony głównej linii abbasydzkiej 
dla swoich działań, Abu Muslim wycofał się do Persji (πρὸς τὴν ἐνδοτέραν 
Περσικὴν ὥρμησε σὺν τῷ πλήθει) 687. Teofanes zaś podkreślił w tym miejscu, 
że al-Mansur obawiał się głównego przywódcy abbasydzkiej rewolucji, 
postanowił więc posłużyć się niezbyt honorowym wybiegiem. Powołując 
się na symbole związane z Prorokiem (jego laskę i sandały – φημὶ δὴ τῇ 
ῥάβδῳ καὶ τοῖς σανδαλίοις τοῦ ψευδοπροφήτου Μουάμεδ) oraz autorytet 
rodu (ὅπως αὐτῷ τὴν πατρὶ πρέπουσαν εὐχαριστίαν) wybłagał u chorasań-
skiego przywódcy możliwość spotkania. Gdy zaś Abu Muslim przybył 
w umówione miejsce (ὁ δὲ ἀπατηθεὶς παραγίνεται σὺν χιλιάσιν ἱππέων ρʹ), 
miał zamordować go własnoręcznie (ἑνωθείς τε αὐτῷ κτείνεται ὑπ’ αὐτοῦ 
χερσὶν ἰδίαις), a stronników przekupić (ὁ δὲ ὄχλοι σκεδασθέντες αὐθημερὸν 
ᾤχοντο φιλοτιμίαις οὐκ εὐαριθμήτοις ἐφοδιασθέντες). Jak wspomniał Teo
fanes, w ten właśnie sposób al-Mansur zdobył swoje władztwo (καὶ οὕτω 
τὰ τῆς ἀρχῆς τῷ Ἀβδελᾷ διευθύνεται)688. Reasumując więc, legitymizacja 
jego władzy zgodnie z wersją, którą odnajdujemy w Chronografii, ograni-
czała się do uzyskania podstępem zwycięstwa nad innymi pretendentami, 
czy to poprzez zwycięstwo militarne, czy to zdradę i oszustwo. To nie 
był zresztą jedyny przypadek podobnego niehonorowego postępowa-
nia, który zostaje przypisany al-Mansurowi w Chronografii. Za pomocą 
kłamstwa i trucizny pozbył się bowiem także innej istotnej (jak pod-
kreślił Teofanes – trzeciej co do ważności w kalifacie – ὁ τρίτος κλῆρος 
τοῦ κρατεῖν) postaci, swojego kuzyna Isy ibn Musy. W relacji AM 6256 
znajdujemy dość obszerne opowiadanie689 dotyczące okoliczności wy- 

że był to jeden z tych, którzy odpowiadali za wymordowanie większości przedstawicieli 
poprzedniej dynastii): A .  B o r r u t, Entre mémoire et pouvoir…, s. 354–367.

687  Te o f a n e s, AM 6246, s. 429.1–6.
688  Całość opowiadania o podstępie al-Mansura: Te o f a n e s, AM 6246, s. 429.6–14.
689  Te o f a n e s, AM 6256, s. 435.22–436.8.



Rozdział III. Wizerunek władców muzułmańskich w Chronografii… 393

kluczenia tego ostatniego z dziedziczenia. Kiedy Isa uskarżał się na 
bóle głowy (κεφαλαλγούμενον γὰρ ἡμικρανικῶς αὐτὸν ὁρῶν), al-Mansur 
zaproponował mu lekarstwo, przygotowane przez jego nadwornego leka-
rza, Mojżesza, diakona Kościoła antiocheńskiego (Μωσεῖ τινι τοὔνομα, 
διακόνῳ τῆς Ἀντιοχέων ἐκκλησίας), który otrzymawszy sowitą zapłatę 
(ὃν ἤδη δωρεαῖς ἦν πεπεικὼς δριμύτατον κατασκευάσαι – mowa jest więc 
właściwie o przekupstwie), przygotował silną miksturę o narkotycznych wła- 
ściwościach (φάρμακον μετὰ τοῦ καὶ ναρκῶδες εἶναι σφόδρα). Chociaż 
Isa, jak podkreślał Teofanes, w obawie przed otruciem przez al-Mansura 
(co nie najlepiej świadczy przecież o kondycji moralnej kalifa) nie spoży-
wał w jego towarzystwie posiłków (καίπερ ἀσφαλιζόμενος τοῦ συμφαγεῖν 
αὐτῷ διὰ τὴν ἐπιβουλήν), dał się namówić na przyjęcie specyfiku. „Lek” 
spowodował stępienie jego zmysłów, Isa przez pewien czas leżał bez czucia 
(τῶν ἡγεμονικῶν ἐνεργειῶν στερηθεὶς ἄφωνος προύκειτο), chociaż później 
wyzdrowiał. Kalif wykorzystał jednak okres, w którym konkurent nie 
domagał, aby przekonać reprezentantów abbasydzkich elit, że Isa nie na- 
daje się na jego następcę, w wyniku czego uznali oni prawa syna al-Man-
sura, Muhammada ibn ‘Abdallaha, o przydomku al-Mahdi (οἱ δὲ ὁμο-
φρόνως ἀρνησάμενοι αὐτὸν δεξιὰς ἔδωκαν τῷ υἱῷ τοῦ αὐτοῦ Ἀβδελᾶ Μουάμεδ, 
τῷ ἐπικληθέντι Μαδί). Teofanes zakończył swoją historię podkreślając, 
że kiedy Isa wyzdrowiał, al-Mansur fałszywie pocieszał go, udając, że nie 
miał nic wspólnego z doprowadzeniem go do złego stanu fizyczno-psy-
chicznego. Podobną opowieść przytaczał też at-Tabari, twierdził jednak, 
że lekarz, Buchtiszu Dżurdżis Abu Dżibrail, był wyznania nestoriańskie-
go690. Likwidacja zagrożenia ze strony politycznych przeciwników za 
pomocą fortelu, przedstawiona m.in. w powyższej opowieści, o bądź co 
bądź anegdotycznym charakterze, była raczej sytuacją wyjątkową, częściej 
zdarzało się doprowadzenie tychże do śmierci – Teofanes nie omiesz-
kał m.in. wspomnieć końca konkurenta do tronu kalifa, ‘Abdallaha ibn 
Alego691, o którego losie Chronograf informuje niezależnie w dwóch 

690  Ta b a r i, I, 188.
691  Kwestia prawidłowości legitymizacji obydwu konkurentów nie jest prosta, a za 

głównego sprawcę problemów należałoby za Jacobem L a s s n e r e m  uznać as-Saffaha, 
który, jak ironicznie podkreślił wspomniany badacz, do swych licznych dokonań nie 



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…394

miejscach – AM 6246692 oraz AM 6258693 – został on zamknięty w wieży, 
a jej fundamenty ustawiono na blokach soli, podmywanej przez wodę, 
co doprowadziło do jej zawalenia się i śmierci kłopotliwego mieszkańca. 
O tej dość ekstrawaganckiej egzekucji wspominają źródła arabskie694, Teo
fanes nie podaje bliższych szczegółów, napisał jednak zarówno o wieży, 
która zawaliła się na nieszczęśnika, jak i o skrytobójstwie, dokonanym 
w ruinach nieokreślonego zbyt dokładnie budynku. Interesujące, że 
podał obydwie wersje, ta druga zaś wskazywała na niedotrzymanie przez 
al-Mansura umowy z ‘Abdallahem, zgodnie z którą zostanie potraktowany 
odpowiednio do swojej rangi i pochodzenia z tego samego rodu i nie 
stanie się mu żadna krzywda695. Wymyślny sposób dokonania egzekucji 
miał być wybiegiem, który pozwolił ominąć ustalenia amanu zawarte-
go pomiędzy kalifem a buntownikiem. Tak czy inaczej – Chronograf 
zauważa sam fakt dokonania morderstwa.

Kolejny kalif abbasydzki, al-Mahdi, w Chronografii występuje najczę-
ściej w kontekście wysyłanych na cesarstwo wypraw wojennych, którymi 
wszakże nie dowodził osobiście (część z nich prowadził jego syn, Harun). 
Wśród tychże możemy jednak odnaleźć jedno odniesienie do cech cha-
rakterystycznych dla kalifa – w passusie AM 6271 Teofanes wspomniał, 
że al-Mahdi, prawdopodobnie wobec wcześniejszych niepowodzeń wysy-
łanych przeciwko Bizancjum wypraw, wpadł w gniew (τούτῳ τῷ ἔτει 

mógł niestety zaliczyć przygotowania zasad sukcesji. W ten sposób, praktycznie u zara-
nia nowej dynastii doszło do jednego z największych konfliktów o tron w abbasydzkiej 
historii: The Shaping of ‘Abbasid Rule…, s. 19. Stąd późniejsza, od czasów al-Mansura, 
praktyka przygotowywania dokumentów ustalających zasadę dziedziczenia (szart), 
zgodnie z którymi wyznaczano następcę, w ramach tej samej procedury pewne osoby 
zrzekały się jednocześnie takiej możliwości: A. M a r s h a m, Rituals of Islamic Mon-
archy…, s. 230–250.

692  Te o f a n e s, AM 6246, s. 428.28 – 429.1.: ὅν τινα φρουρήσας ἐν οἰκίσκῳ σαθρῷ 
καὶ κατορυχθῆναι προστάξας τὰ θεμέλια λάθρα τοῦτον ἀπέκτεινεν.

693  Te o f a n e s, AM 6258, s. 439.8–9: τούτῳ τῷ ἔτει Ἀβδελᾶς Ἰβιναλὶμ τέθνηκεν, 
πτωθέντος ἐπ’αὐτὸν τοῦ πύργου, ἐν ᾧ ἐφρουρεῖτο.

694  Ta b a r i, I, 188.
695  Szczegółowe omówienie dotyczące tego porozumienia: A.  M a r s h a m, 

C.F. R o b i n s o n, The Safe-Conduct for the Abbasid ‘Abd Allāh b. ‘Alī (d. 764), BSOAS 
70. 2, 2007, s. 247–281.



Rozdział III. Wizerunek władców muzułmańskich w Chronografii… 395

θυμωθεὶς ὁ τῶν Ἀράβων ἀρχηγὸς Μαδὶ) i zorganizował kolejną, wielką 
ekspedycję, złożoną z kontyngentów perskich, syryjskich i irackich, której 
udało się dotrzeć aż do Dorylaion696. Al-Mahdi opisywany jest także 
w kontekście jednego z najobszerniejszych fragmentów Teofanesowego 
dzieła, poświęconego prześladowaniom chrześcijan (wspomnianego już 
wyżej – AM 6272), warto jednak zwrócić uwagę, że przedstawiony został 
nie jako bezpośredni wykonawca działań wrogich wyznawcom Chrystusa, 
tylko człowiek, który posłał do Syrii prześladowcę – Mouchesiasa697. 
Należy też zauważyć, że zgodnie z relacją zawartą w Chronografii, cesa-
rzowa Irena kontaktowała się w zakresie porozumień pokojowych nie 
z kalifem, ale z jego synem Harunem (AM 6274)698. Relacja z AM 6276 
wzmiankuje jedynie śmierć al-Mahdiego i fakt przejęcia władzy przez 
jego syna, Musę al-Hadiego699. Ten ostatni nie zwrócił właściwie w ogóle 
uwagi Teofanesa, który jedynie w AM 6278 zechciał poinformować o jego 
śmierci i przejęciu władzy przez brata, Haruna ar-Raszida700. Warto zwró-
cić uwagę na dwa fakty – po pierwsze Harun występował już wcześniej 
na kartach Chronografii jako przywódca licznych wypraw przeciwko 
Bizancjum, więc w powyższym passusie został obdarzony wątpliwym 
zaszczytem opisowego apendyksu w kontekście własnej osoby, zgodnie 
z którym odznaczył się poczynieniem wielu złych rzeczy chrześcijanom 
(πολλὰ κακὰ τοῖς Χριστιανοῖς ἐνεδείξατο)701. Musa takiego wyróżnienia 
nie otrzymał. Co więcej zaś, jedyny fragment wiążący się w jakikolwiek 
sposób z warunkami panującymi we władztwie Abbasydów z okresu 
jego panowania, odnoszący się do AM 6277, można interpretować jako 
sugestia pewnego unormowania relacji chrześcijańsko-muzułmańskich 
i poluzowania prześladowań (opis dotyczył kontaktów pomiędzy nowym 
patriarchą Konstantynopola Tarazjuszem a patriarchatami Antiochii 

696  Całość: Te o f a n e s, AM 6271, s. 452.4–6.
697  Te o f a n e s, AM 6272, s. 452.22–23. Najprawdopodobniej z Jerozolimy, skoro 

we fragmencie wspomniane zostało święte miasto, w którym przebywał wówczas kalif: 
καὶ αὐτὸς ὑποστρέφει ἐπὶ τὴν ἁγίαν πόλιν. καὶ πέμπει Μουχεσίαν, Ζηλωτὴν λεγόμενον.

698  Te o f a n e s, AM 6274, s. 456.19–21.
699  Te o f a n e s, AM 6276, s. 457.11–13.
700  Te o f a n e s, AM 6278, s. 461.9–10.
701  Te o f a n e s, AM 6278, 461.10–11.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…396

i Aleksandrii702, został już omówiony w podrozdziale dotyczącym trakto-
wania chrześcijan przez Abbasydów). Wracając do Haruna, należy skon-
statować, że na kartach Chronografii pojawił się on niemal wyłącznie 
w militarnym charakterze, omówionym w większości we wcześniejszych 
podrozdziałach, praktycznie w ogóle nie ma zaś jakichkolwiek wzmianek 
o jego polityce wewnętrznej, poza dotyczącymi tłumienia powstania 
w Chorasanie (AM 6297703 oraz ewentualnie AM 6301, gdzie wspomniana 
została jego śmierć w tej prowincji, ale nie ma bezpośrednich odniesień do 
kwestii trwającego tam powstania704). Co więcej, nie otrzymujemy również 
jakiegokolwiek rysu charakterologicznego władcy, poza krótkim podsu-
mowaniem jego kampanii przeciwko Niceforowi I (AM 6298), kiedy to 
Teofanes konstatuje, że Harun był zadowolony i cieszył się (καὶ δεξάμενος 
Ἀαρὼν ἥσθη καὶ ἠγαλλιάσατο), gdyż udało mu się podporządkować sobie 
cesarstwo (ὡς ὑποτάξας τὴν Ῥωμαίων βασιλείαν)705. Ar-Raszid jawi się 
w tych relacjach niemal jak Bicz Boży na Bizantyńczyków, gdyż jego wypra-
wy zwykle odnosiły duże sukcesy, zarówno wtedy kiedy jeszcze dowodził 
jako syn kalifa (AM 6272706 oraz AM 6274707, gdy pobierał trybut od 
Ireny708), a także samodzielny władca (ekspedycja opisana w AM 6298709, 
zakończona poddaniem się Nicefora710), Teofanes nie ocenił go jednak 
w żaden sposób, oprócz wspomnianej już wzmianki o uczynieniu wiele 
złego chrześcijanom. Podobne podsumowanie całego panowania w krót-
kim zdaniu znajdujemy zresztą w opisie przejęcia władzy przez następcę 
Haruna, al-Amina, którego Chronograf określił jako niekompetentnego 
pod każdym względem (AM 6301 – Μουάμεδ, ὁ υἱὸς αὐτοῦ, ἀφυὴς κατὰ 
πάντα711), nie uściślając jednakowoż na czym owa niekompetencja polegała. 

702  Te o f a n e s, AM 6277, s. 460.31–461.1.
703  Te o f a n e s, AM 6297, s. 481.7–8.
704  Te o f a n e s, AM 6301, s. 484.5–7.
705  Te o f a n e s, AM 6298, s. 482.16–17.
706  Te o f a n e s, AM 6272, s. 452.21–22.
707  Te o f a n e s, AM 6274, s. 456.2–5.
708  Te o f a n e s, AM 6274, s. 456.19–21.
709  Te o f a n e s, AM 6298, s. 482.1–3.
710  Te o f a n e s, AM 6298, s. 482.13–15.
711  Te o f a n e s, AM 6301, s. 484.7–8.



Rozdział III. Wizerunek władców muzułmańskich w Chronografii… 397

Kronikarz zdaje się zresztą stawać po stronie drugiego aspirującego wów-
czas do schedy po Harunie, młodszego z jego synów, al-Ma‘muna, pod-
kreślając, że stanęła za nim armia712, wojsko, które tyle razy wyruszało 
na wyprawy przeciwko Bizancjum pod dowództwem ar-Raszida. O ile 
pod władzą tego ostatniego kalifat, poza problemami w Chorasanie, 
jawi się silnym państwem, nieustannie nastawionym na ekspansję, to 
wojna domowa, która wybuchła pomiędzy dwoma braćmi doprowadziła 
według Chronografa do wręcz apokaliptycznej anarchii, skutkującej, co 
istotne dla Teofanesa, licznymi prześladowaniami chrześcijan, mordami, 
grabieżami i zniszczeniami klasztorów oraz całych miast713. Wydaje się, że 
jedyne podobieństwo jakie można byłoby tu przywołać, to omówione we 
wcześniejszych podrozdziałach opisy rządów Marwana II. Interesują- 
ce o tyle, że zgodne z niektórymi elementami narracji muzułmańskich, 
przedstawiających starcie pomiędzy spadkobiercami Haruna również 
w takim, niemal eschatologicznym wymiarze714. Chronograf być może 
zdawał się sugerować, że z tego upadku Abbasydów pod rządami al- 

-Amina i al-Ma‘muna nie będzie innego wyjścia niż kolejna zmiana władzy. 
Możliwym wydaje się, biorąc pod uwagę kilkukrotne podkreślanie roli 
Chorasanu/Persji tak w wydarzeniach lat 749–750, jak i tych opisywa-
nych w kontekście wojny domowej, że dla bizantyńskiego kronikarza te 
drugie były po prostu kolejną odsłoną powstania, szczególnie że w AM 
6304 pojawiło się wspomnienie o uzurpacji w kontekście przejęcia kon-
troli nad Damaszkiem przez pretendenta (δὲ Δαμασκὸν ἄλλος κατέσχε 
τύραννος)715. Teofanes nie krył zresztą swojego oburzenia anarchią, aktami 
morderstw i gwałtów, do jakich dochodziło podczas wojny domowej 

712  Te o f a n e s, AM 6301, s. 484.8–10.
713  Kwestie te podsumowuje najlepiej fragment otwierający opis wojny domowej 

– Te o f a n e s, AM 6301, s. 484.10–14: κἀντεῦθεν οἱ κατὰ τὴν Συρίαν καὶ Αἴγυπτον καὶ 
Λιβύην εἰς διαφόρους κατατμηθέντες ἀρχὰς τά τε δημόσια πράγματα καὶ ἀλλήλους κατέ-
στρεψαν, σφαγαῖς καὶ ἁρπαγαῖς καὶ παντοίαις ἀτοπίαις πρός τε ἑαυτοὺς καὶ τοὺς ὑπ’ αὐτοὺς 
Χριστιανοὺς συγκεχυμένοι.

714  H. Yü c e s o y, Messianic Beliefs and Imperial Politics in Medieval Islam: The 
‘Abbāsids Caliphate in the Early Ninth Century, Columbia (South Carolina) 2009, 
s. 71–80.

715  Te o f a n e s, AM 6304, s. 497.12–13.



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…398

w kalifacie, określając je jako wstrętne Bogu (καὶ πᾶσαι πράξεις θεοστυ-
γεῖς ἐν κώμαις, podsumowanie znajdujące się w ostatniej relacji w Chro
nografii, pod AM 6305716). We fragmencie tym nie widać jakichkolwiek 
oznak tryumfalizmu Bizantyńczyka, ale raczej zaniepokojenie brakiem 
porządku, co mogło mieć (i miało, jak szeroko opisał Teofanes, o czym 
wspomniałem już wyżej) reperkusje dla chrześcijańskiej ludności muzuł-
mańskiego państwa.

716  Te o f a n e s, AM 6305, s. 499.20.



Chronografia Teofanesa to z pewnością jedno z najważniejszych 
źródeł zawierających informacje na temat historii początków państwo-
wości muzułmańskiej – kalifatu, pochodzących z bizantyńskiego kręgu 
kulturowego. Dzieło zawiera wiele istotnych fragmentów, dotyczących 
zarówno samej osoby Muhammada, fundatora islamu, muzułmanów, jak 
i poszczególnych przedstawicieli kalifatu, z jego władcami na czele. Biorąc 
pod uwagę prace takich autorek jak Muriel Debié i Maria Conterno, 
nie można za definitywnie udowodnione uznać, że Wyznawca korzy-
stał po prostu z dzieła Teofila z Edessy i umieścił w swojej Chronografii 
informacje pochodzące bezpośrednio od tego autora. Jednak nie pod-
waża to tez sformułowanych już ponad sto lat temu, m.in. przez Ernesta 
Waltera Brooksa, zgodnie z którymi Teofanes musiał korzystać ze źródeł 
wschodnich podczas budowania swoich narracji. Co więcej, analiza 
tekstów dotyczących wizerunku poszczególnych kalifów, szczególnie 
zaś Mu‘awiji i ‘Abd al-Malika, pozwala na sugestię, iż tezy Lawrence 
I. Conrada o arabskich, muzułmańskich źródłach Chronografii, choćby 
zaczerpniętych pośrednio poprzez krąg kultury syryjskiej, mogą w toku 
dalszych badań doprowadzić nas do interesujących, a co istotne – wresz-
cie wiążących wniosków.

W kontekście informacji przekazanych przez Teofanesa na temat 
Proroka starałem się skonfrontować je ze współczesnymi badaniami doty-
czącymi początków islamu. Dzięki temu można spojrzeć na tę narrację 

Zakończenie



Zakończenie400

z nieco szerszej perspektywy, nie ograniczając się jedynie do wymie-
nienia oczywistych zarzutów formułowanych względem Muhammada 
przez bizantyńskiego kronikarza. Porównanie np. zaprezentowanej 
w Chronografii narracji dotyczącej kobiet, jako przyjmujących pierw-
sze islam, z dzisiejszymi debatami na ten temat, zarówno toczonymi 
przez akademików, jak i wewnątrz islamskich społeczności, pozwoliło 
zauważyć, że na dobrą sprawę Chronograf oddał w pewien sposób stan 
faktyczny, nawet jeżeli za tymi stwierdzeniami stały jakieś negatywne 
intencje bizantyńskiego historyka. Podobnie też starałem się zinter-
pretować oczywiste dla chrześcijańskiej apologetyki wzmianki doty-
czące relacji Muhammada z Żydami, które znajdziemy w Chronografii. 
Nierozwiązanym pozostaje zagadnienie przypisywanej przez Teofanesa 
Wysłannikowi Allaha epilepsji. Konkretnie, istotną wydaje się od- 
powiedź na pytanie, czemu Chronograf w tak zawoalowany sposób dał 
w tym fragmencie do zrozumienia, że w gruncie rzeczy islam należałoby 
uznać za religię „diaboliczną”? Zastanawia to tym bardziej, że w wielu 
fragmentach Wyznawca nie omieszkał podkreślać, iż właśnie w taki 
sposób rozumie wiarę muzułmańską. O samych wyznawcach Allaha 
nie wypowiadał się ze zbyt wielką estymą, co mam nadzieję udało mi się 
wyszczególnić w drugim rozdziale. Interpretacje Teofanesa wydają się być 
spójne względem całej narracji jego dzieła, tzn. raz podane wyjaśnienia 
powtarzane są zarówno w kontekście pierwszych podbojów, jak i epoki 
współczesnej dla kronikarza, związanej z Abbasydami. Występują te 
same kalki narracyjne, wskazujące na to, że muzułmanie byli w zasadzie 
tchórzliwi, posługiwali się podstępem, oszustwem, przekupstwem itp.

W rozdziale drugim postanowiłem również omówić kilka wątków, 
w których wyznawcy Allaha posłużyli wielokrotnie Teofanesowi jako 
punkt odniesienia do opisania wewnętrznych dziejów cesarstwa bizan-
tyńskiego. Mam tu na myśli przede wszystkim zagadnienie ikonoklazmu, 
gdzie widać wyraźnie, że przykład Jazyda II i jego tragicznego końca 
miał posłużyć Chronografowi jako moralitet względem postępowania 
Leona III i Konstantyna V. Starałem się zrozumieć, jak wątki związane 
z panowaniem Umajjady zostały wplecione w narrację wewnątrzbizan-
tyńską. Podobnie też, przeanalizowałem w osobnym podrozdziale jesz-
cze raz w kontekście pierwszych najazdów zagadnienie monofizyckiej, 



Zakończenie 401

syryjskiej lub koptyjskiej, rzekomej pomocy muzułmanom. Uważam, że 
pewne fragmenty dzieła Teofanesa pozwalają nam odnieść się do tego 
zagadnienia bez kolejnych żmudnych interpretacji źródeł wschodnich, 
obarczonych czy to późnym okresem powstania, czy też wielokrotnym 
tłumaczeniem i redakcją tekstu pierwotnego (jak w przypadku Jana 
z Nikiu). W Chronografii znajdują się bowiem wzmianki, które mogłyby 
sugerować, że monofizyci współpracowali z muzułmanami. Jednakże 
w tych samych niemal fragmentach odnajdziemy wskazówki pozwalające 
nam domniemać, że podobne relacje nawiązali z wyznawcami islamu 
miejscowi ortodoksi. W tym kontekście, paradoksalnie, dzieło bizantyń-
skiego kronikarza pozwala nam spojrzeć na to zagadnienie w bardziej 
wyważony i obiektywny sposób, a nawet zakończyć ten, w swej istocie, 
dość jałowy spór.

Kolejnym interesującym zagadnieniem, w którym lektura Chronografii 
pozwala nam uzyskać ciekawą perspektywę, jest kwestia muzułmań-
skich prześladowań chrześcijan. Mimo wielokrotnie użytego przez 
Teofanesa dość apokaliptycznego tonu (szczególnie w ostatnich passu-
sach dzieła, opisujących wojnę domową w domenie Abbasydów), należy 
zauważyć, że wzmianek świadczących o fizycznych prześladowaniach 
i mordowaniu wyznawców Chrystusa jest najzwyczajniej niewiele, 
szczególnie względem okresu pierwszych podbojów i rządów dynastii 
umajjadzkiej. W podrozdziale tym starałem się również omówić pod- 
noszoną w literaturze (choć nieprzeanalizowaną dotychczas) możliwość 
zaistnienia w Syrii rodzimego ruchu męczenników, podobnego do tego 
powstałego w Kordobie w pierwszej połowie IX w. Uzupełnieniem po- 
wyższych dywagacji jest ostatni podrozdział w tej części książki, poru-
szający dość aktualny obecnie problem narracji dotyczących epidemii 
i innych klęsk żywiołowych. Postanowiłem przeanalizować podobne 
opisy Teofanesa, a dzięki temu mogłem, mam nadzieję, wykazać, że nie 
można w nich odnaleźć jakiegoś wyrażonego explicite przesłania o ewen-
tualnej Bożej karze zsyłanej na muzułmanów w kontekście tych zjawisk, 
jak to można zaobserwować w opisach niektórych starć militarnych, 
oblężeń Konstantynopola (zwłaszcza w latach 717–718), czy Nicei w 727 r.

W rozdziale trzecim podjąłem temat kształtowania przez Teofanesa 
wizerunku poszczególnych kalifów. Materiał podzieliłem zgodnie 



Zakończenie402

z przyjętą obecnie chronologią, chociaż odnotowałem również elementy 
zauważalne w Chronografii, a niepasujące do tego powszechnego sche-
matu. Najistotniejsze tutaj wydaje się potraktowanie przez Wyznawcę 
postaci Alego, która po lekturze dzieła bizantyńskiego kronikarza może 
wydać się dość marginalną. Biorąc pod uwagę, jak istotna była osoba 
syna Abu Taliba dla kształtowania się wyobrażeń muzułmańskich po 
dziś dzień, wydaje się to ważna konstatacja. Analizując zachowane nar-
racje na temat poszczególnych kalifów sprawiedliwych, skupiłem się 
m.in. na kluczowym według mnie fragmencie teofanesowej relacji, gdzie 
autor zasugerował bezpośrednio przekazanie części władzy nad nowym 
państwem Mu‘awiji przez uznawanego za jednego z najważniejszych 
prawodawców, w niektórych tradycjach porównywanego z samym 
Muhammadem, ‘Umara ibn al-Chattaba. Jest to według mnie fragment, 
z którego możemy wnioskować istotny wpływ umajjadzkich wyobrażeń 
historycznych na narrację Chronografii. Do podobnych konstatacji może 
nas doprowadzić analiza zachowanych w dziele informacji na temat pano-
wania dwóch fundatorów umajjadzkiej potęgi – wspomnianego już syna 
Abu Sufjana oraz ‘Abd al-Malika ibn Marwana. Zastanawia w gruncie 
rzeczy pozytywny wizerunek obydwu władców, który znajdujemy w dzie-
le Wyznawcy. Nie można tego powiedzieć o kolejnych kalifach z Banu 
Umajja – wyraźnie negatywny obraz panowań Walida I, ‘Umara II oraz 
Jazyda II, a także dość niejednoznaczny względem Hiszama ibn ‘Abd 
al-Malika oraz ostatniego Umajjady na tronie w Damaszku – Marwana II 
ibn Muhammada. Analiza tegoż została przeze mnie potraktowana jako 
wstęp do konkludującego niniejsze rozważania omówienia wizerun-
ku Abbasydów. Za kluczowy w tym kontekście uznać należy niezbyt 
pochlebny obraz tej dynastii, wyłaniający się z narracji dotyczących 
tzw. rewolucji. Teofanes, podkreślając ludowy charakter wystąpień, 
uznając je za lata grabieży i morderstw, a jednocześnie podnosząc wątki 
świadczące o wątłej legitymizacji nowych władców, nie opowiedział 
się jednocześnie po stronie Umajjadów, wskazując na liczne przewi-
ny wspomnianego wyżej ibn Muhammada, którego oskarżał wręcz 
o odstępstwo od islamu. To interesująca obserwacja, odstępstwo od 
religii, chociażby z perspektywy Chronografa nieprawdziwej, skutkuje 
jednak w jego narracji utratą władzy i anarchią. Swoiste memento dla 



Zakończenie 403

rodzimych, bizantyńskich cesarzy. Starałem się jednocześnie wykazać, 
że dla Teofanesa okres rewolucji w latach 749–750 był jedynie wstępem 
do opisu wewnętrznych problemów państwa muzułmańskiego, które 
nie zakończyły się na dobrą sprawę aż do końca tekstu Chronografii, z nie-
zwykle emocjonalnym opisem wydarzeń związanych z wojną domową 
o sukcesję po Harunie ar-Raszidzie, który nosi znamiona wręcz zapowie-
dzi końca kalifatu, powszechnej anarchii, morderstw i niemal apokalipsy. 
W rozdziale tym omówiłem również wzmianki dotyczące Abbasydów 
w kontekście ich starć z Bizantyńczykami, instytucjonalnych prześla-
dowań chrześcijan, stosunku do tworzących się w łonie muzułmańskiej 
ummy sekt, konkludując omówieniem niewielu wzmianek, które możemy 
uznać za bezpośrednio odnoszące się do poszczególnych abbasydzkich 
kalifów. Obraz, jaki wyłania się z tychże analiz, nie wydaje się zbyt pozy-
tywny, w przeciwieństwie do Umajjadów trudno byłoby tu znaleźć władcę, 
z samym Harunem ar-Raszidem na czele, którego wizerunek nie nosiłby 
w sobie negatywnego przesłania. Interesującym zagadnieniem, jakie 
poruszyłem w tej części swojej pracy, jest też zastosowany przez Teofanesa 
zabieg narracyjny, zgodnie z którym nowa dynastia miała większe związki 
z Persją niż z Arabami. Tym samym Chronograf zdawał się sugerować, że 
władza nad Wschodem powróciła znów w ręce znanego przeciwnika. Być 
może ówcześni mogli w związku z tym żywić nadzieję, że nowe państwo 
muzułmańskie wkrótce upadnie (opisy wojny domowej w kalifacie mogły 
tylko rozpalać taką wiarę), a jego zachodnie kraje, z Syrią i Egiptem 
na czele, znajdą się z powrotem w domenie cesarskiej. Co ciekawe, współ-
czesne analizy panowania al-Ma‘muna pozwalają nam domniemywać, że 
teofanesowe sugestie okazały się w gruncie rzeczy zgodne z prawdą – to 
od tego panowania, opisanego jeszcze częściowo przez Chronografa, 
rozpoczął się powolny upadek abbasydzkiego imperium.

Reasumując, chciałbym podkreślić, że zaprezentowane w niniejszej 
książce uwagi należy potraktować jako ledwie wstęp do dalszych badań. 
Mam jednak nadzieję, że udowodniłem, jak bogatym źródłem wzglę-
dem kwestii muzułmańskich jest Chronografia Teofanesa Wyznawcy 
i jak wiele wątków tam znalezionych wymaga nadal dogłębnych analiz, 
a często również reinterpretacji w odniesieniu do osiągnięć współczesnej 
nauki, reprezentowanej zarówno przez arabistów, jak i bizantynologów.





The Chronography of Theophanes is certainly one of the most impor-
tant Byzantine sources containing information on the history of the 
beginnings of Muslim statehood, the Caliphate, in the Byzantine cul-
tural sphere. The work contains many important passages concerning 
both the very person of Muhammad, the founder of Islam, the Muslims, 
and the individual representatives of the Caliphate, with its rulers at the 
forefront. Taking into account the works of authors such as Muriel 
Debié and Maria Conterno, it cannot be considered definitively proven 
that the Confessor simply used the work of Theophilus of Edessa and 
included in his Chronography information coming directly from this 
author. However, this does not undermine the theses developed more 
than a century ago, among others by Ernest Walter Brooks, according to 
which Theophanes must have used Eastern sources in constructing his 
narratives. Moreover, the analysis of texts concerning the image of indi-
vidual Caliphs, especially Mu‘awiya and ‘Abd al-Malik, allows us to assume 
that the theses of Lawrence I. Conrad’s theses about the Arabic, Muslim 

S U M M A R Y

Islam, the A rabs, and the image 
of the Ca liphs in the accounts of the 

Chronography  of Theophanes 
the Confessor



Summary406

sources of Chronography, even if indirectly drawn from the Syriac culture 
circle, may, in the course of further research, lead us to interesting and 
finally binding conclusions.

In the context of the information provided by Theophanes about 
the Prophet, I have tried to confront it with contemporary research on the 
origins of Islam. In such a way, it is possible to look at this narrative from 
a somewhat broader perspective, without limiting oneself to merely listing 
the obvious accusations formulated against Muhammad by the Byzantine 
chronicler. By comparing, for example, the narrative presented in the 
Chronography regarding women as first adopters of Islam with modern 
debates on the subject, both by academics and within Islamic communities, 
it has transpired that, for all intents and purposes, the Chronographer has 
somehow reflected the facts, even if there were some negative intentions 
behind these statements of the Byzantine historian. Similarly, I have 
tried to interpret, the obvious for Christian apologetics, references to 
Muhammad’s relations with the Jews that we find in the Chronography. 
The question of the epilepsy attributed by Theophanes to the Messenger 
of Allah remains unresolved. Specifically, it seems important to answer the 
question why the Chronographer made it clear in this passage, and in such 
a veiled way, that in fact Islam should be considered a ‘diabolic’ religion? 
This is all the more puzzling because in many passages the Confessor does 
not hesitate to emphasise that this is precisely how he understands the 
Muslim religion. He did not speak of the followers of Allah themselves 
with much respect, as I hope I have been able to detail in the second chap-
ter. The interpretations of Theophanes seem to be consistent throughout 
the narrative of his work, i.e. once given the explanations are repeated 
both in the context of the first conquests and the era contemporary to 
the chronicler, connected with the Abbasids. The same narrative clichés 
occur, indicating that the Muslims were basically cowardly, using trickery, 
deception, bribery, etc.

In the second chapter, I also decided to discuss several themes in which 
the followers of Allah repeatedly served Theophanes as a reference point 
for describing the internal history of the Byzantine Empire. I am referring 
in particular to the issue of iconoclasm, where it is clear that the example 



Summary 407

of Yazid II and his tragic end was intended by the Chronographer to 
serve as a moral against the conduct of Leo III and Constantine V. I have 
also aimed to understand how the themes related to the Umayyad’s reign 
were woven into the intra-Byzantine narrative. Likewise, I have examined 
in a separate chapter once again the issue of alleged Monophysite, Syriac or 
Coptic assistance to Muslims in the context of the first invasions. I believe 
that certain passages of Theophanes allow us to address this issue without 
further painstaking interpretations of Eastern sources, burdened either 
by their late period of composition or by multiple translations and edits 
of the original text (as is in case of John of Nikiu). Indeed, there are refer-
ences in the Chronography that might suggest that the Monophysites may 
have collaborated with the Muslims. However, in almost the same pas-
sages we find indications that allow us to assume that the local orthodox 
Christians had a similar relationship with the followers of Islam. In this 
context, paradoxically, the work of the Byzantine chronicler allows us to 
look at this issue in a more balanced and objective way, and it can even 
put an end to this, in truth, rather fruitless dispute. Another interesting 
issue on which the reading of the Chronography gives us an interest- 
ing perspective is the question of Muslim persecution of Christians. 
Despite Theophanes’ repeated use of a fairly apocalyptic tone (especially 
in the context of the final passages of the work, describing the civil war in 
the Abbasid domain), it should be noted that there are very few references 
to the physical persecution and murder of Christ’s followers, especially 
in relation to the period of the first conquests and the rule of the Umayyad 
dynasty. In this subsection I have also addressed the possibility, suggest-
ed in the literature (though not yet analysed), of an indigenous martyr 
movement in Syria, similar to that which arose in Cordoba in the first 
half of the ninth century. Complementing the above discussion is the 
final subsection in this part of the book, which addresses the now quite 
relevant problem of narratives concerning epidemics and other natural 
disasters. I have decided to analyze these descriptions of Theophanes, 
and in doing so I hope I have been able to show that it is not possible 
to find in them any explicitly expressed message about potential divine 
punishment sent down on Muslims in the context of these phenomena, 



Summary408

as can be observed in the descriptions of certain military clashes, the siege 
of Constantinople (especially in 717–718), or Nicea in 727.

In the third chapter I have taken up the subject of Theophanes’ portray-
al of individual Caliphs. I have divided the material according to the cur-
rently accepted chronology, however I have also noted elements noticeable 
in the Chronography, but not fitting in with this common scheme. The 
most significant element here seems to be the Confessor’s treatment of 
the figure of Ali, who, after reading the work of the Byzantine chronicler, 
may seem quite marginal. Given how important the person of Abu Talib’s 
son was for the formation of Muslim ideas even to this day, this is an 
important observation. In analysing the surviving narratives about the var-
ious righteous Caliphs, I focused, among other things, on what I consider 
to be a key passage in the Theophanes’ account, where the author directly 
suggested the transfer of some of the power over the new state to Mu‘awiya 
by ‘Umar ibn al-Khattab, who is considered one of the most important law-
givers, in some traditions compared to Muhammad himself. This is, in my 
view, a passage from which we can infer a significant influence of Umayyad 
historical perceptions on the narrative of the Chronography. An analysis 
of the information preserved in the work about the reigns of two found-
ers of Umayyad power – the already mentioned son of Abu Sufjan and 
‘Abd al-Malik ibn Marwan – may lead us to similar conclusions. What is 
puzzling is the essentially positive image of both rulers that we find in the 
work of the Confessor. This cannot be said about the subsequent Umay- 
yad Caliphs – a clearly negative image of the reigns of Walid I, ‘Umar II and 
Yazid II, as well as a rather ambiguous one concerning Hisham ibn ‘Abd 
al-Malik and the last Umayyad on the throne in Damascus – Marwan II 
ibn Muhammad. The analysis of the last reign has been treated by me 
as a prelude to the concluding discussion of the image of the Abbasids. 
The unflattering image of this dynasty emerging from narratives concern- 
ing the so-called revolution should be considered crucial in this context. 
Theophanes, while emphasising the popular character of the uprisings, 
considering them to be years of plundering and murder, and at the same 
time bringing up issues that prove the weak legitimacy of the new rulers, 



Summary 409

did not take the side of the Umayyads, pointing to numerous faults of 
the aforementioned ibn Muhammad, whom he even accused of deviating 
from Islam. This is an interesting observation; deviation from the reli-
gion, even if it is false from the perspective of the Chronographer, results 
in loss of power and anarchy in his narrative. A sort of memento for his 
own Byzantine emperors. At the same time, I have tried to show that for 
Theophanes the revolutionary period of 749–750 was only a prelude to 
the description of the internal problems of the Muslim state, which did 
not end for good until the end of the narrative, with an exceptionally 
emotional description of the events related to the civil war for the suc-
cession after Harun ar-Rashid, which bears the hallmarks of an outright 
foreshadowing of the end of the Caliphate, widespread anarchy, murders 
and a near apocalypse. In this subsection I have also discussed referenc-
es to the Abbasids in the context of their clashes with the Byzantines, 
their institutional persecution of Christians, and their attitude to the 
sects forming within the Muslim Ummah, concluding with a discussion 
of the few references that we can consider as directly referring to indi-
vidual Abbasid Caliphs. The picture that emerges from these analyses 
does not seem to be very positive; in contrast to the Umayyads, it was 
difficult to find a ruler here, with Harun ar-Rashid himself at the head, 
whose image would not carry a negative undertone. Another interesting 
issue I have touched upon in this part of my work is the narrative device 
used by Theophanes according to which the new dynasty had closer ties 
with Persia than with the Arabs. Thus the Chronographer seemed to 
suggest that power over the East had once again returned to the hands 
of a known adversary. Perhaps the contemporaries may have thus hoped 
that the new Muslim state would soon collapse (descriptions of civil war in 
the Caliphate could only have kindled such a belief ) and that its western 
possessions, with Syria and Egypt at the forefront, would fall back into the 
imperial domain. Interestingly, modern analyses of al-Ma’mun’s reign allow 
us to surmise that Theophanes’ suggestions turned out to be essentially 
true – it was with this reign, described in part by the Chronographer, that 
the slow decline of the Abbasid empire began.





Wykaz sk rótów

AAIW
AASt
AB
ABSA
ACr
ADR

АDSV
Ae
AEsM
AHA
AHMe

AHR
AIM
AION
AIsl
AJAME
AJN
AJSLL
AKg
AMHA
Anab
ANQE

Arts and Archaeology of the Islamic World
Asian and African Studies
Analecta Bollandiana
The Annual of the British School at Athens
Analecta Cracoviensia
ADR. Arbitraż i Mediacja. Kwartalnik Polskiego Stowarzysze-
nia Sądownictwa Polubownego
Античная древность и средние века
Aevum. Rassegna di Scienze storiche linguistiche e filologiche
El Anuario de Estudios Medievales
Acta historica et archaeologica mediaevalia
Acta historiae medicinae, stomatologiae, pharmaciae, medicinae 
veterinariae
The American Historical Review
Artikel Ilmiah Mahasiswa
Annali dell’Università degli Studi di Napoli “L’Orientale”
Ars islamica
Annals of the Japan Association for Middle East Studies
American Journal of Numismatics
American Journal of Semitic Languages and Literature
Archiv für Kulturgeschichte
Acta medico-historica Adriatica
Anabasis. Studia Classica et Orientalia
Anaquel de Estudios Árabes



Wykaz skrótów412

ANSMN
AO.ASH
AQ
Ara
ARAM
Arch
ARdF
ArsOr
ArtB

ArtFJ
ASQ
ASSR
Ati

AÜİFD
B
BArch
BaT
BEO

BF

BHG
BiQ
BJRULM
BMGS
BNJ
BP
BRACC

Bsa
Bsl
Bslov
BSOAS
BST

American Numismatic Society, Museum Notes
Acta Orientalia Academiae Scientiarum Hungaricae
Al-Qantara. Revista de Estudios Arabes
Arabica
ARAM. Society for Syro-Mesopotamian Studies
Archaeology
Alfinge. Revista de filología
Ars Orientalis
The Art Bulletin: a quarterly published by the College Art 
Association of America
The Arts Faculty Journal
Arab Studies Quarterly
Archives de Sciences Sociales des Religions
‘Atiqot. Journal of the Israel Department of Antiquities, Jeru-
salem
Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi
Byzantion. Revue internationale des études byzantines
The Biblical Archaeologist
Buletin Al-Turas
Bulletin d’études orientales; Institut français de Damas / Insti-
tut français du Proche-Orient
Byzantinische Forschungen. Internationale Zeitschrift für By-
zantinistik
Bibliotheca Hagiographica Graeca
Bi-Quarterly Scientific of the Qur’an and Orientalists
Bulletin of the John Rylands University Library of Manchester
Byzantine and Modern Greek Studies
Byzantinisch-Neugriechische Jahrbücher
Balcanica Posnaniensia. Acta et studia
Boletín de la Real Academia de Córdoba de Ciencias, Bellas 
Letras y Nobles Artes
Bibliotheca Sacra
Byzantinoslavica. Revue internationale des études byzantines
Byzantinoslovaca
Bulletin of the School of Oriental and African Studies
Bielańskie Studia Teologiczne



Wykaz skrótów 413

Βυζαντινά Σύμμεικτα
Biuletyn Numizmatyczny
Богословский Вестник
Byzantinische Zeitschrift
Contemporary Arab Affairs
Canonicity and Authority
Cahiers d’Asie Centrale
Classica Cracoviensia
Cahiers de civilisation médiévale, Xe–XIIe siècles
Collectanea Christiana Orientalia
Estudios de Asia y África
Church History
Church History and Religious Culture
Catholic Historical Review
Comparative Islamic Studies
Cambrian Medieval Celtic Studies
Connections. The Quarterly Journal
Comptes rendus des séances de l’Académie des Inscriptions et 
Belles-Lettres de Paris
Cultural and Religious Studies
Collectanea Theologica
Colloquia Theologica Ottoniana
Христианскии Восток
Dumbarton Oaks Papers
Estudios Bizantinos. Revista de la Sociedad Española de Bizan-
tinística
Economic Affairs
English Historical Review
Encyclopaedia of Islam (Leiden–London, 1913–1934)
Encyclopaedia of Islam (Leiden–London, 1960–)
The Encyclopaedia of Islam, Three
Egyptian Journal of Archaeological and Restoration Studies
European Journal of Social Sciences
Elpis. Czasopismo Teologiczne Katedry Teologii Prawosław-
nej Uniwersytetu w Białymstoku
Early Medieval Europe

BSym
BuN
BVe
BZ
CAA
CaA
CAs
CC
CCM
CCO
CEAA
ChH
ChHR
CHR
CIsla
CMCS
CQJ
CRAIBL

CRS
CT
CTO
CV
DOP
EBiz

EcoA
EHR
EI1
EI2
EI3
EJARS
EJSS
Elp

EMR



Wykaz skrótów414

EO
Ér
Era
ERev
ES
EW
FHC
FJPPS
FO
GAKS
GeoJ
GRBS
H
Harp
Hbs
HCom
HICC

HiŚ
HJSS
HJu
HP
HR
Hsa
HTR
HUCA
HUS
I

IC
ICh
ICMR
ICR
ICs
ID

Échos d’Orient
Ériu
Eranos. Acta Philologica Suecana
The Ecumenical Review
Eurasian Studies
East and West
Folia Historica Cracoviensia
Factum: Jurnal Pendidik dan Peneliti Sejarah
Folia Orientalia
Gesammelte Aufsätze zur Kulturgeschichte Spaniens
GeoJournal
Greek, Roman, and Byzantine Studies
Hermes. Zeitschrift für klassische Philologie
The Harp. A Review of Syriac and Oriental Ecumenical Studies
Habis
History Compass
The History of Islamic Culture and Civilization. A Quarterly 
Research Journal
Historia i Świat
Hugoye: Journal of Syriac Studies
Historia Judaica
Historia i Polityka
History of Religions
Hispania Sacra
The Harvard Theological Review
Hebrew Union College Annual
Harvard Ukrainian Studies
Der Islam. Journal of the History and Culture of the Middle 
East
Islamic Culture
Islamochristiana
Islam and Christian-Muslim Relations
Islam and Civilisational Renewal
Iran and the Caucasus
Intellectual Discourse



Wykaz skrótów 415

IEJ
IIED
IJAHS
IJCIET
IJCT
IJFUS
IJISEF
IJMES
IJSSH
Ikti
Ilah
ILSo
IMEMS

IMJM
IQ
Iq
IR
IrS
IsrS
ISt
ITMA
ITu
JA
JaA
JAAR
JaD
JAIS
JAL
JAOS
JaT
JAsH
JCoS
JCR
JCRe

Israel Exploration Journal
İslam İlimleri Enstitüsü Dergisi
The International Journal of African Historical Studies
International Journal of Civil Engineering and Technology
International Journal of the Classical Tradition
International Journal of Fiqh and Usul Al-Fiqh Studies
International Journal of Islamic Economics and Finance Studies
International Journal of Middle East Studies
International Journal of Social Science and Humanity
Al-Iktisab. Journal of Islamic Economic Law
Ilahiyat Studies. A Journal on Islamic and Religious Studies
Islamic Law and Society
Mathal Journal of Islamic and Middle Eastern Multidiscipli-
nary Studies
International Medical Journal Malaysia
The Islamic Quarterly
Iraq. British Institute for the Study of Iraq
The Innes Review
Iranian Studies
Israeli Studies
Islamic Studies
Imago Temporis. Medium Aeveum
Insight Turkey
Journal asiatique
Jurnal Al-‘Adl
Journal of American Academy of Religion
Jurnal Al-Dustur
Journal of Arabic and Islamic Studies
Journal of Arabic Literature
Journal of the American Oriental Society
Journal of Al-Tamaddun
Journal of Asian History
Journal of Coptic Studies
Journal of Critical Reviews
The Journal of Conflict Resolution



Wykaz skrótów416

JCSSS
JECS
JEH
JEMAHS

JESHO
JH
JHS
JI
JIA
JIJS
JIS
JISC
JIS.SU
JML
JMRS
JMSS
JNAS
JNES
JOAS
JoIMS
JÖB
JÖBG
JQ
JQR
JRAS
JRCE
JRISS
JSAI
JSIS
JSJ

JSS
JSSR
JWCI

Journal of the Canadian Society for Syriac Studies
Journal of Early Christian Studies
Journal of Ecclesiastical History
The Journal of Eastern Mediterranean Archaeology and Heri-
tage Studies
Journal of the Economic and Social History of the Orient
Jewish History
Journal of Hellenic Studies
Jihat al-Islam
Journal of Islam in Asia
Journal of Islamic Jerusalem Studies
Journal of Islamic Studies
Journal of Islamic Studies and Culture
Journal of Islamic Studies. Prince of Songkla University
Journal of Medieval Latin
Journal of Medieval and Renaissance Studies
Journal of Military and Strategic Studies
The Journal of North African Studies
Journal of Near Eastern Studies
Journal of Oriental and African Studies
Journal of Islamic and Muslim Studies
Jahrbuch der Österreichischen Byzantinistik
Jahrbuch der Österreichischen Byzantinischen Gesellschaft
The Jerusalem Quarterly
The Jewish Quarterly Review
Journal of the Royal Asiatic Society
Journal of Research on Christian Education
The Journal of Rotterdam Islamic and Social Sciences
Jerusalem Studies in Arabic and Islam
Journal of Shi‘a Islamic Studies
Journal for the Study of Judaism in the Persian, Hellenistic 
and Roman Period
Journal of Semitic Studies
The Journal of Social Sciences Research
Journal of the Warburg and Courtauld Institutes



Wykaz skrótów 417

JWH
K
Kom
KSM
LAn
MAr

Msq
MChr
MCMW
ME

MES
MeW
MGb
MGH.AA
MHM
MI
MIDÉO
MIQOT
Mir
MJH
M.JISH
M.JSA
Mu
MUSJ
Muq

MWo
MWr
NC
NEA
NIB

Nua
OCC

Journal of World History
Klio. Beiträge zur alten Geschichte
Kom. Časopis za religijske nauke
Krakowskie Studia Międzynarodowe
Liber Annus
Mediterranean Archaeology. Australian and New Zealand 
Journal for the Archaeology of the Mediterranean World
Al-Masāq. Journal of the Medieval Mediterranean
Medieval Chronicle
Journal of Material Cultures in the Muslim World
Medieval Encounters. Jewish, Christian and Muslim Culture 
in Confluence and Dialogue
Middle Eastern Studies
Medieval Worlds
The Medieval Globe
Monumenta Germaniae historica, Auctores antiquissimi
Miscellanea Hadriatica et Mediterranea
Museum International
MIDÉO. Mélanges de l’Institut dominicain d’études orientales
MIQOT. Jurnal Ilmu-ilmu Keislaman
Mirabilia
Mediterranean Journal of Humanities
Millati. Journal of Islamic Studies and Humanities
Millah. Jurnal Studi Agama
Le Muséon
Les Mélanges de l’Université Saint-Joseph, Beirut
Muqarnas: An Annual on the Visual Cultures of the Islamic 
World
The Muslim World
Medieval Warfare
The Numismatic Chronicle. The Journal of the Royal Society
Near Eastern Archaelogy
Nāme-ye Irān-e Bāstān. International Journal of Ancient Ira-
nian Studies
Nuansa. Jurnal Penelitian Ilmu Sosial dan Keagamaan Islam
Orientialia Christiana Cracoviensia”



Wykaz skrótów418

Och
OCP
OL
OM
Op.RCHS
Or.PTS

PAM.MS
PazNT

PB
PBE

Phoe

PG

PJMAI
PL

PM
PMZ

PNH
PO
POC
POr
PP
Psa
PST
PZH
Qd
QSA
Qur
RANL

Oriens Christianus. Hefte für die Kunde des christlichen Orients
Orientalia Christiana Periodica
Orientalistische Literaturzeitung
Oriente Moderno
Opción. Revista de Ciencias Humanas y Sociales
Oriens. Journal of Philosophy, Theology and Science in Isla-
mic Societies
Polish Archaeology in the Mediterranean. Monograph Series
Pazhohesh Namey-e Tarikh. Scientific Journal of History Re-
search
Poikila Byzantina
Prosopography of the Byzantine Empire I; 641-867, ed. 
J.R. M a r t i n d a l e, Ashgate 2001
Phoenix. Journal of the Classical Association of Canada / Revue 
de la Société canadienne des études classiques
Patrologiae cursus completus, Series graeca, ed. J.-P. M i g n e, 
Paris 1857–1866
Peritia. Journal of the Medieval Academy of Ireland
Patrologiae cursus completus, Series latina, ed. J.-P. M i g n e, 
Paris 1844–1880
Patristica et Mediaevalia
Prosopographie der mittelbyzantinischen Zeit, hrsg. R.-J. L i l i e 
et al., Berlin 1999–
Przegląd Nauk Historycznych
Patrologia orientalis
Proche-Orient chrétien
Parole de l’Orient
Past and Present: A Journal of Historical Studies
Polonia Sacra
Poznańskie Studia Teologiczne
Piotrkowskie Zeszyty Historyczne
Qedem
Quaderni di Studi Arabi
Quranica. International Journal of Quranic Research
Rendiconti della Reale Accademia dei Lincei, Classe di scienze 
morali, storiche e filologiche



Wykaz skrótów 419

RBén
RBPH
RE

REB
REI
REJ
Rel
Ren
RESEE
RevE
RH
RHA
RHR
RMMus
RMR
RN
RO
RoMES
Rsa

RSIM
RSN
RSO
RSRe
RT.KUL

S
SAI
SCer

SCH
SChr
Se

Revue bénédictine
Revue belge de philologie et d’histoire
Paulys Real-Encyclopädie der classischen Altertumswissen-
schaft, eds G. W i s s o w a, W. K r o l l, Stuttgart 1894–1978
Revue des études byzantines
Revue des études islamiques
Revue des études juives
Religion
Renaissance: Monthly Islamic Journal
Revue des études sud-est européennes
Revista Estudios. Universidad de Costa Rica
Revue historique
Revista Historia Autónoma
Revue de l’histoire des religions
Revue des mondes musulmans et de la Méditerranée
Reti Medievali Rivista
Revue numismatique
Rocznik Orientalistyczny
The Review of Middle East Studies
Resovia Sacra. Studia Teologiczno-Filozoficzne Diecezji Rze-
szowskiej
Rivista di Studi Indo-Mediterranei
Revue suisse de numismatique
Rivista degli studi orientali
Recherches de science religieuse
Roczniki Teologiczne Towarzystwa Naukowego Katolickiego 
Uniwersytetu Lubelskiego
Speculum. A Journal of Medieval Studies
Studia Arabistyczne i Islamistyczne
Studia Ceranea. Journal of the Waldemar Ceran Research Center 
for the History and Culture of the Mediterranean Area and 
South-Eastern Europe
Studies in Church History
Saeculum Christianum
Securitologia



Wykaz skrótów420

SElb
Sem
SII
SIsl
SLA
SNoRe
SOec
SP
SRol

SSH
STheo
STHŚO
Sy
SVD
SVTQ
SZUJ
TCK
TGE
TheSP
TM

TPAPA

TS
V
VC

ViO
VP
VV
WIT
WJIHC
WO

Studia Elbląskie
Seminare. Poszukiwania Naukowe
Studies in Islam
Studia Islamica
Studies in Late Antiquity
Sudan Notes and Records
Studia Oecumenica
Studia Patristica
Sex Roles: A Journal of Research is a global, multidisciplinary, 
scholarly, social and behavioral science journal with a feminist 
perspective
Słupskie Studia Historyczne
Scripta Theologica [Pamplona]
Studia Teologiczno-Historyczne Śląska Opolskiego
Syria. Archéologie, art et histoire
Nurt SVD
St. Vladimir’s Theological Quarterly
Studenckie Zeszyty Historyczne UJ
Teologia i Człowiek. Kwartalnik Wydziału Teologicznego UMK
Труды Государственного Ермитажа
Theoria. A Journal of Social and Politial Theory
Travaux et mémoires du Centre de recherches d’histoire et 
civilisation byzantines
Transactions and Proceedings of the American Philological 
Association
Theological Studies
Viator: Journal of Medieval and Renaissance Studies
Vigiliae christianae: A Review of Early Christian Life and Lan-
guage
Власть и общество: история, теория, практика
Vox Patrum. Antyk Chrześcijański
Византийский временник
WIT. Transactions on the Built Environment
World Journal of Islamic History and Civilization
Die Welt des Orients. Wissenschaftliche Beiträge zur Kunde 
des Morgenlandes



Wykaz skrótów 421

Warszawskie Studia Teologiczne
Wiener Zeitschrift für die Kunde des Morgenlandes
Zeitschrift für deutsches Altertum und deutsche Literatur
Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft
Zeitschrift für Romanische Philologie
Зборник Радова Византолошког Института

WSTeo
WZKM
ZDADL
ZDMG
ZRP
ZRVI





Bibliografia

Ź r ó d ł a

A b i  Ta l i b
A l i  i b n  A b i  Ta l i b, Aforyzmy, tłum. J. D a n e c k i, Warszawa 1990.
A l i  I b n  A b i  Ta l i b, Nahdż al-Balagha, tłum. szejk A. M i e r n i k, Al-Mahdi 

Institute (UK) 2012.

A b u  R ā ’ i t a  a l -Ta k r ī t ī
Die Schriften Des Jacobiten Habib Ibn Hidma Abu Ra’ita, ed. G. G r a f, Louvain 1951.

A d a m n a n
Adamnani De locis sanctis libri tres, transl. D. M e e h a n, ed. L. B i e l e r, [in:] Adam- 

nan’s De locis sanctis, ed. D. M e e h a n, Dublin 1958, s. 36–120.
A d a m n a n  z  H y, O miejscach świętych, tłum. P. I w a s z k i e w i c z, [in:] Do Ziemi 

Świętej: najstarsze opisy pielgrzymek do Ziemi Świętej IV–VIII w., wybór, wstęp, 
wprowadzenie i oprac. i d e m, Kraków 2010, s. 237–273.

Adomnano di Iona. I luoghi santi: introduzione, traduzione e comment, trad. 
M. G u a g n a n o, Bari 2008.

Itinera Hierosolymitana Saecvli IIII–VIII, rec. et comm. P. G e y e r, Pragae–Vindo- 
bonae–Lipsiae 1898.

The Pilgrimage of Arculfus in the Holy Land about the Year A.D. 670, transl. 
J.R. M a c P h e r s o n, London 1895.



424 Bibliografia

A g a p i u s z
A g a p i u s  (M a h b o u b) d e  M e n b i d j, Kitab al-’Unvan. Histoire universelle, 

ed. et trad. A. Va s i l i e v, Seconde Partie II, PO 8, Paris 1912.

Akta Soboru Nicejskiego II
Sacrorum Conciliorum Nova et Amplissima Collectio, ed. G.D. M a n s i, vol. XIII, 

Firenze 1767.
The Seventh General Council. The Second of Nicea Held A.D. 787 in which the Worship 

of Images was Established with Copious Notes from the ‘Caroline Books’ Compiled 
by Order of Charlemagne for its Confutation, transl. J. M e n d h a m, London 1850.

A m m a r  a l-B a s r i
A m m a r  a l-B a s r i, Apologie et controverses, transl. and ed. M. H a y e k, Beirut 1977.

Apokryfy syryjskie
Apokryfy syryjskie. Historia i przysłowia Achikara. Grota skarbów. Apokalipsa Pseudo

-Metodego, tłum. A. Tr o n i n a, oprac. A. Tr o n i n a, M. S t a r o w i e y s k i, 
Kraków 2011.

A l-B a l ā z u r ī
A l-B a l ā z u r ī, Kitāb Futūḥ al-Buldān, ed. M.J. d e  G o e j e, Leiden 1866.

B a r t ł o m i e j  z  E d e s s y
B a r t h o l o m a e u s  E d e s s e n u s, Elenchus et confutatio Agareni, [in:] PG 104, 

kol. 1383–1448.
B a r t h o l o m a i o s  v o n  E d e s s a, Confutatio Agareni, kommentierte grie-

chisch-deutsche Textausgabe von K.-P. To d t, Würzburg 1988.

Biblia Tysiąclecia
Biblia Tysiąclecia. Pismo Święte Starego i Nowego Testamentu w przekładzie z języków 

oryginalnych, wyd. 3, Poznań 2002.

Breviarium fidei
Breviarium fidei. Wybór doktrynalnych wypowiedzi Kościoła, red. S. G ł o w a, I. B i e d a, 

Poznań 1998.



Bibliografia 425

A l- B u c h a r i
S a h i h  B u k h a r i, https://www.sahih-bukhari.com/ [dostęp: 10.05.2021 r.].

C h a l i f a  i b n  C h a j j a t
Khalifa ibn Khayyat’s History on the Umayyad Dynasty (660–750), transl. and ed. 

C. Wu r t z e l, foreword by R.  H o y l a n d, Liverpool 2015.
Tārịkh Khalịfah bin Khịyāṯ, Ar-Riyāḍ 1985.

Chronica minora
Chronica minora saec. IV, V, VI, VII, ed. Th. M o m m s e n, MGH.AA, t. XI.2, 

Berlin 1894.

Classical Arabic Stories
Classical Arabic Stories. An Anthology, ed. S.Kh. J a y y u s i, New York 2010.

Doctrina Jacobi
Doctrina Jacobi nuper Baptizati, trad. et ed. V. D é r o c h e, [in:] Juifs et chrétiens dans 

l’Orient du VIIe siècle, eds V. D é r o c h e, G. D a g r o n, TM 11, 1991, s. 17–248.

E l i a s z  z  N i s i b i s
E l i a e  M e t r o p o l i t a e  N i s b e n i, Opus Chronologicum, p. I, inter. E.W. B r o o k s, 

Romae–Parisiis–Lipsiae 1910.

E p i f a n i u s z
E p i f a n i u s z  z  S a l a m i n y, Pisma przeciw obrazom, tłum. M.M. D y l e w s k a, 

VP 42/43, 2002, s. 551–565.

E u l o g i u s z  z  K o r d o b y
E u l o g i u s  C o r d u b e n s i s, Liber apologeticus martyrum, [in:] Corpus Scriptorum 

Muzarabicorum, vol. II, ed. J.F. G i l, Madrid 1973, s. 475–495.
E u l o g i u s  C o r d u b e n s i s, Memoriale sanctorum sive libri III de martyribus 

Cordubensibus, [in:] Corpus Scriptorum Muzarabicorum, vol. II, ed. J.F. G i l, Madrid 
1973, s. 363–459.

The Eulogius Corpus, transl. and ed. K.B. Wo l f, Liverpool 2019.

https://www.sahih-bukhari.com/


426 Bibliografia

E u z e b i u s z  z  C e z a r e i
E u z e b i u s z  z  C e z a r e i, Historia kościelna. Tekst grecki i polski, tłum. A. C a b a 

na podstawie tłumaczenia A. L i s i e c k i e g o, oprac. H. P i e t r a s, Kraków 2013.

Filokalia
The Philokalia. The Complete text compiled by St Nikodimos of the Holy Mountain 

and St Makarios of Corinth, transl. and eds G.E.H. P a l m e r, Ph. S h e r r a r d, 
K. Wa r e, London 1984.

G e w o n d
G h e v o n d, Patmut‘yun, ed. A. Te r-G h e v o n d y a n i, Erevan 1982.
Ghewond’s History, transl. R. B e d r o s i a n, Long Branch (NJ) 2006, https://www.

tertullian.org/fathers/ghewond_00_intro.htm [dostęp: 10.05.2021 r.].
История халифов вардапета Гевонда, писателя VIII в, пер. К. П а т к а н ь я н, 

Санкт-Петербург 1862.
История Гевонда Великого, армянского вардапета, пред. и прим. К. Э г я н, Санкт- 

-Петербург 1887.

G r z e g o r z  B a r  H e b r e u s
G r e g o r i u s  B a r h e b r a e u s, Chronicon Syriacum, ed. P. B e d j a n, Paris 1890.
G r e g o r y  B a r h e b r a e u s, Mukhtasar ta‘rīkh al-duwal, ed.  A.  S a l i h ā n ī, 

Beyrouth 1890.
The Chronography of Gregory Abû’l-Faraj, ed. E.A. Wa l l i s  B u d g e, vol. I–II, 

London 1932.

I b n  I s z a k
M u h a m m e d  I b n  I s h a k  (bearbaitet von A b d  e l-M a l i k  i b n  H i s h a m), 

Kitāb Sīrat Rasūl Allāh, hrsg. F. Wü s t e n f e l d, Bd I, Göttingen 1858.

J a k u b i
Tārīkh al-Ya‘qūbī, vol. II, Beirut 1960.
The Works of Ibn Wādih al-Ya‘qūbī. An English Translation, eds M.S. G o r d o n, 

C.F. R o b i n s o n, E.K. R o w s o n, M. F i s h b e i n, Leiden–Boston 2018.

https://www.tertullian.org/fathers/ghewond_00_intro.htm
https://www.tertullian.org/fathers/ghewond_00_intro.htm


Bibliografia 427

J a n  z  N i k i u
The Chronicle of John, Bishop of Nikiu translated from Zotenberg’s Ethiopic Text, 

transl. R.H. C h a r l e s, D. L i t t, London–Oxford 1916.

J a n  z  D a m a s z k u
I o a n n i s  D a m a s c e n i, In tractatum Contra Jacobitas, Admonitio, [in:] PG 94, 

kol. 1436–1501.
I o a n n i s  D a m a s c e n i, Libellus de recta sentential, [in:] PG 94, kol. 1421–1432.

J a w z i
I b n  a l-J a w z i, Al-Muntazam fī tārīkh al-muluk wa’l-umam, t. V, ed. M. A b d  a l- 

-Q a d i r  A t a, Bayrūt 1995.

J e r z y  M n i c h
G e o r g i o s  M o n a c h o s, Chronicon, ed. C. de B o o r, vol. II, Lipsiae 1904 [= PG 110, 

kol. 41–1285].

J e r z y  S y n k e l l o s
The Chronography of George Synkellos. A Byzantine Chronicle of Universal History 

from the Creation, transl., eds W. A d l e r, P. Tu f f i n, Oxford–New York 2002.

K a m a l  a d- D i n
K a m ā l  a d-D ī n  ‘ U m a r  i b n  A h ̣m a d  I b n  a l-‘ A d ī m, Zubdat al-halab min 

tārīkh halab, ed. S. D a h a n, Dimashq 1951.

K a s i r
I s m ā ‘ ī l  i b n  ‘U m a r  I b n  K a t h ī r, Al-Bidāyah wa-al-nihāyah, t. V, Dawlah 

Qaṯar 2015.

K e d r e n o s
Georgius Cedrenus Ioannis Scylitzae Ope, t. I, suppl. et emen. I. B e k k e r o, Bon- 

nae 1838.



428 Bibliografia

K i n d i
Apology of Al Kindy Written at the Court of Al Mamun in Defence of Christianity 

against Islam, transl. and ed. W. M u i r, London 1882.
The early Christian-Muslim dialogue. A collection of documents from the first three 

Islamic centuries (632–900 A.D.), transl. N.A. N e w m a n, Hatfield (Pa.) 1993.
A l-K i n d i, Apologia del cristianesimo, trad. L. B o t t i n i, Milano 1998.

Koran
Koran, tłum. J. B i e l a w s k i, Warszawa 1986.

Kronika do 813 r.
C h r o n i c o n  a d  A n n u m  8 1 3  – A Syriac Fragment, ed. and transl. E.W. B r o o k s, 

ZDGM 54, 1900, s. 195–230.

Kronika do 1234 r.
Chronicon Anonymi Auctoris ad Annum Christi 1234 Pertinens, eds I.A. B a r s o u m, 

J.-B. C h a b o t, Louvain 1920

Kroniki syryjskie
The Seventh Century in the West-Syrian chronicles (Translated texts for historians 15), 

transl. and ed. A. P a l m e r, Liverpool 1993.

Księga tysiąca i jednej nocy
A Hundred and One Nights, transl. B. F u d g e, eds R. I r w i n, Ph.K. K e n n e d y, 

M. P o m e r a n t z, New York 2017.

Księga Zorobabela
L’apocalypse de Zorobabel et le roi de Perse Siroès, trad. I.  L é v i, REJ 68, 1914, 

s. 131–144.

L e o n  D i a k o n
Leonis Diaconi caloensis Historiae Libri Decem, rec. C.B. H a s e, Bonnae 1828.



Bibliografia 429

M a ‘m a r  i b n  R ā s z i d
M a ‘ m a r  i b n  R ā s h i d, The Expeditions. An Early Biography of Muhammad, 

transl. S.W. A n t h o n y, New York 2015.

M e n a  z  N i k i u
M e n a  o f  N i k i o u, The Life of Isaac of Alexandria and the Martyrdom of Saint 

Macrobius, transl., ed. D. B e l l, Piscataway 2009.

Menologion
De Menologio Basilii Imperatoris, [in:] PG 117, kol. 9–612.

M i c h a ł  S y r y j c z y k
Chronique de Michel le Syrien, trad. et ed. J.-B. C h a b o t, vol. I–IV, Paris, 1899–1910.

N i c e f o r  P a t r i a r c h a
Antirrhetici tres adversus Constantinum Copronymum, [in:] PG 100, kol. 206–533.

Pasja Piotra z Kapitolias
Three Christian Martyrdoms from Early Islamic Palestine: Passion of Peter of Capitolias, 

Passion of the Twenty Martyrs of Mar Saba, Passion of Romanos the Neo-Martyr. 
Parallel Georgian-English and Greek-English texts, transl., ed. S.J. S h o e m a k e r, 
Provo (Utah) 2016.

Житие Петра Нового, мученика Капитолийского, пер. К. К е к е л и д з е, CV 4, 
1915, s. 1–71.

P a w e ł  A l w a r
P a u l u s  A l v a r u s, Liber epistolarum, [in:] Corpus Scriptorum Mozarabicorum, 

vol. I, ed. J. G i l, Madrid 1973, s. 144–270.
P a u l u s  A l v a r u s, Vita Eulogii, [in:] PL 115, kol. 705–720.

Poezja arabska
Poezja arabska. Wiek VI–XIII. Wybór, tłum. J. B i e l a w s k i, red. J. D a n e c k i, 

Wrocław 1997.



430 Bibliografia

P s e u d o-D i o n i z j u s z
Incerti Auctoris Chronicon Pseudo Dionysianum Vulgo Dictum II, trans. R. H e s p e l, 

Louvain 1989.

S a m s o n  z  K o r d o b y
Samsonis apologeticum contra perfidos (Liber apologeticus fidei), [in:] Corpus Scriptorum 

Muzarabicorum, vol. II, ed. J. G i l, Madrid 1973, s. 505–558.

S e b e o s
Sebēos’ history, transl. R. B e d r o s i a n, New York 1985.
The Armenian History attributed to Sebeos, transl. R.W. T h o m s o n, Liverpool 1999.
История императора Иракла. Сочинение епископа Себеоса, писателя VII века, 

пер. К. П а т к а н ь я н, Санкт-Петербург 1862.

S e w e r
S e v e r u s  A l ’A s h m u n e i n  (H e r m o p o l i s), History of the Patriarchs of 

the Coptic church of Alexandria, part II: Peter I–Benjamin I (661 AD), PO 1, 1904.
S e v e r u s  A l ’ A s h m u n e i n  (H e r m o p o l i s), History of the Patriarchs 

of the Coptic Church of Alexandria. Part  III: Agathon–Michael  I (766  AD), 
transl., ed. B. E v e t t s, PO 5, 1910.

S o z o m e n
S o z o m e n u s, Kirchengeschichte, hrsg. J. B i d e z, G.Ch. H a n s e n, Berlin 1995.
H e r m i a s z  S o z o m e n, Historia Kościoła, tłum. S.  K a z i k o w s k i, wstęp 

Z. Z i e l i ń s k i, Warszawa 1989.

S u j u t i
J a l a l u d d i n  a s-S u y u t i, The History of the Khalifahs Who Took the Right Way, 

transl. A. C l a r k e, London 1995.

Synaxarium
S y n a x a r i u m  E c c l e s i a e  C o n s t a n t i n o p o l i t a n a e, oper. et stud. 

H. D e l e h a y e, Bruxellis 1902.



Bibliografia 431

Ta b a r i
Ta b a r i, Annales, eds M.J. de G o e j e  et al., vol. I– XV, Leiden 1879–1901.
Ta b a r i  I, The Early Abbasid Empire, vol. I: The Reign of Amu Ja’far Al-Mansur 

AD. 754–775, transl. J.A. W i l l i a m s, Cambridge 1988.
Ta b a r i  X I I: The History of al-Ṭabarī, vol. XII: The Battle of al-Qadisiyyah and 

the Conquest of Syria and Palestine, transl., ed. Y. F i e d m a n n, Albany 2007.
Ta b a r i  X I I I: The History of al-Ṭabarī, vol. XIII: The Conquest of Iraq, Southwestern 

Persia, and Egypt: The Middle Years of ‘Umar’s Caliphate, A.D. 636–642/A.H. 15–21, 
transl., ed. G.H.A. J u y n b o l l, Albany–New York 1989.

Ta b a r i  X I V: The History of al-Ṭabarī, vol. XIV: The Conquest of Iran A.D. 
641–643/A.H. 21–23, transl., ed. G. R e x  S m i t h, New York 1994.

Ta b a r i  X V: The History of al-Ṭabarī, vol. XV: The Crisis of the Early Caliphate: 
The Reign of ‘Uthmān, A.D. 644–656/A.H. 24–35, transl. R.S. H u m p h r e y s, 
New York 1990.

Ta b a r i  X X V I: The History of al-Ṭabarī, vol. XXVI: The Waning of the Uma- 
yyad Caliphate. Prelude to Revolution A.D. 738–745/A.H. 121–127, transl. C. H i l- 
l e n b r a n d, New York 1989.

Ta b a r i  X X X: The History of al-Ṭabarī, vol. XXX: The ‘Abbāsid Caliphate in Equi-
librium: The Caliphates of Mūsā al-Hādī and Hārūn al-Rashīd, A.D. 785–809/ 
A.H. 169–192, transl. C.E. B o s w o r t h, Albany–New York 1989.

T e o d o r  A b u  K u r r a
T h e o d o r u s  A b u c a r a, Opuscula ascetica [vel] Contra haereticos, Iudaeos et Sara- 

cenos varia opuscula, PG 97, kol. 1461–1601.
Theodore Abu Qurrah. English translation of nearly the complete corpus of Theo- 

dore Abu Qurrah’s works, with extensive notes on the Arabic and Greek texts, 
transl., ed. J.C. L a m o r e a u x, Provo (Utah) 2006.

T e o d o r  B a r  K o n i
Theodorus Bar Koni Liber Scholiorum, ed. A. S c h e r, Paris 1910.

T e o d o r  S t u d y t a
Theodori Studitae epistulae, ed. G. F a t o u r o s, Berlin–New York 1992.
T h e o d o r u s  S t u d i t a, Laudatio Plationis, PG 99, kol. 803–850.



432 Bibliografia

T e o f a n e s
Theophanis Chronographia, еd. C.G. d e  B o o r, Lipsiae 1883.
The Chronicle of Theophanes Confessor. Byzantine and Near Eastern history 

A.D. 284–813, transl., eds  C.  M a n g o, R.  S c o t t with the assistance of 
G. G r e a t r e x, Oxford 1997.

The Chronicle of Theophanes. An English translation of Anni Mundi 6095–6305 
(A.D. 602–813), with introduction and notes, transl., ed. H. Tu r t l e d o v e, 
Philadelphia 1982.

T e o f a n e s  K o n t y n u a t o r
T h e o p h a n e s  C o n t i n u a t u s, rec. I. B e k k e r, Bonnae 1838.

T e o f i l  z  A l e k s a n d r i i
Une homelie de Theophile d’Alexandrie en l’honneur de St. Pierre et de St. Paul, 

ed. et trad. H. F l e i s c h, ROC 30, 1935/1946, s. 371–420.

T e o f i l  z  E d e s s y
Astrological works of Theophilus of Edessa. Labors Concerning Military Inceptions – On 

Cosmic Inceptions – Apotelesmatics – On Various Inceptions – The Arabic passages, 
transl. E.J. G r a m a g l i a, ed. with an introduction B.N. D y k e s, Minnea- 
polis 2017.

H o y l a n d  R., Theophilus of Edessa’s Chronicle and the Circulation of Historical 
Knowledge in Late Antiquity and Early Islam, Liverpool 2011.

T e o f i l a k t  S y m o k a t t a
T h e o p h y l a c t i  S i m o c a t t a e, Historiae, ed. C. d e  B o o r, Lipsiae 1887.

Wa k i d i
Mohammed in Medina. Das ist Vakidi’s Kitab al-Maghazi in verkürzter deutscher 

Wiedergabe, hrsg. J. We l l h a u s e n, Berlin 1882.
M u h a m m a d  W ā q i d ī, The Islamic Conquest of Syria. A translation of Futūhushām. 

The Inspiring History of the Sahābah’s Conquest of Syria as Narrated by the Great 
Historian of Islām, transl. M.S. a l -K i n d ī, Ta-Ha Publishers 1423 [2002].



Bibliografia 433

Z a h a b i
M u h a m m a d  i b n  A h m a d  Z a h a b i, Tārīkh al-Islām wa Wafayāt al-Mashāhīr 

wa al-A’lām, t.  III, eds  B .‘A. M a‘r u f; Sh. A r n a’u t; S. M a h d i ‘A b b a s, 
Bayrūt 1990.

Z o n a r a s
Ioannis Zonarae Epitome Historiarum, vol. III, ed. L.A. D i n d o r f, Lipsiae 1870.

Żywot św. Leona z Katanii
Vita Leonis Catanensis (BHG 981b), [in:] В.В. Л а т ы ш е в, Неизданные греческие 

агиографические тексты, Санкт-Петербург, 1914, s. 12–28.

Żywot Stefana Sabaity
Vita Stephanos Sabaïtes (BHG 1670)

O p r a c o w a n i a

A b d u l  A z ī z  N.A., Khalifah Mu‘awiyah bin Abu Sufyan: Peletak Dasar Pemerintahan 
Islam Monarki 661–680, FJPPS 9. 1, 2020, s. 75–84.

A b b a s  H., The Prophet’s Heir. The Life of Ali Ibn Abi Talib, New Haven 2021.
A b b o t t  N., The Ta’rīkh al-Khulafa’ of Ibn Ishāq. The Assasination of  ‘Umar I and the 

Appointment of the Elective Council, [in:] N. A b b o t t, Studies in Arabic Literary 
Papyri. I: Historical Texts, Chicago 1957, s. 80–99.

A b b o t t  N., Women and the State on the Eve of Islam, AJSLL 58. 3, 1941, s. 259–284.
A b b o t t  N.,Women and the State in Early Islam, JNES 1. 1, s. 106–126.
A b b o u  H e r s h k o v i t s  K., Women Converts and Familial Loyalty in the Tine of the 

Prophet Muhammad b. Sa‘d, [in:] Conversion to Islam in the Premodern Age: A Source-
book, eds N. H u r v i t z, Ch.C. S a h n e r, U. S i m o n s o h n, L. Ya r b r o u g h, 
Berkeley 2020, s. 54–57.

A b d  a l -J a n a b i  S.K., a l -H i l a l i  A.J.J., The Historical Starting Points for the State-
hood of Umayyad Caliphate, Op.RCHS 23 (35), 2019, s. 1130–1139.

A b d u l l a h  A., The Islamic Monetary Standard: The Dinar and Dirham, IJISEF 1, 
2020, s. 1–29.



434 Bibliografia

A b u  A s s a b  N., The Umayyad’s Attitude towards the Christian Sacred Sites in Islamic- 
jerusalem, JIJS 14, 2014, s. 27–76.

A b u -M u n s h a r  M.Y., A Historical Study of Muslim Treatment of Christians in Islamic 
Jerusalem at the Time of ‘Umar ibn Al-Khattāb and Salāh al-Dīn with Special 
Reference to Islamic Value of Justice, PhD Thesis, University Abertay Dundee 2003.

A c k e r m a n -L i b e r m a n  Ph.I., Revisiting Jewish Occupational Choice and Urban-
ization in Iraq under the Early Abbasids, JH 29. 2, 2015, s. 113–135.

A d a n g  C., Muslim writers on Judaism and the Hebrew Bible: from Ibn Rabban to Ibn 
Hazm, Leiden 1996.

A d i n u g r a h a  H.H., The Economic of Umar bin Khattab Policy in Modern Economic 
Policy, [in:] The First International Conference on Law, Businees and Governance 
2013. Proceedings, Lampung 2013, s. 83–89.

A f i n o g e n o v  D., The source of Theophanes’ Chronography and Nikephoros’ Breviar- 
ium for the years 685–717, CV 4, 2002, s. 11–22.

A f s a r u d d i n  O.A., ‘Uthmān ibn ‘Affān, [in:] The Oxford Encyclopedia of the Islamic 
World, ed. J.L. E s p o s i t o, Oxford 2009, http://www.oxfordislamicstudies.com/
article/opr/t236/e1089 [dostęp: 10.05.2021 r.].

A g h a  S.S., The Arab Population in Ḫurāsān during the Umayyad Period: Some Demo-
graphic Computations, Ara 46. 2, 1999, s. 211–229.

A g h a  S.S., A Viewpoint of the Murji’a in the Umayyad Period. Evolution through Appli-
cation, JIS 8. 1, 1997, s. 1–42.

A h m e d  A.Q., The Religious Elite of the Early Islamic Ḥijāz. Five Prosopographical 
Case Studies, Oxford 2011.

A h m e d  L., Women and Gender in Islam. Historical Roots of a Modern Debate, New 
Haven 1992.

A i s y a h  S., I s m a i l  N., The Distribution of Zakat at the Time of Caliph Umar ibn 
Khattab, Ikti 3. 2, 2019, s. 71–78.

A k h m e t o v a  E., Women in Islamic Civilisation. Their Rights and Contributions, 
ICR 7. 4, 2016, s. 474–491.

A k h m e t o v a  E., Women’s Rights. The Qur’anic Ideals and Contemporary Issues, 
ICR 6.1, 2015, s. 58–75.

A k p i n a r  M., Narrative Representantions of Abu Bakr (D. 13/634) in the Second/Eighth 
Century, PhD Thesis, The University of Chicago 2016.

http://www.oxfordislamicstudies.com/article/opr/t236/e1089
http://www.oxfordislamicstudies.com/article/opr/t236/e1089


Bibliografia 435

A k r a m  A.I., The Muslim Conquest of Persia, ed.  A.B. a l-M e h r i, Birming- 
ham b.d.w.

A k r a m  A.I., Yarmuk, [in:] A.I. A k r a m, The Sword of Allah. Kalid bin al-Waleed, 
s. 1–17, http://www.grandestrategy.com/2007/12/sword-of-allah-chapter-35-yarmuk.
html. [dostęp: 10.05.2021 r.].

A l -A b d u l  J a d e r  A.S., The Origin of Key Shi‘ite Thought Patterns in Islamic Histo-
ry, [in:] Living Islamic History: Studies in Honour of Professor Carole Hillenbrand, 
ed. Y. S u l e i m a n, Edinburgh 2010, s. 1–13.

A l a j m i  A., Ascribed vs. Popular Legitimacy: The Case of al-Walīd II and Uma- 
yyad  ‘ahd, JNES 72. 1, 2013, s. 25–33.

A l a j m i  A., K e s h k  Kh., Umayyad Ideology and the Recurrence of the Past (Ideología 
omeya y el recurso al pasado), ANQE 24, 2013, s. 7–21.

A l b a r r á n  J., La cruz en la media luna. Los cristianos en al-Andalus: realidades 
y percepciones (siglos VIII–XIII). Estado de la cuestion y perspectivas de investigacion, 
Murcia 2013.

A l d a n a  G a r c i a  M.J., Expresión de los sistemas de antítesis que oponen el Cristianismo 
al Islam en la obra de S. Eulogio, Hbs 31, 2000, s. 417–426.

A l d a n a  G a r c i a  M.J., La polémica teológica Cristianismo-Islam en el ‘Memoriale 
sanctorum’ de San Eulogio y su posible influencia oriental, ARdF 8, 1995, s. 11–22.

A l e x a n d e r  P.J., The Byzantine Apocalyptic Tradition, Berkeley–Los Angeles 1985.
A l e x a n d e r  P.J., The Patriarch Nicephorus of Constantinople: Ecclesiastical Policy and 

Image in the Byzantine Empire, Oxford 1958.
A l h a r t h i  J., The Body in Arabic Love Poetry: The Udhri Tradition, Edinburgh 2021.
A l h a s a n a t  M.B., K a b i r  Sh., Wa n  H u s s i n  W.A., A d d i s o n  E., Spatial 

analysis of a historical phenomenon: using GIS to demonstrate the strategic placement 
of Umayyad desert palaces, GeoJ 77. 3, 2012, s. 343–359.

A l i  N., The Royal Veil. Early Islamic Figural Art and the Bilderverbot reconsidered, 
Rel 47. 3, 2017, s. 425–444.

A l i  N., Umayyad Palace Iconography. On the Practical Aspects of Artistic Creation, 
[in:] Power, Patronage and Memory in Early Islam. Perspectives on Umayyad Elites, 
eds A. G e o r g e, A. M a r s h a m, Oxford 2018, s. 175–254.

‘A l i  N a d w i  S.R., B i n  ‘A l i  a l -S a q q a f  H.H.H., Emir Mu‘āwiyah and Medieval 
Chroniclers and Traditionalists, transl. Kh. Q a s i m, S.A.A.D. H u s a y n i, Divaan 
E Ishq 2020.

http://www.grandestrategy.com/2007/12/sword-of-allah-chapter-35-yarmuk.html
http://www.grandestrategy.com/2007/12/sword-of-allah-chapter-35-yarmuk.html


436 Bibliografia

A l i z a d e h  K., Overlapping Social and Political Boundaries: Borders of the Sasanian 
Empire and the Muslim Caliphate in the Caucasus, [in:] The Archaeology of Medieval 
Islamic Frontiers: From the Mediterranean to the Caspian Sea, ed. A. A s a  E g e r, 
Boulder (Colorado) 2019, s. 139–167.

A l k h a t e e b  F., Lost Islamic History. Reclaiming Muslim Civilisation from the Past, 
London 2014.

A l l e n  T., Aniconism and Figural Representation in Islamic Art, [in:] Five Essays 
on Islamic Art, Sebastopol 1988, s. 17–37.

A l -N a b o o d a h  H.M., Sahib al-Khabar. Secret Agents and Spies during the First 
Century of Islam, JAsH 39. 2, 2005, s. 158–176.

A l r o e y  G., Mesopotamia – ‘The Promised Land’. The Jewish Territorial Organization 
Project in the Bilād Al-Rāfidayn and the Question of Palestine, 1899–1917, MES 50. 
6, 2014, s. 911–935.

A l -Te l  O.I., M o h d  N o r  M.R., Umar ibn al-Khattab’s Visits to Bayt al-Maqdis. 
A Study on its Reasons and Objectives, JaT 12. 1, 2017, s. 79–91.

A m é l i n e a u  É.-C., Les derniers jours et le mort du khalife Merouân II d’aprés l’Histoire 
des Patriarches d’Alexandrie, JA sér. 11 / t. IV, 1914, s. 421–449.

A m i r a n  D.H.K., A r i e h  E., Tu r c o t t e  T., Earthquakes in Israel and adjacent 
areas: macroseismic observations since 100 B.C.E., IEJ 44, 1994, s. 260–305.

A n a s t a s o s  M.V., Studies in Byzantine Intellectual History, London 1979.
A n d r e s  S a n z  M.A., Sanson de Cordoba, [in:] La Hispania Visigotiva y Mozarbe. 

Dos epocas en su literatura, ed. C. C o d o n e r, Salamanca 2010, s. 288–290.
A n s a r i  H., S c h m i d t k e  S., Studies in Medieval Islamic Intellectual Traditions, 

Atlanta 2017.
A n t h o n y  S.W., Chiliastic Ideology and Nativist Rebellion in the Early ‘Abbāsid 

Period: Sunbādh and Jāmāsp-nāma, JAOS 132.4, 2012, s. 641–655.
A n t h o n y  S.W., Crucifixion and Death as Spectacle. Umayyad Crucifixion in Its Late 

Antique Context, New Haven (Connecticut) 2014.
A n t h o n y  S.W.  Ma‘mar b.  Rāshid, [in:]  EI3, eds  K.  F l e e t, G.  K r ä m e r, 

D. M a t r i n g e, J. N a w a s, E. R o w s o n, https://referenceworks.brillonline.
com/entries/encyclopaedia-of-islam-3/mamar-b-rashid-COM_36131 [dostęp: 
10.05.2021 r.].

A n t h o n y  S.W., Muhammad and the Empires of Faith. The Making of the Prophet 
of Islam, Berkley 2020.

https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-3/mamar-b-rashid-COM_36131
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-3/mamar-b-rashid-COM_36131


Bibliografia 437

A n t h o n y  S.W., Muhammad, the Keys to Paradise and the Doctrina Iacobi. A Late 
Antique Puzzle, I 91. 2, 2014, s. 243–265.

A n t h o n y  S.W., Prophetic Dominion, Umayyad Kingship. Varieties of mulk in the 
Early Islamic Period, [in:] The Umayyad World, ed. A. M a r s h a m, London 2020, 
s. 39–64.

A n t h o n y  S.W., The Caliph and the Heretic. Ibn Saba’ and the Origins of Shī‘ism, 
Leiden–Boston 2012.

A n t h o n y  S.W., The Conversion of Khadīja bt. Khuwaylid Muḥammad b. Isḥāq 
(d.  150/767), [in:]  Conversion to Islam in the Premodern Age: A Sourcebook, 
eds N. H u r v i t z, Ch.C. S a h n e r, U. S i m o n s o h n, L. Ya r b r o u g h, Berke-
ley 2020, s. 46–50.

A n t h o n y  S.W., The Meccan Prison of ‘Abdallāh b. al-Zubayr and the Imprisonment 
of Muḥammad b. al-Ḥanafiyya, [in:] The Heritage of Arabo-Islamic Learning. Stud-
ies Presented to Wadad Kadi, eds M.A. P o m e r a n t z, A.A. S h a h i n, Leiden– 
Boston 2016, s. 3–27.

A n t h o n y  S.W., The Prophecy and Passion of al-Ḥāriṯ b. Sa‘īd al-Kaddāb: Narrating 
a Religious Movement from the Caliphate of ‘Abd al-Malik b. Marwān, Ara 57. 1, 
2010, s. 1–29.

A n t h o n y  S.W., The Syriac Account of Dionysius of Tell Maḥrē concerning the Assassi-
nation of ‘Umar b. Al-Khaṭṭāb, JNES 69. 2, 2010, s. 209–224.

A r a f a t  W.N., New Light on the Story of Banū Qurayza and the Jews of Medina, JRAS 
2, 1976, s. 100–107.

A r c e  I., A New Umayyad Mosque at Khirbet el-Mafjar, and Other Discoveries: A New 
Understanding through Architectural Stratigraphy and Landscape Archaeology, 
[in:] Digging Up Jericho: Past, Present and Future, eds R. T h y r z a  S p a r k s, 
B. F i n l a y s o n, B. Wa g e m a k e r s, J.M. B r i f f a, Oxford 2020, s. 151–172.

A r c e  I., Qasṭal al–Balqā’ Revisited (I) – The Qaṣr During the Umayyad Period: Plan, 
Vaulting and Phasing, [in:] Proceedings of the 10th International Congress on the Archae-
ology of the Ancient Near East, vol. I, eds B. H o r e j s, Ch. S c h w a l l, V. M ü l l e r, 
M. L u c i a n i, M. R i t t e r, M. G u i d e t t i, Wiesbaden 2017, s. 579–600.

A r c e  I., The Umayyad Baths at Amman Citadel and Hammam al-Sarah Analysis and 
Interpretation, Sy 92, 2015, s. 133–168.

A r c e  I., Umayyad Building Techniques And The Merging Of Roman-Byzantine And 
Partho-Sassanian Traditions: Continuity And Change, [in:] Technology in Transistion 
A.D. 300–650, eds L. L a v a n, E. Z a n i n i, A. S a r a n t i s, Leiden 2008, s. 491–537.



438 Bibliografia

A r e n d o n k  v a n  C., Les débuts de l’imamat zaidite au Yemen, Leiden 1960.
A r e n d o n k  v a n  C., De opkomst van het Zaidietische imamaat in Yemen, Leiden 1919.
A r j o m a n d  S.A., Abd Allah Ibn al-Muqaffa’ and the ‘Abbasid Revolution, IrS 27. 

1/4, 1994, s. 9–36.
A r m s t r o n g  K., Jerozolima. Miasto trzech religii, tłum. B. Cendrowska, Warsza- 

wa 2000.
A r n o l d  T.W., Painting in Islam, New York 1965.
A r z o u m a n i a n  Z., Studies in Armenian Historiography. Bishop Sebēos, Ḷewond the 

Priest, Kirakos of Gandzak, Philadelphia 1981.
A s a  E g e r  A., The Spaces between the Teeth. Environment, Settlement and Interac-

tion of the Islamic-Byzantine Frontier, PhD Thesis, The University of Chicago, 
Chicago 2008.

A s a n i  A.S., ‘Alī b. Abī Tālib, [in:] Encycklopaedia of the Qur’an, ed. J.D. M c A u l i f f e, 
Leiden–Boston–Köln 2001, s. 62–63.

A s -S a l l a a b e e  A.M.M., The Biography of Abu Bakr As-Siddeeq, transl. F. S h a f e e q, 
London–Houston–New York b.d.w.

S a l l a b i  A.M., ‘Ali ibn Abi Tālib, vol. I–II, transl. N. K h a t t a b, International Islam- 
ic Publishing House 2011.

A s -S a l l a b i  A.M., The Biography of ‘Uthmān Ibn ‘Affān. Dhun-Noorayn, transl. 
N. K h a t t a b, Darussalam 2007.

A s -S a l l a b i  A.M., ‘Umar ibn al-Khattab. His Life and Times, vol.  II, transl. 
N. K h a t t a b, International Islamic Publishing House 2007.

‘A t h a m i n a  Kh., The Pre-Islamic Roots of the Early Muslim Caliphate: The Emergence 
of Abū Bakr, I 76. 1, 1999, s. 1–32.

A t i y a  A.S., Historia Kościołów Wschodnich, tłum. S. J a k o b i e l s k i, E. B a l i c k a, 
M. M a r c i n i a k, M. J a k i m o w i c z, A. K o w a l s k a -S o n i, B. R o s t k o w- 
s k a, Warszawa 1978.

A t k i n s o n  J., Leo III and Iconoclasm, TheSP 41, 1973, s. 51–62.
A u z é p y  M.F., De la Palestine à Constantinople (VIIIe–IXe siècles): Étienne le Sabaïte 

et Jean Damascène, TM 12, 1994, s. 183–218.
A v n i  G., The Byzantine-Islamic transition in Palestine. An archaeological approach, 

Oxford 2014.
A v n i  G., From Hagia Polis to Al-Quds: The Byzantine-Islamic Transition in Jerusalem, 

[in:] Unearthing Jerusalem: 150 Years of Archaeological Research in the Holy City, 
eds G. A v n i, K. G a l o r, Philadelphia 2011, s. 387–398.



Bibliografia 439

A v n i  G., „From Polis to Madina” Revisited – Urban Change in Byzantine and early 
Islamic Palestine, JRAS 21. 3, 2011, s. 301–329.

A w a d  N.G., Orthodoxy in Arabic Terms. A Study of Theodore Abu Qurrah’s Theology 
in Its Islamic Context, Boston–Berlin 2015.

A y o u b  M.M., The Crisis of Muslim History. Religion and Politics in Early Islam, 
Oxford 2003.

A ’ y u n  Q., Peranan Muawiyah bin Abu Sufyan dalam perkembangan peradaban 
Islam, MA Thesis, Universitas Islam Negeri Raen Fatah Palembang 2015.

A y y a d  E.A., The ‘House of the Prophet’ or the ‘Mosque of the Prophet’?, JIS 24. 3, 
2013, s. 273–334.

A z i z  M.A., The Biography Of Muawiyah Ibn Sufiyan His successor son Yazid and 
the Martyrdom of Husayn ibn Ali, Darussalam 2012.

B a c h a r a c h  J.L., Laqab for a Future Caliph: The Case of the Abbasid al-Mahdī, 
JAOS 113. 2, 1993, s. 271–274.

B a c h a r a c h  J.L., Marwanid Umayyad Building Activities: Speculations on Patronage, 
Muq 13, 1996, s. 27–44.

B a c h a r a c h  J.L., Signs of Sovereignty. The Shahada, Qur’anic Verses, and the Coinage 
of ‘Abd al-Malik, Muq 27, 2010, s. 1–30.

B a h r a m i a n A., L a h o u t i  H., ‘Abd Allāh b.  al-Zubayr, [in:]  EI Online, 
eds W. M a d e l u n g, F. D a f t a r y, https://referenceworks.brillonline.com/entries/
encyclopaedia-islamica/abd-allah-b-al-zubayr-SIM_0049 [dostęp: 10.05.2021 r.].

B a k e r  Ch.D., Medieval Islamic Sectarianism, Amsterdam 2019.
B a k h o u  A., The Christian Legend of Monk Bahîrâ. The Syriac Manuscript of Mar-

dain 259/2: Study and English Translation, June 2006, http://www.baylorisr.org/
wp-content/uploads/bahkou_monk.pdf [dostęp: 10.05.2021 r.].

B a k h o u  A., The Monk Encounters the Prophet – the Story of the Encounter between 
Monk Bahîrâ and Muhammad as it is recorded in the Syriac Manuscript of Mardin 
259/2, CRS 3. 6, 2015, s. 349–357.

B a l d w i n  B., Theophanes on the Iconoclasm of Leo III, B 60, 1990, s. 426–428.
B a l o g h  L., Notes on the Western Turks in the Work of Theophanes Confessor, AO.ASH 

58. 2, 2005, s. 187–195.
B a r b é  H., Ta x e l  I., Habonim-Kafr Lām: A Ribāt of the Levantine Coastal Defensive 

System in the First Centuries of Islam, [in:] The Art. Of Siege Warfare and Mili-
tary Architecture from the Classical World to the Middle Ages, eds M. E i s e n b e r g, 
R. K h a m i s y, D. P r i n g l e, W. E c k, A. B o a s, Oxford 2021, s. 153–164.

https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-islamica/abd-allah-b-al-zubayr-SIM_0049
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-islamica/abd-allah-b-al-zubayr-SIM_0049
http://www.baylorisr.org/wp-content/uploads/bahkou_monk.pdf
http://www.baylorisr.org/wp-content/uploads/bahkou_monk.pdf


440 Bibliografia

B a r n a r d  L.W., Byzantium and Islam. The Interaction of Two Worlds in the Iconoclastic 
Era, Bsl 36, 1975, s. 25–37.

B a r n a r d  L.W., The Graeco-Roman and Oriental background of the Iconoclastic con-
troversy, Leiden 1974.

B a r n a r d  L.W., The Origins and Emergence of the Church in Edessa during the First 
Two Centuries A.D., VC 22. 3, 1968, s. 161–175.

B a r t h o l d  W.W., The Caliph ‘Umar II and the Conflicting Reports about his Person-
ality, transl. J.W. We r y h o, IQ 15, 1971, s. 69.

B a r z e g a r  A., “Adhering to the Community” (Luzūm al-Jamā‘a) Continuities between 
lat Umayyad Political Discourse and „Proto-Sunni” Identity, RoMES 49. 2, 2015, 
s. 140–158.

B a s h e a r  S., On the Origins and Development of the Meaning of zakāt in Early Islam, 
Ara 40. 1, 1993, s. 84–113.

B a t e s  M.L., Byzantine Coinage and Its Imitations, Arab Coinage and Its Imitations: 
Arab-Byzantine Coinage, ARAM 6. 1/2, 1994, s. 381–403.

B a t e s  M.L., History, Geography, and Numismatics in the First Century of Islamic 
Coinage, RSN 65, 1986, s. 231–62.

B a t e s  M.L., The Coinage of Syria Under the Umayyads, 692–750 A.D., [in:] The Artic-
ulation of Early Islamic State Structures. The Formation of the Classical Islamic World, 
eds L.I. C o n r a d, F.M. D o n n e r, London 2016, s. 195–228.

B a t e s  M.L., The Coinage of Syria Under the Umayyads, 692–750 A.D., [in:] The 
Fourth International Conference on the History of Bilād al-Shām during the Uma-
yyad Period: Proceedings of the third symposium, eds M.‘A. B a k h i t, R. S c h i c k, 
Amman 1989, s. 195–228.

B a u g h  C., Revolting Women? Early Kharijite Women in Islamic Sources, JoIMS 2. 1, 
2017, s. 36–55.

B a u m  W., Edessa in der Auseinandersetzung zwischen Byzanz und der syrischen Kirche 
(6.–12. Jahrhundert), [in:] Edessa in hellenistisch-römischer Zeit. Religion, Kultur 
und Politik zwischen Ost und West. Beiträge des internationalen Edessa-Symposiums 
in Halle and der Saale, 14.–17. Juli 2005, hrsg. L. G r e i s i g e r, C. R a m m e l t, 
J. Tu b a c h, D. H a s s, Beirut 2009, s. 11–30.

B a u m  W., W i n k l e r  D.W., The Church of the East. A Concise History, London– 
New York 2003.



Bibliografia 441

B a u m s t a r k  A., Geschichte der syrischen Literatur mit Ausschluss der christlich- 
-palästinischen Texte, Bonn 1922.

B a y n e s  N.H., The Restoration of the Cross at Jerusalem, EHR 27, 1912, s. 287–299.
B c h e i r y  I., An Early Christian Reaction to Islam Išū‘yahb III and the Muslim Arabs, 

Piscataway 2019.
B e c h m a n n  U., Genesis 12 and the Abraham-Paradigm Concerning the Promised Land, 

ERev 68. 1, 2016, s. 62–80.
B e c k  H.G., Kirche und theologische Literatur im byzantinischen Reich, Mün- 

chen 1959.
B e c k w i t h  Ch.I., The Plan of the City of Peace. Central Asian Iranina Factors in Early 

‘Abbāsid Design, AO.ASH 38. 1/2, 1984, s. 143–164.
B e d n a r k i e w i c z  M., The History of the Adhān. A View from the Hadith Lit-

erature, [in:] Modern Hadith Studies. Continuing Debates and New Approaches, 
eds B. A b u-A l a b b a s, M. D a n n, Ch. M e l c h e r t, Edinburgh 2020, s. 27–48.

B e e s t o n  A.F.L., C o n r a d  L.I., On Some Umayyad Poetry in the History of al-Ṭabarī, 
JRAS 3. 2, 1993, s. 191–206.

B e g  M.A., The Reign of Muawiyya: A Critical Survey, IC 51, 1977, s. 83–107.
B e h r e n s-A b o u s e i f  D., The Lion-Gazelle Mosaic at Khirbat al-Mafjar, Muq 14, 

1997, s. 11–18.
B e k k u m  v a n  W.J., Jewish Messianic Expectations in the Age of Heraclius, [in:] The 

Reign of Heraclius (610–641). Crisis and Confrontation, eds G.J. R e i n i n k, 
B.H. S t o l t e, Leuven–Dudley 2002, s. 95–112.

B e l l a m y  J.A., Pro-Umayyad Propaganda in Ninth-Century Baghdad in the Works 
of Ibn Abī ‘l-Dunyā, [in:] Prédication et propagande au Moyen Age. Islam, Byz-
ance, Occident. Session des 20–25 octobre 1980, eds G. M a k d i s i, D. S o u r d e l, 
J. S o u r d e l-T h o m i n e, Paris 1983, s. 71–86.

B e n-A m i  D., Tc h e k h a n o v e t s  Y., The Southeastern Hill of Jerusalem during 
the Early Islamic Period – Concluding Remarks, [in:] Jerusalem, Excavations in the 
Tyropoeon Valley (Givati Parking Lot), vol. II: The Byzantine and Early Islam-
ic Periods: Part 2: Strata IV–I: The Early Islamic Period, eds D. B e n-A m i, 
Y. Tc h e k h a n o v e t s, Jerusalem 2020, s. 703–708.

B e n-D o v  M., In the Shadow of the Temple. The Discovery of Ancient Jerusalem, 
New York 1985.



442 Bibliografia

B e n n a j i  Y., Echoes of the Fall of the Umayyads in Traditional and Modern Sources: 
A Case Study of the Final Eight Years of the Umayyad Empire with Some Reference 
to Gramsci’s Theory of Cultural Hegemony, PhD Thesis, University of Exeter 2015.

B e n n a j i  Y., The Tribal Conflict, Authority and Fall of the Umayyads: Modern Inter-
pretations and Gramsci’s Theory of Hegemony, JISC 6. 1, 2018, s. 43–52.

B e n n i s o n  A.K., The Great Caliphs. The Golden Age of the ‘Abbasid Empire, 
New Haven–London 2009.

B e w l e y  A.A., Mu‘awiya. Restorer of the Muslim Faith, London 2002.
B i e b e r s t e i n  K., Die Bauten auf dem Haram – Der biblische Tempelberg in seiner 

muslimischen Rezeption, [in:] M. K ü c h l e r, Jerusalem. Ein Handbuch und Studi-
enreiseführer zur Heiligen Stadt, Göttingen 2014, s. 175–213.

B i e l a w s k i  J., Klasyczna literatura arabska. Zarys, Warszawa 1995.
B i n  A d a m a  F., The Concept of Khilafah according to selected Sunni and Shi’i Quranic 

Commentaries, PhD Thesis, The University of Leeds 2001.
Biographies of the Rightly-Guided Calips. Prepared from the Works of Ibn Katheer, 

At-Tabari, As-Syooti and Other Historians, prepared and transl. T. A b u  A s-S u o o d 
M u h a m m a d, N.K. E d-D i n  A b u  A l-Ya z i d, revised and eds M. I b r a h i m 
K a m a r a, J. M c E w a n, Dar Al-Manarah 2001.

B i s h e h  G., From Castellum to Palatium: Umayyad Mosaic Pavements from Qasr 
al.-Hallabat in Jordan, Muq 10, 1993, s. 49–56.

B l a k e  R.P., La littérature grecque en Palestine au VIIIe siecle, Mu 78, 1965, s. 367–380.
B l a n c h a r d  M. J., The Georgian version of the Martyrdom of Saint Michael, monk 

of Mar Sabas Monastery, ARAM 6, 1994, s. 149–163.
B l a n k i n s h i p  Kh.Y., The End of the Jihad State. The Reign of Hisham Ibn ‘Abd 

al-Malik and the Collapse of the Umayyads, Albany 1994.
B l a n k i n s h i p  Kh.Y., The Tribal Factor in the Abbasid Revolution: The Betrayal of 

the Imam Ibrahim B. Muhammad, JAOS 108. 4, s. 589–603.
B l a u  J., A Grammar of Christian Arabic, I, Louvain 1966.
B l i g h-A b r a m s k i  I., Evolution vs. Revolution: Umayyad Elements in the ‘Abbasid 

Regime 133/750–320/932, I 65, 1988, s. 226–243.
B l o c k l e y  R.C., Subsidies and Diplomacy: Rome and Persia in Late Antiquity, Phoe 

39, 1985, s. 62–74.
B l o i s  d e  F., Sabians, [in:] Encyclopaedia of the Qur‘an. Volume Four, eds J.D. M c 

A u l i f f e, E. v a n  D o n z e l, W.P. H e i n r i c h s, G. L e c o m t e, Leiden–Boston 
2004, s. 511–512.



Bibliografia 443

B l o o m  J., The Qubbat Al-Khadra and the Iconography of Height in Early Islamic 
Architecture, ArsOr 23. 1993, s. 135–141.

B o d l e y  R.V.C., The Messenger. The Life of Mohammed, New York 1946.
B o e k h o f f  v a n  d e r  Vo o r t  N.A., Umayyad Court, [in:] Muhammad in Histo-

ry, Thought and Culture. An Encyclopedia of the Prophet of God, eds A. Wa l k e r, 
C. F i t z p a t r i c k, Santa Barbara 2014, s. 660–663.

B o l s h a k o v  O.G., Central Asia under the Early ‘Abbasids, [in:] Central Asia under 
the Umayyads and the Early ‘Abbasids, eds O.G. B o l s h a k o v, C.E. B o s w o r t h, 
s. 36–40, https://en.unesco.org/silkroad/knowledge-bank/central-asia-under-uma-
yyads-and-early-abbasids [dostęp: 10.05.2021 r.].

B o n a r e k  J., Romajowie i obcy w kronice Jana Skylitzesa. Identyfikacja etniczna Bizan-
tyńczyków i ich stosunek do obcych w świetle kroniki Jana Skylitzesa, Toruń 2003.

B o n n e r  M., Some Observations concerning the Early Development of Jihad on the 
Arab-Byzantine Frontier, SIsl 75, 1992, s. 5–31.

B o n n e r  M.R.J., The Last Empire of Iran, Piscataway 2020.
B o o j a m r a  J.L., Christianity in Greater Syria after Islam, SVTQ 35. 2/3, 1991, 

s. 223–239.
B o o j a m r a  J.L., Christianity in Greater Syria: Surrender and Survival, B 67, 1997, 

s. 148–178.
B o o r  de C., Zur Chronographie des Theophanes, H 25, 1890, s. 301–307.
B o o t h  Ph., The Muslim Conquest of Egypt Reconsidered, TM 17, 2013, s. 639–670.
B o r a s  L., A Prophet has appearred coming with the Saracens. The Non-Islamic Tes-

timonies on the Prophet and the Islamic Conquest of Egypt in the 7th–8th centuries, 
MA Thesis, Radboud University, Nijmegen 2017.

B o r c h a r d t  J., Myra. Eine Lykische Metropole, Berlin 1975.
B o r r u t  A., ‘Abdallāh b. ‘Abd al-Malik b. Marwān, [in:] EI3, eds K. F l e e t, G. K r ä- 

m e r, D. M a t r i n g e, J. N a w a s, E. R o w s o n, Leiden–Boston 2013, s. 13–14.
B o r r u t  A., Court Astrologers and Historical Writing in Early ‘Abbāsid Baghdād. 

An Appraisal, [in:] The Place to Go: Contexts of Learning in Baghdad, 750–1000 C.E., 
eds J. S c h e i n e r, D. J a n o s, Princeton 2014, s. 455–502.

B o r r u t  A., Entre mémoire et pouvoir. L’espace syrien sous les derniers Omeyyades et 
les premiers Abbassides (v. 72–193/692–809), Leiden–Boston 2011.

B o r r u t  A., Entre tradition et histoire: genèse et diffusion de l’image de ‘Umar II, 
MUSJ 58, 2005, s. 329–378.

https://en.unesco.org/silkroad/knowledge-bank/central-asia-under-umayyads-and-early-abbasids
https://en.unesco.org/silkroad/knowledge-bank/central-asia-under-umayyads-and-early-abbasids


444 Bibliografia

B o s w o r t h  C.E., Mu‘āwiya II, [in:] EI2, eds P. B e a r m a n, Th. B i a n q u i s, 
C.E. B o s w o r t h, E. v a n  D o n z e l, W.P. H e i n r i c h s, https://referenceworks.
brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/muawiya-ii-SIM_5280 [dostęp: 
10.05.2021 r.].

B o s w o r t h  C.E., Rāfi‘ b. al-Layth b. Naṣr b. Sayyār, [in:] EI2, vol. VIII: Ned–Sam, 
eds C.E. B o s w o r t h, E. v a n  D o n z e l, W.P. H e i n r i c h s, G. L e c o m t e, 
Leiden 1995, s. 385–386.

B o s w o r t h  C.E., Sa‘īd b. al-‘Ās, [in:] EI2, vol. VIII: Ned–Sam, eds C.E. B o s w o r t h, 
E. v a n  D o n z e l, W.P. H e i n r i c h s, G. L e c o m t e, Leiden 1995, s. 853.

B o s w o r t h  C.E., The Concept of Dhimma in Early Islam, [in:] Christian and Jews in the 
Ottoman Empire. The Functioning of a Plural Society, eds B. B r a u d e, B. L e w i s, 
New York–London 1982, s. 37–51.

B o s w o r t h  C.E., The “Protected Peoples” (Christians and Jews) in Medieval Egypt 
and Syria, BJRULM 62, 1979, s. 11–36.

B o s w o r t h  C.E., Yazīd b. Abī Sufyān, [in:] EI2, eds P. B e a r m a n, Th. B i a n q u i s, 
C.E. B o s w o r t h, E. v a n  D o n z e l, W.P. H e i n r i c h s, https://referenceworks.
brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/yazid-b-abi-sufyan-SIM_8004 
[dostęp: 10.05.2021 r.].

B o w e r s o c k  G.W., Die Wiege des Islam. Mohammed, der Koran und die antiken 
Kulturen, München 2019.

B o w e r s o c k  G.W., Mosaics as History. The Near East from Late Antiquity to Islam, 
Cambridge (MA) 2006.

B o w m a n  B., Christian Monastic Life in Early Islam, Edinburgh 2021.
B o z k a y a  K., Bizans Tarih Yazıcılığı (Başlangıçtan XI Yüzyıla Kadar), Tez Danış- 

manı, Trakya Üniversitesini, Edirne 2017.
B r a n d e s  W., Apokalyptisches in Pergamon, Bsl 48, 1987, s. 1–11.
B r a n d e s  W., Der frühe Islam in der byzantinischen Historiographie, [in:] Jenseits der 

Grenzen. Beiträge zur spätantiken und frühmittelalterlichen Geschichtsschreibung, 
hrsg. A. G o l t z, H. L e p p i n, H. S c h l a n g e -S c h ö n i n g e n, Berlin–New 
York 2009, s. 313–344.

B r a y  R.S., Armies of Pestilence. The Impact of Disease on History, Cambridge 1996.
B r e m m e r  J.H., Iconoclast, Iconoclastic and Iconoclasm. Notes towards a Genealogy, 

ChHR 88. 1, 2008, s. 1–17.

https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/muawiya-ii-SIM_5280
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/muawiya-ii-SIM_5280
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/yazid-b-abi-sufyan-SIM_8004
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/yazid-b-abi-sufyan-SIM_8004


Bibliografia 445

B r e y d y  M., Das Chronicon des Maroniten Theophilus ibn Tuma, JOAS 2, 1990, 
s. 34–46.

B r e y d y  M., Geschichte der syro-arabischen Literatur der Maroniten vom VII. bis 
XVI. Jahrhundert, Opladen 1985.

B r o c k  S., A half century of Syriac Studies, BMGS 40. 1, 2016, s. 38–48.
B r o c k  S., An Introduction to Syriac Studies, Piscataway 2006.
B r o c k  S., Syriac Sources for Seventh-Century History, BMGS 2, 1976, s. 17–36.
B r o d k a  D., Johannes Epiphaneia – Klassizismus und literarische Tradition in der 

spätantiken Geschichtsschreibung, CC 16, 2013, s. 19–28.
B r o o k s  E.W., Byzantines and Arabs in the Time of the Early Abbasids, EHR 15, 

1900, s. 728–747.
B r o o k s  E.W., The Chronology of Theophanes 607–775, BZ 8, 1899, s. 82–97.
B r o o k s  E.W., The Sicilian Expedition of Constantine IV, BZ 17, 1908, s. 455–459.
B r o o k s  E.W., The Sources of Theophanes and the Syriac Chronicles, BZ 15, 1906, 

s. 578–587.
B r o w n  P., A Dark Age Crisis. Aspects of the Iconoclastic Controversy, EHR 88, 1973, 

s. 1–33.
B r u b a k e r  L., Inventing Byzantine Iconoclasm, Bristol 2012.
B r u b a k e r  L., H a l d o n  J., Byzantium in the Iconoclast Era c. 680–850. A History, 

Cambridge 2011.
B r u b a k e r  L., H a l d o n  J., O u s t e r h o u t  R.G., Byzantium in the Iconoclast Era 

c. 680–850. The Sources. An Annotaded Survey, Aldershot 2001.
B r z o z o w s k a  Z.A., Boginie przedmuzułmańskiej Arabii (Al-Lat, Al-Uzza, Manat), 

[in:] Bizancjum i Arabowie. Spotkanie cywilizacji VI–VIII wiek, red. T. Wo l i ń s k a, 
P. F i l i p c z a k, Warszawa 2015, s. 64–89.

B r z o z o w s k a  Z.A., Jeden z herezjarchów? Przedstawienia ikonograficzne Maho-
meta w rękopisie RNB, F.IV.151 w kontekście staroruskich narracji na jego temat, 
VP 38, 2018, s. 449–469.

B r z o z o w s k a  Z.A., Wo l i ń s k a  T., Sophronius of Jerusalem. Synodical Letter, 
[in:] Z.A. B r z o z o w s k a, M.J. L e s z k a, T. Wo l i ń s k a, Muhammad and the 
Origin of Islam in the Byzantine-Slavic Literary Context. A Bibliographical History, 
Łódź–Kraków 2020, s. 59–65.

B u d z a n o w s k a  D., Z historii preikonoklazmu. Euzebiusz z Cezarei i jego List do 
Konstancji (na tle epoki), WSTeo 26.1, 2013, s. 63–83.



446 Bibliografia

B u h l  F., Mu’ta, [in:] EI2, eds P. B e a r m a n, Th. B i a n q u i s, C.E. B o s w o r t h, 
E. v a n  D o n z e l, W.P. H e i n r i c h s, https://referenceworks.brillonline.com/
entries/encyclopaedia-of-islam-2/muta-SIM_5637 [dostęp: 10.05.2021 r.].

B u k h a r i  S.A.Gh., Role of Women in the Development of Islamic Civilization, JI 5. 2, 
2012, s. 7–18.

B u l l i e t  R.W., Conversion to Islam in the Medieval Period, Cambridge 1979.
B u l l i e t  R.W., Conversion to Islam in the Medieval Period. An Essay in Quantitative 

History, Harvard 2013.
B u l l i e t  R.W., Cotton, Climate, and Camels in Early Islamic Iran. A Moment in World 

History, New York 2009.
B u l l o u g h  V.L., The Roman Empire vs. Persia, 363–502: A Study of Successful Deter-

rence, JCRe 7, 1963, s. 55–68.
B u n d y  D.D., Timotheos I, [in:] Gorgias Encyclopedic Dictionary of the Syriac Heritage: 

Electronic Edition, eds S.P. B r o c k, A.M. B u t t s, G.A. K i r a z, L. v a n  R o m p a y, 
https://gedsh.bethmardutho.org/Timotheos-I [dostęp: 10.05.2021 r.].

B u t t s  A.M., Theodoros bar Koni, [in:] The Gorgias Encyclopedic Dictionary of the 
Syriac Heritage, eds S.P. B r o c k, A.M. B u t t s, G.A. K i r a z, L. v a n  R o m p a y, 
Piscataway (New Jersey) 2011, s. 405–406.

B u s s e  H., ‘Omar b. al-Ḫaṭṭāb in Jerusalem, JSAI 5, 1984, s. 73–119.
C a e t a n i  L., Annali dell’Islam. Compilat. 13.–17. A.H., vol. III, Milano 1910.
C a h e n  C., Points de vue sur la «Révolution abbâside», RH 230, 1963, s. 295–338.
C a l m a r d  J., Mohammad b. al-Hanafiyya dans la religion populaire, le folklore, 

les légendes dans le monde turco-persan et indo-persan, CAs 5/6, 1998, s. 201–220.
C a l o f o n o s  G.T., Dream narratives in historical writing: making sense of Theo- 

phanes’ Chronography, [in:] History as literature in Byzantium: papers from the 
fortieth Spring Symposium of Byzantine studies, University of Birmingham, April 
2007, ed. R. M a c r i d e s, Farnham–Burlington (Vermont) 2010, s. 133–144.

C a m b e l l  M.B., The Witness and the Other World. Exotic European Travel Writing 
400–1600, Ithaca 1988.

C a m e r o n  A., Byzantines and Jews. Some Recent Work on Early Byzantium, BMGS 
20, 1996, s. 249–274.

C a m e r o n  A., Circus Factions: Blues and Greens at Rome and Byzantium, Oxford 1976.
C a m p o p i a n o  M., State, Land Tax and Agriculture in Iraq from the Arab Conquest to 

the Crisis of the Abbasid Caliphate (Seventh–Tenth Centuries), SIsl 107. 1, 2012, s. 1–37.

https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/muta-SIM_5637
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/muta-SIM_5637
https://gedsh.bethmardutho.org/Timotheos-I


Bibliografia 447

C a n a r d  M., Ḏj̲arād̲j̲ima, [in:] EI2, vol. II: C–G, eds B. L e w i s, Ch. P e l l a t, 
J. S c h a c h t, Leiden 1965, s. 457.

C a n a r d  M., Les expéditions des Arabes contre Constantinople dans l’histoire et dans 
la legende, JA 208, 1926, s. 61–121.

C a n a r d  M., La prise d’Héraclée et les relations entre Hārūn ar-Rashīd et l’Empereur 
Nicéphore Ier, B 32, 1962, s. 345–379.

C a n a r d  M., Les relations politiques et sociales entre Byzance et les Arabes, DOP 18, 
1964, s. 35–56.

C a r b a l l e i r a  D e b a s a  A.M., The Use of Charity as a Means of Political Legitimation 
in Umayyad al-Andalus, JESHO 60. 3, 2017, s. 233–262.

C a r d a i l l a c  D., La polémique antichrétienne du manuscrit aljamiado N˚ 4944 de 
la Bibliothèque Nationale de Madrid, t. I–II, Montpellier 1972.

C a s s i n  M., P e r r i n  M.-Y., D e b i é  M., Tr a i n a  G., La question des éditions de 
l’Histoire ecclésiastique et le livre X, [in:] Eusèbe de Césarée, Histoire ecclésiastique: 
commentaire, eds S. M o r l e t, L. P e r r o n e, Paris–Brescia 2012, s. 185–206.

C a s w e l l  F.M., The Slave Girls of Baghdad. The Qiyan in the Early Abbasid Era, 
London–New York 2011.

C e c o t a  B., Arab Expansion on Byzantine Territory (632–718), [in:] Byzantium and 
the Arabs. The Encounter of Civilizations from the Sixth to Mid-Eighth Century, 
eds T. Wo l i ń s k a, P. F i l i p c z a k, Łódź 2015, s. 223–269.

C e c o t a  B., Arabskie oblężenia Konstantynopola w VII–VIII wieku. Rzeczywistość 
i mit, Łódź 2015.

C e c o t a  B., rec.: Arsen K. Shaginyan, Armenija i strany Juzhnogo Kavkaza v uslovijakh 
vizantijsko-iranskoj i arabskoj vlasti, Sankt-Peterburg 2011, SCer 4, 2014, s. 295–299.

C e c o t a  B., Bułgarzy wobec arabskiego oblężenia Konstantynopola w latach 717–718, 
BP 18, 2011, s. 11–22.

C e c o t a  B., Edykt ikonoklastyczny Jazyda II w świetle „Chronografii” (AM 6215) Teo-
fanesa Wyznawcy, Bslov 3, 2010, s. 37–46.

C e c o t a  B., Ekspansja arabska na tereny bizantyńskie (632–718) oraz początki orga-
nizacji kalifatu, [in:] Bizancjum i Arabowie. Spotkanie cywilizacji VI–VIII wiek, 
red. T. Wo l i ń s k a, P. F i l i p c z a k, Warszawa 2015, s. 298–345.

C e c o t a  B., Islam, the Arabs and Umayyad Rulers according to Theophanes the Con-
fessor’s Chronography, SCer 2, 2012, s. 97–111.

C e c o t a  B., Jan z Nikiu wobec najazdu Arabów na Egipt, PZH 19. 2, 2018, s. 9–31.



448 Bibliografia

C e c o t a  B., „Klątwa na Mahometa i jego opowieści i wszystkich, którzy wierzą w nie!” 
– prześladowania chrześcijan przez Umajjadów w Syrii na podstawie Chronografii 
Teofanesa Wyznawcy, PNH 8. 1, 2009, s. 143–152.

C e c o t a  B., The Meaning of “God’s Interventions” in Christian Accounts about the 
Arab Sieges of Constantinople, [in:] Proceedings of the International Symposium 
Byzantium and the Arab World. Encounter of Civilizations, eds A. K r a l i d e s, 
A. G k o u t z i o u k o s t a s, Thessaloniki 2013, s. 117–130.

C e c o t a  B., Nie tylko Grecy. Obcy we wczesnobizantyńskim Konstantynopolu, [in:] Z ba- 
dań nad wczesnobizantyńskim Konstantynopolem, red. M.J. L e s z k a, K. M a r i- 
n o w, A. K o m p a, Łódź 2011, s. 31–55.

C e c o t a  B., Plagi na muzułmanów? Kwestia epidemii w Chronografii Teofanesa 
Wyznawcy w relacjach dotyczących kalifatu i jego poddanych, PZH 22. 2, 2021, s. 29–45.

C e c o t a  B., Teofanes Wyznawca o monofizytach w dobie najazdów arabskich, SZUJ 
17, 2013, s. 31–37.

C e c o t a  B., Stosunki kalifatu umajjadzkiego z Chazarami oraz dynastią Tang a oblę-
żenie Konstantynopola w latach 717–718, [in:] Nie tylko Śródziemnomorze. Problemy 
polityczne i społeczne świata islamu, red. M. Wo ź n i a k, Łódź 2012, s. 19–26.

C e c o t a  B., Wizerunek Arabów w Historii Leona Diakona, [in:] Zachód a świat islamu 
– zrozumieć innego, red. I. K o ń c z a k, M. Wo ź n i a k, Łódź 2012, s. 124–131.

C e c o t a  B., Wybrane zagadnienia z korespondencji muzułmańsko – chrześcijańskiej 
na podstawie „Historii kalifów” Ghewonda, [in:] Per aspera ad astra. Materiały 
z XVI Ogólnopolskiego Zjazdu Historyków Studentów, t. XIV, Kraków 2008, s. 27–44.

C h a b o t  J.-B., Littérature syriaque, Paris 1934.
C h a i l l o t  Ch., The Coptic Orthodox Church. A Brief Introduction to its Life and 

Spirituality, Paris 2005.
C h a p i r a  D.J.B., Legendes bibliques attributes à Ka‘b al-Ahbâr I, REJ 69, 1919, s. 86–107.
C h a p i r a  D.J.B., Legendes bibliques attributes à Ka‘b al-Ahbâr II, REJ 70, 1920, 

s. 37–43.
C h a r a n i s  P., Ethnic Changes in the Byzantine Empire in the Seventh Century, DOP 

13, 1959, s. 23–44.
C h a r a n i s  P., The Armenians in the Byzantine Empire, Bsl 22, 1961, s. 196–240.
C h a r a n i s  P., The Armenians in the Byzantine Empire, London 1972.
C h e h a b  H.K., On the Identification of ‘Anjar (‘Ayn al-Jarr) as an Umayyad Founda-

tion, Muq 10, 1993, s. 42–48.



Bibliografia 449

C h e h a b  M., The Umayyad Palace at ‘Anjar, ArsOr 5, 1963, s. 17–25.
C h o w d r y  Sh.R., Al-Ḥajjāj ibn Yūsuf. An Examination of His Works and Personality, 

PhD Thesis, University of Delhi 1972.
C h r i s t e n s e n  P., The Decline of Iranshahr: Irrigation and Environments in the 

History of the Middle East, 500 B.C. to A.D. 1500, Copenhagen 1993.
Christian-Muslim Relations. A Bibliographical History, vol. I (600–900), eds D. T h o- 

m a s, B. R o g g e m a, Leiden–Boston 2009.
C h r i s t i d e s  V., Sudanese at the Time of the Arab Conquest of Egypt, BZ 75, 1982, 

s. 6–13.
C h r i s t y s  A., Christians in Al-Andalus 711–1000, Richmond 2002.
C h r i s t y s  A., St-Germain des-Prés, St Vincent and the martyrs of Cordoba, EMR 7. 

2, 1998, s. 199–216.
C h u d z i k o w s k a -Wo ł o s z y n  M., Początki sporów ikonoklastycznych w Bizancjum, 

SElb 7, 2006, s. 79–89.
Classical Islam. A Sourcebook of Religions Literature, transl. N. C a l d e r, J. M o j a d- 

d e d i, A. R i p p i n, Abingdon–New York 2003.
C o a k l e y  J.F., Mushe bar Kipho, [in:] Gorgias Encyclopedic Dictionary of the Syriac 

Heritage: Electronic Edition, eds S.P. B r o c k, A.M. B u t t s, G.A. K i r a z, L. v a n 
R o m p a y  (Gorgias Press, 2011; online ed. Beth Mardutho, 2018) https://gedsh.
bethmardutho.org/Mushe-bar-Kipho [dostęp: 10.05.2021 r.].

C o a k l e y  J.F., When were the five Greek vowel-signs introduced into Syriac writing? 
JSS 56, 2011, s. 307–325.

C o b b  P.M., Community versus Contention: Ibn ‘Asākir and ‘Abbāsid Syria, [in:] Ibn 
‘Asākir and Early Islamic History, eds J.E. L i n d s a y s, Princeton 2001, s. 100–126.

C o b b  P.M., ‘Umar II b.  ‘Abd al-‘Azīz, [in:]  EI2, vol.  X, eds  P.J.  B e a r m a n, 
Th. B i a n q u i s, C.E. B o s w o r t h, E. v a n  D o n z e l, W.P. H e i n r i c h s, 
Leiden 2000, s. 821–822.

C o b b  P.M., White Banners. Contention in ‘Abbasid Syria, 750–880, Albany (NJ) 2001.
C o h e n  M., Islam and the Jews: Myth, Counter-Myth, History, JQ 38, 1986, s. 125–137.
C o l b e r t  E.P., The Martyrs of Cordoba (850–859). A Study of the Sources, Washing-

ton 1962.
C o m p a r e t i  M., The Last Sasanians in China, ES 2, 2003, s. 197–213.
C o n g o u r d e a u  M.-H., M e l h a o u i  M., La perception de la peste en pays chrétien 

byzantin et musulman, REB 59, 2001, s. 99–105.

https://gedsh.bethmardutho.org/Mushe-bar-Kipho
https://gedsh.bethmardutho.org/Mushe-bar-Kipho


450 Bibliografia

C o n r a d  L.I., Syriac perspectives on Bilād al-Shām during the ‘Abbāsid Period, [in:] Pro-
ceedings of the fifth international conference on Bilād al-Shām during the ‘Abbāsid 
period (132–451/750–1059), eds M. a l -B a k h i t, R. S c h i c k, Amman 1991, s. 1–44.

C o n r a d  L.I., The Arabs and the Colossus, JRAS 6, 1996, s. 165–187.
C o n r a d  L.I., The Conquest of Arwād. A Source-Critical Study in the Historiography 

of the Early Medieval Near East, [in:] The Byzantine and Early Islamic Near East. 
Problems in the Literary Sources Material, eds L.I. C o n r a d, A. C a m e r o n, Princ-
eton 1992, s. 317–401.

C o n r a d  L.I., The Plague in the Early Medieval Near East, Princeton 1981.
C o n r a d  L.I., Theophanes and the Arabic Historical Tradition. Some Indications 

of Intercultural Transmission, [in:] Arab-Byzantine Relations in Early Islamic Times, 
eds M. B o n n e r, L.I. C o n r a d, London–New York 2017, s. 317–360.

C o n r a d  L.I., ‘Umar at Sargh: The Evolution of an Umayyad Tradition on Flight from 
the Plague, [in:] Story-Telling in the Framework of Non-Fictional Arabic Literature, 
ed. S. L e d e r, Wiesbaden 1998, s. 488–528.

C o n r a d  L.I., Zeno, the Epileptic Emperor: Historiography and Polemics as Source 
of Realia, BMGS 24, 2000, s. 61–81.

C o n s t a t e l o s  D., The Moslem Conquest of the Near East as Revealed in the Greek 
Sources of the Seventh and the Eighth Centuries, B 42, 1972, s. 325–357.

C o n t e  R., rec.: Three Christian Martyrdoms from Early Islamic Palestine: Passion of 
Peter of Capitolias, Passion of the Twenty Martyrs of Mar Saba, Passion of Romanos 
the Neo-Martyr. Parallel Georgian-English and Greek-English texts ed. and transl. by 
St. J. Shoemaker (Eastern Christian texts, 6), Provo-UTAH, Brigham Young University 
Pr., 2016, RSIM 7, 2017, s. 1–10.

C o n t e r n o  M., La „descrizione dei tempi” all’alba dell’espansione islamica. Un’inda-
gine sulla storiografia greca, siriaca e araba fra VII e VIII secolo, Boston–Berlin 2014.

C o n t e r n o  M., Palestina, Siria, Costantinopoli: la “Cronografia” di Teofane Confessore 
e la mezzaluna fertile della storiografia nei “secoli bui” di Bisanzio, PhD Thesis, Istituto 
italiano di scienze umane, Firenze 2011.

C o n t e r n o  M., “Storytelling” and “History writing” in Seventh-Century Near East, 
FMSH-WP-2014-80, September 2014, https://halshs.archives-ouvertes.fr/
halshs-01063730/document [dostęp: 10.05.2021 r.].

C o n t i c e l l o  V., Jean Damascene, [in:] Dictionnaire des philosophes antiques III, 
ed. R. G o u l e t, Paris 2000, s. 989–1003.

https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-01063730/document
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-01063730/document


Bibliografia 451

C o o k  D., Women fighting in Jihad?, [in:] Female, Terrorism and Militancy, Agency, 
Utility and Organisation, ed. D. C o o k, New York 2008, s. 375–384.

C o o k  M., Mahomet, tłum. B.R. Z a g ó r s k i, Warszawa 1999.
C o o p e  J.A., The Martyrs of Córdoba. Community and Family Conflict in an Age 

of Mass Conversion, Lincoln 1995.
C o o p e  J.A., Religious and Cultural Conversion to Islam in Ninth-Century Umayyad 

Córdoba, JWH 4, 1993, s. 47–68.
C r e s w e l l  K.A.C., Early Muslim Architecture, vol. I, Oxford 1969.
C r o n e  P., The ‘Abbāsid Abnā’ and Sāsānid Cavalrymen, JRAS 8, 1998, s. 1–19.
C r o n e  P., Islam, Judeo-Christianity and Byzantine Iconoclasm, JSAI 2, 1980, 

s. 59–95.
C r o n e  P., Mawali and the Prophet’s Family. An Early Shī‘ite View, [in:] P. C r o n e, 

From Arabian Tribers to Islamic Empire. Army, State and Society in the Near East 
c. 600–850, London 2008, s. 167–194.

C r o n e  P., Meccan Trade and the Rise of Islam, Princeton 1987.
C r o n e  P., Medieval Islamic Political Thought, Edinburgh 2005.
C r o n e  P., Ninth-Century Muslim Anarchists, PP 167, 2000, s. 3–28.
C r o n e  P., Quraysh and the Roman Army Making Sense of the Meccan Leather Trade, 

BSOAS 70. 1, 2007, s. 63–89.
C r o n e  P., Slaves on Horses. The Evolution of the Islamic Polity, Cambridge 1980.
C r o n e  P., „Shūrā” as an Elective Institution, QSA 19, 2001, s. 3–39.
C r o n e  P., The Kharijites and the caliphal title, [in:] Studies in Islamic and Middle 

Eastern Texts and Traditions: in memory of Norman Calder, eds G. H a w t i n g, 
J.A. M o j a d d e d i, A. S a m e l y, Oxford 2000, s. 85–91.

C r o n e  P., The Nativist Prophets of Early Islamic Iran. Rural Revolt and Local Zoro-
astrianism, Cambridge 2012.

C r o n e  P., The Significance of Wooden Weapons in al-Mukhtar’s Revolt and the ‘Abbasid 
Revolution, [in:] Studies in Honour of Clifford Edmund Bosworth I: Hunter of the 
East, Arabic and Semitic Studies, ed. I.R. N e t t o n, Leiden 2012, s. 174–187.

C r o n e  P., Were the Qays and Yemen of the Umayyad Period Political Parties?, I 71, 
1994, s. 1–57.

C r o n e  P., C o o k  M., Hagarism: The Making of the Islamic World, Cambridge 1977.
C r o n e  P., H i n d s  M., God’s Caliph. Religious Authority in the First Centuries of Islam, 

Cambridge 1986.



452 Bibliografia

C u c a r e l l a  D.S., Schadler, Peter, John of Damascus and Islam: Christian Heresiology 
and the Intellectual Background to Earliest Christian-Muslim Relations [review], 
MIDÉO 34, 2019, s. 390–394.

C u t l e r  A., The Ninth Century Spanish Martyrs Movement and the Origins of Western 
Christian Missions to the Muslims, MWo 55. 4, 1965, s. 321–339.

C v e t k o v i ć  M., The Settlement oft he Mardaites and Their Military-Administrative 
Position in the Themata oft he West: A Chronology, ZRVI 54, 2017, s. 65–85.

C y r e k  O., Teologiczne argumenty przeciwników i zwolenników kultu ikon na podstawie 
niektórych pism Epifaniusza z Salaminy i „Mowy” Jana Damasceńskiego dotyczącej 
kultu obrazów, Rsa 16, 2009, s. 103–114.

D a d o y a n  S.B., The Armenians in the Medieval Islamic World. Paradigms of Interaction 
Seventh to Fourteenth Centuries. Volume One: The Arab Period in Arminiyah Seventh 
to Eleventh Centuries, New Brunswick–London 2011.

D a g r o n  G., Emperor and Priest. The Imperial Office in Byzantium, Cambridge 2003.
D a g r o n  G., Ikonoklazm i ustanowienie ortodoksji (726–847), [in:] Historia chrześcijań-

stwa. Biskupi, mnisi i cesarze 610–1054, eds G. D a g r o n, P. R i c h é, A. Va u c h e z, 
tłum. M. Ż u r o w s k a  et al., Warszawa 1999, s. 86–118.

D a g r o n  G., D é r o c h e  V., Juifs et chrétiens dans l’Orient du VIIe siècle, TM 11, 
1991, s. 17–273.

D a n e c k i  J., Arabowie, Warszawa 2001.
D a n e c k i  J., Kultura i sztuka islamu, Warszawa 2003.
D a n e c k i  J., Podstawowe wiadomości o islamie, t. I, Warszawa 2002.
D a n i e l  E.L., The ‘Ahl al-Taqādum’ and the Problem of the Constituency of the Abbasid 

Revolution in the Merv Oasis, JIS 7. 2, 1996, s. 150–179.
D a n i e l  E.L., The Anonymous „History of the Abbasid Family” and Its Place in Islamic 

Historiography, IJMES 14. 4, 1982, s. 419–434.
D a n i e l  E.L., The Political and Social History of Khurasan under Abbasid Rule 747–820, 

Minneapolis–Chicago 1979.
D a n i e l  N., Islam and the West. The Making of an Image, Edinburgh 1966.
D a n i e l  N., Spanish Christian Sources of Information about Islam (Ninth-Thirteenth 

Centuries), Msq 15, 1994, s. 365–384.
D a n i e l  N., The Arabs and Medieval Europe, London–Beirut 1975.
D a r y a e e  T., The Collapse of the Sasanian Power in Fārs/Persis, NIB 2. 1, 2002, 

s. 3–18.



Bibliografia 453

D a r y a e e  T., Persian Lords and the Umayyads: Cooperation and Coexistence in a Tur-
bulent Time, [in:] Christians and Others in the Umayyad State, eds A. B o r r u t, 
F.M. D o n n e r, Chicago 2016, s. 73–81.

D e b i é  M., Christians in the Service of the Caliph: Through the Looking Glass of Com-
munal Identities, [in:] Christians and Others in the Umayyad State, eds A. B o r r u t, 
F.M. D o n n e r, Chicago 2016, s. 53–71.

D e b i é  M., Theophanes ‘Oriental Source’. What can we learn from Syriac Historio- 
graphy?, [in:] Studies in Theopanes, eds M. J a n k o w i a k, F. M o n t i n a r o, 
Paris 2015 [=TM 19], s. 365–382.

D é c l a i s  J.-L., Ézékiel: La vallée des morts et la peste d’Emmaüs, MIDÉO 30, 2014, 
s. 185–212.

D é c o b e r t  Ch., L’Autorité religieuse aux premiers siècles de l’islam, ASSR 125. 1, 
2004, s. 23–44.

D é c o b e r t  Ch., Le mendiant et le combattant. L’institution de l’islam, Paris 1991.
D e  E p a l z a  M., Félix de Urgel – influencias islámicas encubiertas de judaísmo y los 

mozárabes del siglo VIII, AHA 22, 2001, s. 31–66.
D e  E p a l z a  M., Influences islamiques dans la théologie chrétienne médiévale: l’adop-

tianisme espagnol (VIIIème siècle), ICh 18, 1992, s. 55–72.
D e  E p a l z a  M., Les mozarabes. Etat de la question, RMMus 63/64, 1992, s. 39–50.
D e l e h a y e  H., Passio Sanctorum Sexaginta Martyrum, AB 23, 1904, s. 289–307.
D e l i e r n e u x  N., Arculfe, sanctus episcopus gente Gallus: une existence historique 

discutable, RBPH 75. 4, 1997, s. 911–941.
D e m i c h e l i s  M., Between Mu‘tazilism and Syncretism: A Reappraisal of the Behavior 

of the Caliphate of al-Ma’mūn, JNES 71. 2, 2012, s. 257–274.
D e r e n k  D., Leben und Dichtung des Omaiyadenkalifen al-Walīd ibn Yazīd. Ein quel-

lenkritischer Beitrag, Freiburg 1974.
D é r o c h e  V., Polémique anti-judaïque et émergence de l’Islam (7e–8e siècles), REB 57, 

1999, s. 141–161.
D e S h a z o  A.S., B a t e s  M.L., The Umayyad Governors of al-‘Irāq and the Changing 

Annulet Patterns on their Dirhams, NC 14, 1974, s. 110–118.
D e t l e f  C., M ü l l e r  G., Severos, [in:] Biographisch Bibliographisches Kirchenlexikon, 

http://www.bautz.de/bbkl/s/s2/severos_i_a_m.shtml [tekst przetłumaczony na język 
angielski przez Rogera Pearse’a znajduje się na stronie: http://www.ccel.org/p/pearse/
morefathers/severus_hermopolis_hist_alex_patr_00_ eintro.htm [dostęp: 10.05.2021 r.].

http://www.bautz.de/bbkl/s/s2/severos_i_a_m.shtml
http://www.ccel.org/p/pearse/morefathers/severus_hermopolis_hist_alex_patr_00_ eintro.htm
http://www.ccel.org/p/pearse/morefathers/severus_hermopolis_hist_alex_patr_00_ eintro.htm


454 Bibliografia

D i e t r i c h  A., Al-Dahhak ibn Kays al-Fihri, [in:] EI2, vol. II: C–G, eds B. L e w i s, 
Ch. P e l l a t, J. S c h a c h t, Leiden 1965, s. 89–90.

D i e t r i c h  A., al-Ḥadjdjādj b. Yūsuf, [in:] EI2, vol. III: H–Iram, eds B. L e w i s, 
V.L. M é n a g e, Ch. P e l l a t, J. S c h a c h t, Leiden 1971, s. 39–43.

D i e t z  M., Wandering Monks, Virgins and Pilgrims. Ascetic Travel in the Mediterranean 
World A.D. 300–800, Philadelphia 2005.

D i c k  I., Un continuateur arabe de saint Jean Damascène, Théodore Abuqurra, évêque 
melchite de Harran. La personne et son milieu, p. 1: Les études antérieures sur Abuqurra, 
POC 12, 1962, s. 209–223.

D i c k  I., Un continuateur arabe de saint Jean Damascène, Théodore Abuqurra, évêque 
melchite de Harran. La personne et son milieu, p. 2: Analyse des sources, POC 12, 1962, 
s. 209–223, 319–332.

D i c k  I., Un continuateur arabe de saint Jean Damascène, Théodore Abuqurra, évêque 
melchite de Harran. La personne et son milieu, p. 3: Essai d’une esquisse historique, 
POC 13, 1963, s. 114–129.

D i c k  I., Deux écrits inédits de Théodore Abuqurra, Mu 72, 1959, s. 53–67.
D i c k  I., La discussion d’Abū Qurra avec les ulémas musulmans devant le calife 

al-Ma’mūn, POr 16, 1990/1991, s. 107–113.
D i c k  I., La passion Arabie de S. Antoine Ruwaḥ, néo-martyre de Damas † 25 dec. 799, 

Mu 74, 1961, s. 109–133.
D i m i t r a  N., Rebellion of Saborios the Persian, 667, Εγκυκλοπαίδεια Μείζονος Ελληνι-

σμού, Μ. Ασία, 2008, http://asiaminor.ehw.gr/forms/fLemma.aspx?lemmaId=10025 
[dostęp: 10.05.2021 r.].

D i  S e g n i  L.,Greek Inscriptions in Transition from the Byzantine to the Early Islamic 
Period, [in:] From Hellenism to Islam. Cultural and Linguistic Change in the Roman 
Near East, eds H. C o t t o n, R. H o y l a n d, J. P r i c e, D. Wa s s e r s t e i n, Cam-
bridge 2009, s. 352–373.

D i t t e n  H., Ethnische Verschiebungen zwischen der Balkanhalbinsel und Kleinasien 
vom Ende des 6. bis zur zweiten Hälfte des 9. Jahrhunderts, Berlin 1993.

D i x o n  A.A., The Umayyad Caliphate 65–86/684–705. A Political Study, PhD Thesis, 
University of London 1969.

D o h e r t y  B.G.F., The Montanist Milieu. History and Historiography in the Study 
of Montanism, PhD Thesis, Macquarie University, Sydney 2011.

D o l s  M.W., Plague in Early Islamic History, JAOS 94, 1974, s. 371–382.

http://asiaminor.ehw.gr/forms/fLemma.aspx?lemmaId=10025


Bibliografia 455

D o n n e r  F.M., Centralized Authority and Military Autonomy in the Early Islamic 
Conquests, [in:] The Byzantine and Early Islamic Near East, vol. III: States, Resources 
and Armies, Studies in Late Antiquity and Early Islam 1, ed. Av. C a m e r o n, Princ-
eton 1995, s. 337–360.

D o n n e r  F.M., The Early Islamic Conquests, Princeton 1981.
D o n n e r  F.M., The Formation of the Islamic State, JAOS 106. 2, 1986, s. 283–296.
D o n n e r  F.M., Muhammad and the Believers. At the Origins of Islam, Cambridge 

(MA) 2010.
D o n n e r  F.M., ‘Uthmān and the Rāshidūn Caliphs in Ibn ‘Asākir’s Ta ’rīkh madīnat 

Dimashq: a Study in Strategies of Compilation, [in:] Ibn ‘Asâkir and Early Islamic 
History, ed. J.E. L i n d s a y, Princeton 2001, s. 44–61.

D o n n e r  F.M., La question du messianisme dans l’islam primitif, RMMus 91/94, 
2000, s. 17–28.

D o n n e r  F.M., Was Marwan ibn al-Hakam the First Real Muslim, [in:] Genealogy 
and Knowledge in Muslim Societies. Understanding the Past, eds S.B. S a v a n t, 
H. d e  F e l i p e, Edinburgh 2014, s. 105–114.

D o s p ě l  W i l l i a m s  E., A Taste for Textiles: Designing Umayyad and ‘Abbāsid Inte-
riors, DOP 73, 2019, s. 409–432.

D o w n e s  M., Iran’s Unresolved Revolution, Aldershot 2002.
D r e e s  C.J., Sainthood and suicide, the motives of the martyrs of Córdoba, A.D. 850–859, 

JMRS 20, 1990, s. 59–89.
D r i j v e r s  H.J.W., The Gospel of the Twelve Apostles: A Syriac Apocalypse from the 

Eraly Islamic Period, [in:] The Byzantine and Early Islamic Near East. Problems in 
the Literary Source Material, eds A. C a m e r o n, L. I. C o n r a d, Princeton 1992, 
s. 189–213.

D u d e k  J., Chazarowie. Polityka – kultura – religia VII–XI wiek, Warszawa 2016.
D u g g a n  T.M.P., Some Reasons for the Currency Reform of A.H. 77/696–7 A.D.: The 

Figure on the Obverse, ‘the Caliph, the Prophet, or an Image of an Idol of Solid Ham-
mer-Beaten Metal?, MJH 4. 2, 2014, s. 89–112.

D u q u e  A., Claiming Martyrdom in the Episode of the Martyrs of Córdoba, CCO 8, 
2011, s. 23–48.

D u r a k  K., Traffic across the Cilician Frontier in the Ninth and Tenth Centuries: Move-
ment of People between Byzantium and the Islamic Near East in the Early Middle 
Ages, [in:] Proceedings of the International Symposium Byzantium and the Arab 



456 Bibliografia

World. Encounter of Civilizations, eds A. K r a l i d e s, A. G k o u t z i o u k o s t a s, 
Thessaloniki 2013, s. 141–154.

D u s s a u d  R., Topographie historique de la Syrie antique et médiévale, t. IV, Paris 1927, 
https://books.openedition.org/ifpo/3704#text [dostęp: 10.05.2021 r.].

D z i e k a n  M., Ḫadīğa, żona Proroka Muḥammada w Usd al-ḡāba fī ma‛rifat aṣ-ṣaḥāba 
‛Izz ad-Dīna al-Aṯīra i innych klasycznych źródłach arabskich, [in:] Kobiety Bliskiego 
Wschodu, red. M. D z i e k a n, I. K o ń c z a k, Łódź 2005, s. 11–23.

E i c k e l m a n  D.F., Musaylima: An Approach to the Social Anthropology of Seventh 
Century Arabia, JESHO 10. 1, 1967, s. 17–52.

E i s e n e r  R., Zwischen Faktum und Fiktion. Eine Studie zum Umayyadenkalifen 
Sulaimān b. Abdalmalik und seinem Bild in den Quellen, Wiesbaden 1987.

E l ‘ a d  A., Aspects of the Transition from the Umayyad to the ‘Abbasid Caliphate, JSAI 
19, 1995, s. 89–128.

E l -A w a i s i  A.M., The Significane of Jerusalem in Islam an Islamic Reference, JIJS 1/2, 
1998, s. 47–71.

E l -A w a i s i  A.M., Umar’s Assurance of Aman to the People of Aelia (Bayt al-Maqdis 
– Islamicjerusalem). A Critical Analytical Study of Al-Tabari’s Version, JaT 13. 2, 
2018, s. 65–80.

E l -A w a i s i  A.M., Umar’s Assurance of Aman to the People of Aelia (Islamicjerusalem). 
A Critical Analytical Study of the Greek Orthodox Patriarchate’s Version, WJIHC 2. 
3, 2012, s. 128–136.

E l -A w a i s i  A.M., Umar’s Assurance of Safety to the People of Aelia (Jerusalem). A Crit-
ical Analytical Study of the Historical Sources, JIJS 3. 2, 2000, s. 47–89.

E l -A z h a r i  T., Queens, Eunuchs and Concubines in Islamic History 661–1257, Edin-
burgh 2019.

E l  C h e i k h  N.M., Women, Islam and Abbasid Identity, Cambridge (MA) 2015.
E l -H i b r i  T., Parable and Politics in Early Islamic History. The Rashidun Caliphs, 

New York 2010.
E l -H i b r i  T., The Redemption of Umayyad Memory by the ‘Abbāsids, JNES 61. 4, 

2002, s. 241–265.
E l -H i b r i  T., Reinterpreting Islamic Historiography: Hârûn al-Rashîd and the Nar-

ratives of the ‘Abbâsid Caliphate, Cambridge 1999.
E l -H i b r i  T., ‘Umar b.  al-Khaṭṭāb and the Abbasids, JAOS 136. 4, 2016, 

s. 763–783.

https://books.openedition.org/ifpo/3704#text


Bibliografia 457

E l i s s é e f f  N., Mardj Rāhit, [in:] EI2, vol. VI: Mahk–Mid, eds C.E. B o s w o r t h, 
E. v a n  D o n z e l, Ch. P e l l a t, Leiden 1991, s. 544–546.

E l i u s  M., Islamic View of Women Leadership as Head of the State. A Critical Analysis, 
ArtFJ 4, 2010/2011, s. 195–205.

E l s n e r  J., Iconoclasm as Discourse. From Antiquity to Byzantium, ArtB 94. 3, 2012, 
s. 368–394.

E l t a n t a w i  S., Mysterious Legislation: ‘Umar ibn al-Khaṭṭāb’s Role in the Legalization 
of the Stoning Punishment in the Sunni Islamic Tradition, [in:] Islamic Interpretive 
Tradition and Gender Justice: Processes of Canonization Subversion and Change, 
eds N. R e d a, Y. A m i n, Montreal-Kingston 2020, s. 288–313.

E l  Ta n t a w y  A., Abu Bakr As-Siddiq, Dar Al-Manara, Ǧudda 1986.
E s s  v a n  J., Hasan b. Muhammad b. al-Hanafiyya, [in:] EI2, Supplement. Fascicules 5–6, 

eds C.E. B o s w o r t h, E. v a n  D o n z e l, B. L e w i s, Ch. P e l l a t, Leiden 1982, 
s. 357–358.

E s s  v a n  J., La peste d’Emmaüs. Théologie et histoire du salut aux prémices de l’Islam, 
CRAIBL 144. 1, 2000, s. 325–337.

E s s  v a n  J., Les Qadarites et la Ġailānīya de Yazīd III, SIsl 31, 1970, s. 269–286.
E s s  v a n  J., Theologie und Gesellschaft im 2. und 3. Jahrhundert der Hidschra. Eine 

Geschichte des religiösen Denkens im frühen Islam, Berlin 1991.
F a h d  T., Ṣābi’a, [in:] EI2, vol. VIII, eds C.E. B o s w o r t h, E. v a n  D o n z e l, 

W.P. H e i n r i c h s, G. L e c o m t e, Leiden 1995, s. 675–678.
F a i r c h i l d  R u g g l e s  D., The Mirador in Abbasid and Hispano-Umayyad Garden 

Typology, Muq 7, 1990, s. 73–82.
F a r e s  B., Philosophie et jurisprudence illustrees par les Arabes. La querelle des images 

en islam, [in:] Melanges Louis Massignon, vol. II, Damas 1977, s. 77–109.
F a r i q  K.A., The Story of an Arab Diplomat, SII 3. 2, 1966, s. 53–80.
F a r i q  K.A., The Story of an Arab Diplomat, SII 3. 3, 1966, s. 119–142.
F a r i q  K.A., The Story of an Arab Diplomat, SII 3. 4, 1966, s. 227–241.
F a r i q  K.A., The Story of an Arab Diplomat, SII 4. 1, 1967, s. 50–59.
F a r o o q  M.O., Ibn Khaldūn’s Defense of Mu‘āwiya: The Dynamics of ‘Aṣabīyya, 

Mulk and the Counter-Revolution According to the Muqaddima, JoIMS 4. 1, 2019, 
s. 87–106.

F a r r i n  R., Abundance from the Desert. Classical Arabic Poetry, Syracuse (New 
York) 2011.



458 Bibliografia

F e d e r  F., The Bashmurite Revolts in the Delta and the „Bashmuric Dialect”, [in:] Chris-
tianity and Monasticism in Northern Egypt. Beni Suef, Giza, Cairo and the Nile Delta, 
eds G. G a b r a, H.N. Ta k l a, Cairo 2017, s. 33–36.

F e e n e r  R.M., G e d a c h t  J., Hijra, Ḥajj and Muslim Mobilities: Considering Coer-
cion and Asymmetrical Power Dynamics in Histories of Islamic Cosmopolitanism, 
[in:] Challenging Cosmopolitanism. Coercion, Mobility and Displacement in Islamic 
Asia, eds R.M. F e e n e r, J. G e d a c h t, Edinburgh 2018, s. 1–29.

F e l i g a  P., Obrona kultu obrazów w „Trzech mowach apologetycznych przeciwko tym, 
którzy odrzucają święte obrazy” św. Jana Damasceńskiego, CT 87. 3, 2017, s. 25–66.

F e r b e r  J., Theophanes’ Account of the Reign of Heraclius, [in:] Byzantine Papers: Pro-
ceedings of the First Australian Byzantine Studies Conference, Canberra, 17–19 May 
1978, eds E. J e f f r e y s, M. J e f f r e y s, A. M o f f a t t, Canberra 1981, s. 32–42.

F e r i z h a n d i  P.Gh., La gouvernance dans la pensée du calife Ali ibn Abî Tâlib (600–661 
EC) dans sa Lettre 53 au gouverneur Mâlik al-Ashtar al-Nakha’î (m. 658 EC) et sa 
réception jusqu’à nos jours, MA Thesis, Université de Montréal 2007.

F e r n á n d e z  D.A., Las reliquias de los santos mártires de Córdoba: Revisión y comen-
tarios, BRACC 146, 2004, s. 215–230.

F e r n á n d e z  F é l i x  A., F i e r r o  M., Cristianos y conversos al Islam en al-Andalus 
bajo los Omeyas: Una aproximación al proceso de islamización a través de una fuente 
legal andalusí del s. III/I, [in:] Visigodos y omeyas: un debate entre la Antigüedad tardía 
y la Alta Edad Media, eds L. C a b a l l e r o, P. M a t e o s, Madrid 2000, s. 415–428.

F i e r r o  M., La heterodoxia en al-Andalus durante el período Omeya, Madrid 1987.
F i g u e r o a  M.R., Religión y Estado durante la dinastía abasí. El califato de al-Mansur, 

CEAA 40. 1, 2005, s. 57–87.
F ı ğ l a l ı  E.R., The „Problem” of Abd-Allah Ibn-Saba, IIED 5, 1982, s. 379–390.
F i s h b e i n  M., The Life of Al-Mukhtar B. Abi ‘Ubayd in Some Early Arabic Historians 

(Iraq), PhD Thesis, University of California, Los Angeles 1988.
F i s h e r  G., Between Empires. Arabs, Romans and Sasanians in Late Antiquity, 

Oxford 2011.
F i s c h e r  M.M.J., Iran. From Religious Dispute to Revolution, Harvard 1980.
F l o o d  F.B., The Great Mosque of Damascus. Studies on the Makings of an Umayyad 

Visual Culture, Boston 2001.
F l o o d  F.B., Umayyad Survivals and Mamluk Revivals: Qalawunid Architecture and 

the Great Mosque of Damascus, Muq 14, 1997, s. 57–79.



Bibliografia 459

F l o r i  J., L’islam et la fin des Temps. L’interprétation prophétique des invasions musul-
manes dans la chrétienté médiévale, Paris 2007.

F l u s i n  B., L’esplanade du temple a l’arrive´e des Arabes, d’apre`s deux re´cits byzantins, 
[in:] Bayt al-Maqdis: ‘Abd al-Malik’s Jerusalem, eds J. R a b y, J. J o h n s, Oxford 
1992, s. 17–31.

F o o t e  R.M., Commerce, Industrial Expansion and Orthogonal Planning. Mutually 
Compatible Terms in Settlements of Bilad al-Sham during the Umayyad Period, MAr 
13, 2000, s. 25–38.

F o r r e s t  S., Theophanes’ Byzantine source for the late Seventh and Early Eighth Centu-
ries c. AD 668–716, [in:] Studies in Theophanes, eds M. J a n k o w i a k, F. M o n t i- 
n a r o, Paris 2015 [=TM 19], s. 417–444.

F o s s  C., Arab-Byzantine Coins. An Introduction with a Catalogue of the Dumbarton 
Oaks Collection, Washington 2008.

F o s s  C., A Syrian Coinage of Mu‘awiya?, RN 158, 2002, s. 353–365.
F o w d e n  E.K., Rural Converters Among the Arabs, [in:] Conversion in Late Antiquity: 

Christianity, Islam, and Beyond. Papers from the Andrew W. Mellon Foundation 
Sawyer Seminar, University of Oxford, 2009–2010, eds A. P a p a c o n s t a n t i n o u, 
N. M c L y n n, D.L. S c h w a r t z, Surrey–Burlington 2015, s. 175–196.

F o w d e n  G., Qusayr ‘Amra: Art and the Umayyad Elite in Late Antique Syria, 
Berkeley 2004.

F r a n k e  F.R., Die freiwilligen Märtyrer von Cordova und das Verhältnis der Moz- 
araber zum Islam nach den Schriften Speraindeo, Eulogius und Alvar, GAKS 13, 1958, 
s. 1–176.

F r e n d  W.H.C., The Rise of the Monophysite Movement: Chapters in the History of 
the Church in the Fifth and Sixth Centuries, Cambridge 1972.

F r o l o w  A., IC XC NIKA, Bsl 17, 1956, s. 106–108.
G a b r a  G., The Revolts of the Bashmuric Copts in the Eighth and Ninth Centuries, 

[in:] Die koptische Kirche in den ersten drei islamischen Jahrhunderten, ed. W. B e l t z, 
Halle–Wittenberg 2003, s. 111–119.

G a b r i e l i  F., La rivolta dei Muhallabiti nel ‘Irāq e il nuovo Balādurī, RANL 14, 1938, 
s. 199–236.

G a b r i e l i  F., Al-Walid ibn Yazid: Il califfo e il poeta, RSO 15. 1, 1934, s. 1–64.
G a i s e r  A., What do we learn about the early Kharijites and Ibadiyya from their coins?, 

JAOS 130, 2010, s. 167–187.



460 Bibliografia

G a l o r  K., B l o e d h o r n  H., The Archaeology of Jerusalem. From the Origins to the 
Ottomans, New Haven 2013.

G a r c i a  M o r e n o  L.A., Literatura antimusulmana de tradición bizantina entre los 
mozárabes, Hsa 57, 2005, s. 7–45.

G a r i t t e  G., La Version georgienne de la vie de S. Cyriaque par Cyrille de Scythopolis, 
Mu 75, 1962, s. 399–440.

G a r s o ï a n  N.G., The Problem of Armenian Integration into the Byzantine Empire, 
[in:] Studies on the Internal Diaspora of the Byzantine Empire, eds H. A h r w e i l e r, 
A.E. L a i o u, Washington 1997, s. 53–124.

G a t i e r  P.-L., L’Ariane et le chamelier de Qusayr ‘Amra. Iconographie omeyyade 
et mosaïques byzantines, BEO 66, 2017 s. 59–96.

G a u d e f r o y -D e m o m b y n e s  M., Narodziny islamu, tłum. H. O l ę d z k a, War-
szawa 1988.

G a u d e l  J.-M., La correspondance de ‘Umar et Léon (vers 900), [in:] Collection Studi 
arabo – islamici del PISAI, Roma 1995, s. 3–30.

G a u d e l  J.-M., The Correspondence between Leo and Umar: Umar’s Letter Re-dis- 
covered?, ICh 10, 1984, s. 109–157.

G ä b e  S., Schwaches Weib und starker Schrei. Schriftstellerisches Selbstverständnis und 
Exordialtopik bei lateinischen Autorinnen des frühen Mittelalters, AKg 85, 2003, 
s. 437–469.

G e l o v a n i  N., Arab-Byzantine Relations under the Umayyad Caliphate and South 
Caucasus, IJSSH 3. 1, 2013, s. 26–29.

G e n e q u a n d  D., Barrages d’epoque Omeyyade au Proche-Orient, [in:] Regards 
croisés d’orient et d’occident. Les barrages dans l’antiquité tardive: Actes du colloque, 
7–8 janvier 2011, Paris, Fondation Simone et Cino del Duca. Organisé dans le cadre 
du programme ANR EauMaghreb, eds F. B a r a t t e, Ch.J. R o b i n, E. R o c c a, 
Paris 2013, s. 103–124.

G e n e q u a n d  D., Les établissements des élites omeyyades en Palmyrène et au Proche- 
-Orient, Beyrouth 2012.

G e n e q u a n d  D., Two Possible Caliphal Representations from Qaṣr al-Ḥayr al-Sharqī 
and Their Implication for the History of the Site, [in:] Power, Patronage and Memory 
in Early Islam. Perspectives on Umayyad Elites, eds A. G e o r g e, A. M a r s h a m, 
Oxford 2018, s. 147–174.



Bibliografia 461

G e o r g e  A., Paradise or Empire? On a Paradox of Umayyad Art, [in:] Power, Patron-
age and Memory in Early Islam. Perspectives on Umayyad Elites, eds A. G e o r g e, 
A. M a r s h a m, Oxford 2018, s. 39–68.

G e r o  S., Byzantine Iconoclasm during the Reign of Leo III with Particular Attention 
to the Oriental Sources, Louvain 1973.

G e r o  S., Notes on Byzantine Iconoclasm in the Eighth Century, B 44, 1974, 
s. 23–42.

G h a n e i  A., M o r a d i  F., Review of the Article of Ali Ibn Abi Talib (AS) from Leiden 
Encyclopedia of the Quran, BiQ 15 (29), 2021, s. 175–202.

G h a y e m  B., S e d i q  M., The Reasons for and Stages of Correcting and Arabicizing 
the Islamic Coins with an Emphasis on the Abd al-Malik ibn Marwan’s Era, HICC 
9 (33), 2019, s. 63–88.

G i b b  H.A.R., ‘Abd Allāh ibn al-Zubayr, [in:] EI2, vol I: A–B, eds H.A.R. G i b b, 
J.H. K r a m e r s, E. L é v i-P r o v e n ç a l, J. S c h a c h t, B. L e w i s, Ch. P e l l a t, 
Leiden 1960, s. 54–55.

G i b b  H.A.R., Abū Ūbayda al-Djarrāh, [in:] EI2, vol. I: A–B, eds H.A.R. G i b b, 
J.H. K r a m e r s, E. L é v i-P r o v e n ç a l, J. S c h a c h t, Leiden 1986, s. 158–159.

G i b b  H.A.R., Amīr al-Mu’minīn, [in:]  EI2, vol.  I: A–B, eds  H.A.R.  G i b b, 
J.H. K r a m e r s, E. L é v i-P r o v e n ç a l, J. S c h a c h t, B. L e w i s, Ch. P e l l a t, 
Leiden 1960, s. 445.

G i b b  H.A.R., Arab-Byzantine Relations under the Umayyad Caliphate, DOP 1, 1958, 
s. 219–233.

G i b b  H.A.R., The Fiscal Rescript of ‘Umar II, Ara 2, 1955, s. 1–16.
G i l  M., A History of Palestine 634–1099, transl. E. B r o i d o, Cambridge 1997.
G i n k e l  v a n  J., Maronite Chronicle of 663/4, [in:] Encyclopedia of the Medieval 

Chronicle, eds G. D u n p h y, C. B r a t u, Leiden 2016, https://referenceworks.
brillonline.com/entries/encyclopedia-of-the-medieval-chronicle/*-SIM_01787 
[dostęp: 10.05.2021 r.].

G l e i  R., K h o u r y  A., Johannaes Damaskenos und Theodor Abu Qurra. Schriften 
zum Islam, Würzburg 1995.

G l u b b  J.B., The Great Arab conquests, New Jersey 1964.
G l y n i a s  J., Prayerful Iconoclasts. Psalm Seals and Elite Formation in the First Icono- 

clast Era (726–750), DOP 71, 2017, s. 65–94.

https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopedia-of-the-medieval-chronicle/*-SIM_01787
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopedia-of-the-medieval-chronicle/*-SIM_01787


462 Bibliografia

G o l d m a n  B.G., Arabic-Speaking Jews in Crusader Syria. Conquest, Continuity and 
Adaptation in the Medieval Mediterranean, PhD Thesis, Johns Hopkins University, 
Baltimore 2018.

G o n z a l e s  V., Aporia in Umayyad Art or the Degree Zero of the Visual Forms’ Meaning 
in Early Islam, MCMW 1. 1/2, 2020, s. 6–33.

G o n z á l e z -M u ñ o z  F., En torno a la orientación de la polémica antimusulmana en 
los textos latinos de los mozárabes del siglo IX, [in:] ¿Existe una identidad mozárabe?: 
historia lengua y cultura de los cristianos de al-Andalus (siglos IX–XII), eds C. A i l l e t, 
M. P e n e l a s, Ph. R o i s s e, Madrid 2008, s. 9–32.

G o o d w i n  T., An Introduction to Arab-Byzantine Coinage, [in:] Arab Byzantine coins 
from the Irbid hoard: including a new introduction to the series and a study of the 
Pseudo-Damascus mint, eds T. G o o d w i n, R. G y s e l e n, London 2015, s. 1–60.

G o r z a l c z a n y  A., The Umayyad Aqueduct to Ramla and Other Finds near Kibbutz 
Na’an, Ati 68, 2011, s. 193–200.

G o r z a l c z a n y  A., S a l a m o n  A., Archaeological Evidence of a Powerful Earthquake 
in Ramla, Israel, during the Early Islamic Period, [in:] Proceedings of the 10th Interna-
tional Congress on the Archaeology of the Ancient Near East, vol. I, eds B. H o r e j s, 
Ch. S c h w a l l, V. M ü l l e r, M. L u c i a n i, M. R i t t e r, M. G u i d e t t i, Wies-
baden 2017, s. 601–614.

G o u i l l a r d  J., Un quartier d’émigrés palestiniens à Constantinople au IXe siècle?, 
RESEE 7, 1969, s. 73–76.

G ö r k e  A., M o t z k i  H., S c h o e l e r  G., First-Century Sources for the Life of Muham-
mad? A Debate, I 89. 2, 2012, s. 2–59.

G ó r a k -S o s n o w s k a  K., W imię dobra wspólnego. Maslaha w muzułmańskim pra- 
wie i polityce, HP 19 (26), 2017, s. 9–23.

G ó r s k i  D., Sytuacja chrześcijaństwa na terenach Północnej Afryki od podbojów muzuł-
mańskich do XII wieku, Kraków 2004.

G r a b a r  O., Early Islamic Art 650–1100. Constructing the Study of Islamic Art, 
vol. I, Aldershot–Burlington 2005.

G r a b a r  O., The Formation of Islamic Art, New Haven–London 1987.
G r a b a r  O., From the Icon to Aniconism. Islam and the Image, MI 55. 2, 2003, s. 46–53.
G r a b a r  O., Islam and Iconoclasm, [in:] Iconoclasm. Papers givent at the Ninth Spring 

Symposium of Byzantine Studies, eds A. B r y e r, J. H e r r i n, Birmingham 1977, 
s. 45–52.



Bibliografia 463

G r a b a r  O., Islamic Art and Byzantium, DOP 18, 1964, s. 69–88.
G r a b a r  O., Umayyad Art. Late Antiquie or Early Islamic?, [in:] Residences, Castles, 

Settlements. Transformation Processes from Late Antiquity to Early Islam in Bilad 
al-Sham Proceedings of the International Conference held at Damascus, 5–9 November 
2006, eds K. B a r t l, A.R.  M o a z, Rahden 2009, s. 1–11.

G r a b a r  O., Umayyad “Palace” and the ‘Abbasid “Revolution”, SIsl 18, 1963, s. 5–18.
G r a b a r  O., Umayyad Palaces Reconsidered, ArsOr 23, 1993, s. 93–108.
G r a f m a n  R., R o s e n-A y a l o n  M., The Two Great Syrian Umayyad Mosques: 

Jerusalem and Damascus, Muq 16, 1999, s. 1–15.
G r a t t o n  D.D., The Arabs in the Ecclesiastical Historians of the 4th/5th Centuries. Effects 

on Contemporary Christian-Muslim Relations, TS 64. 1, 2008, s. 177–192.
G r e g o r a t i i  L., The Role of the Decapolis Region in Connecting Inland Syria with 

the Mediterranean Coast, ARAM 23, 2011, s. 509–525.
G r e i s i g e r  L., Messias – Endkaiser – Antichrist: Politische Apokalyptik unter Juden und 

Christen des Nahen Ostens am Vorabend der arabischen Eroberung, Wiesbaden 2014.
G r e g o i r e  H., Le tombeau de Digénis Akritas, B 6, 1931, s. 481–508.
G r i e r s o n  Ph., Byzantine Coinage, Washington 1999.
G r i e r s o n  Ph., The Monetary Reforms of ‘Abd al-Malik: Their Metrological Basis 

and Their Financial Repercussions, JESHO 3. 3, 1060, s. 241–264.
G r i f f i t h  S.H., Ammar al-Basrı’s Kitab al-Burhan: Christian Kalam in the First 

Abbasid Century, Mu 96, 1983, s. 145–181.
G r i f f i t h  S.H., Anthony David of Baghdad, scribe and monk of Mar Sabas: Arabic 

in the monasteries of Palestine, ChH 58, 1989, s. 7–19.
G r i f f i t h  S.H., Chapter Ten of the Scholion: Theodore Bar Koni’s Apology for Chris-

tianity, OCP 47, 1981, s. 158–188.
G r i f f i t h  S.H., Christianity in Edessa and the Syriac-Speaking World. Mani, 

Bar Daysan and Ephraem, the Struggle for Allegiance on the Aramean Frontier, 
JCSSS 2, 2002, s. 5–20.

G r i f f i t h  S.H., Christians, Muslims and Neo-Martyrs: Saints Lives and Holy Land 
History, [in:] Sharing the Sacred: Religious Contacts and Conflicts in the Holy 
Land: First-Fifteenth Centuries CE, eds A. K o f s k y, G. S t r o u m s a, Jerusa- 
lem 1998, s. 163–207.

G r i f f i t h  S.H., Greek into Arabic. Life and Letters in the monasteries of Palestine in the 
9th century; the example of the Summa Theologiae Arabica, B 56, 1986, s. 117–138.



464 Bibliografia

G r i f f i t h  S.H. Habib ibn Hidmah Abu Ra’itah, a Christian mutakallim of the First 
Abbasid Century, Och 64, 1980, s. 161–201.

G r i f f i t h  S.H., Jews and Muslims in Christian Syriac and Arabic Texts of the Ninth 
Century, JH 3. 1, 1988, s. 65–94.

G r i f f i t h  S.H., Muhammad and the Monk Bahîrâ: Reflections on a Syriac and Arabic 
Text from Early Abbasid Times, Och 79, 1995, s. 146–174.

G r i f f i t h  S.H., Muslims and Church Councils. The Apology of Theodore Abū Qurrah, 
SP 25, 1993, s. 270–299.

G r i f f i t h  S.H., Reflections on the Biography of Theodore Abu Qurrah, POr 18, 1993, 
s. 143–170.

G r i f f i t h  S.H., Some Unpublished Arabic Sayings Attributed to Theodore Abu Qurrah, 
Mu 92, 1979, s. 29–35.

G r i f f i t h  S.H., Stephen of Ramlah and the Christian kerygma in Arabic in 9th century 
Palestine, JEH 36, 1985, s. 23–45.

G r i f f i t h  S.H., The Arabic account of ‘Abd al-Masīḥ an-Nağrānī al-Ghassānī’, Mu 
98, 1986, s. 331–374.

G r i f f i t h  S.H., The Church in the Shadow of the Mosque. Christians and Muslims 
in the World of Islam, Princeton 2008.

G r i f f i t h  S.H., The Gospel in Arabic. An Inquiry into Its Appearance in the First 
‘Abbasid Century, Och 69, 1985, s. 126–197.

G r i f f i t h  S.H., The Manṣūr Family and Saint John of Damascus. Christians and 
Muslims in Umayyad Times, [in:] Christians and the Others in the Umayyad State, 
eds A. B o r r u t, F.M. D o n n e r, Chicago 2016, s. 29–52.

G r i f f i t h  S.H., The monks of Palestine and the growth of Christian literature in Arabic, 
MWo 78, 1988, s. 1–28.

G r i f f i t h  S.H., The Prophet Muhammad, his Scripture and his Message, accord-
ing to the Christian apologies in Arabic and Syriac from th first Abbasid century, 
[in:] S.H. G r i f f i t h, Arabic Christianity in the Monsteries of Ninth-Century Pal-
estine, Aldershot 2003, s. 99–146.

G r i f f i t h  S.H., The view of Islam from the monasteries of Palestine in the early Abbasid 
period: Theodore Abū Qurrah and the Summa Theologiae Arabica, ICMR 7, 1996, 
s. 9–28.

G r i f f i t h  S.H., Theodore Abu Qurrah’s Arabic Tract on the Christian Practice of Ven-
erating Images, JAOS 105, 1985, s. 53–73.



Bibliografia 465

G r i f f i t h  S.H., Theodore Abu Qurrah. The Intelectual Profile of an Arab Christian 
Writer of the First Abbasid Century, Tel Aviv 1992.

G r o d z k i  M., Panteon sceptyków. Przegląd współczesnych teorii naukowych poświęconych 
genezie islamu, Warszawa 2017.

G r o d z k i  M., Yehuda D. Nevo – A Comprehensive Skeptical Theory on the Genesis 
of Islam, RO 71. 1, 2018, s. 55–95.

G r o s s A., Spirituality and Law. Courting Martyrdom in Christianity and Judaism, 
Lanham–Boulder–New York-Toronto-Oxford 2005.

G r u m e l  V., L’Annexion de l’Illyricum Oriental, de la Sicile et de la Calabre au Patriarcat 
de Constantinople, RSRe 40, 1952, s. 191–200.

G r u n e b a u m  v o n  G.E., Byzantine Iconoclasm and the Influence of the Islamic En- 
vironment, HR 2. 1, 1962, s. 1–10.

G r u n e b a u m  v o n  G.E., Parallelism, Convergence and Influence in the Relations 
of Arab and Byzantine Philosophy, Literature and Piety, DOP 18, 1964, s. 91–111.

G u i a n c e  A., Eulogio de Córdoba y las reliquias de los mártires, RHA 11, 2017, 
s. 279–297.

G u i d e t t i  M., The Contiguity between Churches and Mosques in Early Islamic Bilād 
al-Shām, BSOAS 76. 2, 2013, s. 229–258.

G u i d i  M., Origine dei Yezidi e storia religiosa dell’Islam e del dualismo, RSO 13, 1932, 
s. 266–300.

G u i l l a u m e  A., The Traditions of Islam – An Introduction to the Study of Hadith 
Literature, Beirut 1966.

G u s s o n e  M., Resafa – Ruṣāfat Hishām, Syria: New Insights Regarding the Caliphal 
Residence of Hishām b. ‘Abd al-Malik and Ghassanid Sedentarization, [in:] Proceed-
ings of the 10th International Congress on the Archaeology of the Ancient Near East, 
vol. I, eds B. H o r e j s, Ch. S c h w a l l, V. M ü l l e r, M. L u c i a n i, M. R i t t e r, 
M. G u i d e t t i, Wiesbaden 2017, s. 615–628.

G u t a s  D., Greek thought, Arabic culture, London–New York 1998.
G u t i e r r e z  E.L., Los mártires de Córdoba y la política anticristiana contemporánea 

en Oriente, AQ 15. 2, 1994, s. 453–464.
G ü t e r b o c k  C., Der Islam im Lichte der Byzantinischen Polemik, Berlin 1912.
H a c k e n b u r g  C., An Arabic-to-English Translation of the Religious Debate between 

the Nestorian Patriarch Timothy I and the ‘Abbasid Caliph al-Mahdi, MA Thesis, 
The Ohio State University 2009.



466 Bibliografia

H a g e m a n n  H.-L., History and Memory. Khārijism in Early Islamic Historiography, 
PhD Thesis, The University of Edinburgh 2014.

H a g l e r  A.M., The Echoes of Fitna. Developing Historiographical Interpretations of 
the Battle of Siffin, PhD Thesis, Unversity of Pennsylvania 2011.

H a g l e r  A.M., Repurposed Narratives: The Battle of Ṣiffīn and the Historical Memory 
of the Umayyad Dynasty, IMEMS 3. 1, 2013, s. 1–27.

H a g l e r  A.M., Sapping the Narrative. Ibn Kathir’s Account of the Shūrā of ‘Uthman 
in Kitab Al-Bidaya Wa-l-Nihaya, IJMES 47. 2, 2015, s. 303–321.

H a i d e r  N.I., al-Mukhtār b. Abī ‘Ubayd, [in:] EI3, eds K. F l e e t, G. K r ä m e r, 
D. M a t r i n g e, J. N a w a s, E. R o w s o n; https://referenceworks.brillonline.com/
entries/encyclopaedia-of-islam-3/al-mukhtar-b-abi-ubayd-COM_40538 [dostęp: 
10.05.2021 r.].

H a i d e r  N., The Rebel and the Imām in Early Islam. Explorations in Muslim Histo-
riography, Cambridge 2019.

H a i n e s  C.R., Christianity and Islam in Spain A.D. 756–1031, London 1889.
H a k i e m  A.D.M., A Critical and Comparative Study of Early Arabian Coins on the 

Basis of Arabic Textual Evidence and Actual Finds, PhD Thesis, The University 
of Leeds 1977.

H a k i m  A., Muḥammad’s Authority and Leadership Reestablished: The Prophet and  
‘Umar b. al-Khaṭṭāb, RHR 226. 2, 2009, s. 181–200.

H a k i m  A., ‘Umar b. al-Ḫaṭṭāb: L’autorité religieuse et morale, Ara 55. 1, 2008, 
s. 1–34.

H a k i m  A., ‘Umar b. al-Ḫaṭṭāb, calife par la grâce de Dieu, Ara 54. 3, 2007, s. 317–361.
H a l d o n  J.F., „Citizens of Ancient Lineage…” The Role and Significance of Syrians 

in the Byzantine Elite in the Seventh and Eight Centuries, [in:] Syriac Polemics. 
Studies in Honour of Gerrit Jan Reinink, eds W.J. v a n  B e k k u m, J.W. D r i j v e r s, 
A.C. K l u g k i s t, Leuven–Paris–Dudley 2007, s. 91–102.

H a l d o n  J.F., Some Remarks on the Background to the Iconoclast Controversy, Bsl 38, 
1977, s. 161–184.

H a l d o n  J.F., K e n n e d y  H., The Arab-Byzantine Frontier in the Eighth and Ninth 
Centuries: Military Organization and Society in the Borderlands, ZRVI 19, 1980, 
s. 79–116.

H a l p e r i n  D.J., N e w b y  G.D., Two Castrated Bulls: A Study in the Haggadah of 
Ka‘B Al-Aḥbār, JAOS 102. 4, 1982, s. 631–638.

https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-3/al-mukhtar-b-abi-ubayd-COM_40538
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-3/al-mukhtar-b-abi-ubayd-COM_40538


Bibliografia 467

H a m i d  Sh., An Islamic Alternative? Equality, Redistributive Justice, and the Welfare 
State in the Caliphate of ‘Umar (rta), Ren 13. 8, 2003, http://www.monthly-renais-
sance.com/issue/content.aspx?id=355 [dostęp: 10.05.2021 r.].

H a m i l t o n  R.W., Carved Plaster in Umayyad Architecture, Iq 15. 1, 1953, s. 43–55.
H a m i l t o n  R.W., Khirbat al-Mafjar. An Arabian Mansion in the Jordan Valley, 

Oxford 1959.
H a m i l t o n  R.W., Walid and His Friends: An Umayyad Tragedy, Oxford 1988.
H a n ç a b a y  H.I., Was Abū Dharr al-Ghifārī “Exiled” to al-Rabadha? A Review on the 

Relations between Caliph ‘Uthmān and Abū Dharr al-Ghifārī, Ilah 5. 1, 2014, s. 37–58.
H a r m a k a p u t r a  H.A., Muslim-Christian Debates in the Early ‘Abbasid Period. The 

Cases of Timothy I and Theodore Abu Qurra, MIQOT 38, 2014, s. 435–445.
H a r r i s  J., Purely persecutions? An examination of Muslims and the Christian Dhimmi 

in the Near East, MPhil. Thesis, Cardiff University 2012.
H a r r i s o n  A., Andalusi Christianity. The Survival of Indigenous Christian Commu-

nities, vol. I, PhD Thesis, University of Exeter 2009.
H a r r i s o n  A., Behind the Curve. Bulliet and Conversion to Islam in al-Andalus Revis-

ited, Msq 24. 1, 2012, s. 35–51.
H a r r i s o n  T.P., The Early Umayyad Settlement at Tabariyah: A Case of Yet Another 

Miṣr?, JNES 51. 1, 1992, s. 51–59.
H a s a n  Y.F., The Umayyad Generalogy of the Funj, SNoRe 46, 1965, s. 27–32.
H a s s a n  H.M., Ο εκχριστιανισμός των Αράβων και ο εξισλαμισμός των Βυζαντινών: 

η εικόνα του «άλλου» στις αραβοβυζαντινές πηγές του 7ου και 10ου αιώνα, [in:] Byz-
antium and the Arab World: Encounter of Civilizations, eds  A.  K r a l i d e s, 
A. G k o u t z i o u k o s t a s, Thessaloniki 2013, s. 167–194.

H a u b  R., Hugeburc (8. Jahrhundert). Benediktinerin in Heidenheim, [in:] Zwölf Frau-
engestalten aus dem Bistum Eichstätt vom 8. bis zum 20. Jahrhundert, eds B. B a g o r- 
s k i, L. B r a n d l, Regiomontii 2008, s. 33–39.

H a u g  R., The Gifts of Mihragān: Muslim Governers and Gift Giving during Non-Muslim 
Holidays, [in:] What Difference Does Time Make? Papers from the Ancient and Islamic 
Middle East and China in Honor of the 100th Anniversary of the Midwest Branch of the 
American Oriental Society, eds J. S c u r l o c k, R.H. B e a l, Oxford 2019, s. 31–43.

H a u z i ń s k i  J., Burzliwe dzieje kalifatu bagdadzkiego, Warszawa–Kraków 1993.
H a v e l  B., Jeruzalem u ranoislamskoj tradiciji/Jeruslame in Early Islamic Tradition, 

MHM 5, 2018, s. 113–179.

http://www.monthly-renaissance.com/issue/content.aspx?id=355
http://www.monthly-renaissance.com/issue/content.aspx?id=355


468 Bibliografia

H a w t i n g  G.R., al-Mukhtār b. Abī ‘Ubayd, [in:] EI2, vol. VII: Mif–Naz, eds C.E. B o s- 
w o r t h, E.  v a n  D o n z e l, W.P.  H e i n r i c h s, Ch.  P e l l a t, Leiden 1993, 
s. 521–524.

H a w t i n g  G.R., The First Dynasty of Islam. The Umayyad Caliphate AD 661–750, 
London–New York 2000.

H a w t i n g  G.R., The Significance of the Slogan La Hukm Illa Lillah and the References 
to the Ḥudūd in the Traditions about the Fitna and the Murder of ‘Uthmān, BSOAS 
41, 1978, s. 453–463.

H a w t i n g  G.R., The Umayyads and the Ḥijāz, [in:] Proceedings of the Fifth Seminar 
for Arabian Studies: A Symposium Held at the Oriental Institute, Oxford, 22nd and 
23rd September, 1971, vol. II, Oxford 1972, s. 39–46.

H a w t i n g  G.R., ‘Umar II and the Treatment of the Mawālī Aḥmad b.  Yaḥyā 
b. Jābir al-Balādhurī (d. 279/892), Muḥammad b. Jarīr al-Ṭabarī (d. 310/923), and 
Abū Muḥammad ‘Abd Allāh b. ‘Abd al-Ḥakam (d. 214/829), [in:] Conversion to 
Islam in the Premodern Age: A Sourcebook, eds N. H u r v i t z, Ch.C. S a h n e r, 
U. S i m o n s o h n, L. Ya r b r o u g h, Berkeley 2020, s. 94–100.

H ä m e e n-A n t t i l a  J., Khālid Ibn Ṣafwān: An Orator at the Umayyad and Abbasid 
Courts, [in:] In the Presence of Power: Court and Performance in the Pre-Modern 
Middle East, eds M.A. P o m e r a n t z, E. B i r g e  V i t z, New York 2017, s. 100–118.

H ä m e e n-A n t t i l a  J., Portrait of an Eighth-Century Gentleman Khālid ibn Safwān 
in History and Literature, Leiden–Boston 2020.

H e i d e m a n n  S., Settlement Patterns, Economic Development and Archaeological Coin 
Finds in Bilad al-Sham: the Case of the Diyar Mudar – The Process of Transformation 
from the 6th to the 10th Century A.D., [in:] Residences, Castles, Settlements. Transfor-
mation Processes from Late Antiquity to Early Islam in Bilad aI-Sham Proceedings 
of the International Conference held at Damascus, 5–9 November 2006, eds K. B a r t l, 
A.R. M o a z, Rahden 2009, s. 493–516.

H e i l o  O., Seeing Eye to Eye: Islamic Universalism in the Roman and Byzantine Worlds, 
7th to 10th Centuries, PhD Thesis, Die Universität Wien 2010.

H e l l  J., Al-Farazdaḳ’s Lieder auf die Muhallabiten, ZDMG 59. 3, 1905, s. 589–622.
H e l l  J., Al-Farazdaḳ’s Lieder auf die Muhallabiten, ZDMG 60. 1, 1906, s. 1–48.
H e m i m y  W.A.R.A., A rare Umayyad Fals minted at Harran bearing the image of Caliph 

Abdel-Malik Ibn Marwan, [in:] Proceedings of The 2nd International Conference on 
Research in Humanities and Social Sciences, Rome 2019, https://www.dpublication.
com/abstract-of-2nd-icrhs/s-a470/ [dostęp: 10.05.2021 r.].

https://www.dpublication.com/abstract-of-2nd-icrhs/s-a470/
https://www.dpublication.com/abstract-of-2nd-icrhs/s-a470/


Bibliografia 469

H e n r i e t  P., Sainteté martyriale et communauté de salut: une lecture du dossier des 
martyrs de Cordoue (milieu IXe siècle), [in:] Guerriers et moines. Conversion et sainteté 
aristocratiques dans l’Occident médiéval, ed. M. L a u w e r s, Nicea 2002, s. 93–139.

The Heritage of Armenian Literature. From the Sixth to the Eighteenth Century, 
eds A.J. H a c i k y a n, G. B a s m a j i a n, E.S. F r a n c h u k, N. O u z o u n i a n, 
Detroit 2002.

H e r r i n  J., Byzantium. The Surprising Life of a Medieval Empire, Princeton 2007.
H e r r i n  J., Margins and Metropolis. Authority across the Byzantine Empire, Prince-

ton 2013.
H e r r i n  J., Ravenna. Capital of Empire. Crucible of Europe, Princeton 2020.
H i l k e n s  A., Syriac Ilioupersides. The Fall of Troy in Syriac historiography, Mu 126, 

2013, s. 285–317.
H i l l e n b r a n d  R., Islamic Architecture. Form, Function and Meaning, New York 1994.
H i n d s  M., An Early Islamic Family from Oman: al-‘Awtabī’s Account of the Muhal-

labid, Manchester 1991.
H i n d s  M., Kūfan Political Alignments and Their Background in the Mid-Seventh 

Century A.D., IJMES 2. 4, 1971, s. 346–367.
H i n d s  M., Mu‘āwiya I b. Abī Sufyān, [in:] EI2, vol. VII: Mif–Naz, eds C.E. B o s w o r t h, 

E. v a n  D o n z e l, W.P. H e i n r i c h s, Ch. P e l l a t, Leiden 1993, s. 263–264.
H i n d s  M., The Murder of the Caliph ‘Uthmān, [in:] Studies in Early Islamic His-

tory. With and Introduction by G. R. Hawting, eds M. H i n d s, J. B a c h a r a c h, 
L.I. C o n r a d, P. C r o n e, Berlin 2021, s. 29–55.

H i n d s  M., The Murder of the Caliph Uthmān, IJMES 3. 4, 1972, s. 450–469.
H i n d s  M., The Siffin Arbitration Agreeement, JSS 17, 1972, s. 93–129.
H i t t i  P.K., Dzieje Arabów, tłum. W. D e m b s k i, M. S k u r a t o w i c z, E. S z y- 

m a ń s k i, Warszawa 1969.
H j ä l m  M.L., The Four Kingdom Schema and the Seventy Weeks in the Arabic Recep-

tion of Daniel, [in:] Four Kingdom Motifs before and beyond the Book of Daniel, 
eds A.B. P e r r i n, L.T. S t u c k e n b r u c k, Sh. B e n n e t t, M. H a m a, Leiden–
Boston 2021, s. 251–274.

H m o o d  K.F., Traditional Markets in Islamic Architecture. Successful Past Experiences, 
WIT 171, 2017, s. 263–273.

H o d g k i n  Th., The Chronology of Theophanes in the Eighth Century. The Date of the 
Death of Leo the Isaurian and the Length of the Reign of Artavasdus, EHR 13, 1898, 
s. 283–289.



470 Bibliografia

H o e x t e r  M., The Role of the Qays and Yaman Factions in Local Political Divisions. 
Jabal Nablus Compared with the Judean Hills in the First Half of the Nineteenth 
Century, AASt 2. 1, 1972, s. 249–311.

H o f f m a n  E.R., Beween East and West. The Wall Paintings of Samarra and the Con-
struction of Abbasid Princely Culture, Muq 25, 2008, s. 107–132.

H o l l a n d  T., In the Shadow of the Sword. The Battle for Global Empire and the End 
of the Ancient World, Boston 2012.

H o n i g m a n n  E., Pierre l’Iberian et les ecrits du Pseudo-Denys l’Aréopagite, Brux-
elles 1952.

H o r n  C.B., Asceticism And Christological Controversy in Fifth-century Palestine: The 
Career of Peter The Iberian, Oxford 2006.

H o r n  C.B., Apocalyptic Ecclesiology in Response to Early Islam, [in:] Heirs of the Apos-
tles. Studies on Arabic Christianity in Honor of Sidney H. Griffith, eds D. B e r t a n a, 
S.T. K e a t i n g, M.N. S w a n s o n, A. Tr e i g e r, Leiden–Boston 2019, s. 115–156.

H o v d e n  E., Competing Visions of Welfare in the Zaydi Community of Medieval South 
Arabia, [in:] Meanings of Community across Medieval Eurasia. Comparative Approaches, 
eds E. H o v d e n, Ch. L u t t e r, W. P o h l, Leiden–Boston 2016, s. 338–361.

H o w a r d-J o h n s t o n  J., The Mardaites, [in:] Arab-Byzantine Coins and History, 
ed. T. G o o d w i n, Washington 2012, s. 27–38.

H o w a r d-J o h n s t o n  J., Witnesses to a World Crisis: Historians and Histories of 
the Middle East in the Seventh Century, Oxford 2010.

H o y l a n d  R., Agapius, Theophilus and Muslim sources, [in:] Studies in Theophanes, 
eds M. J a n k o w i a k, F. M o n t i n a r o, Paris 2015 [= TM 19] s. 355–364.

H o y l a n d  R., Arabic, Syriac and Greek Historiography in the First Abbasid Century. 
An Inquiry into Inter-Cultural Traffic, ARAM 3. 1/2, 1991, s. 211–233.

H o y l a n d  R., The Earliest Christian Writings on Muhammad. An Appraisal, [in:] Mu- 
hammad. The Issue of the Sources, ed. H. M o t z k i, Leiden–Boston–Köln 2000, 
s. 276–297.

H o y l a n d  R., Jacob and Early Islamic Edessa, [in:] Jacob of Edessa and the Syriac 
Culture of His Day, ed. B.T.H. R o m e n y, Leiden 2008, s. 11–24.

H o y l a n d  R., Seeing Islam as other saw it. A survey and evaluation of Christian, Jewish 
and Zoroastrian Writings on Early Islam, Princeton–New Jersey 1997.

H o y l a n d  R., Wa i d l e r  S., Adomnán’s De Locis Sanctis and the Seventh-Century 
Near East, EHR 129 (539), 2014, s. 787–807.



Bibliografia 471

H u d a  F.N., Menajemen pemerintahan Khalifah Abu Bakar As Shiddiq dalam pengem-
bangan dakwah Islam, Skripsi Sarjana Sosial, Institut Agama Islam Negeri, Pur-
wokerto 2018.

H u m p h r e y s  S., Islamic History. A Framework for Inquiry – Revised Edition, Princ-
eton 1991.

H u m p h r e y s  S., Mu‘awiya Ibn Abi Sufyan. From Arabia to Empire, London 2006.
H u n g e r  H., Die Hochsprachliche profane Literatur der Byzantiner, vol. I, Mün- 

chen 1978.
H u r s t  T.R., Letter 40 of the Nestorian Patriarch Timothy I (727–823). A Edition and 

Translation, MA Thesis, The Catholic University of America, Washington 1981.
H u s a y n  N.A., The Memory of ‘Ali b. Abi Talib in Early Sunni Thought, PhD Thesis, 

Princeton University 2016.
H u s s a i n  J., Biography of Imam Ali Ibn Abi Talib, transl. S.T. B i l g r a m i, Qom 2007.
H u s s e i n i  S.L., Early Christian Explanations of the Trinity in Arabic in the Context 

of Muslim Theology, Birmingham 2011.
H u x l e y  G., The Sixty Martyrs of Jerusalem, GRBS 18, 1977, s. 369–374.
I a d a n z a  M., Il vescovo Willibald e la monaca Hugeburc. La scrittura a quattro mani 

di un’esperienza odeporica dell’VIII secolo, [in:] Vie e mete dei pellegrini nel Medioevo 
Euromediterraneo. Atto del Convegno, ed. B. B o r g h i, Bologna 2007, s. 121–140.

I b r a h i m  M., Religious Inquisition as Social Policy. The Persecution of the Zanadiqa 
in the Early Abbasid Caliphate, ASQ 16. 2, 1994, s. 53–72.

I h n a t  K., The Martyrs of Córdoba. Debates around a Curious Case of Medieval Mar-
tyrdom, HCom 18, 2020, s. 1–15.

I k h s a n  M., Politik Islam: telaah historic monarchisme Mu‘awiwah dan konflikt yang 
mengitarinya, JaA 6. 2, 2013, s. 96–109.

I l h a n  M.M., ‘Abd Allah Ibn Al-Zubayr and His Career as Caliph, JRISS 9. 1, 2018, 
s. 119–153.

I l s k i  K., Jazdagird I „opiekunem” Teodozjusza II, [in:] Byzantina Europaea. Księga 
jubileuszowa ofiarowana Profesorowi Waldemarowi Ceranowi, red. M. K o k o s z k o, 
M.J. L e s z k a, Łódź 2007, s. 175–185.

I m b e r t  F., Le prince al-Walīd et son bain: itinéraires épigraphiques à Quṣayr ‘Amra, 
BEO 64, 2015, s. 321–363.

I n l o e s  A., Mukhtar al-Thaqafi: Character versus Controversy, JSIS 2. 2, 2009, 
s. 181–193.



472 Bibliografia

I s h k e v a r i  H.Y., N e j a d  S., Abū Lu’lu’, [in:] EI Online, eds W. M a d e l u n g, 
F. D a f t a r y, Leiden 2008, https://referenceworks.brillonline.com/entries/ency-
clopaedia-islamica/*-SIM_0169 [dostęp: 10.05.2021 r.].

I s i c h e i  E.A., A History of Christianity in Africa: From Antiquity to the Prestent, 
Grand Rapids–Lawrenceville 1995.

I s m a i l  R., Saudi Clerics and Shi’a Islam, Oxford 2016.
I-We n  S u, The Early Shi‘i Kufan Traditionists’ Perspective on the Rightly Guided Caliphs, 

JAOS 141. 1, 2021, s. 27–47.
J a b b a r  a l-S h a m i r i H.I.A., Umar’s Caliphate: An Optimal Model of Good 

Government Throughout Islamic History, IJFUS 1. 1, 2017, s. 56–76.
J a c o b  A., Edessa and the Syriac Language, Harp 18, 2005, s. 331–336.
J a c o b i  R., Al-Walīd Ibn Yazīd, the Last Ghazal Poet of the Umayyad Period, [in:] Ghazal 

as World Literature I. Transformations of a Literary Genre, eds Th. B a u e r, 
A. N e u w i r t h, Beirut 2005, s. 131–155.

J a c o b i  R., Theme and variations in Umayyad ghazal poetry, JAL 23, 1993, 
s. 109–119.

J a c o b s  J., S e l i g s o h n  M., Wahb ibn Munabbih (Abu ‘Abd Allah al-Ṣana’ani al-Dhi-
mari), https://www.jewishencyclopedia.com/articles/14748-wahb-ibn-munabbih-
abu-abd-allah-al-sana-ani-al-dhimari [dostęp: 10.05.2021 r.].

J a k u b o w s k i  F.A., Życie codzienne w Kordobie w drugiej połowie X w. i XI w. w świetle 
arabskich źródeł narracyjnych, Poznań 2014 (rozprawa doktorska).

J a n k o w i a k  M., Travelling across borders: a church historian’s perspective on contacts 
between Byzantium and Syria in the second half of the seventh century, [in:] Arab-Byz-
antine coins and history: papers presented at the seventh century Syrian numismatic 
round table held at Corpus Christi College Oxford on 10th and 11th September 2011, 
ed. T. G o o d w i n, London, 2012, s. 13–25.

J a n o s  D., Al-Ma’mūn’s Patronage of Astrology: Some Biographical and Institutional 
Considerations, [in:] The Place to Go: Contexts of Learning in Baghdad, 750–1000 
C.E., eds J. S c h e i n e r, D. J a n o s, Princeton 2014, s. 389–454.

J a n o s i k  D.J., John of Damascus. First Apologist to the Muslims. The Trinity and Chris-
tian Apologetics in the Early Islamic Period, Eugene 2016.

J a n s e n  J.J.G., Podwójna natura fundamentalizmu islamskiego, tłum. A. Ł o j e k- 
-M a g d z i a r z, Warszawa 2005.

J a r r y  J., Hérésies et factions dans l’Empire byzantin du IVe au VIIe siècle, Le Caire 1968.

https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-islamica/*-SIM_0169
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-islamica/*-SIM_0169
https://www.jewishencyclopedia.com/articles/14748-wahb-ibn-munabbih-abu-abd-allah-al-sana-ani-al-dhimari
https://www.jewishencyclopedia.com/articles/14748-wahb-ibn-munabbih-abu-abd-allah-al-sana-ani-al-dhimari


Bibliografia 473

J e f f e r y  A., Ghevond’s Text of the Correspondence between ‘Umar II and Leo III, HTR 
37. 4, 1944, s. 269–332.

J e f f r e y s  E., The Image of the Arabs in Byzantine Literature, [in:] The 17th International 
Byzantine Congress at Dumbarton Oaks, Major Papers, New York 1986, s. 305–323.

J e f f r e y s  E., Notes towards a Discussion of the Depiction of the Umayyads in Byzantine 
Literature, [in:] Elites Old and New in the Byzantine and Early Islamic Near East, 
eds J. H a l d o n, L.I. C o n r a d, Princeton 2004, s. 133–147.

J e n k i n s  C., Christian Pilgrimages A.D. 500–800, [in:] Travel and Travellers of the 
Middle Ages, ed. A. N e w t o n, London–New York 1996, s. 60–66.

J e n n i n g s  M., Cities and Palaces: Khirbet el-Mafjar and the Evolution of Settlements on 
the Jericho Plain, [in:] Digging Up Jericho: Past, Present and Future, eds R. T h y r z a 
S p a r k s, B. F i n l a y s o n, B. Wa g e m a k e r s, J.M. B r i f f a, Oxford 2020, 
s. 255–268.

J o h n s  J., Archaeology and the History of Early Islam: The First Seventy Years, JESHO 
46. 4, 2003, s. 411–436.

J o n g  d e  A., The Beginning and the End of the Šahrestānīhā ī Ērāšahr, BSOAS 71. 1, 
2008, s. 53–58.

J o n e s L., Between Islam and Byzantium. Aght’amar and the Visual Construction 
of Medieval Armenian Rulership, London 2016.

J u d d  S., The Jurisdictional Limits of „Qāḍī” Courts during the Umayyad Period, BEO 
63, 2014, s. 43–56.

J u d d  S., Reinterpreting al-Walīd b. Yazīd, JAOS 128. 3, s. 439–458.
J u d d  S., Religious Scholars and the Umayyads. Piety-minded supporters of the Marwānid 

Caliphate, London–New York 2014.
J u r a s z  I., La theologie de I’image entre les musulmans et les chretiens syriaques – melkites, 

monophysites et nestoriens, SVD 1, 2016, s. 260–298.
J u r e w i c z  O., Historia literatury bizantyńskiej, Wrocław 1984.
J u y n b o l l  G.H.A., On the Origins of Arabic Prose: Reflections on Authenticity, 

[in:] Studies on the First Century of Islamic Society, ed. G.H.A. J u y n b o l l, Edwards-
ville (Illinois) 1982, s. 161–175.

J u y n b o l l  G.H.A., The Qur’an Reciter of the Battlefield and Concomitant Issues, 
ZDMG 125, 1975, s. 11–27.

J u y n b o l l  G.H.A., The Qurrā’ in Early Islamic History, JESHO 16, 1973, s. 113–129.
K a a b i  M., Les origines tāhirides dans la da‘wa ‘abbāside, Ara 19. 2, 1972, s. 145–164.



474 Bibliografia

K a e g i  W.E., Byzantium and the Early Islamic Conquests, Cambridge 1992.
K a e g i  W.E., Byzantine Military Unrest 471–843. An Interpretation, Amster- 

dam 1981.
K a e g i  W.E., Heraclius. Emperor of Byzantium, Cambridge 2003.
K a e g i  W.E., Initial Byzantine Reactions to the Arab Conquest, ChH 38. 2, 1969, 

s. 139–149.
K a h a n e  H., K a h a n e  R., Die Margariten, ZRP 76, 1960, s. 185–204.
K a h l e  P., Die arabischen Bibelubersetzungen, Leipzig 1904.
K a i s e r  W.C. Jr., The Promised Land. A Biblical-Historical View, Bsa 138, 1981, 

s. 302–312.
K a l d e l l i s  A., The Military Use of the Icon of the Theotokos and Its Moral Logic in the 

Historians of the Ninth-Twelfth Centuries, EBiz 1, 2013, s. 56–75.
K a m a r u z a m a n  A.F., N o h  N.Ch., S i d i k  R., J a m s a r i  E.A., The Purification 

of Historical Facts in the Novel: Umar al-Khattab: Reformis Dunia Islam, IJCIET 
8. 11, 2017, s. 758–770.

K a p l o n y  A., Konstantinopel und Damaskus. Gesandtschaften und Verträge zwischen 
Kaisern und Kalifen 639–750. Untersuchungen zum Gewohnheits – Völkerrecht und 
zur interkulturellen Diplomatie, Berlin 1996.

K a p l o n y  A., The Ḥaram of Jerusalem 324–1099: Temple, Ridan Mosque, Area of 
Spiritual Power, Stuttgart 2002.

K a r a  S., In Search of Ali Ibn Abi Talib’s Codex. History and Traditions of the Earliest 
Copy of the Qur’ān, Berlin 2018.

K a r a  S., The Suppression of ‘Alī ibn Abī Tālib’s Codex: Study of the Traditions on the 
Earliest Copy of the Qur’ān, JNES 75. 2, 2016, s. 267–289.

K a r a h a n  A., Byzantine Iconoclasm. Ideology and Quest for Power, [in:] Icono- 
clasm from Antiquity to Modernity, eds K. K o l r u d, M. P r u s a c, Farnham 2014, 
s. 75–94.

K a r c z e w s k i  Ł., Dialog Teodora Abu Kurra ze światem islamu – zarys problematyki, 
Sem 33, 2013, s. 277–292.

K a r c z e w s k i  Ł., Islam w rozdziale 100/101 De Haeresibus Jana z Damaszku. Analiza 
źródłoznawcza – wybrane zagadnienia, VP 75, 2020, s. 229–266.

K a r c z e w s k i  Ł., Męczeństwo za wiarę garnizonu z Gazy w okresie wczesnych podbojów 
muzułmańskich w świetle Opisu męczeństwa sześćdziesięciu męczenników z Gazy, 
SChr 24, 2017, s. 28–38.



Bibliografia 475

K a r i m  M.A., Fighting Against Corruption (A Political Biography of ‘Umar Ibn ‘Abd 
al-‘Aziz), M.JSA 7. 1, 2007, s. 1–12.

K a s h c h u k  O., Idea pentarchii jako rękojmia jedności kościoła w dobie ikonoklazmu. 
Stanowisko Teodora Studyty, VP 32, 2012, s. 201–220.

K a s s i m  H., The Coinage Reforms of ‘Abd al-Malik bin Marwan and Its Impact on 
Zakat in Islam, [in:] 8th International Conference on Language, Innovation, Culture, 
and Education, London 2017, s. 61–73.

K a w a s a k i  Y., N a k a m u r a  Y., Ya m a g u c h i  A., O k a z a k i  Sh., Study of the 
Thermal Bath within Hisham’s Palace by Utilizing a Reconstructed Model and a Sim-
ulation of the Internal Space, [in:] Archi-Cultural Interactions through the Silk Road 
4th International Conference, Mukogawa Women’s Univ., Nishinomiya, Japan, July 
16–18, 2016 Proceedings, Nishinomiya 2016, s. 17–20, https://www.mukogawa-u.
ac.jp/~iasu2016/pdf/iaSU2016_proceedings_104.pdf [dostęp: 10.05.2021 r.].

K a z h d a n  A.P., G e r o  S., Kosmas of Jerusalem: a more critical approach to his biog-
raphy, BZ 82, 1989, s. 122–132.

K e a l l  E.J., Forerunners of Umayyad Art: Sculptural Stone from the Hadramawt, 
Muq 12, 1995, s. 11–23.

K e a n e y  H.N., Confronting the Caliph: ‘Uthmân b. ‘Affân in three ‘Abbasid Chronicles, 
SIsl (Nouvelle édition/new series) 1, 2011, s. 37–65.

K e a n e y  H.N., Medieval Islamic Historiography: Remembering Rebellion, New 
York–Abingdon 2013.

K e a n e y  H.N., ‘Uthman ibn ‘Affan: Legend or Liability?, London 2021.
K e a t i n g  S.T., Defending the ‘People of Truth’ in the Early Islamic Period. The Christian 

Apologies of Abū Rā’itah, Leiden–Boston 2006.
K e a t i n g  S.T., Revisting the Charge of Tahrif. The Question of Supersessionism in Early 

Islam and the Qur’an, [in:] Nicholas of Cusa and Islam. Polemic and Dialogue in the 
Late Middle Ages, eds I.Ch. L e v y, R. G e o r g e-T v r t k o v i ć, D. D u c l o w, 
Leiden–Boston 2014, s. 202–217.

K e d a r  B.Z., Latin in Ninth-Century Mar Sabas?, B 65, 1995, s. 252–254.
K e n n e d y  H., Al-Walīd (I), [in:] EI2, vol. XI: W–Z, eds P.J. B e a r m a n, Th. B i a n- 

q u i s, C.E. B o s w o r t h, E. v a n  D o n z e l, W.P. H e i n r i c h s, Leiden 2002, 
s. 127–128.

K e n n e d y  H., Central Government and Provincial Élites in the Early ‘Abbāsid caliphate, 
BSOAS 44. 1, 1981, s. 26–38.

https://www.mukogawa-u.ac.jp/~iasu2016/pdf/iaSU2016_proceedings_104.pdf
https://www.mukogawa-u.ac.jp/~iasu2016/pdf/iaSU2016_proceedings_104.pdf


476 Bibliografia

K e n n e d y  H., Dwór kalifów. Powstanie i upadek najpotężniejszej dynastii świata mu- 
zułmańskiego, tłum. J.W. K o z ł o w s k a, J. P i e r z c h a ł a, Warszawa 2006.

K e n n e d y  H., Elite Incomes in the Early Islamic State, [in:] Elites Old and New in the 
Byzantine and Early Islamic Near East, eds J. H a l d o n, C. I. L a w r e n c e, Princ-
eton 2004, s. 13–28.

K e n n e d y  H., The Early Abbasid Caliphate. A Political History, Abingdon-on-
Thames 2016.

K e n n e d y  H., The Melkite church from the Islamic Conquest to the Crusades. Continuity 
and Adaptation in the Byzantine Legacy, [in:] H. K e n n e d y, The Byzantine and 
Early Islamic Near East, Aldershot–Burlington 2006, s. 325–343.

K e n n e d y  H., The origins of the Qays-Yaman dispute in Bilad al-Sham, [in:] Proceed- 
ings of the second symposium on the history of Bilad al-Sham during the early islamic 
period up to 40 A.H. / 640 A.D. The fourth international Conference on the history 
of Bilad al-Sham, ed. M.A. B a k h i t, Amman 1987, s. 168–174.

K e n n e d y  H., The Prophet and the Age of the Caliphates. The Islamic Near East 
from the Sixth to the Eleventh Century, London–New York 1986.

K e n n e d y  H., Wielkie arabskie podboje. Jak ekspansja islamu zmieniła świat, 
tłum. M. W i l k, Warszawa 2011.

K e n n e d y  P.F., The Wine Song in Classical Arabic Poetry. Abū Nuwas and the Literary 
Tradition, Oxford 1997.

K e s h k  Kh., The Historians’ Mu‘āwiya: The Depiction of Mu‘āwiya in the Early Islamic 
Sources, Saarbrücken 2008.

K e s h k  Kh., When did Mu‘āwiya become Caliph?, JNES 69. 1, 2010, s. 31–42.
K e s s l e r  Ch., ‘Abd Al-Malik’s Inscription in the Dome of the Rock: A Reconsideration, 

JRAS 1, 1970, s. 2–14.
K h a l e k  N., Early Islamic History Reimagined: The Biography of ‘Umar ibn ‘Abd 

al-‘Azīz in Ibn ‘Asākir’s Tārīkh madīnat Dimashq, JAOS 134. 3, 2014, s. 431–451.
K h a l e k  N., Some Notes on the Representation of Non-Muslim Officials in al-Ǧahšiyārī’s 

(d. 331/942) Kitāb al-Wuzarā’ wa-l-kuttāb, Ara 62. 4, 2015, s. 503–520.
K h l e i f a t  A.M., Th Caliphate of Hishām b. ‘Abd al-Malik (105–125/724–743) with 

Special Reference to Internal Problems, PhD Thesis, University of London 1973.
K h o u r i  A l  O d e t a l l a h  R.A., Άραβες και Βυζαντινοί: το πρόβλημα των αιχμαλώτων 

πολέμου, Θεσσαλονίκη 1983.
K h o u r y  A.-Th., Les théologiens byzantins et l’Islam, t. I: Textes et auteurs (VIIIe–XIIIe 

siècle), Louvain–Paris 1969.



Bibliografia 477

K h o u r y  N.N.N., The Dome of the Rock, the Ka‘ba, and Ghumdan: Arab Myths and 
Umayyad Monuments, Muq 10, 1993, s. 57–65.

K i e l i n g  M., Kościół wobec idolatrii na podstawie Dokumentów Synodów w latach 
50–381, VP 30 (55), 2010, s. 275–292.

K i n g  G.R.D., Islam, Iconoclasm and the Declaration of Doctrine, BSOAS 48. 2, 1985, 
s. 267–277.

K i s t e r  M.J., The Massacre of the Banū Qurayza: A Re-Examination of a Tradition, 
JSAI 8, 1986, s. 61–96.

K i s t e r  M.J., Notes on an Account of the Shura appointed by ‘Umar b. al-Khattab, 
JSS 9. 2, 1964, s. 320–326.

K i s t e r  M.J., The Struggle against Musaylima and the Conquest of Yamāma, JSAI 27, 
2002, s. 1–56.

K i t z i n g e r  E., The Cult of Images in the Age before Iconoclasm, DOP 8, 1954, s. 83–150.
K o e h l e r  B., Female Entrepreneurship in Early Islam, EcoA 31. 2, 2011, s. 93–95.
K o f s k y A., Peter the Iberian: pilgrimage, monasticism and ecclesiastical politics in Byz-

antine Palestine, LAn 47, 1997, s. 209–222.
K o m p a  A., Gnesioi filoi. The Search for George Syncellus and Theophanes the Confessor’s 

Own Words and the Authorship of Their Oeuvre, SCer 5, 2015, s. 155–230.
K o m p a  A., In search of Syncellus’ and Theophanes’ own words: the authorship of 

the Chronographia revisited, [in:] Studies in Theophanes, eds M. J a n k o w i a k, 
F. M o n t i n a r o, Paris 2015 [= TM 19], s. 73–92.

K o m p a  A., Polityka wewnętrzna Justyniana II w świetle „Krótkiej historii” patriarchy 
Nicefora i „Chronografii” Teofanesa Wyznawcy, [in:] Cesarstwo Bizantyńskie. Dzieje 
– religia – kultura. Studia ofiarowane Profesorowi Waldemarowi Ceranowi przez 
uczniów na 70-lecie Jego urodzin, red. P. K r u p c z y ń s k i, M.J. L e s z k a, Łask–
Łódź 2006, s. 113–138.

K o m p a  A., Zbieżność losów a zbieżność narracji. O strukturze i autorstwie „Chronografii” 
Teofanesa, [in:] Średniowieczna wizja świata. Jedność czy różnorodność (idee i teksty) 
– III Kongres Mediewistów Polskich, Polska i Europa w średniowieczu. Przemiany 
strukturalne. Łódź 22–24 września 2008, red. M.J. L e s z k a, T. Wo l i ń s k a, Łódź 
2009, s. 141–161.

K o n i n g s v e l d  v a n  P.S., The Apology of Al-Kindi, [in:] Religious Polemics in Context. 
Papers presented to the Second International Conference of the Leiden Institute for the 
Study of Religions (LISOR) Held at Leiden, 27–28 April 2000, eds T. H e t t e m a, 
Ch. K o o i, Assen 2004, s. 69–92.



478 Bibliografia

K o n s t a m  A., Byzantine Warship vs Arab Warship: 7th–11th centuries, Oxford 2015.
K o s i ń s k i Ł., Biblioteka w klasztorze na Ionie w VII wieku na podstawie dzieł Opata 

Adamnana, SSH 20, 2014, s. 9–21.
K o ś c i e l n i a k  K., Akulturacja muzułmańska i arabizacja chrześcijan. Kultura i religia 

na Bliskim Wschodzie w pierwszych wiekach islamu według Ibn Ḫaldūna (1332–1406), 
ACr 32, 2000, s. 289–306.

K o ś c i e l n i a k  K., Arabic Culture of the Melchite Church in the Early Middle Ages 
(7th–11th Centuries), OCC 3, 2011, s. 55–66.

K o ś c i e l n i a k  K., Dynamizm akulturacji muzułmańsko-chrześcijańskiej w pierwszych 
wiekach islamu na Bliskim Wschodzie, SChr 8, 2001, s. 5–20.

K o ś c i e l n i a k  K., Grecy i Arabowie. Historia Kościoła melkickiego (katolickiego) na 
ziemiach zdobytych przez muzułmanów (634–1516), Kraków 2004.

K o ś c i e l n i a k  K., Polemika muzułmańsko-chrześcijańska na podstawie korespondencji 
przypisywanej kalifowi umajjadzkiemu ‘Umarowi II († 720) i cesarzowi bizantyjskiemu 
Leonowi III († 741), FHC 8, 2002, s. 97–105.

K o ś c i e l n i a k  K., Świadomość ograniczeń kulturowych wśród muzułmanów jako źródło 
akulturacji muzułmańsko-chrześcijańskiej, [in:] Dialog i akulturacja. Judaizm, chrze-
ścijaństwo i islam, red. A. P a n k o w i c z, S. B i e l a ń s k i, Kraków 2007, s. 75–88.

K r a u s m ü l l e r  D., Contextualizing Constantine V’s radical religious policies: the debate 
about the intercession of the saints and the ‘sleep of the soul’ in the Chalcedonian and 
Nestorian churches, BMGS 39. 1, 2015, s. 25–49.

K r o e s  R., In essence, it was a simple tribal conflict – Karbala. A Battle Revisited, 
MWr 6. 2, s. 33–38.

K r u m b a c h e r  K., Geschichte der byzantinischen Litteratur von Justinian bis zum 
Ende des oströmischen Reiches, München 1891.

K u b r o  A.D.J., N y a r m i n i n g s i h, F a i z a h  I., Questioning the Islam of Abu Talib. 
Critical Study of the Sunni’s Hadith and the Shiite’es Hadith, M.JISH 4. 2, 2019, 
s. 137–152.

K u r k j i a n  W.M., A History of Armenia, New York 1958.
K u r t  H., The Decline of a Power in Khurāsān and Transoxiana in the Period of 

Umaiyad Caliphate, AÜİFD 45, 2004, s. 193–203.
L a g a  C., Judaism and Jews in Maximus Confessor’s Works Theoretical Controversy 

and Practical Attitude, Bsl 51, 1990, s. 177–188.
L a m m e n s  H., A propos d’un colloque entre le Patriarche Jacobite Jean I et ‘Amr Ibn 

al – ‘Āṣi, JA sér. 11 / t. XIII, 1919, s. 97–110.



Bibliografia 479

L a m m e n s  H., Califat de Yezid I, Beyrouth 1921.
L a m m e n s  H., Études sur le siècle des Omayyades, Beyrouth 1930.
L a m m e n s  H., L’Attitude de l’Islam primitif en face des arts figurés, JA 6, 1915, 

s. 239–279.
L a m m e n s  H., P e l l a t  Ch., Muṣ‘ab b. al-Zubayr, [in:] EI2, eds P. B e a r m a n, 

Th. B i a n q u i s, C.E. B o s w o r t h, E. v a n  D o n z e l, W.P. H e i n r i c h s, 
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/musab-
b-al-zubayr-SIM_5567 [dostęp: 10.05.2021 r.].

L a m o r e a u x  J.C., Early Eastern Christian Responses to Islam, [in:] Medieval Christian 
Perceptions of Islam, ed. J.V. To l a n, London–New York 2000, s. 3–32.

L a m o r e a u x  J.C., The Biography of Theodore Abu Qurrah Revisited, DOP 56, 2002, 
s. 25–40.

L a m o r e a u x  J.C., Theodore Abu Qurrah and John the Deacon, GRBS 42, 2001, 
s. 361–386.

L a n g  D.M., Iran, Armenia and Georgia, [in:] The Cambridge History of Iran, vol. III: 
The Seleucid, Parthian and Sasanid Periods, Part 1, ed. E. Y a r s h a t e r, Cam- 
bridge 1983, s. 505–536.

L a n g D.M., Lives and Legends of the Georgian Saints, London 1956.
L a n g D.M., Peter the Iberian and His Biographers, JEH 2, 1951, s. 156–168.
L a r a  O l m o  J.C., La polémica de Álbaro de Córdoba con Bodón/Eleazar, [in:] La 

controversia judeocristiana en España desde los orígenes hasta el siglo XIII, eds C. D e l 
Va l l e  R o d r i q u e z, A. B a r c a l a  M u n o z, Madrid 1998, s. 131–159.

L a s s n e r  J., The ‘Abbasid Dawla. An Essay on the Concept of Revolution in Early Islam, 
[in:] Tradition and Innovation in Late Antiquity, eds F.M. C l o v e r, R.S. H u m- 
p h r e y s, Madison 1989, s. 251–255.

L a s s n e r  J., Medieval Jerusalem. Forging an Islamic City in Spaces Sacred to Christians 
and Jews, Ann Arbor 2017.

L a s s n e r  J., Provincial Administration under the Early ‘Abbāsids. Abū Ja’far al-Manṣūr 
and the Governors of the Ḥaramayn, SIsl 49, 1979, s. 39–54.

L a s s n e r  J., Provincial Administration under the Early ‘Abbāsids: The Ruling Family 
and the Amṣār of Iraq, SIsl 50, 1979, s. 21–35.

L a s s n e r  J., The Shaping of ‘Abbasid Rule, Princeton 1980.
L a u r e n t  B. St., A w w a d  I., Archaeology & Preservation of Early Islamic Jerusalem: 

Revealing the 7th Century Mosque on the Haram Al-Sharif, [in:] Proceedings of the 
9th International Congress on the Archaeology of the Ancient Near East: June 9–13, 

https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/musab-b-al-zubayr-SIM_5567
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/musab-b-al-zubayr-SIM_5567


480 Bibliografia

2014, University of Basel, vol. II: Egypt and Ancient Near East – Perceptions of Alter-
ity, Ancient Near Eastern Traditions vs. Hellenization/Romanization, Reconstructing 
Ancient Eco-Systems, Islamic Session, eds H.-P. M a t h y s, O. K a e l i n, R.A. S t u c k y, 
Wiesbaden 2016, s. 441–454.

L a u r e n t  B.St., A w w a d  I., Capitalizing Jerusalem and Beyond. A Preliminary Note 
on Mu‘āwiya’s Urban and Imperial Vision 635–680, [in:] Proceedings of the 10th Inter-
national Congress on the Archaeology of the Ancient Near East, vol. I, eds B. H o r e j s, 
Ch. S c h w a l l, V. M ü l l e r, M. L u c i a n i, M. R i t t e r, M. G u i d e t t i, Wies-
baden 2017, s. 653–666.

L a u r e n t  B. St., A w w a d  I., The Marwani Musalla in Jerusalem. New Findings, 
JQ 54, 2013, s. 7–30.

L a u z i  E., Bizantini versus Saraceni. Un’accusa d’idolatria, Ae 88. 2, 2014, 
s. 283–309.

L a w  D., Radical Islam and the Revival of Medieval Theology, Cambridge 2012.
L e a l  B., ‘Anjar: An Umayyad image of urbanism and its afterlife, [in:] Encounters, 

Excavations and Argosies. Essays for Richard Hodges, eds B. L e a l, J. M i t c h e l l, 
J. M o r e l a n d, Oxford 2017, s. 172–189.

L e b e a u  Ch., Histoire du Bas-Empire, t. XII, Paris 1831.
L e b e d e v  V., Der Kalif al-Walīd II. als Held einer arabischen Volkserzählung, ZDMG 

151. 1, 2001, s. 63–68.
L e b o v i t s  N., Constructing God’s Community. Umayyad Religious Monumentation 

in Bilad al-Sham 640–743 CE, Senior Honors Thesis, Vanderbilt University, Nash-
ville 2020.

L e d e r  S., The Attitude of the Population, especially the Jews, towards the Arab-Islamic 
Conquest of Bilād al-Shām and the Question of their Role therein, WO 18, 1987, 
s. 64–71.

L e e  J.L., The New Year’s Festivals and the Shrine of ‘Ali ibn Abi Talib at Mazar-i Sharif, 
Afghanistan, PhD Thesis, The University of Leeds 1998.

L e n t  v a n  J., Réactions coptes au défi de l’Islam: L’Homélie de Théophile d’Alexandrie 
en l’honneur de Saint Pierre e de Saint Paul, [in:] Etudes coptes XII. Quatorzième 
journée d’études (Rome, 11–13 juin 2009), eds A. B o u d ’ h o r s, C. L o u i s, Paris 
2013, s. 133–148.

L e n z e n  C., K n a u f f  E.A., Beit Ras/Capitolias: a preliminary evaluation of the 
archaeological and textual evidence, Sy 64, 1987, s. 21–46.



Bibliografia 481

L e n z e n  C., From public to private space: changes in the urban plan of Bayt Ras/Capi-
tolias, [in:] Studies in the History and Archaeology of Jordan V, eds F. Z a y a d i n e, 
A. K h a i r i e h, M. Z a g h l o u l, Amman 1995, s. 235–239.

L e o n  F.D., Alvaro de Córdoba y la polémica contra el Islam: el Indiculus luminosus, 
Cordoba 1996.

L e s z k a  M.J., Leon V i chan Krum w świetle fragmentu Chronografii (AM 6305) Teo-
fanesa Wyznawcy, PNH 6, 2007, s. 109–117.

L e s z k a  M.J., Wizerunek władców pierwszego państwa bułgarskiego w bizantyńskich 
źródłach pisanych (VIII – pierwsza połowa XII wieku), Łódź 2003.

L e  S t r a n g e  G., Palestine under the Moslems: A Description of Syria and the Holy 
Land from Ad 650 to 1500, London 1890.

L e v  Y., The Administration of Justice in Medieval Egypt: From the 7th to the 12th Century, 
Edinburgh 2020.

L e v i  D e l l a  V i d a  G., Khāridjites, [in:] EI2, eds P. B e a r m a n, Th. B i a n q u i s, 
C.E. B o s w o r t h, E. v a n  D o n z e l, W.P. H e i n r i c h s, https://referenceworks.
brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/kharidjites-COM_0497 [dostęp: 
10.05.2021 r.].

L e v i  D e l l a  V i d a  G., K h o u r y  R.G., ‘Uthmān b.  ‘Affān, [in:] EI2, vol. X, 
eds P.J. B e a r m a n, Th. B i a n q u i s, C.E. B o s w o r t h, E. v a n  D o n z e l, 
W.P. H e i n r i c h s, Leiden 2000, s. 946–949.

L e v y -R u b i n  M., Non-Muslims in the Early Islamic Empire: From Surrender to 
Coexistence, Cambridge 2012.

L e v y -R u b i n  M., ‘Umar II’s ghiyār Edict: Between Ideology and Practice, [in:] Chris-
tians and Others in the Umayyad State, eds A. B o r r u t, F.M. D o n n e r, Chicago 
2016, s. 157–172.

L e v y -R u b i n  M., Why was the Dome of the Rock built? A new perspective on a long- 
-discussed question, BSOAS 80. 3, 2017, s. 441–464.

L e v y -R u b i n  M., K e d a r  B.Z., A Spanish Source on Mid-Ninth-Century Mar Saba 
and a Neglected Sabaite Martyr, [in:] The Sabaite Heritage in the Orthodox Church 
from the Fifth Century to the Present, ed. J. P a t r i c h, Leuven 2001, s. 63–72.

L e w a n d o w s k i  J., Osoba Jezusa Chrystusa w Koranie, Rsa 3, 1996, s. 39–58.
L e w i c k i  T., La répartition géographique des groupements ibadites dans l’ Afrique du 

Nord au moyen-âge, RO 21, 1957, s. 301–343.
L e w i c k i  T., Les ibāḍites dans l’Arabie du Sud au moyen âge, FO 1, 1959, s. 3–17.

https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/kharidjites-COM_0497
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/kharidjites-COM_0497


482 Bibliografia

L e w i s  B., Jews of Islam, Westport (Connecticut) 2002.
L e w i s o h n  L., ‘Ali ibn Abi Talib’s Ethics of Mercy in the Mirror of the Persian Sufi 

Tradition, [in:] The Sacred Foundations of Justice in Islam: The Teachings of ‘Alī Ibn 
Abī Tālib, ed. M. A l i  L a k h a n i, Bloomington 2006, s. 109–146.

L i c h t e n s t a d t e r  I., The Distinctive Dress of Non-Muslims in Islamic Countries, 
HJu 5. 1, 1943, s. 35–52.

L i e w  H.H., Ibn al-Jawzī and the Cursing of Yazīd b. Mu‘āwiya: A Debate on Rebellion 
and Legitimate Rulership, JAOS 139. 3, 2019, s. 631–646.

L i e w  H.H., Piety, Knowledge, and Rulership in Medieval Islam: Ibn al-Jawzī’s Ame-
liorative Politics, PhD Thesis, The Harvard University, Cambridge (MA) 2018.

L i l i e  R.J., Die byzantinische Reaktion auf die Ausbreitung der Araber. Studien zur 
Strukturwandlung des byzantinischen Staates im 7. und 8. Jahrhundert, München 1976.

L i m o r  O., Pilgrims and Authors. Adomnán’s De locis sanctis and Hugeburc’s Hodo-
eporicon Sancti Willibaldi, RBén 114, 2004, s. 253–275.

L i m o r  O., Placing an Idea. The Valley of Jehosphaphat in Religious Imagina-
tion, [in:] Between Jerusalem and Europe. Essays in Honour of Bianca Kühnel, 
eds R. B a r t a l, H. Vo r h o l t, Leiden 2015, s. 280–300.

L i t t m a n  G. (Bat Ye’or), The Decline of Eastern Christianity under Islam: from Jihad 
to Dhimmitude: Seventh-Twentieth Century, Madison–London 1996.

L i t t m a n  G. (Bat Ye’or), The Dhimmi: Jews and Christians under Islam, Rutheford–
London–Toronto 1985.

L i t t m a n  G. (Bat Ye’or), Islam and Dhimitude: Where Civilizations Collide, Madi-
son 2001.

L i v i n e -K a f r i  O., Jerusalem in Early Islam. The Eschatological Aspect, Ara 53.3, 
2006, s. 382–403.

L i v i n e -K a f r i  O., Luka’ b. Luka’ in Muslim Apocalyptic Traditions, QSA (Nuova 
Serie) 1, 2006, s. 49–53.

L i v i n e -K a f r i  O., Some Notes Concerning Muslim Apocalyptic Tradition, QSA 17, 
1999, s. 71–94.

L i v i n e -K a f r i  O., The Muslim Traditions in “Praise of Jerusalem” (Fadā’il al-Quds): 
Diversity and Complexity, AION 58, 1998, s. 165–192.

L j a m a i  A., Ibn Hazm et la polémique islamo-chrétienne dans l´histoire de l´Islam, 
Leiden 2003.

L j u b a r s k i j  J., Concerning the Literary Technique of Theophanes the Confessor, 
Bsl 61, 1995, s. 317–322.



Bibliografia 483

L o h l k e r  R., Jamā‘a vs. Mulk. Community-Centred and Ruler-Centred Visions of the 
Islamic Community, [in:] Meanings of Community across Medieval Eurasia: Com-
parative Approaches, eds E. H o v d e n, Ch. L u t t e r, W. P o h l, Leiden–Boston 
2016, s. 78–96.

L ó p e z  B r e n e s  M.E., El Fraude con los Al-Anfal (Los Botines) de guerra en los 
primeros tiempos del Islam, RevE 28, 2018, s. 1–25.

L o u h i v o u r i  M., The Palace of Hisham and 8th Century, C.E. Iconoclasm, [in:] En- 
counters of the Children of Abraham from Ancient to Modern Times, vol.  I, 
eds A. L a a t o, P. L i n d q v i s t, Leiden 2010, s. 199–213.

L o u t h  A., Peter of Damascus: Byzantine Monk and Spiritual Theologian (review), 
CHR 98. 3, 2012, s. 543–544.

L o u t h  A., Saint John Damascene. Tradition and Originality in Byzantine Theology, 
Oxford 2002.

L o w i n  Sh.L., “A Prophet Like Moses”? What Can We Know About the Early Jewish 
Responses to Muḥammad’s Claims of Mosesness?, HUCA 90, 2019, s. 227–255.

L u c k h a r d t  C., »The messenger is the place of a man’s judgment«: Diplomacy between 
Emperors and Caliphs in the Tenth Century, MeW 8, 2018, s. 86–108.

L u x  A., Yemen’s last Zaydī Imām: the shabāb al-mu’min, the Malāzim, and ‘ḥizb allāh’ 
in the thought of Ḥusayn Badr al-Dīn al-Ḥūthī, CAA 2. 3, 2009, s. 369–434.

L u z  N., The Construction of an Islamic City in Palestine. The Case of Umayyad al-Ramla, 
JRAS 7. 1, 1997, s. 27–54.

L y n c h  R.J., Arab Conquests and Early Islamic Historiography. The Futuh al-Buldan 
of al-Baladhuri, London–New York 2020.

L y n c h  R.J., Cyprus and Its Legal and Historiographical Significance in Early Islamic 
History, JAOS 136. 3, 2016, s. 535–550.

M a c M a s t e r  Th.J., The Transformative Impact of the Slave Trade on the Roman World 
580–720, PhD Thesis, The University of Edinburgh 2015.

M a d e l u n g  W., ‘Abd Allāh b. al-Zubayr and the Mahdi, JNES 4. 1, 1981, s. 291–305.
M a d e l u n g  W., Abd Allāh ibn az-Zubayr the ‘mulḥid’, [in:] Actas XVI Congre-

so de l’Union européenne des arabisants et islamisants, eds C.V. d e  B e n i t o, 
M.Á.M. R o d r í g u e z, Salamanca 1995, s. 301–308.

M a d e l u n g  W., al-Mahdī, [in:]  EI2, eds  P.  B e a r m a n, Th.  B i a n q u i s, 
C.E. B o s w o r t h, E. v a n  D o n z e l, W.P. H e i n r i c h s, https://referenceworks.
brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/al-mahdi-COM_0618 [dostęp: 
10.05.2021 r.].

https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/al-mahdi-COM_0618
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/al-mahdi-COM_0618


484 Bibliografia

M a d e l u n g  W., The authenticity of the letter of ‘Abd Allâh b. Ibâḍ to ‘Abd al-Malik, 
RMMus 132, 2012, s. 37–43.

M a d e l u n g  W., The Succession to Muhammad: A Study of the Early Caliphate, Cam-
bridge 1997.

M a d e l u n g  W., Ustadhsis, [in:] EI2, vol. X, eds P. B e a r m a n, Th. B i a n q u i s, 
C.E. B o s w o r t h, E. v a n  D o n z e l, W.P. H e i n r i c h s, Leiden 2000, s. 926–927.

M a d e l u n g  W., Was the Caliph al-Ma’mun a Grandson of Sectarian Leader Ustadh-
sis?, [in:] Studies in Arabic and Islam. Proceedings of the 19th Congress, Union Europ-
eenne des Arabisants et Islamisants, Halle 1998, eds S. L e d e r, H. K i l p a t r i c k, 
B. M a r t e l -T h o u m i a n, H. S c h ö n i g, Leuven–Paris–Sterling (Virginia) 
2002, s. 485–490.

M a d e l u n g  W., Zayd b. ‘Alī b. al-Ḥusayn, [in:] EI2, eds P. B e a r m a n, Th. B i a n- 
q u i s, C.E. B o s w o r t h, E. v a n  D o n z e l, W. P. H e i n r i c h s  https://refer-
enceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/zayd-b-ali-b-al-husayn-
SIM_8137?s.num=2 [dostęp: 10.05.2021 r.].

M a d e y s k a  D., Historia świata arabskiego. Okres klasyczny od starożytności do końca 
epoki Umajjadów (750), Warszawa 1999.

M a g n e s s  J., The Walls of Jerusalem in the Early Islamic Period, BArch 54. 4, 1991, 
s. 208–217.

M a h é  J.-P., Kościół armeński w latach 611–1066, [in:] Historia chrześcijaństwa. 
Biskupi, mnisi i cesarze 610–1054, red. G. D a g r o n, P. R i c h é, A. V a u c h e z, 
tłum. M. Ż u r o w s k a  et al., Warszawa 1999, s. 383–445.

M a h é  J.-P., Le problème de l’authenticité et de la valeur de la Chronique de Łewond, 
[in:] Arménie et Byzance – histoire et culture, Paris 1996, s. 119–126.

M a h o n e y  D., The Political Construction of a Tribal Genealogy from Early Medieval 
South Arabia, [in:] Meanings of Community across Medieval Eurasia. Compara-
tive Approaches, eds E. H o v d e n, Ch. L u t t e r, W. P o h l, Leiden–Boston 2016, 
s. 165–182.

M a l a c h i a s z  O r m a n i a n, Kościół Ormiański: historia, doktryna, zarząd, reguły 
kanoniczne, liturgia, literatura, stan współczesny, tłum. K. S t o p k a, Kraków 2004.

M a l e v i t i s  I., The Formation of Byzantine View on Muslim during the „Dark Century” 
(ca. 650 – cs. 750), PhD Thesis, University of London 2015.

M a m m e r l e r  M., Khirbet al-Mafjar. With a special focus on the human sculpture in 
the round, PhM Thesis, Universitat Wien 2013.

https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/zayd-b-ali-b-al-husayn-SIM_8137?s.num=2
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/zayd-b-ali-b-al-husayn-SIM_8137?s.num=2
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/zayd-b-ali-b-al-husayn-SIM_8137?s.num=2


Bibliografia 485

M a n g o  C., The Breviarium of Patriarch Nicephorus, [in:] Byzantium. Tribute to 
Andreas N. Stratos, ed. N.A. S t r a t o s, vol. II, Athens 1986, s. 539–552.

M a n g o  C., Who Wrote the Chronicle of Theophanes?, ZRVI 18, 1978, s. 9–17.
M a n g o  C., Š e v č e n k o  I., Three Inscriptions of the Reigns of Anastasius I and 

Constantine V, BZ 65. 2, 1972, s. 379–393.
M a r ç a i s  G., La question des images dans l’art musulman, B 7, 1932, s. 161–183.
M a r i n a s  I.P., Sanson de Cordoba. Vida y Pensamiento. Comentario de las obras de 

un intelectual cristiano-andalusi del siglo IX, Madrid 2012.
M a r i n -G u z m a n  R., The ‘Abbasid Revolution in Central Asia and Khurāsān. An 

Analytical Study of the Role of Taxation, Conversion and Religious Groups in its Genesis, 
ISt 33 (2/3 – Special Issue on Central Asia), s. 227–252.

M a r j a n o v i ć D., Creating Memories in Late 8th–Century Byzantium: The Short 
History of Nikephoros of Constantinople, Amsterdam 2018.

M a r j a n o v i ć  D., Memories of plague in late 8th and early 9th century byzantine histo-
riography, AHMe 38, 2019, s. 8–20.

M á r k u s  G., Conceiving a Nation. Scotland to AD 900, Edinburgh 2017.
M a r s h a l l  D., Muhammad in Contemporary Christian Theological Reflecion, ICMR 

24. 2, 2013, s. 161–172.
M a r s h a m  A., Attituted to the Use of Fire in Executions in Late Antiquity and Early 

Islam. The Burning of Heretics and Rebels in Late Umayyad Iraq, [in:] Violence 
in Islamic Thought from the Qur‘an to the Mongols, eds R. G l e a v e, I.T. K r i s t o- 
-N a g y, Edinburgh 2015, s. 106–127.

M a r s h a m  A., ‘God’s Caliph’ revisited: Umayyad political thought in its late antique 
context, [in:] Power, Patronage, and Memory in Early Islam: Perspectives on Umayyad 
Elites, eds A. G e o r g e, A. M a r s h a m, Oxford 2018, s. 3–38.

M a r s h a m  A., Public Executons in the Umayyad Period. Early Islamic Punitive Practice 
in Its Late Antique Context, JAIS 11, 2011, s. 101–136.

M a r s h a m  A., Rituals of Islamic Monarchy: Accession and Succession in the First Muslim 
Empire, Edinburgh 2009.

M a r s h a m  A., The Pact (amāna) between Mu‘āwiya ibn Abī Sufyān and ‘Amr ibn 
al-‘Āṣ (656 or 658 CE): ‘Documents’ and the Islamic Historical Tradition, JSS 57. 1, 
2012, s. 69–96.

M a r s h a m  A., R o b i n s o n  C. F., The Safe-Conduct for the Abbasid ‘Abd Allāh b. ‘Alī 
(d. 764), BSOAS 70. 2, 2007, s. 247–281.



486 Bibliografia

M a r y o n  H., The Colossus of Rhodes, JHS 76, 1956, s. 68–86.
M a s o n  H., The Role of the Azdite Muhallabid Family in Marw’s Anti-Umayyad Power 

Struggle: An Historical Reevaluation, Ara 14. 2, 1967, s. 191–207.
M a s s i  D a k a k e  M., The Charismatic Community: Shi’ite Identity in Early Islam, 

Albany 2007.
M a y e r  T., Neue Aspekte zur Nominierung ʽUmars II. durch Sulaimān b. ʽAbdalmalik 

(96/715–99/717), WO 25, 1994, s. 109–115.
M a y e r s o n  Ph., The First Muslim Attacks on Southern Palestine (A.D. 633–34), TPAPA 

95, 1964, s. 155–199.
M a z i d  B.-E.M., Hatespeak in Contemporary Arabic Discourse, Newcastle upon 

Tyne 2012.
M a z z o l a  M., From High Priest to Patriarch. History and Authority in the Ecclesiastical 

History of Bar ‘Ebroyo, Leuven 2020.
M c H u g o  J., A Concise History of Sunnis and Sh’is, Washington 2017.
M e c h e r t  Ch., Whether to keep Women out of the Mosque. A Survey of Medieval Islamic 

Law, [in:] Authority, Privacy and Public Order in Islam. Proceedings of the 22nd Congress 
of L’Union Europeenne des Arabisants et Islamisants, eds B. M i c h a l a k-P i k u l- 
s k a, A. P i k u l s k i, Leuven 2006, s. 59–69.

M e i n e c k e  K., Circulating images: Late Antiquity’s cross-cultural visual koine, 
[in:] A Globalised Visual Culture?: Towards a Geography of Late Antique Art, 
eds K. M e i n e c k e, F. G u i d e t t i, Oxford 2020, s. 321–340.

M e l l a d o  R o d r i g u e z  J., Samson Cordubensis Abb., [in:] La transmissione dei testi 
latini del Medioevo. Mediebal Latin Texts and Their Transmission, eds P. C h e s a, 
L. C a s t a l d i, Firenze 2004, s. 396–401.

M e n o c a l  M.R., Ozdoba świata. Jak muzułmanie, żydzi i chrześcijanie tworzyli kulturę 
tolerancji w średniowiecznej Hiszpanii, tłum. T. Te s z n a r, Kraków 2006.

Menze V., Die Stimme von Maiuma: Johannes Rufus, das Konzil von Chalkedon und 
die wahre Kirche, [in:] Literarische Konstituierung von Identifikationsfiguren in der 
Antike, eds B. A l a n d, J. H a h n, C. R o n n i n g, Tübingen 2003, s. 215–232.

M e y e n d o r f f  J., Teologia bizantyjska. Historia i doktryna, tłum. J. P r o k o p i u k, 
Kraków 2007.

M é r c z  A., Conversion in the Chronicle of Zuqnīn. Reversed baptism or authentic 
Shahāda, [in:] Re-defining a Space of Encounter. Islam and Mediterranean: Identity, 
Alterity and Interactions: Proceedings of the 28th Congress of the Union Europeenne 



Bibliografia 487

des Arabisants et Islamisants, Palermo 2016, eds A. P e l l i t t e r i, M. G r a z i a 
S c i o r t i n o, D. S i c a r i, N. E l s a k a a n, Leuven 2019, s. 25–36.

M i c h e r d z i ń s k i  M., Zbawczy wymiar teokalii w Koranie a ikonoklazm islamu, 
ACr 46, 2014, s. 83–103.

M i l e s  G.C., Byzantine Milliaresion and Arab Dirhem. Some Notes on their Relationship, 
AJN 9, 1960, s. 189–218.

M i l w r i g h t  M., The Dome of the Rock and its Umayyad Mosaic Inscriptions, Edin-
burgh 2016.

M i l w r i g h t  M., An Introduction to Islamic Archaeology, Edinburgh 2010.
M i s k i n z o d a  G., The significance of the ḥadīth of the position of Aaron for the formu-

lation of the Shī‘ī doctrine of authority, BSOAS 78. 1, 2015, s. 67–82.
M ł y n a r c z y k  J., Beit Ras/Capitolias. An Archaeological Project 2014–2016, PAM.

MS 26. 1, 2017, s. 475–506.
M o c h i r i  M.I., A Pahlavi Forerunner of the Umayyad Reformed Coinage, JRAS 2, 

1981, s. 168–172.
M o c h i r i  M.I., A Sasanian-style coin of Yazīd b. Mu‘āwiya, JRAS 114. 2, 1982, s. 137–148.
M o n e t t e  C., A Mystery of Revelation: ‘Caedmon’s Hymn’ and the Quran, CIsla 4. 

1/2, 2010, s. 131–146.
M o n f e r r e r  S a l a  J.P., Mitografía hagiomartirial de nuevo sobre los supuestos már-

tires cordobeses del siglo IX, [in:] De muerte violenta: política, religión y violencia 
en Al-Andalus, ed. M.I. F i e r r o  B e l l o, Madrid 2004, s. 415–450.

M o n t g o m e r y  Wa t t  W ., The Condemnation of the Jews of Banū Qurayza. A Study 
of the Sources of the Sīra, [in:] W. M o n t g o m e r y  Wa t t, Early Islam. Collected 
articles, Edinburgh 1990, s. 1–12.

M o n t g o m e r y  Wa t t  W., The Formative Period of Islamic Thought, Edin- 
burgh 1973.

M o n t g o m e r y  Wa t t  W., Kharijite Thought in the Umayyad Period, I 36. 3, 1961, 
s. 215–231.

M o n t g o m e r y  Wa t t  W., The Significance of Khārijism under the ‘Abbāsids 
[in:] W. M o n t g o m e r y  Wa t t, Early Islam. Collected articles, Edinburgh 1990, 
s. 135–139.

M o n t g o m e r y  Wa t t  W., Shi’ism under the Umayyads, JRAS 92. 3/4, 1960, 
s. 158–172.

M o f f e t t  S.H., A History of Christianity in Asia, Maryknoll 1998.



488 Bibliografia

M o r o n y  M., Al-Nahrawān, [in:] EI2, vol. VII: Mif-Naz, eds C.E. B o s w o r t h, 
E. v a n  D o n z e l, W.P. H e i n r i c h s, Ch. P e l l a t, Leiden 1993, s. 912–913.

M o r t o n  A.H., A Glass Dīnār ār Weight in the Name of ‘Abd al-’Azīz B. Marwān, 
BSOAS 49. 1, 1986, s. 177–182.

M o s t a f a  H., From the Dome of the Chain to mihrāb Dā’ūd. The Transformation 
of an Umayyad Commemorative Site at the Hamar al-Sharif in Jerusalem, Muq 34, 
2017, s. 1–22.

M o s t a f a  H., The Early Mosque Revisited. Introduction of the Minbar and Maqṣūra, 
Muq 33, 2016, s. 1–16.

M o o r h e a d  J., The Earliest Christian Theological Response to Islam, Rel 11, 1981, 
s. 265–274.

M o o r h e a d  J., Iconoclasm, the Cross and the Imperial Image, B 55, 1985, s. 165–179.
M o o r h e a d  J., The Monophysite Response to the Arab Invasions, B 52, 1981, s. 579–591.
M o o s a  M., The Relation for the Maronites of Lebanon tot he Mardaites and Al-Jarajima, 

S 44. 4, 1969, s. 597–608.
M o u r a d  S.A., Early Islam between Myth and History. Al-Ḥasan al-Baṣrī (d. 110 H/ 

728 CE) and the Formation of His Legacy in Classical Islamic Scholarship, Leiden–
Boston 2006.

M u r a d  H.Q., Sunnah and Hadīth in ‘Umar II’s Epistle against the Qadariyyah, 
ISt 35. 3, 1996, s. 283–291.

M u r a d  H.Q., Was ‘Umar II „a True Umayyad”?, ISt 24. 3, 1985, s. 325–348.
M u t t e r  J.S., By the Book: Conversion and Religious Identity in Early Islamic Bilād 

al-Shām and al-Jazīra, PhD Thesis, The University of Chicago 2018.
M ü l l e r -W i e n e r  M., Material Evidence for the Transformation of Late-Umayyad 

Economies: the Case of Pottery with Applied and «Honeycomb» Decoration from 
Resafa (North Syria), [in:] Proceedings of the 9th International Congress on the Archae-
ology of the Ancient Near East: June 9–13, 2014, University of Basel, vol. II: Egypt 
and Ancient Near East – Perceptions of Alterity, Ancient Near Eastern Traditions vs. 
Hellenization/Romanization, Reconstructing Ancient Eco-Systems, Islamic Session, 
eds S. B i c k e l, B. J a c o b s, J.-M. L e  Te n s o r e r, D. G e n e q u a n d, Wiesbaden 
2016, s. 413–424.

M ü l l e r -W i e n e r  M., Processes of Regionalisation in Late Antique and Early Islam-
ic Bilad al-Sham and al-Jazira: Material Culture and the Organisation of Space, 
[in:] Central Periphery? Art., Culture and History of the Medieval Jazira (Northern 



Bibliografia 489

Mesopotamia, 8th–15th centuries). Papers of the Conference held at the University of Bam-
berg, 31 October–2 November 2012, eds M. M ü l l e r -W i e n e r, L. K o r n, Wiesbaden 
2017, s. 37–69.

M ž i k  v o n  H., Einiges über Marwâns II. Beinamen: al-Ḥimâr und al-Ǧa’dî, WZKM 
20, 1906, s. 310–313.

N a g e l  H.M.T., Some Considerations Concerning the Pre-Islamic and the Islamic Foun-
dations of the Authority of the Caliphate, [in:] Studies on the First Century of Islamic 
Society, ed. G.H.A. J u y n b o l l, Edwardsville (Illinois) 1982, s. 177–198.

N a j w a  H a n i m  M.R, J e f r i  I r w a n  H. M u h a m m a d  A l  S i d d i q  S.M., N o r 
J a n n a h  N., Z u l  A z l i n  R., M d  F a i z  M. T., A review on anticipatory grief 
and lessons learnt from the history of Abu Bakr r.a., IMJM 17. 2, 2018, s. 239–242.

N a s r a l l a h  J., Saint Jean de Damas. Son époque, sa vie, son œuvre, Harissa 1950.
N a s r y  W., The Caliph and the Bishop. A 9th Century Muslim-Christian Debate: 

Al-Ma’mun and Abu Qurrah, Beyrouth 2008.
N a s s i f  B.A., Religious Dialogue in the Eight Century, POr 30, 2005, s. 333–340.
N a u  M.F., Un colloque du patriarche Jean avec l’émir des Agaréens et faits divers des 

Années 712 à 716, JA sér. 11/ t. V, 1915, s. 225–279.
N a u m o w i c z  J., Leoncjusz z Neapolis i jego apologia chrześcijańskich obrazów, 

WSTeo 7, 1994, s. 89–102.
N a w a b  S., The Contribution of Women to Muslim Society. A Study of Selected Auto- 

biographical and Bibliographical Literature, MA Thesis, Faculty of Arts Rand 
Afrikaans University 1997.

N a w a s  J.A., Abbāsid State Violence and the Execution of Ibn ‘Ā’isha, [in:] Violence 
in Islamic Thought from the Qur’an to the Mongols, eds R. G l e a v e, I.T. K r i s t o - 
-N a g y, Edinburgh 2015, s. 128–139.

N a w a s  J.A., All in the Family? Al-Mu‘taṣim’s Succession to the Caliphate as Denoue-
ment to the Lifelong Feud between al-Ma’mūn and his ‘Abbasid Family, Or.PTS 38, 
2010, s. 77–88.

N a w a s  J.A., Al-Ma’mun, the Inquisition, and the Quest for Caliphal Authority, 
Lockwood 2015.

N a z m i  Ah., The Paulicians (Al-Bayāliqa) in Muslim Sources and Their Role in Wars 
between Arabs and Byzantines, SAI 9, 2001, s. 44–60.

N e c i p o ğ l u  G., The Dome of the Rock as Palimpsest: ‘Abd al-Malik’s Grand Narrative 
and Sultan Suleyman’s Glosses, Muq 25, 2008, s. 17–105.



490 Bibliografia

N e e s  L., Insular Latin sources, „Arculf” and early Islamic Jerusalem, [in:] Where 
heaven and earth meet: essays on medieval Europe in honor of Daniel F. Callahan, 
eds M. F r a s s e t t o, M. G a b r i e l e, J.D. H o s l e r, Leiden 2014, s. 81–100.

N e e s  L., Perspectives on early Islamic art and Jerusalem, AAIW 5, 2016, s. 33–57.
N e i l  B., Seventh Century Popes and Martyrs. The Political Hagiography of Anastasius 

Bibliothecarius, Turnhout 2006.
N e i l  B., The Earliest Greek Understandings of Islam. John of Damascus and Theophanes 

the Confessor, [in:] Religious Conflict from Early Christianity to the Rise of Islam, 
eds B. N e i l, W. M a y e r, Berlin 2013, s. 215–228.

N e i l  B., Theophanes Confessor on the Arab Conquest. The Latin Version by Anastasius 
Bibliothecarius, [in:] Studies in Theophanes, eds M. J a n k o w i a k, F. M o n t i n a r o, 
Paris 2015 [= TM 19], s. 149–157.

N e l s o n  J.L., The Franks, The Martyrology of Usuard and the Martyrs of Cordoba, 
SCH 30, 1993, s. 67–80.

N i c h a n i a n  M., Le maître des milices d’Orient, Vahan, et la bataille de Yarmouk (636)  
au complot d’Athalaric (637), [in:] Between Paris and Fresno: Armenian Studies 
in Honor of Dickran Kouymjian, ed. B. D e r  M u g r d e c h i a n, Costa Mesa 2008, 
s. 321–337.

N i c o l l e  D., Yarmuk AD 636. The Muslim Conquest of Syria, Oxford 1994.
N i e w ö h n e r  P., The Significance of the Cross before, during, and after Iconoclasm. Early 

Christian Aniconism in Constantinople and Asia Minor, DOP 74, 2020, s. 185–242.
N o b l e  F.X., Images, Iconoclasm and the Carolingians, Philadelphia 2009.
N o o n a n  Th.S., Byzantium and the Khazars. A special relationship?, [in:] Byzantine 

Diplomacy. Papers from the Twenty Fourth Spring Symposium of Byzantine Studies, 
Cambridge, March 1990, eds J. S h e p a r d, S. F r a n k l i n, Aldershot 1992, s. 109–132.

N o r r i s  H.T., The Sacred Sword of Maslamah b. ‘Abd al-Malik, OM (Nuova Serie) 
89. 2, 2009, s. 389–406.

N o t h  A., The Early Arabic Historical Tradition. A Source-Critical Study, second edition 
in collaboration with L.I. C o n r a d, transl. M. B o n n e r, Princeton 1994.

N o t h  A., Problems of Differentiation between Muslims and Non-Muslims, transl. 
M.  M u e h l h a e u s l e r, [in:]  Muslims and Others in Early Islamic Society, 
ed. R. H o y l a n d, London 2004, s. 103–125.

N o w o g ó r s k i  P., Fundacja sanktuarium Kubbat as-Sachra wyrazem pobożności 
lub polityki kalifa Abd al-Malika ibn Marwana, SChr 24, 2017, s. 39–46.



Bibliografia 491

O b b i n k  D., The Atheism of Epicurus, GRBS 30, 1989, s. 187–223.
O d d y  A., Arab Imagery on Early Umayyad Coins in Syria and Palestine. Evidence 

for Falconry, NC 151, 1991, s. 59–66.
O g u n b a d o  A.F., A b u  B a k a r  Y.S., S a i d i  M.A., ‘Umar ibn Khattab. An Epit-

ome of Servant Leadership. A sustainable Lesson for Contemporary Leaders, JCR 7. 
8, 2020, s. 1021–1026.

O h t a  K., The Coptic Church and Coptic Communities in the Reign of al-Ma’mun. 
A Study of the Social Context of the Bashmuric Revolt, AJAME 19. 2, 2004, s. 87–116.

O ’ L o u g h l i n  Th., Adomnán and Arculf: The Case of an Expert Witness, JML 7, 
1997, s. 127–146.

O ’ L o u g h l i n  Th., Adomnán: A Man of Many Parts, [in:] Adomnán at Birr, AD 697: 
Essays in Commemoration of the Law of the Innocents, ed. Th. O ’ L o u g h l i n, 
Dublin 2001, s. 41–51.

O ’ L o u g h l i n  Th., The Exegetical Purpose of Adomnán’s De Locis Sanctis, CMCS 
24, 1992, s. 37–53.

O ’ L o u g h l i n  Th., The Library of Iona in the Late Seventh Century: The Evidence 
from Adomnán’s De locis sanctis, Ér 45, 1994, s. 33–52.

O ’ L o u g h l i n  Th., Res, tempus, locus, persona: Adomnán’s Exegetical Method, 
IR 48, 1997, s. 95–111.

O ’ L o u g h l i n  Th., The Tombs of the Saints: their significance for Adomnán, 
[in:] Studies in Irish Hagiography: Saints and Scholars, eds J. C a r e y, M. H e r- 
b e r t, P. Ó  R i a i n, Dublin 2001, s. 1–14.

O ’ L o u g h l i n  Th., The View from Iona: Adomnán’s mental maps, PJMAI 10, 1996, 
s. 98–122

O l s t e r  D., Syriac Sources, Greek Sources, and Theophanes Lost Year, BF 19, 1993, 
s. 218–228.

O m a r  A.M., Jerusalem in Muhammad’s Strategy. The Role of the Prophet Muhammad 
in the Conquest of Jerusalem, Newcastle upon Tyne 2019.

O m a r  F., The ‘Abbasid Caliphate, 132/750–170/786, Baghdad 1969.
O m a r  F., Some Aspects of the ‘Abbāsid-Ḥusaynid Relations during the early ‘Abbāsid 

Period 132–193 A.H./750–809 A.D., Ara 22. 2, 1975, s. 170–179.
O m a r  R., The Umayyad Succession. Succession to the Caliphate from the First 

Civil War to the End of the Umayyad Dynasty, PhD Thesis, University St. An- 
drews 1997.



492 Bibliografia

O m e r  S., The Dome of the Rock: An Analysis of Its Origins Kubah Sakhrah: Satu Analisis 
Asal-usulnya, JIA 12. 1, 2015, s. 200–214.

O m e r  S., Theological Conflicts in Early Islamic Era. The Execution of Ghaylān ibn 
Muslim al-Dimashqī al-Qadarī, ID 9. 2, 2001, s. 205–217.

O s e n i  Z.I., Early Life of al-Hajjaj b. Yusuf, SII 19, 1982, s. 125–136.
O s m a n  G., Pre-Islamic Arab Conquest to Christianity in Mecca and Medina: An 

Investigation into the Arabic Sources, MWo 95, 2005, s. 67–80.
O s t r o g o r s k i  G., Dzieje Bizancjum, tłum. red. H. E v e r t -K a p e s s o w a, War-

szawa 1967.
O s t r o g o r s k y  G., Die Chronologie des Theophanes im 7. und 8. Jahrhundert, 

BNJ 7, 1930, s. 1–56.
O’S u l l i v a n  Sh., Anti-Jewish Polemic and Early Islam, [in:] The Bible in Arab Chris-

tianity, ed. D. T h o m a s, Leiden–Boston 2007, s. 49–68.
O’S u l l i v a n  Sh., Early Umayyad Syria. A Study of Its Origins and Early Development, 

PhD Thesis, The University of St. Andrews 2003.
O u l d d a l i  A., Les conditions de la résidence du dimmī: Entre règles absolues et relatives, 

[in:] Religious Minorites in Christian, Jewish and Muslim Law (5th–15th Centuries), 
eds N. B e r e n d, Y. M a s s e t, C. N e m o -P e k e l m a n, J.V. To l a n, Turnhout 
2017, s. 127–148.

O v i d i u  I., Muslime und Araber bei Īšō‘jahb III (649–659), Wiesbaden 2009.
Ö k t e m  K., Creating the Turk’s Homeland: Modernization, Nationalism and Geog-

raphy in Southeast Turkey in the late 19th and 20th Centuries, Paper for the Socrates 
Kokkalis Graduate Workshop 2003, University of Oxford, School of Geography an 
the Environment, s. 11 https://web.archive.org/web/20131109123500/http://arsiv.
setav.org/ups/dosya/13204.pdf [dostęp: 10.05.2021 r.].

P a h l i t z s c h  J., Conversion and Martyrdom in ‘Abbasid Damascus Anonymous 
(second–third/eighth–ninth century), [in:] Conversion to Islam in the Premod-
ern Age: A Sourcebook, eds N. H u r v i t z, Ch.C. S a h n e r, U. S i m o n s o h n, 
L. Ya r b r o u g h, Berkeley 2020, s. 105–108.

P a l u m b o  G., Images of Piety or Power? Conerving the Umayyad Royal Narrative 
in Qusayr ‘Amra, [in:] The Making of Islamic Heritage. Muslim Pasts and Heritage 
Presents, ed. T. R i c o, New Brunswick (New Jersey) 2017, s. 91–108.

P a n a y o t o v  A., Jewish Communal Officies in Late Roman and Byzantine Law and 
Jewish Inscriptions from the Balkans, [in:] Jews in Early Christian Law. Byzantium 

https://web.archive.org/web/20131109123500/http://arsiv.setav.org/ups/dosya/13204.pdf
https://web.archive.org/web/20131109123500/http://arsiv.setav.org/ups/dosya/13204.pdf


Bibliografia 493

and the Latin West 6th–11th Centuries, eds J.V. To l a n, N. d e  L a n g e, L. F o s c h i a, 
C. N e m o-P e k e l m a n, Turnhout 2014, s. 167–177.

P a n e l a s  M., Some Remarks on Conversion to Islam in Al-Andalus, AQ 23, 2002, 
s. 193–200.

P a r s a p a j o u h  S., La châsse de l’imam Husayn: Fabrique et parcours politique d’un 
objet religieux de Qom à Karbala, ASSR 174, 2016, s. 49–74.

P a s h a z a n o u s  H., A f k a n d e  E., The Last Sasanian in Eastern Iran and China, 
Anab 5, 2014, s. 139–154.

P a s h a z a n o u s  H., S a n g a r i  E., The Last Sasanians in Chinese Literary Sources: 
Recently Identified Statue Head of a Sasanian Prince at the Qianling Mausoleum, 
IrS 51. 4, 2018, s. 499–515.

P a s t e u r  Ta r t a r  G., Dialogue islamo-chrétien sous le calife al-Mamun (813–834). 
Les épitres d’al-Hashimi et d’al-Kindi, Paris 1985.

P a t e y  A., Asserting Difference in Plurality: The Case of the Martyrs of Córdoba, 
SCH 51, 2015, s. 53–66.

P a v l o v i t c h  P., The Origin of the Isnad and al-Mukhtar b. Abī ‘Ubayd’s Revolt 
in Kūfa (66–7/685–7), AQ 39. 1, 2018, s. 17–48.

PBE, ed. J.R. M a r t i n d a l e, CD-ROM Publication, Ashgate 2001, http://www.pbe.
kcl.ac.uk [dostęp: 10.05.2021 r.]

P e a r s o n  J.D., The Islamic World and the Latin East. William of Tripoli and His 
Syrian Context, PhD Thesis, The University of Tennessee, Knoxville 2018.

P e e t e r s  P., Glanures martyrologiques, AB 58, 1940, s. 104–125.
P e e t e r s  P., La Passion de s. Michel le Sabaite, AB 48, 1930, s. 65–98.
P e e t e r s  P., La Passion de S. Pierre de Capitolias († 13 janvier 715), AB 57, 1939, 

s. 299–333.
P e e t e r s  P., S. Antoine le néo-martyr, AB 31, 1912, s. 410–450.
P e e t e r s  P., S. Romain le Neomartyr (m. 1 Mai 780) d’apres un document georgien, 

AB 30, 1911, s. 393–427.
P e l l a t  Ch., Abū Lo’lo’a, [in:] Encyclopaedia Iranica, I/3, s. 333–334; http://www. 

iranicaonline.org/articles/abu-loloa-a-persian-slave-of-mogira-b [dostęp: 
10.05.2021 r.].

P e l l a t  Ch., Harthama b.  A‘yan, [in:]  EI2, vol.  III: H–Iram, eds  B.  L e w i s, 
V.L. M é n a g e, Ch. P e l l a t, Leiden 1971, s. 231.

P e l l a t  Ch., Le culte de Mu’āwiya au IIIe siècle de l’hégire, SIsl 6, 1956, s. 53–66.

http://www.pbe.kcl.ac.uk
http://www.pbe.kcl.ac.uk
http://www.iranicaonline.org/articles/abu-loloa-a-persian-slave-of-mogira-b
http://www.iranicaonline.org/articles/abu-loloa-a-persian-slave-of-mogira-b


494 Bibliografia

P e l e g  Y., Iconoclasm in Chirches and Synagogues in Judea, [in:] Christians and Chris-
tianity, vol. IV: Churches and monasteries in Judea, eds N. C a r m i n, E. L e v i n, 
C. E b e r t, M. G u g e n h e i m, Jerusalem 2012, s. 483–494.

P e n n e l l  R., What is the significance of the tittle ‘Amīr al-mu’minīn’?, JNAS 21. 4, 
2016, s. 623–644.

P é r i e r  J., Vie d’al-Hadjdjâdj Ibn Yousof (41–95 de l’hégire = 661 – 714 de J.-C.) d’après 
les sources arabes, Paris 1904.

P e r l m a n n  M., Another Ka’b al-Ahbar Story, JQR 45, 1954, s. 48–58.
P e r l m a n n  M., Ghiyār, [in:] EI2, eds P. B e a r m a n, Th. B i a n q u i s, C.E. B o s- 

w o r t h, E. v a n  D o n z e l, W. P. H e i n r i c h s, https://referenceworks.brillonline.
com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/ghiyar-SIM_2503 [dostęp: 10.05.2021 r.].

P e r l m a n n  M., A Legendary Story of Kalb al-Ahbar’s Conversion to Islam, [in:] Joshua 
Starr Memorial Volume, New York 1953, s. 85–99.

P e s t  P., Religijne uwarunkowania arbitrażu w krajach islamskich, ADR 2010, 
2 (10), s. 63–71.

P e t e r s  G., Peter of Damascus. Byzantine Monk and Spiritual Theologian, Toronto 2011.
P e t e r s  G., Peter of Damascus and Early Christian Spiritual Theology, PM 26, 2005, 

s. 89–109.
P e t e r s e n  E.L., ‘Ali and Mu‘āwiya in Early Arabic Tradition: Studies on the Gen-

esis and Growth of Islamic Historical Writing until the End of the Ninth Century, 
Copenhagen 1964.

P i c c i r i l l o  M., Les mosaïques d’époque omeyyade des églises de la Jordanie, Sy 75, 
1998, s. 263–278.

P i e r z y ń s k i  A.P., Christians and Jews. Historical and Theological Perspectives of their 
Relationship, SOec 19, 2019, s. 329–348.

P i g u l e v s k a j a  N., Theophanes’ Chronographia and the Syrian Chronicles, 
JÖBG 16, 1967, s. 55–60.

P i g u l e w s k a  N.W., Kultura syryjska we wczesnym średniowieczu, tłum. Cz. M a- 
z u r, Warszawa 1989.

P i n c k n e y  S t e t k e v y c h  S., Umayyad Panegyric and the Poetics of Islamic Hegemo-
ny: al-Akhtal’s “Khaffa al-Qatīnu”(‘Those That Dwelt with You Have Left in Haste’), 
JAL 28. 2, s. 89–122.

P i n g r e e  D., Classical and Byzantine Astrology in Sassanian Persia, DOP 43, 1989, 
s. 227–239.

https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/ghiyar-SIM_2503
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/ghiyar-SIM_2503


Bibliografia 495

P i n g r e e  D., From Alexandria to Baghdad to Byzantium. The Transmission of Astrology, 
IJCT 8, 2001, s. 3–37.

P i n g r e e  D., The Indian and Pseudo-Indian Passages in Greek and Latin Astronomical 
and Astrological Texts, V 7, 1976, s. 141–195.

P i n g r e e  D., The Ṣābians of Ḥarrān and the Classical Tradition, IJCT 9, 2002, s. 8–35.
P i n k e r  M., Mitologizacja, propaganda czy zapis dziejów? Muzułmańskie miasta gar- 

nizonowe w arabskojęzycznych relacjach kronikarskich z okresu średniowiecza, roz- 
prawa doktorska, Uniwersytet Warszawski 2015.

P l i s z k a  D., Wypełnienie bez zastępstwa: Matthew Levering o relacji Kościół–Izrael, 
BST 3, 2017, s. 42–54.

PMZ, Erste Abteilung (641–867), hrsg. R-J. L i l l i e, C. L u d w i g, Th. P r a t s c h, 
B. Z i e l k e, Berlin–Boston 2000.

PMZ Online, hrsg. R.-J. L i l i e, C. L u d w i g, Th. P r a t s c h, B. Z i e l k e, Berlin 2013. 
https://www.degruyter.com/database/pmbz/html [dostęp: 10.05.2021 r.]

P o c h o s h a j e v  I., Martyrs, madmen or criminals. Christian selfsacrifications 
in 9th century Cordoba from the prospective of different historiographical traditions, 
s. 3, http://rosdok.uni-rostock.de/resolve/id/rosdok_document_0000000066 
[dostęp: 10.05.2021 r.].

P o c h o s h a j e v  I., Die Märtyrer von Cordoba: Christen im muslimischen Spanien 
des 9. Jahrhunderts, Frankfurt am Main 2007.

P o c h o s h a j e v  I., El uso del pensamiento no cristiano según Álvaro de Córdoba, 
STheo 37. 2, 2005, s. 661–676.

P o g n o n  H., Inscriptions semitiques de la Syrie, Paris 1907.
P o w e r  T., The Red Sea from Byzantium to the Caliphate: ad 500–1000, Cairo 2012.
P o w e r s  D.S., Muhammad is not the Father of any of Your Men. The Making of the 

Last Prophet, Philadelphia 2009.
P o w e r s  D.S., Zayd. The Little-Known Story of Muhammad’s Adopted Son, Philadel-

phia 2014.
P r a t s c h  T., Theodoros Studites (759–826) — zwischen Dogma und Pragma: der Abt 

des Studiosklosters in Konstantinopel im Spannungsfeld von Patriarch, Kaiser und 
eigenem Anspruch, Bern 1998.

P r e v o s t  V., La formation des réseaux ibadites nord-africains (VIIIe–XIIe siècle), 
[in:] Espaces et Réseaux en Méditerranée VIe–XVIe siècle vol. II: La formation des 
réseaux, eds D. C o u l o n, Ch. P i c a r d, D. Va l e r i a n, Paris 2010, s. 167–186.

https://www.degruyter.com/database/pmbz/html
http://rosdok.uni-rostock.de/resolve/id/rosdok_document_0000000066


496 Bibliografia

P r i n g l e  D., The Churches of the Crusader Kingdom of Jerusalem. A Corpus, vol. III: 
The City of Jerusalem, Cambridge 1993.

P r i n z i n g  G., Bizantyńczycy wobec obcych, oprac. K. I l s k i, Poznań 1998.
P r o u d f o o t  A.S., The Sources of Theophanes for the Heraclian Dynasty, MPhil. Thesis, 

University of London 1965.
P r o u d f o o t  A.S., The Sources of Theophanes for the Heraclian Dynasty, B 44, 1974, 

s. 367–439.
P r ó c h n i a k  D., Od ortodoksji do kościoła narodowego. Armenia w epoce wczesno- 

chrześcijańskiej (301–726), VP 21, 2001, s. 49–82.
P r u i t t  J., The Fatimid Holy City. Rebuilding Jerusalem in the Eleventh Century, 

MGb 3. 2, 2017, s. 35–56.
P s u r e k  W., Kalifat i współczesna próba jego reaktywacji, SVD 1, 2017, s. 56–68.
P u r s h a r i a t i  P., Decline and Fall of the Sasanian Empire. The Sasanian-Parthian 

Confederacy and the Arab Conquest of Iran, London–New York 2008.
P y c  M., Chrystologiczna argumentacja w „Mowach obronnych przeciw tym, którzy odrzu-

cają święte obrazy” Jana Damasceńskiego, PST 25, 2011, s. 159–171.
P y c  M., Ikonoklazm i jego argumentacja przeciwko kulturowi obrazów w ostatnim 

z chrystologicznych sporów chrześcijańskiej starożytności, CTO 1, 2012, s. 23–36.
P y t l i k  M., Jews and Muslims in Cooperation – Lunch and Learn, paper presented 

to the „Jews and Muslims. A Forgotten History of Coexistence” forum, Oakland 
University, 12 March 2015, https://www.oakland.edu/Assets/Oakland/religious-
studies/files-and-documents/faculty-research/Pytlik,%20Michael%20-%20Jews%20
&%20Muslims,%20A%20Forgotten%20History%20of%20Coexistence.pdf  [dostęp: 
10.05.2021 r.].

Q a s m i  Sh.Z., S a l a f i  M.T., Question and Answers on the Mothers of Believers, Dar- 
ussalam, Riyadh–Lahore–Houston b.d.w.

Q a z i  F., The Mujahidaat. Tracing the Early Female Warriors of Islam, [in:] Women, Gen-
der and Terrorism, eds L. S j o b e r g, C.E. G e n t r y, Athens (Georgia) 2011, s. 29–56.

Q u t b u d d i n  T., The Sermons of ‘Ali ibn Abi Talib. At the Confluence of the Core 
Islamic Teachings of the Qur’an and the Oral, Nature-Based Cultural Ethos of Seventh 
Century Arabia, AEsM 42. 1, 2012, s. 201–228.

R a b b a t  N., The Meaning of the Umayyad Dome of the Rock, Muq 6, 1989, s. 12–21.
R a h m a n  A.A., Effective Governance in the Era of Caliph ‘Umar Ibn Al-Khattab 

(634–644), EJSS 18. 4, 2011, s. 612–624.

https://www.oakland.edu/Assets/Oakland/religiousstudies/files-and-documents/faculty-research/Pytlik,%20Michael%20-%20Jews%20&%20Muslims,%20A%20Forgotten%20History%20of%20Coexistence.pdf
https://www.oakland.edu/Assets/Oakland/religiousstudies/files-and-documents/faculty-research/Pytlik,%20Michael%20-%20Jews%20&%20Muslims,%20A%20Forgotten%20History%20of%20Coexistence.pdf
https://www.oakland.edu/Assets/Oakland/religiousstudies/files-and-documents/faculty-research/Pytlik,%20Michael%20-%20Jews%20&%20Muslims,%20A%20Forgotten%20History%20of%20Coexistence.pdf


Bibliografia 497

R a h m a w a t i  N., Sistem pemerintahan Islam di bawah kepemimpinan Kalifah Utsman 
bin Affan tahun 644–656, AIM 1. 1, 2015, s. 1–12.

R a m e l l i  I.I.E., The Rejection of the Epicurean Ideal of Pleasure in Late Antique Sources: 
Not Only Misunderstandings, Mir 18, 2014, s. 7–21.

R a n d a l l  I., Conceptualizing the Islamic-Byzantine Maritime Frontier, [in:] The 
Archaeology of Medieval Islamic Frontiers: From the Mediterranean to the Caspian 
Sea, ed. A. A s a  E g e r, Boulder (Colorado) 2019, s. 80–102.

R e i n f a n d t  L., Bewaffneter Raub und Kreuzigung im frühen Islam, [in:] Strafe und 
Strafrecht in den antiken Welten unter Berücksichtigung von Todesstrafe, Hinrichtung 
und peinlicher Befragung, eds R. R o l l i n g e r, M. L a n d, H. B a r t a, Wiesbaden 
2012, s. 249–259.

R e i n f a n d t  L., Local Judicial Authorities in Umayyad Egypt (41–132/661–750), 
BEO 63, 2014, s. 127–146.

R e i n i n k  G.J., Pseudo-Methodius: A Concept of History in Response to the Rise of Islam, 
[in:] The Byzantine and Early Islamic Near East. Papers of the First Workshop on 
Late Antiquity and Early Islam, eds A. C a m e r o n, L.I. C o n r a d, G.R.D. K i n d, 
t. I, Princeton 1992, s. 149–187.

R e i n i n k  G.J., The Beginnings of Syriac Apologetic Literature in Response to Islam, 
Och 77, 1993, s. 164–187.

R e i n i n k  G.J., The Lamb on the Tree: Syriac Exegesis and Anti-Islamic Apologet-
ics, [in:] The Sacrifice of Isaac. The Aqedah (Genesis 22) and its Interpretations, 
eds E. N o o r t, E. T i g c h e l a a r, Leiden 2002, s. 109–124.

R e i t e r  Y., Narratives of Jerusalem and its Sacred Compound, IsrS 18. 2, s. 115–132.
R e n a r d  J., Abu Bakr in Tradition and Early Hagiography, [in:] Tales of God’s Friends: 

Islamic Hagiography in Translation, ed. idem, Berkeley–Los Angeles–London 2009, 
s. 15–29.

R e y n o l d s  D.F., The Qiyan of al-Andalus, [in:] Concubines and Courtesans. Women 
and Slavery in Islamic History, eds M.S. G o r d o n, K.A. H a i n, Oxford 2017, 
s. 100–123.

R e y n o l d s  D.K., Monasticism and Christian Pilgrimage in Early Islamic Palestine 
(c. 614– c. 950), PhD Thesis, University of Birmingham 2013.

R e y n o l d s  D., Rethinking Palestinian Iconoclasm, DOP 71, 2017, s. 1–64.
R e z a  S h o j a i f a r d  H., S a j a d i  Z., A Study of Islamic Leader’s Strategic Role 

in Islamic Architectures, Kom 8. 3, 2019, s. 81–97.



498 Bibliografia

R i c h a r d s o n  K., Singing Slave Girls (qiyan) of the Abbasid Court in the Ninth and 
Tenth Centuries, [in:] Children in Slavery through the Ages, eds G. C a m b e l l, 
S. M i e r s, J.C. M i l l e r, Athens (Ohio) 2009, s. 105–118.

R i d g e o n  L., ‘Alī ibn Abī Tālib in Medieval Persian Sufi-Futuwwat Treatises, 
[in:] L’Ésotérisme shi’ite, ses racines et ses prolongements, eds M.A. A m i r -M o e z z i, 
M. D e  C i l l i s, D. D e  S m e t, O. M i r -K a s i m o v, Turnhout 2016, s. 665–685.

R i h a n  M., The Politics and Culture of An Umayyad Tribe. Conflict and Factionalism 
in the Early Islamic Period, London–New York 2014.

R i z q i  Sh., Servant Leaders. Umar Bin Khattab (13–23 H / 634 – 644 M), BaT 22. 1, 
2016, s. 127–144.

R o b e r t s  A.M., Al-Mansūr and the Critical Ambassador, BEO 60, 2011, s. 145–160.
R o b e r t s  A.M., Being a Sabian at Court in Tenth-Century Baghdad, JAOS 137. 2, 

2017, s. 253–277.
R o b i n s o n  C.F., ‘Abd al-Malik, Oxford 2005.
R o b i n s o n  C.F., ‘Ubayd Allāh b. Ziyād, [in:] EI2, vol. X: T–U, eds P.J. B e a r- 

m a n, Th. B i a n q u i s, C.E. B o s w o r t h, E. v a n  D o n z e l, W.P. H e i n r i c h s, 
Leiden 2000, s. 763–764.

R o b i n s o n  C.F., The Violence of the Abbasid Revolution, [in:] Living Islamic Histo-
ry: Studies in Honour of Professor Carole Hillenbrand, ed. Y. S u l e i m a n, Edin- 
burgh 2010, s. 226–251.

R o c h o w  I., Bemerkungen zur Revolte des Artabasdos aufgrung bisher nicht beachteter 
Quellen, K 68. 1, 1986, s. 191–197.

R o c h o w  I., Byzanz im 8. Jahrhundert in der Sicht des Theophanes. Quellenkritisch- 
-historischer Kommentar zu den Jahren 715–813, Berlin 1991.

R o c h o w  I., Malalas bei Theophanes, K 65, 1983, s. 459–474.
R o d i n s o n  M., Mahomet, tłum. E. M i c h a l s k a-N o v á k, Warszawa 1994.
R o d z i e w i c z  A., Milete min Êzîd. The Uniqueness of the Yezidi Concept of the Nation, 

Se 1, 2018, s. 67–78.
R o f a i l  F a r a g  F., The Technique of Research of a Tenth Century Christian Arab Writer: 

Severus ibn al-Muqaffa, Mu 86, 1973, s. 37–66.
R o g e r s o n  B., Prorok Mahomet. Biografia, tłum. K. B a ż y ń s k a-C h o j n a c k a, 

P. C h o j n a c k i, G. G a s p a r s k a, Warszawa 2004.
R o g g e m a  B., The Legend of Sergius Bahira. Eastern Christian Apologetics and 

Apocalyptic in Response to Islam, Leiden 2009.



Bibliografia 499

R o g g e m a  B., The Martyrdom of Michael of Mar Saba, [in:] Christian-Muslim Rela-
tions. A Bibliographical History, vol. I (600–900), eds B. R o g g e m a, D. T h o m a s, 
Leiden–Boston 2009, s. 911–915.

R o m p a y  v a n  L., Jacob of Edessa and the Early History of Edessa, [in:] After Bardasain. 
Studies on Continuity and Change in Syriac Christianity in honour of Professor Han 
J.W. Drijvers, eds G.J. R e i n i n k, A.C. K l u g k i s t, Louvain 1999, s. 269–285.

R o m p a y  v a n  L., A Remarkable Note on the Death of Caliph Hishām (743 CE) 
in Ms. Deir al-Surian, Syr. 5, [in:] Christsein in der islamischen Welt: Festschrift für 
Martin Tamcke zum 60. Geburtstag, hrsg. S.H. G r i f f i t h, S. G r e b e n s t e i n, 
Wiesbaden 2015, s. 165–172.

R o s e  K.A., Images of Civil Conflict. One Early Muslim Historian’s Representation of 
the Umayyad Civil War Caliphs, MA Thesis, Miami University, Oxford (Ohio) 2011.

R o s e n-A y a l o n  M., The Early Islamic Monuments of al-Haram al-Sharif. An Icono-
graphic Study, Qd 28, 1989, s. 1–73.

R o s t a m i-N a s a b  A. A., Ta j e d i n i  O., S a d a t m o o s a v i  A., Examination 
of the “Theory of Guidance” in the View of ‘Ali ibn Abi Talib (a): An Exploration into 
the Nahj Al-Balaghah, JRCE 25. 2, 2016, s. 203–220.

R o t t e r  G., Die Umayyaden und der zweite Bürgerkrieg (680–692), Wiesbaden 1982.
R o t t e r  G., The Umayyad fulūs of Mosul, ANSMN 19, 1974, s. 165–198.
R o u e c h é  M., Stephanus the Alexandrian Philosopher, the Kanon and a seventh-century 

millenium, JWCI 74, 2011, s. 1–30.
R u d n i c k a-K a s s e m  D., Realizing an Insightful Vision of a Powerful and Indepen-

dent State. Ahmad ibn Tulun and the Reign of His Dynasty (868–905), KSM 11. 3, 
2014, s. 11–23.

R u g e  W., Melas, [in:] RE XV, 1931, kol. 440.
R u n c i m a n  S., Teokracja bizantyjska, tłum. M. R a d o ż y c k a, Warszawa 1982.
S a a d i  A.-M., Ninth Century Syriac Exegete and Apologist. Moshe bar Kepha’s Com-

mentary on Luke, HJSS 20. 1, 2017, s. 231–256.
S a b r i  I.S., The Status and Significance of Bayt al-Maqdis in Islam, ITu 22. 1, 2020, 

s. 11–20.
S a d i g h i  G.H., Les Mouvements Religieux Iraniens au IIe et au IIIe Siècle de L’Hègire, 

Paris 1938.
S a d o w s k i  M., Arabscy chrześcijanie wobec astrologii na podstawie traktatu „O wierze 

chrześcijan w wyroki gwiazd” Eliasza z Nisibi, Psa 21, 2017, s. 183–204.



500 Bibliografia

S a d o w s k i  M., Chrześcijańska arabskojęzyczna literatura apologetyczna Bli-
skiego i Środkowego Wschodu w okresie Abbasydów (750–1050), STHŚO 32, 2012, 
s. 87–106.

S a d o w s k i  M., Muzułmańska awersja do sztuki figuratywnej a bizantyjski ikonoklazm. 
Krótka charakterystyka problemu, TCK 27. 3, 2014, s. 189–203.

S a f r a n  J.M., Defining Boundaries in al-Andalus. Muslims, Christians and Jews in Islam-
ic Iberia, Ithaca 2013, s. 168–208.

S a f r a n  J.M., Identity and Differentation in Ninth-Century al-Andalus, S 76. 3, 2001, 
s. 573–598.

S a g e  C.M., Paul Albar of Cordoba. Studies of His Life and Writings, Washington 1943.
S a h a s  D.J., Eighth-Century Byzantine Anti-Islamic Literature: Context and Forces, 

Bsl 57, 1996, s. 229–238.
S a h a s  D.J., The Face to Face Encounter between Patriarch Sophronius of Jerusalem and 

the Caliph Umar Ibn al-Khattab: Friends or Foes?, [in:] The Encounter of Eastern 
Christianity with Early Islam, eds E. G r y p e a o u, M. S w a n s o n, D. T h o m a s, 
Leiden–Boston 2006, s. 33–44.

S a h a s  D.J., rec.: G. Peters, Peter of Damascus. Byzantine Monk and Spiritual Theolo-
gian (Toronto: Pontifical Institute of Mediaeval Studies, Studies and Texts 175, 2011), 
182 p. + Appendices and Bibliography, BSym 22, 2012, s. 431–441.

S a h a s  D.J., John of Damascus on Islam. The „Heresy of the Ishmaelites”, Leiden 1972.
S a h n e r  Ch.C., Christian Martyrs under Islam. Religious Violence and the Making 

of the Muslim World, Princeton–Oxford 2018.
S a h n e r  Ch.C., Mass Conversion of Christians in Northern Mesopotamia Joshua the 

Stylite of Zuqnīn (d. mid-second/late eighth century), [in:] Conversion to Islam in 
the Premodern Age: A Sourcebook, eds Ch.C. S a h n e r, N. H u r v i t z, U. S i m o n- 
s o h n, L. Ya r b r o u g h, Berkeley 2020, s. 101–104.

S a h n e r  Ch.C., Old Martyrs, New Martyrs and the Coming of Islam. Writing Hagio- 
graphy after the Conquests, [in:] Cultures in Motion. Studies in the Medieval and 
Early Modern Periods, eds A. I z d e b s k i, D. J a s i ń s k i, Kraków 2014, s. 89–112.

S a h n e r  Ch.C., Swimming against the Current. Muslim Conversion to Christianity 
in the Early Islamic Period, JAOS 136. 2, 2016, s. 265–284.

S a l l a b i  A.M., ‘Ali ibn Abi Tālib, vol. I–II, transl. N. K h a t t a b, International Islamic 
Publishing House 2011.

S a m i r  S.K., La literature Melkite sous les premiers abbassides, OCP 56, 1990, s. 469–486.



Bibliografia 501

S a m i r  S.K., Qui est l’interlocuteur musulman du patriarche syrien Jean  III 
(631–648)?, [in:] IV Symposium Syriacum 1984 (Orientalia Christiana Analecta 229), 
ed. H.J.W. D r i j v e r s, Rome 1987, s. 387–400.

S a r r e  F., Die Bronzekanne des Kalifen Marwān II im Arabischen Museum in Kairo, 
AIsl 1. 1, 1934, s. 10–15.

S a u n d e r s  J.J., A History of Medieval Islam, London 1965.
S a v a g e  E., A Gateway To Hell, A Gateway To Paradise. The North African Response 

to the Arab Conquest, Princeton 1997.
S a y e d  R., Die Revolte des Ibn al-Aš‘aṯ und die Koranleser. Ein Beitrag zur Religions-  

und Sozialgeschichte der frühen Umayyadenzeit, Freiburg im Breisgau 1977.
S c h a n d l e r  P., John of Damascus and Islam. Christian Heresiology and the Intellectual 

Background to Earliest Christian-Muslim Relations, Leiden 2018.
S c h e i n e r  J., Die Eroberung von Damaskus. Quellenkritische Untersuchung zur His-

toriographie in klassisch-islamischer Zeit, Leiden–Boston 2010.
S c h e n k e  G., Creating Local History: Coptic Encomia Celebrating Past Events, 

[in:] Writing ‘True Stories’. Historians and Hagiographers in the Late Antique and 
Medieval Near East, eds A. P a p a c o n s t a n t i n o u, M. D e b i , H. K e n n e d y, 
Turnhout 2010, s. 21–30.

S c h e p p  L.A., The Physical and the Divine. Images of Inebriation in Medieval Islamic 
Art. of the Umayyads from the 7th to the 11th Century, MA Phil. Theses, Louisiana 
State University 2015.

S c h i c k  R., A Christian City with a Major Muslim Shrine: Jerusalem in the Umayyad 
Period, [in:] Conversion in Late Antiquity: Christianity, Islam, and Beyond. Papers 
from the Andrew W. Mellon Foundation Sawyer Seminar, University of Oxford, 
2009–2010, eds A. P a p a c o n s t a n t i n o u, N. M c L y n n, D.L. S c h w a r t z, 
Surrey–Burlington 2015, s. 299–318.

S c h i c k  R., The Christian Communities of Palestine from Byzantine to Islamic Rule. 
A Historical and Archeological Study, Princeton 1995.

S c h i c k  R., The Fate of the Christian in Palestine during the Byzantine-Umayyad 
Transition A.D. 600–750, PhD Thesis, University of Chicago 1987.

S c h l u m b e r g e r  D., Deux fresques omeyyades, Sy 25. 1/2, 1946/1948, s. 86–102.
S c h m i d t  K.H., Five pictures of Constantine V. How has Constantine V’s iconoclasm 

influenced successive generations of historians’ view of the man and his reign as a whole?, 
MA Thesis, The Arctic Universtity of Norway, Tromsø 2013.



502 Bibliografia

S c h o e l e r  G., Divine Inspiration, Storytelling and Cultural Transfer. Muhammad’s and 
Caedmon’s Call, [in:] Knowledge and Education in Classical Islam. Religious Learning 
between Continuity and Change, vol. II, ed. S. G ü n t h e r s, Leiden 2020, s. 98–111.

S c h u l z e  I., S c h u l z e  W., The Standing Caliph Coins of al-Jazīra: some problems 
and suggestions, NC 170, 2010, s. 331–353.

S c h u l z e  W., The Byzantine-Arab Transitional Coinage of Tartus, NC 173, 2013, 
s. 245–259.

S c o t  A g h a i e  K., The Martyrs of Karbala: Shi’i Symbols and Rituals in Modern 
Iran, Seattle 2004.

Scott R., “The events of every year, arranged without confusion”: Justinian and others in 
the Chronicle of Theophanes Confessor, [in:] L’écriture de la mémoire: la littérarité 
de l’historiographie. Actes du IIIe colloque international philologique EPMHNEIA, 
Nicosie, 6–7–8 mai 2004, organisé par l’EHESS et l’université de Chypre, 
eds P. O d o r i c o, P.A. A g a p i t o s, M. H i n t e r b e r g e r, Paris 2006, s. 49–65.

S c o t t  R., The image of Constantine in Malalas and Theophanes, [in:] New Constantines: 
the rhythm of imperial renewal in Byzantium, 4th–13th centuries, ed. P. M a g d a- 
l i n o, Aldershot 1994, s. 57–71.

S c o t t  R., Writing the Reign of Justinian: Malalas versus Theophanes, [in:] The Sixth 
Century: End or Beginning, eds P. A l l e n, E. J e f f r e y s, Brisbane 1996, s. 21–34.

S e a r s  S.D., Before Caliphal Coins. Transitional Drahms of the Umayyad North, 
AJN 15, 2003, s. 77–110.

S e a r s  S.D., The Legitimation of al-Hakam b. al-’As: Umayyad Government in Sev-
enth-Century Kirman, IrS 36. 1, s. 5–25.

S e c h z e r  J.A., Islam and Woman. Where Tradition Meets Modernity. History and 
Interpretations of Islamic Women’s Status, SRol 51, 2004, s. 263–272.

S e e  v o n  K., Caedmon und Muhammed, ZDADL 112. 4, 1983, s. 225–233.
S e g a l  J.B., Edessa – „The Blessed City”, Oxford 1970.
S e i d e n s t i c k e r  T., Responses to Crucifixion in the Islamic World (1st–7th/7th–13th 

Centuries), [in:] Public Violence in Islamic Societies. Power, Discipline and the Con-
struction of the Public Sphere 7th–19th Centuries CE, eds Ch. L a n g e, M. F i e r r o, 
Edinburgh 2009, s. 203–216.

S e l l h e i m  R., Der zweite Bürgerkrieg im Islam. Das Ende der mekkanisch-medinen-
sischen Vorherrschaft, Stuttgart 1970.

S e t t i p a n i  Ch., Continuité des élites à Byzance durant les siècles obscurs. Les princes 
caucasiens et l’Empire du VIe au IXe siècle, Paris 2006.



Bibliografia 503

S e v i l l a n o-L ó p e z  D., Diplomacia en la ruta de la seda: las embajadas bizantinas 
a China en los siglos VII–VIII, EBiz 4, 2016, s. 39–65.

S h a b a n  M.A., Islamic History. A New Interpretation. I A.D. 600–750 (A.H. 132), 
Cambridge 1971.

S h a b a n  M.A., The ‘Abbasid Revolution, Cambridge 1970.
S h a h i n  A.A., An Interpretation of the Title Khalīfat Allāh in Light of Pre-Islamic 

Arabian Inscriptions and Early Islamic Documents, [in:] Re-defining a Space of Encoun-
ter. Islam and Mediterranean: Identity, Alterity and Interactions: Proceedings of the 
28th Congress of the Union Europeenne des Arabisants et Islamisants, Palermo 2016, 
eds A. P e l l i t t e r i, M. G r a z i a  S c i o r t i n o, D. S i c a r i, N. E l s a k a a n, 
Leuven–Paris–Bristol (Connecticut) 2019, s. 335–344.

S h a h i n y a n  A., Northern Territories of Sasanian Atropatene and the Arab Azerbaijan, 
ICs 20. 2, 2016, s. 191–203.

S h a h -K a z e m i  R., A Sacred Conception of Justice. Imam ‘Ali’s Letter to Malik 
al-Ashtar, [in:] The Sacred Foundations of Justice in Islam: The Teachings of ‘Alī Ibn 
Abī Tālib, ed. M. A l i  L a k h a n i, Bloomington 2006, s. 61–106.

S h a n i  R., C h e n  D., On the Umayyad Dating of the Double Gate in Jerusalem, 
Muq 18, 2001, s. 1–40.

S h a r f  A., Byzantine Jewry in the Seventh Century, BZ 48, 1955, s. 103–115.
S h a r f  A., The Jews, the Montanist, and the Emperor Leo III, BZ 59, 1966, s. 37–46.
S h a r l e t  J., Chaste Lovers, Umayyad Rulers, and Abbasid Writers, [in:]  In the 

Presence of Power: Court and Performance in the Pre-Modern Middle East, 
eds M.A. P o m e r a n t z, E. B i r g e  V i t z, New York 2017, s. 215–242.

S h a r o n  M., An Arabic Inscription From The Time Of The Caliph ‘Abd Al-Malik, 
BSOAS 29. 2, 1966, s. 367–372.

S h a r o n  M., Black Banners from the East. The Establishment of the ‘Abbāsid State. 
Incubation of a Revolt, Jerusalem–Leiden 1983.

S h b o u l  A.M.H., Byzantium and the Arabs: The Image of the Byzantines as Mirrored 
in Arabic Literature, [in:] Byzantine Papers Proceedings of the First Australian Byzan-
tine Studies Conference Canberra, 17–19 May 1978, eds E. J e f f r e y s, M. J e f f r e y s, 
A. M o f f a t, Leiden–Boston 2017, s. 43–68.

S h e i n f e l d  Sh., The Euphrates as Temporal Marker in 4 Ezra and 2 Baruch, JSJ 47. 
1, 2016, s. 104–118.

S h e r e e f  A.A.M., Studies in the Composition of Hadith Literature, PhD Thesis, 
University of London 1982.



504 Bibliografia

S h m u e l i  O., An Umayyad-Period Aqueduct for the Irrigation of Farmland South 
of Ramla, Ati 70, 2012, s. 92–93.

S h o e m a k e r  S.J., A Prophet has appeared. The Rise of Islam through Christian and 
Jewish Eyes. A Sourcebook, Berkley 2021.

S h o e m a k e r  S.J., John of Damascus (?) The Passion of Peter of Capitolias (d. 715), 
University of Oregon b.d.w., https://in.bgu.ac.il/en/csoc/Reading%20into%20Islam-
ization%20Workshop%20%20Texts/Session%204_SHOEMAKER.pdf [dostęp: 
10.05.2021 r.].

S h o e m a k e r  S.J., The Apocalypse of Empire. Imperial Eschatology in Late Antiquity 
and Early Islam, Philadelphia 2018.

S h o e m a k e r  S.J., The Death of a Prophet. The End of Muhammad’s Life and the 
Beginnings of Islam, Philadephia 2012.

S h o u f a n i  E., Al-Riddah and the Muslim Conquest of Arabia, Toronto 1973.
S i j p e s t e i j n  P.M., An Early Umayyad Papyrus Invitation for the Ḥajj, JNES 73. 2, 

2014, s. 179–190.
S i m o n s o h n  U., Conversion, Apostasy, and Penance: The Shifting Identities of Muslim 

Converts in the Early Islamic Period, [in:] Conversion in Late Antiquity: Christianity, 
Islam, and Beyond. Papers from the Andrew W. Mellon Foundation Sawyer Seminar, 
University of Oxford, 2009–2010, eds A. P a p a c o n s t a n t i n o u, N. M c L y n n, 
D.L. S c h w a r t z, Surrey–Burlington 2015, s. 197–215.

S i m o n s o h n  U., “Halting Between Two Opinions”: Conversion and Apostasy in Early 
Islam, ME 19, 2013, s. 342–370.

S i m o n s o h n  U., Muslim Involvement in Non-Muslim Political Affairs in the Early 
Islamic Period, [in:] Religious Minorites in Christian, Jewish and Muslim Law 
(5th–15th Centuries), eds N. B e r e n d, Y. M a s s e t, C. N e m o-P e k e l m a n, 
J.V. To l a n, Turnhout 2017, s. 341–352.

S i v e r s  v o n  P., Taxes and Trade in the ‘Abbāsid Thughūr, 750–962/133–351, 
JESHO 25. 1, 1982, s. 71–99.

S i z g o r i c h  Th., “Do Prophets come with a Sword” Conquests, Empire and Historical 
Narrative in the Early Islamic World, AHR 112. 4, 2007, s. 993–1015.

S k o v g a a r d-P e t e r s e n  J., Heirs of Abu Bakr. On the Ideology and Conception 
of History in al-Qaeda and Islamic State, CQJ 16. 1, 2017, s. 25–36.

S k o w r o n e k  S.,Treść i temat monet bizantyńskich, BuN 39, 1969, s. 735–738.
S k o w r o n e k  S., Wczesnoarabskie naśladownictwa monet bizantyńskich, BuN 41, 

1969, s. 781–783.

https://in.bgu.ac.il/en/csoc/Reading%20into%20Islamization%20Workshop%20%20Texts/Session%204_SHOEMAKER.pdf
https://in.bgu.ac.il/en/csoc/Reading%20into%20Islamization%20Workshop%20%20Texts/Session%204_SHOEMAKER.pdf


Bibliografia 505

S ł o m k a  J., Nowe proroctwo. Historia i doktryna montanizmu, Katowice 2007.
Słownik grecko-polski, t. I–II, oprac. O. J u r e w i c z, Warszawa 2000.
S m i t h  J.I., Women, Religion and Social Change in Early Islam, [in:] Women, Religion 

and Social Change, eds Y. Ya z b e c k  H a d d a d, E. B a n k s  F i n d l y, Albany 
1985, s. 19–35.

S o r b e r  A., The Indiculus Luminosus and the Creation of a Ninth-Century Prophetic 
Conflict between Christianity and Islam, [in:] Medieval Sicily, al-Andalus, and the 
Maghrib: Writing in Times of Turmoil, eds N. C a r p e n t i e r i, C. S y m e s, Amster-
dam 2020, s. 17–38.

S o r b e r  A., Prophetic Resistance to Islam in Ninth-Century Córdoba: Paulus Alvarus 
and the Indiculus Luminosus, ME 25. 5/6, 2019, s. 433–456.

S o u r d e l  D., Un pamphlet musulman anonyme d’époque abbaside contre les chrétiens, 
REI 34, 1966, s. 1–33.

S o u r d e l  J., S o u r d e l  D., Cywilizacja islamu (VII–XII w.), tłum. M. S k u r a t o- 
w i c z, W. D e m b s k i, Warszawa 1980.

S o u r d e l -T h o m i n e  J., Amwas, [in:] EI, vol. I: A–B, eds C.E. B o s w o r t h, 
E. v a n  D o n z e l, Ch. P e l l a t, Leiden 1960, s. 460–461.

S p a u l d i n g  J., Medieval Christian Nubia and the Islamic World. A Reconsideration 
of the Baqt Teaty, IJAHS 28. 3, 1995, s. 577–594.

S p e c k  P., Artabasdos, der rechtgläubige Vorkämpfer der göttlichen Lehren. Untersu-
chungen zur Revolte des Artabasdos und ihrer Darstellung in der byzantinischen 
Historiographie, Berlin 1981.

S p e c k  P., Das geteilte Dossier. Beobachtungen zu den Nachrichten über die Regie-
rung des Kaiser Herakleios und seine Söhne bei Theophanes und Nikephoros, 
Bonn 1988.

S p e c k  P., Der ‘zweite’ Theophanes. Eine These zur Chronographie des Theophanes, 
PB 13, 1994, s. 431–483.

S p e l l b e r g  D.A., The Umayyad North. Numismatic Evidence for Frontier Adminis-
tration, ANSMN 33, 1988, s. 119–127.

S t a r o w i e y s k i  M., Słownik wczesnochrześcijańskiego piśmiennictwa Wschodu. Lite-
ratury arabska, armeńska, etiopska, gruzińska, koptyjska, syryjska, Warszawa 1999.

S t a r r  J., An Iconodulic Legend and Its Historical Basis, S 8. 4, 1933, s. 500–503.
S t a t h a k o p o u l o s  D., Crime and Punishment. The Plague in the Byzantine 

Empire, 541–749, [in:] Plague and the End of Antiquity. The Pandemic of 541–750, 
ed. L.K. L i t t l e, Cambridge 2007, s. 99–118.



506 Bibliografia

S t a t h a k o p o u l o u s  D.Ch., Famine and Pestilence in the Late Roman and Early 
Byzantine Empire, Birmingham 2016.

S t e i n o v a  E., The Correspondence of Bodo-Eleazar with Pablo Alvaro. A Rare Sample 
of Judeo-Christian Dispute from the 9th Century, CaA 2010, s. 1–37.

S t e r n  H., Notes sur l’architecture des chateaux omeyyades, AIsl 11/12, 1946, s. 72–97.
S t e r n  H., Quelques oeuvres sculptées en bois, os et ivoire de style omeyyade, ArsOr 1, 

1954, s. 119–131.
S t o p k a  K., Armenia Christiana. Armenina Religious Identity and the Churches of 

Constantinople and Rome (4th–15th Century), tłum. T. B a ł u k-U l e w i c z o w a, 
Kraków 2017.

S t o p k a  K., Armenia Christiana. Unionistyczna polityka Konstantynopola i Rzymu 
a tożsamość chrześcijaństwa armeńskiego IV–XV w., Kraków 2002.

S t r a t o s  A.N., Byzantium in the Seventh Century, vol. V: Justinian II, Leontius and 
Tiberius 685–711, Amsterdam 1980.

S t r o t h m a n n  R., Das Problem der literarischen Persönlichkeit Zaid ibn ‘Alī, I 13, 
1923, s. 1–52.

S t r o t h m a n n  R., Das Staatsrecht der Zaiditen, Strassburg 1912.
S t r o u m s a  S., On Jewish Intellectuals Who Converted in the Early Middle Ages, 

[in:] The Jews of Medieval Islam. Community, Society and Identity. Proceedings of an 
International Conference held by the Institute of Jewish Studies, University College 
London 1992, ed. D. F r a n k, Leiden–New York–Köln 1995, s. 179–198.

S t u t z  J., St. Michael of Mar Saba and its Georgian version, [in:] „Geogian Manuscript” 
– International Summer School and Conference. Conference Proceedings, Tbilisi 2019, 
s. 25–30.

S u e r m a n n  H., Copts and the Islam of the Seventh Century, [in:] The Encoun-
ter of Eastern Christianity with Early Islam, eds D. T h o m a s, E. G r y p e o u, 
M.N. S w a n s o n, Leiden–Boston 2006, s. 95–110.

S u e r m a n n  H., Koptische Texte zur arabischen Eroberung Ägyptens und der Umayya-
denherrschaft, JCoS 4, 2002, s. 167–186.

S u l a i m a n i  F.A.A., The Changing Position of Women in Arabia under Islam during 
the Early Seventh Century, MPhil., University of Salford 1986.

S w a n s o n  M., The martyrdom of ‘Abd al-Masih, superior of Mount Sinai (Qays 
al-Ghassani), [in:] Syrian Christians under Islam: the First Thousand Years, 
ed. D. T h o m a s, Leiden 2001, s. 107–129.



Bibliografia 507

S y v ä n n e  I., The Capture of Jerusalem by the Muslims in 634, HiŚ 8, 2019, 
s. 37–58.

S z i l á g y i  K., Muhammad and the Monk: The Making of the Christian Baḥīrā Legend, 
JSAI 34, 2008, s. 169–214.

S z u b e r t  B., Starożytna Arabia w świetle źródeł greckich. Część I: Epoka archaiczna, 
klasyczna i hellenistyczna, Wrocław 2020.

Š e v č e n k o  I., The Search for the Past in Byzantium around the Year 800, DOP 46, 
1992, s. 279–293.

Š e v č e n k o  N.P., The Life of Saint Nicholas in Byzantine Art, Turin 1983.
Ta b b e r n e e  W., Fake Prophecy and Polluted Sacraments. Ecclesiastical and Imperial 

Reactions to Montanism, Leiden–Boston 2007.
Ta b b e r n e e  W., Prophets and Gravestones. An Imaginative History of Montanists and 

Other Early Christians, Peabody (Massachusetts) 2009.
Ta d r o s  M., The Copts of Egypt from the „Forgotten” Minority to the „Happiest” Minori-

ty, Cairo 2007.
T ā h ā  H., Rehabilitation of Hisham’s Palace in Jericho, [in:] Tutela, Conservazione 

e Valorizzazione del Patrimonio Culturale della Palestina, a cura di F. M a n i s c a l c o, 
Napoli 2005, s. 179–188.

T ā h ā  H., W h i t c o m b  D., The Mosaics of Khirbet el-Mafjar Hisham’s Palace, Ramal-
lah–Chicago 2014–2015.

T ā h ā  H., W h i t c o m b  D., Khirbat al-Mafjar and its Place in the Archaeological 
Heritage of Palestine, JEMAHS 1. 1, 2013, s. 54–65.

Ta l b o t  C.H., The Anglo-Saxon Missionaries in Germany, Being the Lives of SS. Wil-
librord, Boniface, Leoba and Lebuin together with the Hodoepericon of St. Willibald 
and a selection from the correspondence of St. Boniface, London–New York 1954, 
https://sourcebooks.fordham.edu/basis/willibald.asp [dostęp: 10.05.2021].

Ta l g a m  R., The Stylistic Origins of Umayyad Sculpture and Architectural Decoration. 
Part I: Text, Wiesbaden 2004.

Ta l i a  Sh., Muslim Views of the Cross as a Symbol of the Christian Faith, [in:] Heirs 
of the Apostles. Studies on Arabic Christianity in Honor of Sidney H. Griffith, 
eds D. B e r t a n a, S.T. K e a t i n g, M.N. S w a n s o n, A. Tr e i g e r, Leiden–Bos-
ton 2019, s. 194–213.

Ta l m o n-H e l l e r  D., Sacred Place and Sacred Time in the Medieval Islamic Middle 
East. A Historical Perspective, Edinburgh 2020.

https://sourcebooks.fordham.edu/basis/willibald.asp


508 Bibliografia

Ta n n o u s  J.B.V., Syria between Byzantium and Islam. Making Incommensurables 
Speak, PhD Thesis, University of Princeton 2010.

Ta r a g a n  H., Atlas Transformed-Interpreting the ‘Supporting’ Figures in the Umayyad 
Palace at Khirbat al Mafjar, EW 53. 1/4, 2003, s. 9–29.

Ta y e b i  M., Shiism in the Caliphate of Uthman ibn Affan, PazNT 6 (23), 2015, 
s. 1–29.

Te i p e n  A., Jews in Early Biographies of Muhammad. A Case Study in Shifting Muslim 
Understandings of Judaism, JAAR 88. 2, 2020, s. 543–568.

Te p p e r  Y., A Church from the Byzantine, Umayyad and Abbasid Periods and Remains 
from Iron Age I at Tamra (ez-Zu’abiyya) in Ramat Issakhar, Ati 90, 2018, s. 168–171.

Te u l e  H.G.B., Theophilus of Edessa, [in:] Christian-Muslim Relations. A Bibliographical 
History, vol. I (600–900), eds D. T h o m a s, B. R o g g e m a, Leiden 2009, s. 305–308.

T h a b r a n i  A.M., Ijtihad politik Umar Ibn Al-Khattab. Implementasi Fiqh Kontekstual 
dalam Pemerintahan Islam, Nua 12. 2, 2015, s. 259–276.

T h o m a n n  J., From Lyrics by al-Fazārī to Lectures by al-Fārābī: Teaching Astronomy 
in Baghdād (750–1000 C.E.), [in:] The Place to Go: Contexts of Learning in Baghdad, 
750–1000 C.E., eds J. S c h e i n e r, D. J a n o s, Princeton 2014, s. 503–526.

T h o m a s  D., Christians at the Heart of Islamic Rule. Church Life and Scholarship 
in Abbasid Iraq, Leiden–Boston 2012.

T h o m s o n  R.W., Armenian Variations on the Bahira Legend, HUS 3/4, 1979/1980 
[= Eucharisterion: Essays presented to Omeljan Pritsak on his Sixtieth Birthday by 
his Colleagues and Students (1979–1980)], s. 884–895.

T i e s z e n  Ch.L., Christian Identity amid Islam in Medieval Spain, Leiden 2013.
T i e s z e n  Ch.L., From Invitation to Provocation: “Holy Cruelty” as Christian Mission 

in Ninth-Century Córdoba, Msq 24. 1, 2012, s. 21–33.
T i l l i e r  M., ‘Abd al-Malik, Muḥammad et le Jugement dernier: le dôme du Rocher 

comme expression d’une orthodoxie islamique, [in:] Les vivants et les morts dans les 
sociétés médiévales. Actes du XLVIIIe Congrès de la SHMESP (Jérusalem, 2017), 
Paris 2018, s. 341–365.

T i l l i e r  M., Califes, émirs et cadis: le droit califal et l’articulation de l’autorité judi- 
ciaire à l’époque umayyade, BEO 63, 2014, s. 147–190.

T i l l i e r  M., Représenter la province auprès du pouvoir impérial : les délégations (wufūd) 
égyptiennes aux trois premiers siècles de l’Islam, Ara 67, 2020, s. 125–199.

T i l l i e r  M., The Umayyads and the Formation of Islamic Judgeship, [in:] The Umayyad 
World, ed. A. M a r s h a m, London 2020, s. 168–182.



Bibliografia 509

To f i l u k  J., Bizantyjski kanon ikonograficzny i jego adaptacja w krajach słowiańskich, 
Elp 13 (23/24), 2011, s. 11–38.

To l a n  J.V., The Legal Status of Religious Minorities in the Medieval Mediterranean 
World: a Comparative Study, [in:] Hybride Kulturen im mittelalterlichen Euro-
pa: Vorträge und Workshops einter internationalen Frühlingsschule/Hybrid Cul-
tures in Medieval Europe: Papers and Workshops of in International Spring School, 
ed. M. B o r g o l t e, Berlin 2010, s. 141–149.

To l a n  J.V., Réactions chrétiennes aux conquêtes musulmanes. Etude comparée des auteurs 
chrétiens de Syrie et d’Espagne, CCM 44, 2001, s. 349–367.

To l a n  J.V., Saracens. Islam in the Medieval European Imagination, New York 2002.
To t t o l i  R., Origin and Use of the Term Isrā’īliyyāt in Muslim Literature, Ara 46. 2, 

1999, s. 193–210.
Tr e a d g o l d  W., A History of the Byzantine State and Society, Stanford 1997.
Tr e a d g o l d  W., Oppostition to Iconoclasm as Grounds for Civil War, [in:] Byzantine 

War Ideology between Roman Imperial Concept and Christian Religion. Akten des Inter-
nationalen Symposiums (Vienna, 19–21 Mai 2011), eds J. K o d e r, I. S t o u r a i t i s, 
Wien 2012, s. 33–40.

Tr e a d g o l d  W., The Byzantine Revival 780–842, Stanford 1988.
Tr e a d g o l d  W., The Darkness of the Seventh-Century Near East, IJCT 18, 2011, 

s. 579–592.
Tr e a d g o l d  W., The Life and Wider Significance of George Syncellus, [in:] Studies 

in Theophanes, eds M. J a n k o w i a k, F. M o n t i n a r o, Paris 2015 [=TM 19], s. 9–30.
Tr e a d g o l d  W., The Middle Byzantine Historians, Basingstoke 2013.
Tr e a d g o l d  W., The Missing Year in the Revolt of Artavasdus, JÖB 42, 1992, s. 87–93.
Tr e a d w e l l  L., Abd al-Malik’s Coinage Reforms: the Role of the Damascus Mint, 

RN 165, 2009, s. 357–381.
Tr e a d w e l l  L., The Copper Coinage of Umayyad Iran, NC 168, 2008, s. 331–381.
Tr e i g e r  A., A Narrative about Sophronius of Jerusalem, Umar ibn al-Khattab, and 

the Term „Melkite”, [in:] Christian-Muslim Relations. A Bibliographical History, 
vol. X, ed. D. T h o m a s, Leiden 2017, s. 245–247.

Tr o m b l e y  F.R., The Martyrs of Córdoba: Community and Family Conflict in an Age 
of Mass Conversion (review), JECS 4. 4, 1996, s. 582.

Tr o u p e a u  G., Kościoły i chrześcijanie na obszarze Wschodu muzułmańskiego, 
[in:] Historia chrześcijaństwa. Biskupi, mnisi i cesarze 610–1054, eds G. D a g r o n, 
P. R i c h é, A. Va u c h e z, tłum. M. Ż u r o w s k a, et al., Warszawa 1999, s. 353–366.



510 Bibliografia

Ts i a m i s  C., P o u l a k o u-R e b e l a k o u  E., M a r k e t o s  S., Earthquakes and 
plague during byzantine times. Can lessons from the past improve epidemic preparedness, 
AMHA, 11. 1, 2013, s. 55–64.

Tu c k e r  W.F., ‘Abd Allāh Ibn Mu’āwiya and the Janāḥiyya: Rebels and Ideologues of 
the Late Umayyad Period, SIsl 51, 1980, s. 39–57.

Tu r n e r  D., The Politics of Despair. The Plague of 746–747 and Iconoclasm in the 
Byzantine Empire, ABSA 85, 1990, s. 419–434.

Tu r n e r  D., The Trouble with the Trinity. The Context of a Slogan during the Reign 
of Constantine IV (668–685), BMGS 27. 1, 2003, s. 68–119.

Tu r n e r  J.P., The abnā’ al-dawla: The Definition and Legitimation of Identity in Re- 
sponse to the Fourth Fitna, JAOS 124. 1, 2004, s. 1–22.

Tw a k k a l  A.A., Ka‘b al-Ahbār and the Isrā’iliyyāt in the Tafsīr Literature, MA Thesis, 
McGill University, Montreal 2007.

U b i e r n a  P., Syriac Apocalyptic and the Body Politic. From Individual Salvation to the 
Fate of the State. Notes on Seventh Century Texts, ITMA 6, 2012, s. 141–164.

U l r i c h  B., Arabs in the Early Islamic Empire. Exploring al-Azd Tribal Identity, 
Edinburgh 2019.

Ü n a l  C., The Tralleis Hoard and the Reflection of the Iconoclastic Idea in Byzantine 
Coin Iconography, AJN 27, 2015, s. 199–205.

Va c c a  A., Non-Muslim Provinces under Early Islam. Islamic Rule and Iranian Legit-
imacy in Armenia and Caucasian Albania, Cambridge 2017.

V a c c a  A., The Umayyad North, [in:] The Umayyad World, ed. A. M a r s h a m, 
London 2020, s. 219–239.

Va i l h e  S., Le Monastere de Saint Sabas, EO 3. 1, 1899, s. 18–28.
Va i o u  M., Theophanes, [in:] Christian-Muslim Relations. A Bibliographical History, 

vol. I (600–900), eds D. T h o m a s, B. R o g g e m a, Leiden 2009, s. 428.
V a i s s i è r e  d e  l a  É., The ‘Abbāsid Revolution in Marw: New Data, I 95. 1, 2018, 

s. 110–146.
Va r d a n y a n  A., The Administration of the ‘Abbāsid North and the Evidence of Copper 

Coins (AH 142–218 / AD 759–833), AJN 28, 2016, s. 201–230.
Va r o n a  P., Chronology and History in Byzantium, GRBS 58, 2018, s. 389–422.
Va r o n a  P., Chronographical Polemics in Ninth-Century Constantinople. George Syn-

kellos, Iconoclasm and the Greek Chronicle Tradition, Era 108, 2018, s. 117–136.



Bibliografia 511

V a r o n a  P., Problemas textuales de la historiografía griega del período bizantino 
medio, [in:] „Verae Lectiones” estudios de crítica textual y edición de textos griegos, 
eds M.M. S a n z  M o r a l e s, M. L i b r á n  M o r e n o, Huelva 2009, s. 321–354.

Va r o n a  P., P r i e t o  O., Three clergymen against Nikephoros I. Remarks on Theopha- 
nes’ Chronicle (AM 6295–6303), B 84, 2014, s. 485–509.

Va r v o u n i s  M.G., Une pratique de magie Byzantine et la prise de Pergame par les 
Arabes, B 68, 1998, s. 148–156.

V a s i l i e v  A.A., The Iconoclastic Edict of the Caliph Yazid II A.D. 721, DOP 9/10, 
1956, s. 25–47.

Ve c c i a  Va g l i e r i  L., The ‘Alī-Mu‘āwiya conflict and the Khārijite secession reexam-
ined in the light of ‘Ibadite sources, [in:] Proceedings of the Twenty-second Congress 
of Orientalists held in Istanbul September 15th to 22nd, 1951, vol. II: Communications, 
ed. Z.V. To g a n, Leiden 1957, s. 233–237.

Ve c c i a  Va g l i e r i  L., Il conflitto ‘Alī-Mu‘āwiya e la secessione khārigita riesaminati 
alla luce di fonte ibāḍite, AION 4, 1952, s. 1–94.

Ve c c i a  Va g l i e r i  L., Le vicende del khārigismo in epoca abbaside, RSO 24, 1949, 
s. 31–44.

Ve c c i a  Va g l i e r i  L., Traduzione di passi riguardanti il conflitto ‘Alī-Mu‘āwiya e la 
secessione khārigita dal Kitāb al-Jawāhir di al-Barrādī. (Appendice all’articolo apparso 
nel precedente fascicolo di questi Annali, N.S., vol. IV, 1–94). AION 5, 1953, s. 1–98.

V i b e r t-G u i g u e  C., La question des paradeisoi à l’époque omeyyade en Jordanie 
à travers le décor des bains de Qusayr ‘Amra et du réservoir d’Ayn Sawda à Azraq 
al-Shishan, [in:] Paradeisos. Genèse et métamorphose de la notion de paradis dans 
l’Antiquité: Actes du colloque, ed. E. M o r v i l l e z, Paris 2014, s. 315–340.

V i o l e t  B., Ein zweisprachiges Psalmenfragment aus Damaskus, OL 4, 1901, s. 384–403, 
425–441, 475–488.

V l o t e n  v a n  G., Recherches sur la domination arabe, le chi’itisme et les croyances 
messianiques sous le kalifat des Omayades, Amsterdam 1894.

V l o t e n  v a n  G., Zur Abbasidengeschichte, ZDMG 52, 1898, s. 218–226.
Vo r d e r s t r a s s e  T., Buddhism on the Shores of the Black Sea: The North Caucasus 

Frontier between the Muslims, Byzantines, and Khazars, [in:] The Archaeology of 
Medieval Islamic Frontiers: From the Mediterranean to the Caspian Sea, ed. A. A s a 
E g e r, Boulder (Colorado) 2019, s. 168–194.



512 Bibliografia

V r i e s  d e  B., On the Way to Bosra. Arab Settlement in South Syria before Islam – the Evi-
dence from Written Sources, [in:] Hereux qui comme Ulisses a fait un beau voyage. Move-
ments of People in Time and Space, eds i d e m, N. N a g u i b, Bergen 2010, s. 69–92.

Wa a r d e n b u r g  J., The Medieval Period 650–1500, [in:] Muslim Persceptions of 
Other Religions. A Historical Survey, ed. J. Wa a r d e n b u r g, New York–Oxford 
1999, s. 18–69.

Wa d ā d  a l-Q ā ḍ ī, Early Islamic State Letters. The Question of Authenticity, [in:] The 
Byzantine and Early Islamic Near East. I: Problem in the Literary Source Material, 
eds Av. C a m e r o n, L.I. C o n r a d, Princeton 1992, s. 215–275.

Wa d ā d  a l-Q ā ḍ ī, A Documentary Report on Umayyad Stipends Registers (“dīwān 
al-‘aṭā’”) in Abū Zur‘a’s “tārīkh”, QSA (Nuova Serie) 4, 2009, s. 7–44.

Wa d ā d  a l-Q ā ḍ ī, Non-Muslims in the Muslim Conquest Army in Early Islam, 
[in:] Christians and Others in the Umayyad State, eds A. B o r r u t, F.M. D o n n e r, 
Chicago 2016, s. 83–127.

Wa h y u n i a r  W.N., A f i f a  N., The Political Thought of Rashidun Caliphate, 
JaD 3. 2, 2020, s. 174–196.

Wa l k e r  B.J., Commemorating the Sacred Spaces of the Past. The Mamluks and the 
Umayyad Mosque at Damascus, NEA 67. 1, 2004, s. 26–39.

Wa l m s l e y  A., Coinage and the Economy of Syria-Palestine in the Seventh and Eighth 
Centuries CE, [in:] Money, Power and Politics in Early Islamic Syria. A Review of 
Current Debates, ed. J. H a l d o n, Farnham–Burlington 2010, s. 21–44.

Wa l m s l e y  A., Production, exchange and regional trade in the Islamic East Mediterra-
nean: old structures, new systems?, [in:] The Long Eighth Century: Production, Distri-
bution and Demand, eds I.L. H a n s e n, C. W i c k h a m, Leiden 2000, s. 265–343.

Wa l t z  J., The Significance of the Voluntary Martyrs of Ninth-Century Cordoba, 
MWo 60. 2, 1970, s. 143–159.

Wa r d  S., Muḥammad Said: „You Are Only a Jew from the Jews of Sepphoris”: Allegations 
of the Jewish Ancestry of Some Umayyads, JNES 60. 1, 2001, s. 31–42.

Wa s i l e w s k i  J., The Life of Muhammad in Eulogius of Cordoba. Some Evidence for 
the Transmission of Greek Polemic to the Latin West, EMR 16. 3, 2008, s. 333–353.

Wa s s e r s t r o m  S.M., Between Muslim and Jew. The Problem of Symbiosis under Early 
Islam, Princeton 1995.

We i t z  L.V., Between Christ and Caliph: Law, Marriage, and Christian Community 
in Early Islam, Philadelphia 2018.

We l l h a u s e n  J., Das arabische Reich und sein Sturz, Berlin 1960.



Bibliografia 513

We l l h a u s e n  J., The Arab Kingdom and its Fall, transl. M. G r a h a m  We i r, 
Calcutta 1927.

We l l h a u s e n  J., Arab Wars with the Byzantine in the Umayyad Period, [in:] Arab- 
-Byzantine Relations in Early Islamic Times, eds L.I. C o n r a d, M. B o n n e r, 
London–New York 2004, s. 31–64.

W h a l i n  D., Bede and the Syriac Chroniclers. Interactions of Subject and Genre in 
Contemporaneous Historiography, MChr 10, 2015, s. 203–222.

W h i t b y  L.M., The Great Chronographer and Theophanes, BMGS 8, 1982/1983, 
s. 1–20.

W h i t b y  L.M., Theophanes’ Chronicle Source for the Reigns of Justin II, Tiberius and 
Maurice (A.D. 565–602), B 53, 1983, s. 312–345.

W h i t c o m b  D., Jerusalem and the Beginnings of the Islamic City, [in:] Unearth-
ing Jerusalem: 150 Years of Archaeological Research in the Holy City, eds G. A v n i, 
K. G a l o r, Philadelphia 2011, s. 399–416.

W h i t c o m b  D., Notes for an Archaeology of Mu‘āwiya: Material Culture in the 
Transitional Period of Believers, [in:] Christians and Others in the Umayyad State, 
eds A. B o r r u t, F.M. D o n n e r, Chicago 2016, s. 11–27.

W i d o k  N., Udział Epifaniusza z Salaminy w walce z kultem obrazów, [in:] Święte 
wizerunki w przekazie Dobrej Nowiny, red. N. W i d o k, Opole 2018, s. 9–36.

W i e b k e  W., Woman in Islam, Princeton 1993.
W i e r z b i ń s k i  Sz., Prospective Gain or Actual Cost? Arab Civilian and Military 

Captives in the Light of Byzantine Narrative Sources and Military Manuals from 
the 10th Century, SCer 8, 2018, s. 253–283.

W i l d e  C., ‘We shall neither learn the Qur’ān nor teach it to our children’. The Cove-
nant of ‘Umar on Learning, [in:] The Place to Go: Contexts of Learning in Baghdad, 
750–1000 C.E., eds J. S c h e i n e r, D. J a n o s, Princeton 2014, s. 237–266.

W i l k  M., Męczennicy z Kordoby – permanentny zamach stanu?, [in:] Zamach stanu 
w dawnych społecznościach, red. A. S o ł t y s i a k, Warszawa 2004, s. 195–201.

W i l s o n  N.G., A Manuscript of Theophanes in Oxford, DOP 26, 1972, s. 357–360.
W i p s z y c k a  E., The Second Gift of the Nile. Monks and Monasteries in Late Antique 

Egypt, transl. D. J a s i ń s k i, Warszawa 2018.
W i s s a  M., The Last Revolt of Bashmur (831 A.D.) in Coptic and Syriac Historiography, 

[in:] Migration Histories of the Medieval Afroeurasian Transition Zone. Aspects of 
mobility between Africa, Asia and Europe 300–1500, eds J. P r e i s e r-K a p e l l e r, 
L. R e i n f a n d t, Y. S t o u r a i t i s, Leiden 2020, s. 247–260.



514 Bibliografia

W i s s a  M., Yusab of Alexandria, Dionysius of Tel-Mahre, Al-Ma’mun of Baghdad, the 
Bashmurites and the Narrative of the Last Rebellion in ‘Abbasid Egypt: Re-considering 
Coptic and Syriac Historiography, [in:] Coptic Society. Literature and Religion from 
the Late Antiquity to Modern Times. Proceedings of the Tenth International Congress 
of Coptic Studies. Rome, Semptember 17th–22nd 2012, Louvain 2016, s. 1045–1062.

Wo l f  K.B., Christian Martyrs in Muslim Spain, Cambridge 1988.
Wo l f  K.B., Christian Views of Islam in Early Medieval Spain, [in:] Medieval Christian 

Perceptions of Islam, ed. J.V. To l a n, London–New York 2000, s. 85–108.
Wo l f  K.B., Counterhistory in the Earliest Latin Lives of Muhammad, [in:] The image 

of the Prophet between Ideal and Ideology. A Scholarly Investigation, eds Ch. G r u b e r, 
A. S h a l e m, Berlin–Boston 2014, s. 13–26.

Wo l f  K.B., Eulogius of Cordoba and His Understanding of Islam, https://www.aca-
demia.edu/20312136/Eulogius_of_C%C3%B3rdoba_and_His_Understanding_
of_Islam [dostęp: 10.05.2021 r.].

Wo l f  K.B., The Earliest Spanish Christian Views of Islam, ChH 55. 3, 1986, s. 281–293.
Wo l i ń s k a  T., Arabowie i islam w ocenie Bizantyńczyków, [in:] Bizancjum i Arabowie. 

Spotkanie cywilizacji VI–VIII w., red. T. Wo l i ń s k a, P. F i l i p c z a k, Warsza- 
wa 2015, s. 483–502.

Wo l i ń s k a  T., Armeńscy współpracownicy Justyniana Wielkiego. Część 1: Dezerterzy 
z armii perskiej w Bizancjum, PNH 1. 2, 2002, s. 5–31.

Wo l i ń s k a  T., Armeńscy współpracownicy Justyniana Wielkiego. Część 2: Wielka kariera 
eunucha Narsesa, PNH 4. 1, 2005, s. 29–50.

Wo l i ń s k a  T., Elity chrześcijańskie wobec islamu (VII–X wiek), VP 35 (64), 2015, 
s. 529–567.

Wo l i ń s k a  T., Opór, bierność czy kolaboracja? Chrześcijanie w Syrii i Egipcie wobec 
podboju arabskiego, [in:] Bizancjum i Arabowie. Spotkanie cywilizacji VI–VIII w., 
red. T. Wo l i ń s k a, P. F i l i p c z a k, Warszawa 2015, s. 362–387.

Wo l i ń s k a  T., Sycylia w polityce Cesarstwa Bizantyńskiego w VI–IX wieku, 
Łódź 2005.

Wo l i ń s k a  T., Trudne sąsiedztwo. Wrogowie, partnerzy, sojusznicy, [in:] Bizancjum 
i Arabowie. Spotkanie cywilizacji VI–VIII w., red. T. Wo l i ń s k a, P. F i l i p c z a k, 
Warszawa 2015, s. 230–271.

Wo l s k a-C o n u s  W., Stéphanos d’Athènes et Stéphanos d’Alexandrie: essai d’identi-
fication et de biographie, REB 47, 1989, s. 5–89.

https://www.academia.edu/20312136/Eulogius_of_C%C3%B3rdoba_and_His_Understanding_of_Islam
https://www.academia.edu/20312136/Eulogius_of_C%C3%B3rdoba_and_His_Understanding_of_Islam
https://www.academia.edu/20312136/Eulogius_of_C%C3%B3rdoba_and_His_Understanding_of_Islam


Bibliografia 515

Wo o d  J., Persecution, Past and Present: Memorialising Martyrdom in Late Antique 
and Early Medieval Córdoba, Msq 27. 1, 2015, s. 41–60.

Wo o d  Ph., Constantine in the Chronicle of Seert, SLA 1. 2, 2017, s. 150–172.
Wo o d  Ph., The Imam of the Christians: The World of Dionysius of Tel-Mahre, 

c. 750–850, Princeton 2021.
Wo o d  Ph., The Treaty between Muḥammad and the Christians of Najrān in the Chron-

icle of Seert: Negotiating the Rights of the Conquered and the Re-writing of the Past, 
Msq 33, 2021, s. 156–168.

Wo o d s  D., Adomnán, Arculf and the mosque on the Temple Mount, Ér 66, 2016, 
s. 179–190.

Wo o d s  D., Arculf’s Luggage. The Sources for Adomnan’s De Locis Sanctis, Ér 52, 
2002, s. 25–52.

Wo o d s  D., Arculf, ‘Umar, and the Church of the Ascension, Bsl 75, 2017, s. 55–69.
Wo o d s  D., Corruption and Mistranslations. The Common Syriac Source on the Ori-

gin of the Mardaites, paper presented at the 21st International Congress of Byzan-
tine Studies, London 21–26 August 2006, available: Amercican Foundation for 
Syriac Studies: http://www.syriacstudies.com/AFSS/Syriac_Articles_in_English/
Entries/2011/1/9_Corruption_and_Mistranslation__The_Common_Syriac_Sour-
ce_on_the_Origin_of_the_Mardaites_David_Woods.html [dostęp: 10.05.2021 r.].

Wo o d s  D., On the Alleged Arab Destruction of the Colossus of Rhodes c. 653, B 86, 
2016, s. 441–451.

Wo o d s  D., Theophilus of Edessa on the death of Constans II, BMGS 44. 2, 2020, 
s. 212–219.

Wo o d s  D., The 60 Martyrs of Gaza and the Martyrdom of Bishop Sophronius of 
Jerusalem, ARAM 15, 2003, s. 129–150.

Wo ź n i a k  M., Sytuacja Kościoła koptyjskiego w Egipcie. Zarys historyczny i chwi-
la obecna, [in:] Arabowie. Islam. Świat, red. M.M. D z i e k a n, I. K o ń c z a k, 
Łódź 2007, s. 667–675.

Wo ź n i a k  M., Wspólnoty chrześcijańskie na terytoriach opanowanych przez Ara-
bów (VII–VIII w.), [in:] Bizancjum i Arabowie. Spotkanie cywilizacji VI–VIII w., 
red. T. Wo l i ń s k a, P. F i l i p c z a k, Warszawa 2015, s. 428–457.

Wr i g h t  W.A., A Short History of Syriac Literature, London 1894.
W u r t z e l  C., The Coinage of the Revolutionaries in the Late Umayyad Period, 

ANSMN 23, 1978, s. 161–199.

http://www.syriacstudies.com/AFSS/Syriac_Articles_in_English/Entries/2011/1/9_Corruption_and_Mistranslation__The_Common_Syriac_Source_on_the_Origin_of_the_Mardaites_David_Woods.html
http://www.syriacstudies.com/AFSS/Syriac_Articles_in_English/Entries/2011/1/9_Corruption_and_Mistranslation__The_Common_Syriac_Source_on_the_Origin_of_the_Mardaites_David_Woods.html
http://www.syriacstudies.com/AFSS/Syriac_Articles_in_English/Entries/2011/1/9_Corruption_and_Mistranslation__The_Common_Syriac_Source_on_the_Origin_of_the_Mardaites_David_Woods.html


516 Bibliografia

Ya m c h a n g w a d  Y., S u e t a e  A., Personality of Caliph Uthman Ibn Affan, JIS.SU 
7. 2, 2016, s. 59–73.

Ya n n o p o u l o s  P., Comme le dit Georges le Syncelle ou, je pense, Théophane, B 74, 
2004, s. 139–146.

Ya n n o p o u l o s  P., Les vicissitudes historiques de la Chronique the Théophane, B 70, 
2000, s. 527–553.

Ya n n o p o u l o s  P., Théophane de Sigriani le Confesseur (759–818). Un héros orthodoxe 
du second iconoclasme, Bruxelles 2013.

Ya r b r o u g h  L., Did ‘Umar b. ‘Abd al-‘Azīz Issue an Edict Concerning Non-Mus-
lim Officials?, [in:] Christians and Others in the Umayyad State, eds A. B o r r u t, 
F.M. D o n n e r, Chicago 2016, s. 173–206.

Ya r b r o u g h  L., Friends of the Emir. Non-Muslim State Officials in Premodern Islamic 
Thought, Cambridge 2019.

Ya r b r o u g h  L., Origins of the ghiyār, JAOS 134. 1, 2014, s. 113–121.
Ya r b r o u g h  L., Upholding God’s Rule: Early Muslim Juristic Opposition to the State 

Employment of non-Muslims, ILSo 19. 1/2, 2012, s. 11–85.
Ya t i b a n  A., A b d  R a h m a n  F., Multi-Religious Affairs Under the Muslim Legal 

System: A Historical Study of Umar’s Transformative Approaches in Islamicjerusalem 
after the First Muslim Conquest (637CE), JSSR 6, 2018, s. 370–375.

Ya z i g i  M., Some Accounts of Women Delegates to Caliph Mu‘āwiya: Political Signifi-
cance, Ara 52. 3, 2005, s. 437–449.

Yu n u s  G i l a n i  S.M., I s l a m  T., Religious Conflict in Early Islam. A Study of its 
Causes from Qur’an Sunnah Perspective, Qur 6. 2, 2014, s. 1–18.

Yü c e s o y  H., Messianic Beliefs and Imperial Politics in Medieval Islam: The ‘Abbāsids 
Caliphate in the Early Ninth Century, Columbia (South Carolina) 2009.

Z a k h a r i a  K., Les amours de Yazīd II b. ‘Abd al-Malik et de Habāba Roman courtois, 
« fait divers » umayyade et propagande ‘Abbasside, Ara 58. 3/4, 2011, s. 300–335.

Z a k r z e w s k a-D u b a s o w a  M., Historia Armenii, Wrocław 1977.
Z a k r z e w s k i  K., Historia Bizancjum, Kraków 2007.
Z a m a n  M.Q., The ‘Abbāsid Revolution. A Study of the Nature and Role of Religious 

Dynamics, JAsH 21. 2, 1987, s. 119–149.
Z a m a n  M.Q., Routinization of Revolutionary Charisma. Notes on the ‘Abbāsid Caliphs 

al-Mansūr and al-Mahdī, ISt 29. 3, 1990, s. 251–275.
Z a m a n  M.Q., Some Considerations on References to the Qur’ān during the ‘Abbāsid 

Movement, ISt 29. 1, 1990, s. 29–41.



Bibliografia 517

Z a m a n  S., Yarmouk – The Necessity of Studying the Battle in Early Medieval Military 
Historiography, JMSS 16. 2, 2015, s. 160–178.

Z a n o u s  H.P., Z o h o u r i  M.M., Some Thoughts on the Iranian-Chinese Maritime 
Trade in Late Antiquity and during the Early Islamic Period, [in:] Proceedings of the 
11th International Congress on the Archaeology of the Ancient Near East, vol. II: Field 
Reports. Islamic Archaeology, eds A. O t t o, M. H e r l e s, K. K a n i u t h, L. K o r n, 
A. H e i d e n r e i c h, Wiesbaden 2020, s. 547–558.

Z a r a z i r  M., The Exchange Rate of Fals in the Islamic Orient from Arabicization till 
the End of the Umayyad Period, EJARS 7. 2, 2017, s. 161–179.

Z a r r i n k u b  ‘A., The Arab Conquest of Iran and Its Aftermath, [in:] The Cambridge 
History of Iran. 4. The period from the Arab invasion to the Saljuqs, ed. R.N. F r y e, 
Cambridge 1975, s. 1–56.

Z a v a g n o  L., Cyprus between Late Antiquity and the Early Middle Ages (ca. 600–800). 
An Island in Transition, Abingdon–New York 2017.

Z a v a g n o  L., Two hegemonies, one island. Cyprus as „Middle Ground” between the 
Byzantines and the Arabs (650–850 A.D.), RMR 14. 2, 2013, s. 3–32.

Z a y a d i n e  F., The Umayyad Frescoes of Quseir ‘Amra, Arch 31. 3, 1978, s. 19–29.
Z e t t e r s t é e n  K.V., ‘Amr b. Sa‘īd, [in:] EI2, vol. I: A–B, eds H.A.R. G i b b, 

J.H. K r a m e r s, E. L é v i-P r o v e n ç a l, J. S c h a c h t, B. L e w i s, Ch. P e l l a t, 
Leiden 1960, s. 453–454.

Z e t t e r s t é e n  K.V., ‘Amr b. Sa‘īd b. al-‘Āṣ b. Umayya al-Umawī, known as al-Ashdak, 
[in:] EI2, eds P. B e a r m a n, Th. B i a n q u i s, C.E. B o s w o r t h, E. v a n  D o n z e l, 
W.P. H e i n r i c h s, https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclo-
paedia-of-islam-2/amr-b-said-b-al-as-b-umayya-al-umawi-known-as-al-ashdak-
SIM_0641 [dostęp: 10.05.2021 r.].

Z e t t e r s t é e n  K.V., Muḥammad b.  Marwān, [in:]  EI2, vol.  VII: Mif–Naz, 
ed. C.E. B o s w o r t h, E. v a n  D o n z e l, W.P. H e i n r i c h s, Ch. P e l l a t, Lei- 
den 1993, s. 408.

Z o r z i  N., Edessa and its fortifications in Byzantine times (6th–11th centuries), [in:] From 
Edessa to Urfa. The Fortification of the Citadel, ed. C. To n g h i n i, Summer- 
town 2021, s. 13–27.

Ż e b r o w s k i  J., Dzieje Syrii od czasów najdawniejszych do współczesności, Warsza-
wa 2006.

https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/amr-b-said-b-al-as-b-umayya-al-umawi-known-as-al-ashdak-SIM_0641
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/amr-b-said-b-al-as-b-umayya-al-umawi-known-as-al-ashdak-SIM_0641
https://referenceworks.brillonline.com/entries/encyclopaedia-of-islam-2/amr-b-said-b-al-as-b-umayya-al-umawi-known-as-al-ashdak-SIM_0641


518 Bibliografia

* * *

Б о л ь ш а к о в  О.Г., Ислам и изобразительное искусство, TGE 10, 1969, s. 142–153.
К р и в о в  М.В., Византия и арабы в раннем средневековье, Санкт-Петербург 2002.
К р и в о в  М.В., «Откровение» Псевдо-Мефодия Патарского как отражение народ-

ных взглядов на арабское нашествие, VV 44, 1983, s. 215–221.
К р и в о в  М.В., Отношение сирийских монофиситов к арабскому завоеванию, 

VV 55, 1994, s. 95–103.
К р и в у ш и н  И.В., Иоанн Никиусский и гражданская война в Египте, VV 57, 1997, 

s. 45–57.
Л ю б а р с к и й  Я.Н., Феофан Исповедник и источники его «Хронографии»: 

(К вопросу о методах их освоения), VV 45, 1984, s. 72–86.
М а к с и м о в  Ю., Прп. Феофан Исповедник Сигрианский об исламе, BVe 4, 2004, 

s. 312–335.
Н у ц у б и д з е  T., Освоение античного философского наследия двумя великими гру-

зинскими мыслителями Иоаннэ Лази и Петре Иберии, ViO 2 (18), 2011, s. 21–26.
Н у ц у б и д з е  Ш., Петр Ивер и античное философское наследие, Тбилиси 1963.
Н у ц у б и д з е  Ш., Петр Ивер и проблемы ареопагитики, Тбилиси 1957.
Те р-Ге в о н д я н  А.Н., Армения и арабский халифат, Ереван 1977.
Ус п е н с к и й  Ф.И., История Византийской империи, t. II, Москва 1996.
Ч и ч у р о в  И.С., Феофан Исповедник – компилятор Прокопия, VV 37, 1976, s. 62–73.
Ч и ч у р о в  И.С., Феофан Исповедник – публикатор, редактор, автор? (В связи со 

статьей К. Манго), VV 42, 1981, s. 78–87.
Ч и ч у р о в  И.С., Феофан – компилятор Феофилакта Симокатты, АDSV 10, 

1973, s. 203–207.
Ш а г и н я н  А.К., Армения и страны Южного Кавказа в условиях византийско- 

-иранской и арабской власти, Санкт-Петербург 2011.
Ш а г и н я н  А.К., Армения накануне арабского завоевания, Санкт-Петербург 2003.
Ш а г и н я н  А.К., Закавказье в составе арабского халифата, Санкт-Петербург 1998.



Abstrakt 519

Abstrakt

C hronografia Teofanesa Wyznawcy jest z pewnością jednym z najważniejszych 
źródeł bizantyńskich zawierających informacje na temat historii początków 

muzułmańskiej państwowości, kalifatu, w bizantyńskim kręgu kulturowym. Praca 
zawiera wiele bardzo istotnych passusów skupiających się wokół postaci Muhammada, 
twórcy islamu, muzułmanów, a także osób reprezentujących kalifat, z jego władcami 
na czele. W kontekście informacji przekazanych przez Teofanesa na temat Proroka 
starałem się konfrontować je z wynikami współczesnych badań nad początkami isla-
mu. W ten sposób, o ile to możliwe, mogłem spojrzeć na tę narrację z nieco szerszej 
perspektywy, nie ograniczając się jedynie do wyliczenia oczywistych oskarżeń for-
mułowanych wobec Muhammada przez bizantyńskiego kronikarza. W drugim roz-
dziale postanowiłem omówić też zagadnienia, w których wierni Allahowi posłużyli 
Teofanesowi za punkt odniesienia dla opisów wewnętrznej historii cesarstwa bizan-
tyńskiego: temat monofizyckiej, syryjskiej i koptyjskiej współpracy z muzułmanami 
podczas pierwszej inwazji, zagadnienie ikonoklastyczne, czy kwestia muzułmańskich 
prześladowań chrześcijan. W trzecim rozdziale podjąłem się omówienia w jaki spo-
sób Teofanes sportretował poszczególnych kalifów. Podzieliłem ten materiał zgodnie 
z obowiązującą obecnie chronologią, zauważyłem jednak te elementy w Chronografii, 
które nie zgadzają się z powszechnie przyjętymi schematami.

Słowa kluczowe: cesarstwo bizantyńskie, kalifat umajjadzki, Mahomet, Mu’awija, ‘Abd 
al-Malik, kalifat Abbasydów, historiografia bizantyńska, Teofanes Wyznawca



Abstract520

Abstract

Islam, the Arabs, and the image of the Caliphs 
in the accounts of the Chronography of Theophanes the Confessor

The Chronography of Theophanes is certainly one of the most important Byzan-
tine sources containing information on the history of the beginnings of Muslim 

statehood, the Caliphate, in the Byzantine cultural sphere. The work contains many 
important passages concerning both the very person of Muhammad, the founder 
of Islam, the Muslims, and the individual representatives of the Caliphate, with its 
rulers at the forefront. In the context of the information provided by Theophanes 
about the Prophet, I have tried to confront it with contemporary research on the 
origins of Islam. In such a way, it is possible to look at this narrative from a somewhat 
broader perspective, without limiting oneself to merely listing the obvious accusations 
formulated against Muhammad by the Byzantine chronicler. In the second chapter, 
I also decided to discuss several themes in which the followers of Allah repeated-
ly served Theophanes as a reference point for describing the internal history of the 
Byzantine Empire: the issue of alleged Monophysite, Syriac or Coptic  assistance to 
Muslims in the context of the first invasions, the issue of iconoclasm, the ques-
tion of Muslim persecution of Christians. In the third chapter I have taken up the 
subject of Theophanes’ portrayal of individual Caliphs. I have divided the material 
according to the currently accepted chronology, however I have also noted elements 
noticeable in the Chronography, but not fitting in with this common scheme.

Keywords: Byzantine empire, Umayyad caliphate, Muhammad, Mu’awiya, ‘Abd 
al-Malik, Abbasid caliphate, Byzantine historiography, Theophanes the Confessor



A
Aaron, kapłan – 246
Abad Samson, zob. Samson z Kordoby
‘Abbas ibn ‘Abd Al Muttalib, kuzyn 

Muhammada, protoplasta Abbasy-
dów – 213, 214, 230, 324–326, 328, 330, 
333, 341, 388

‘Abbas ibn Muhammad, brat al-Mansura 
– 353, 362

‘Abbas ibn al-Walid, wódz umajjadzki, 
syn kalifa Walida I – 236, 286, 317, 
320, 321

Abbasydzi, dynastia muzułmańska – 5, 
27, 32, 35, 36, 42, 43, 120, 134, 150, 202, 
209, 213, 224, 230, 235–238, 245, 272, 
275, 289, 298, 305, 308, 316, 320–327, 
329–334, 336, 338–346, 348, 350–353, 
355, 360, 366, 368, 373–376, 383–386, 
388–391, 395–397, 400–403, 406, 
407, 409

‘Abdallah ibn ‘Abd al-Malik, wódz umaj-
jadzki, syn kalifa ‘Abd al-Malika 

– 109, 330
‘Abdallah ibn ‘Abbas ibn ‘Abd al-Mutta-

lib, jeden z protoplastów Abbasydów 
– 230, 322, 392

‘Abdallah ibn Ali, przywódca abbasydzki 
– 367, 391, 393, 394

‘Abdallah ibn Marwan, syna kalifa Mar-
wana II – 320

‘Abdallah ibn Mu‘awija, przywódca alidz-
kiego buntu – 341, 342

‘Abdallah ibn Muhammad, zob. Mansur
‘Abdallah Ibn al-Mukaffa, arabski pisarz 

i myśliciel pochodzenia perskiego 
– 385

‘Abdallah ibn Rawahah, wódz arabski 
– 215

‘Abdallah Ibn ‘Usman Abu Kuhafa, zob. 
Abu Bakr

Indeksy

Indeks osób, rodów, plemion i sekt



Indeksy522

‘Abdallah ibn al-Zubajr, antykalif, rywal 
Umajjadów – 265, 266, 270, 277, 332

‘Abd al-Aziz ibn Marwan, brat kalifa  
Abd al-Malika – 283, 287–288, 290, 
293–298, 371, 372

‘Abd al-Aziz ibn ‘Umar, syn kalifa ‘Uma- 
ra II – 237

‘Abd al-Hamid ibn ‘Abd ar-Rahman, 
namiestnik Kufy – 292

‘Abd al-Hamid ibn Jahja, sekretarz kalifa 
Marwana II – 295

‘Abd al-Kebir, wódz arabski – 355
‘Abd al-Malik ibn Marwan, kalif – 62, 85, 

102, 110, 113, 130, 157, 170, 172, 174, 
186–188, 203, 206, 236, 248, 264, 
269–271, 273–278, 280–288, 301, 309, 
311, 330, 399, 402, 405, 408

‘Abd al-Malik ibn Salih, wódz arabski 
– 357, 361

‘Abd al-Masih, męczennik z IX wieku – 119
‘Abd ar-Rahman, emir – 322
‘Abd ar-Rahman II, emir – 136, 139
 ‘Abd al-Rahman ibn Muhammad ibn 

al-Asza’as, wódz powstania w Per-
sji – 110

‘Abd ar-Rahman ibn Rabiah, wódz arab-
ski – 83

‘Abd al-Wahhab, wódz arabski – 360
‘Abdullah ibn ‘Amr ibn al-Hadrama, 

wódz arabski – 246
‘Abdullah ibn Saba’, przywódca saba’- 

ijjtów – 60, 247

Abu ‘Amir al-Rahib, jeden z przeciwni-
ków Proroka, domniemany chrześci-
janin – 66

Abu Bakr, kalif – 210–213, 216, 225, 268
Abu Bisr ibn al-Mukaffa, zob. Sewer 

z Hermopolis 95, 191
Abu Dżafar, zob. Mansur
Abu Dżandal, towarzysz Proroka – 205
Abu’ Lu’lu, zabójca Umara I – 229
Abu Muhammad al-Sufjani, wódz umaj-

jadzki – 344
Abu Muslim al-Churasani, przywódca 

rebelii abbasydzkiej – 326, 333, 339, 
341, 342, 346, 386, 391, 392

Abu Rā’ita al-Takrītī, teolog i apologeta 
jakobicki – 57

Abu Sa‘id Aban ibn ‘Usman, syn kalifa 
‘Usmana ibn Affana – 236

Abu Sufjan ibn Harb, przywódca opozy-
cji wobec Muhammada, ojciec kali-
fa Mu‘awiji – 223, 225, 236, 237, 246, 
250, 251, 253, 254, 261, 262, 268, 297, 
322, 402, 408

Abu ‘Ubajda ibn al-Dżarrah, towarzysz 
Proroka, kandydat do kalifatu – 205, 
206

Abu ‘Umar az-Zahid, uczony bagdadz-
ki – 322

Abū al-Ward, namiestnik Kinnasrinu 
– 344

Abu Zarr al-Ghifari, towarzysz Alego 
– 237



Indeksy 523

Adamnan z Hy, opat, benedyktyn, pi- 
sarz – 154, 155, 158

Adnan, tradycyjny protoplasta Arabów 
północnych – 332

Affan, ojciec ‘Usmana – 233, 269
Agapiusz z Manbidż, historyk melkic- 

ki piszący po arabsku –  27, 32–33, 
42–44, 83, 199, 366

Agatiasz Scholastyk, historyk i retor 
bizantyński – 21, 199

Agrykolaos, legendarny prześladowca 
chrześcijan – 374

Ahab, król Izraela – 359, 377
A’isza bint Abi Bakr, żona Proroka – 70, 

211–214, 234, 236, 266
Ajjub ibn Sulejman, syn kalifa Sulejma-

na – 288, 311
Aleksander II, patriarcha Aleksandrii – 85
Aleksander Wielki, król macedoński – 309
Alidzi, zwolennicy Alego – 242, 245–247, 

255, 263, 266–268, 275, 304, 322, 324, 
325, 330–331, 335, 339–341, 350, 389

Ali ibn Abi Talib, przybrany syn i zięć 
Proroka – 35, 214, 231, 234, 237–248, 
251–253, 256, 257, 266, 267, 297, 325, 
402, 408

Ali ibn Isa ibn Mahan, namiestnik Cho-
rasanu – 345, 346

Alodia, męczennica – 137, 142
Amalek, protoplasta Amalekitów – 77
Amin, kalif – 345, 347, 348, 396, 397
‘Amir ibn Dubara Murrah, wódz kajsycki 

– 331, 333, 342

Ammar al-Basri, teolog nestoriański 
– 72, 73

‘Amr ibn al-‘As, wódz arabski – 85, 88, 
93, 96, 103, 226, 246

‘Amr ibn Majmun, towarzysz Proroka 
– 230

Amr ibn Sa‘id al-Aszdak, umajjadzki pre-
tendent do tronu – 277

‘Amr ibn ‘Usman, syn kalifa ‘Usmana 
– 236

Andrzej, kubikulariusz – 195
Andrzej, mnich – 376
Anna, córka Leona III – 312
Anastajusz II Artemiusz, cesarz – 286
Anastazjusz Bibliotekarz, tłumacz, opat, 

antypapież – 15, 23, 74, 373
Anastazjusz, Gūmōyē, przywódca rodu 

– 101
Anastazjusz, Kopt – 85
Anastazjusz, patriarcha Konstantyno- 

pola – 198
Anastazjusz z Synaju, teolog i egzegeta 

– 302
Antoni, domestyk – 363
Antoni Ruwah, męczennik – 119
Arkulf, domniemany biskup i pielgrzym 

– 154, 155, 158, 161, 170
Arnulf, zob. Arkulf
Arsaber, patrycjusz – 16
Artabasd, uzurpator – 34, 201, 312
Arwa, matka ‘Usmana ibn Affana – 233
Asim ibn ‘Umar ibn al-Chattab, syn 

kalifa – 288



Indeksy524

Asma bint Abi Bakr, córka kalifa – 251
Augustyn z Hippony, teolog – 139, 143, 

144, 337
Aureliusz, męczennik – 149
Azdyci, plemię arabskie – 229, 327

B
Bachus Młodszy, męczennik – 120
Banu Amilah, plemię arabskie – 390
Banu Kurajza, plemię żydowskie – 64
Bahira, mnich – 58, 59, 211
Balazuri, Ahmad Jahja ibn Dżabir, hi- 

storyk arabski –  3, 113, 169, 225, 
235, 237

Bardas, strateg Armeniakonu – 360
Bar Hebreus, historyk jakobicki – 28–29, 

31, 98
Bartłomiej z Edessy, apologeta – 53, 67
Baszmurici, uczestnicy buntów anty- 

muzułmańskich w Egipcie – 97
Beda Czcigodny, anglosaski historyk, 

uczony – 41
Benjamin, patriarcha Aleksandrii – 93, 

94, 96
Beser, patrycjusz – 179, 180, 189, 193
Bihafarid, przywódca religijny – 386
Biszr, zob. Beser
Buchari, uczony, autor zbiorów trady-

cji – 230
Buchtiszu Dżurdżis Abu Dżibrail, do-

mniemany lekarz nestoriański 
– 393

C
Cedmon, poeta anglosaski – 156
Chadidża, żona Muhammada – 53, 66, 

70, 215
Charydżyci, przedstawiciele jednego 

z nurtów wczesnoislamskich – 49, 
75, 238, 241–244, 265, 297, 329, 341, 
346

Chalid ibn ‘Abd Allah al-Kasri, namiest-
nik Iraku – 192, 313, 369

Chalid ibn ‘Usman, syn kalifa – 236
Chalid ibn Walid, wódz arabski, Miecz 

Islamu – 49, 69, 78, 113, 214, 215
Chawali bint al-Azwar, arabska przywód-

czyni wojskowa – 69
Chosroes II, szach perski – 33, 106, 219
Chosroidzi/Mihranidzi, dynastia panu-

jąca w Iberii – 132
Cyrus, patriarcha Aleksandrii – 85, 94, 

114, 115

D
Dadachos, wódz arabski – 267, 270
Dahhak ibn Kajs al-Fihri, zob.: Dadachos
Daniel bar Mojżesz, domniemany przo-

dek Dionizjusza z Tell Mahre – 34
Daniel, prorok – 87, 222
Daniel Sinopites, patrycjusz – 81
Dawid, król – 167, 188
Dawid Saharruni, sparapet armeński 

– 106
Deukalion, syn Teofila z Edessy – 29



Indeksy 525

Diogenes Akritas, legendarny heros bi-
zantyński – 360

Diogenes, tumarcha Anatolikonu – 360
Dioklecjan, cesarz – 374
Dionizjusz z Aleksandrii, teolog i bi- 

skup – 337
Dionizjusz z Tell-Mahre, patriarcha 

jakobicki, historyk – 27, 29, 32–34, 
42–44, 54, 103, 230, 290

Domencjan, wódz bizantyński – 85, 93
Doroteusz z Chryzopolis, poseł bizan-

tyński – 361
Doroteusz z Sydonu, uczony – 30
Dżafar, ‘Abdallah, zob. Mansur
Dżafar ibn Abi Talib, starszy brat Alego, 

towarzysz Proroka – 215
Dżahiz, teolog mutazylicki – 225
Dżarir ibn Atija, poeta arabski – 224

E
Eliasz z Damaszku, męczennik – 371
Elipand, biskup Toledo – 144
Elpidiusz, uzurpator – 363
Epikur, filozof – 337
Eulogiusz, przywódca ruchu męczenni-

ków kordobańskich – 136–139, 141, 
143, 144, 146, 148

Eustacjusz z Epifanei, historyk – 22
Eustacjusz, syn Marianiusza, żołnierz, 

męczennik – 125, 301
Eutychiusz, patriarcha Aleksandrii – 95
Euzebiusz z Cezarei, historyk – 14, 24, 

86, 178

Ewagriusz Scholastyk, historyk – 33

F
Fadl ibn ‘Abbas, towarzysz Proroka – 205
Farazdak, poeta arabski – 224
Farisi, Nawbaht, astrolog arabski – 29
Fatima bint ‘Abd al-Malik, córka kalifa 

– 288
Fatima bint Muhammad, córka Proro-

ka – 238
Fatymidzi, dynastia arabska – 97, 159, 

266, 322
Fazari, ‘Abdullah ibn Mas‘adah, wódz 

arabski – 246
Fazari, Muhammad ibn Ibrahim, astro-

log – 29
Feliks, biskup Urgel – 144
Fokas, cesarz – 25

G
Galen, lekarz – 30, 65
German, patriarcha Konstantynopola – 175
Gewond, historyk – 76, 109, 172–174, 176, 

191, 294, 295
Ghassanidzi, plemię arabskie – 119
Grzegorz z Nazjanzu, teolog bizantyń-

ski – 337
Grzegorz z Nyssy, teolog bizantyński – 337

H
Hababa, niewolnica Jazyda II – 173
Hadżdżadż ibn Jusuf, namiestnik umaj-

jadzki – 273, 274



Indeksy526

Hakam ibn Abi al-As, protoplasta Mar-
wanidów – 268, 269

Haris ibn Hiszam, towarzysz Proroka 
– 205

Haris ibn Surajdż, przywódca rebelii 
w Chorasanie – 310

Harsama ibn A‘jan, namiestnik abba- 
sydzki – 347

Harun ar-Raszid, kalif – 17, 343–349, 
354, 357, 358, 363, 364, 384, 386, 
394–397, 409

Hasan al-Basri, uczony – 294
Hasan ibn Ali, syn Alego, przywódca 

szyitów – 267
Hasan ibn Kahtaba, wódz arabski – 354, 

373
Haszymici, ród kurajszycki – 214, 238, 

324, 325, 330
Hatim ibn an-Numan, wódz arabski – 84
Hefajstion z Teb, uczony grecki – 30
Herakliusz, cesarz – 3, 26, 39, 66, 99, 102, 

105, 106, 114, 115, 177, 219
Hermiasz Sozomen, historyk – 59
Hieronim ze Strydonu, teolog i apolo- 

geta – 139, 143, 337
Hind bint Utba, matka Mu‘awiji – 250, 

251
Hiszam ibn ‘Abd al-Malik, kalif – 89, 124, 

130, 185, 186, 236, 282, 288, 300–302, 
305, 306, 308–311, 313–315, 317, 319, 
320, 322, 402, 408

Homer, poeta grecki – 30
Hostégesis, biskup Malagi – 140
Huddan, klan arabski – 229

Humaida ibn Majuf, namiestnik Syrii 
– 378, 379

Hunajna ibn Iszak, uczony nestoriań-
ski – 30

Husajn ibn Ali, syn Alego, przywódca 
szyitów – 263, 264, 266, 325

Hygeburga, mniszka, anglosaska autor-
ka – 170

I
Ibn al-‘Adim, zob. Kamal ad-Din
Ibn Hazm, uczony – 63
Ibn Hiszam, historyk – 51, 64
Ibn Iszak, Muhammad, historyk – 51, 

64, 212
Ibn Szihab al-Zuhri, uczony – 262
Ibrahim al-Imam ibn Muhammad, przy-

wódca abbasydzki – 326, 390
Ibrahim ibn Walid, kalif – 314, 316, 318, 

319
‘Ijad ibn Ghanm al-Fihri, wódz arabski 

– 101, 114
Irena, cesarzowa – 8, 11, 20, 355–357, 361, 

373, 395
Isa ibn Ali, przywódca abbasydzki – 362
Isa ibn Musa, pretendent do kalifatu 

– 347, 391, 392
Ismael, protoplasta Arabów – 48, 102, 

216, 223
Iszujab III, patriarcha Wschodu – 117
Izaak, ojciec Teofanesa Wyznawcy – 8, 9
Izabela, matka Eulogiusza – 139
Izydor z Sewilli, teolog, arcybiskup Se-

willi – 139, 143



Indeksy 527

J
Jakub z Edessy, teolog i historyk – 34, 

45, 54
Jakubi, historyk – 330
Jan III, patriarcha Aleksandrii – 84
Jan VIII, papież Rzymu – 23
Jan Atalarichos, uzurpator – 106
Jan bar Samuel, historyk – 34, 37, 45
Jan Chrzciciel, prorok – 124, 184, 284, 

368
Jan z Damaszku, teolog – 47, 62, 68, 71, 

74, 101, 102, 113, 128, 137, 147, 153, 189, 
227, 282, 302, 303

Jan Diakon, historyk – 23
Jan z Epifanei, historyk – 21, 33
Jan Gramatyk, patriarcha – 9, 12
Jan Katajas, namiestnik – 114, 115
Jan, legat Antiochii – 175, 191, 380
Jan z Litharby, historyk – 34, 45
Jan Malalas, historyk – 21, 24, 199
Jan Moschos, uczony – 160
Jan z Nikiu, historyk – 84, 92–95, 98, 401
Jan, sakellariusz – 355
Jan Skylitzes, historyk – 79
Jazyd II ibn ‘Abd al-Malik, kalif – 163, 

170–174, 176, 178, 179, 181, 191–194, 
284, 288, 298, 299, 311, 313, 314, 400, 
402, 407, 408

Jazyd ibn Abi Sufjan, brat Mu‘awiji 
– 205, 223, 225

Jazyd ibn Hubajra, wódz kajsycki – 331, 
333

Jazyd ibn Mu‘awija, kalif – 235, 236, 248, 
257, 267, 272, 275, 277

Jazyd ibn al-Muhallaba, przywódca bun- 
tu antyumajjadzkiego – 298, 299

Jazyd  III ibn Walid, kalif –  313–316, 
319, 321

Jemenici, członkowie arabskich plemion 
południowych – 300, 313, 316, 331, 332

Jerzy, męczennik – 149
Jerzy, mnich z Mar Sabas – 137
Jerzy, mnich z Sigriane – 10
Jerzy Kedrenos. Historyk – 68
Jerzy Mnich, historyk – 66, 68, 73, 178
Jerzy Pizydes, historyk – 21
Jerzy Rgty, historyk – 34
Jerzy Synkellos, historyk – 14–20, 22–24, 

33, 38, 39, 87, 89, 120
Joktan, legendarny protoplasta Arabów 

– 48
Jozue Stylita, historyk – 144
Józef, brat Eulogiusza – 139
Julian Apostata, cesarz – 376
Justynian I Wielki, cesarz – 110, 197
Justynian II, cesarz – 21, 26, 45, 79, 80, 82, 

276, 277, 281, 282, 310
Jusuf ibn ‘Umar, namiestnik Iraku – 313

K
Kaʽb al-Ahbar, Żyd jemeński, nawrócony 

na islam – 58, 164, 166
Kahtab ibn Szabib al-Ta‘i, przywódca 

rebelii abbasydzkiej – 326, 333
Kahtan, protoplasta Arabów – 332
Kajsyci, członkowie arabskich plemion 

północnych – 300, 313, 331, 332, 344, 
375, 390



Indeksy528

Kakorizos, kubikulariusz – 252
Kalb, plemię arabskie – 317, 332
Kalbici, zob. Kalb
Kamal ad-Din, historyk – 385
Kanarang, ród perski – 386
Kardam, chan bułgarski – 79
Karen, zob. Kanarang
Karol Łysy, cesarz – 149
Karol Wielki, cesarz – 357
Kawad, szach perski – 21
Kindi, apologeta chrześcijański – 57, 73
Konstans  II, cesarz –  26, 34, 85, 107, 

200, 253
Konstantyn, chartofylaks Hagia Sophia 

– 361
Konstantyn Wielki, cesarz – 171
Konstantyn IV, cesarz – 26, 52, 277
Konstantyn V, cesarz – 22, 34, 42, 83, 84, 

197, 198, 201, 202, 207, 336, 352, 367, 
376, 377, 400

Konstantyn VI, cesarz – 9, 12, 20, 79, 
355–357

Konstantyn  IX Porfirogeneta, cesarz 
– 89, 103

Kosmas z Majumy, hymnograf – 113
Krum, chan bułgarski – 20
Krzysztof Sabaita, męczennik – 120
Kurajszyci, plemię arabskie – 93, 205, 

232–235, 261, 327

L
Lachmidzi, plemię arabskie – 332
Leon II, cesarz – 25

Leon III Izauryjczyk, cesarz – 22, 26, 34, 
42, 76, 80, 81, 83, 84, 111, 125, 174, 175, 
178–180, 189–191, 193, 294, 295, 310, 
312, 377, 400

Leon IV Chazar, cesarz – 10, 354, 362, 
373

Leon V Armeńczyk, cesarz – 9, 11, 12, 
20, 362

Leon Diakon, historyk – 86
Leon, strateg Anatolikonu – 355
Licyniusz, cesarz – 374
Lizjasz, legendarny prześladowca chrze-

ścijan – 374

M
Mahdi, kalif – 28, 29, 56, 346, 347, 362, 

373, 386, 393–395
Makdisi, podróżnik, geograf – 282, 372
Maksym Wyznawca, teolog – 177
Ma’mar ibn Raszid, uczony, badacz sunny 

– 228
Ma‘mun, kalif – 250, 345, 347, 349, 350, 

386, 397, 403, 409
Manes, dowódca bucellari – 360
Mansur, kalif – 29, 33, 35, 47, 325, 326, 339, 

340, 342–344, 347, 360, 362, 370–372, 
377, 383–386, 389–394

Manuel, wódz bizantyński – 85
Marcin I, papież – 200
Mardaici, lud libański – 81, 82, 203, 255, 

276, 278
Marianiusz, ojciec Eustacjusza – 125
Martyna, żona Herakliusza – 85



Indeksy 529

Marwanidzi, gałąź dynastii umajjadzkiej 
– 261, 265, 268, 270, 289, 311, 316, 323, 332

Marwan ibn al-Hakam, kalif – 60, 110, 
188, 206, 248, 263, 267–273, 275, 278, 
280, 283, 285, 288, 319, 332

Marwan II ibn Muhammad, kalif – 43, 
44, 75, 79, 83, 85, 201, 295, 315–324, 
326, 333, 334, 336–339, 342, 384, 385, 
397, 402, 408

Maslama ibn ‘Abd al-Malik, wódz arabski 
– 80, 81, 83, 84, 174, 204, 286, 287, 298, 
301, 308, 309, 318, 319

Maslama ibn Habib, przywódca religij-
ny – 213

Maslama ibn Hiszam, syn kalifa – 311
Masza Allah ibn Asari, astrolog – 29
Maurycjusz, cesarz – 33, 113
Megalo, żona Teofanesa – 10, 13
Menas, patriarcha Aleksandrii – 95
Menas, wódz w Egipcie – 85
Menas z Nikiu, biskup – 95
Metody, autor żywotu Teofanesa – 7, 9, 

12, 13, 18
Michał Lachanodrakon, wódz bizantyń-

ski – 354, 362
Michał z Mar Saba, męczennik – 119
Michał Psellos, historyk – 65
Michał I Rangabe, cesarz – 382
Michał, strateg Anatolikonu – 360
Michał Syryjczyk, historyk – 29, 32, 44, 

82, 83, 98, 103, 114, 125, 174, 199, 239, 
243, 338, 370, 377

Midas, legendarny król Frygii – 359

Mikołaj I Mistyk, patriarcha – 89
Mikołaj z Myry, biskup – 379, 384
Moghir ibn Szo’ba, zob. al-Mughirah ibn 

Szu’bah
Mojżesz, diakon – 393
Mojżesz, lekarz – 47
Mojżesz, prorok – 55, 56, 65, 102
Mojżesz bar Kefas, apologeta syriacki 

– 74
Mojżesz z Tur Abdin, domniemany przo-

dek Dionizjusza z Tell Mahre – 34
Mu‘awija ibn Abi Sufjan, kalif – 60, 81, 86, 

89, 102, 108, 113, 157, 161, 167, 186, 192, 
195, 205, 222–227, 232, 236–243, 245, 
246, 248–260, 262, 263, 269, 270, 271, 
275–277, 283, 285, 286, 296–298, 304, 
312, 318, 322, 323, 332, 344, 399, 402

Mu‘awija ibn Hiszam, syn kalifa – 204, 
301, 309

Mu‘awija II ibn Jazyd, kalif – 206, 267, 
268

Mu‘awija ibn al-Mudżir ibn Abi as-‘As 
ibn Umajja, członek rodu Umajja-
dów – 268

Mubajjida, ruch antyabbasydzki – 386
Muchtar ibn Abi ‘Ubajda, przywódca 

alidzki – 263–266, 271, 273
Mughirah ibn Szu’bah, namiestnik Basry 

– 228
Muhallaba ibn Abi Sufra, wódz rodu 

Muhallaba – 299
Muhammad, Prorok islamu – 3, 4, 36, 

49, 51–56, 58, 59, 60–69, 71–74, 88, 



Indeksy530

93, 102, 108, 117, 120, 126, 127, 129, 
137, 138, 147, 156, 161–163, 166, 186, 
187, 205, 210–216, 226, 227, 233, 238, 
245, 250, 251, 268, 269, 323, 324, 330, 
372, 381, 383, 399, 400, 402, 405, 406, 
408, 409

Muhammad I, emir – 136, 140
Muhammad ibn al-Hanafijja, imam 

szyitów – 264, 265
Muhammad ibn Marwan, syn kalifa 

– 79, 107, 109, 110, 203, 283, 320, 336
Muhammad ibn Sa‘d, uczony – 70
Mukanna, przywódca rebelii antyabba-

sydzkiej – 386
Muktadir, kalif – 89
Musa al-Hadi, kalif – 346, 395
Mus‘ab ibn al-Zubajr, namiestnik Basry, 

brat antykalifa – 271
Musajlima, zob. Maslama ibn Habib
Musta‘in, kalif – 235
Mu‘tadid, kalif – 250
Mu‘tasim, kalif – 350
Mutawakkil, kalif – 235, 369, 371
Mžēž Gnuni, sparapet armeński – 106

N
Nasr ibn Sajjar, namiestnik Chorasanu 

– 346
Natalia, męczennica – 149
Narses, wódz bizantyński – 111
Nehemiasz z Galilei, uczony żydowski 

– 87
Nicefor I, cesarz – 16, 17, 20, 345, 357–359, 

362, 365, 366, 378, 396

Nicefor Patriarcha, historyk – 15, 17, 21, 
23, 38, 45, 60, 86, 197, 198, 382

Nicefor Skeutofylakis, autor żywotu 
Teofanesa – 8

Nicetas z Bizancjum, apologeta bizan-
tyński – 68

Nubat ibn Hanzal Kilab, wódz kajsycki 
– 331

Nu‘man ibn Baszur, wódz arabski – 246
Nunilo, męczennica – 137, 142

O
Odilard, mnich – 149
Orygenes, teolog – 337

P
Pankracjusz, uczony – 31
Pasagnathes, zob. Teodor Rsztuni
Patrycjusz Klausys, przywódca chrześci-

jan palestyńskich – 113
Paweł, święty – 96
Paweł Alwar, teolog – 136, 138, 139, 141, 

146
Paweł, magister – 277
Paweł, strateg Armeniakonu – 359
Peroz III, spadkobierca Sasanidów – 218
Petronas, spatariusz – 360
Piotr, magister – 363
Piotr, święty – 96, 172
Piotr z Bajt Ras, biskup – 131
Piotr z Damaszku (VIII  w.), biskup, 

męczennik – 119, 120, 126–128, 131, 
133, 313

Piotr z Damaszku (XII w.), teolog – 131



Indeksy 531

Piotr z Kapitolias, męczennik – 36, 119, 
127, 128, 130, 132

Piotr z Majumy (V w.), teolog – 132
Piotr z Majumy (VIII w.), domniema-

ny męczennik – 119, 126, 128–130, 
133–135, 148

Prandios, przyjaciel Teofanesa – 10
Pryskos, historyk – 20, 22
Prokopiusz z Cezarei, historyk – 21
Prokopiusz, poseł – 253
Pseudo-Dionizjusz, historyk – 37, 174
Pseudo-Metody, pisarz – 99, 302
Pseudo-Stefan z Bizancjum, uczony – 39

Q
Qaiuma, sługa Piotra z Kapitolias – 132

R
Rafi ibn al-Lajs, przywódca rebelii anty- 

abbasydzkiej – 346
Rawandija, sekta islamska – 384, 385, 388
Ramla bint Abi Sufjan, siostra Mu‘awiji 

– 236
Ramla bin Mu‘awija, córka Mu‘awiji 

– 236
Riccoldo da Monte di Croce, podróżnik, 

misjonarz – 66
Rukajja bint Muhammad, córka Pro- 

roka – 233

S
Sabejczycy, Lud Księgi – 337
Sabit ibn Nasr, wódz arabski – 355
Sabit ibn Nu‘aima, wódz arabski – 319

Saboriusz Pers, uzurpator – 81, 86, 195, 
196, 254

Saffah, Abu ‘Abbas, kalif – 326, 330, 339, 
383, 389–391, 393

Sa‘id ibn ‘Usman, syn kalifa – 236
Sajf ibn ‘Umar, historyk – 116
Salih, namiestnik Syrii – 150, 321, 339, 

353, 367, 390
Salomon, król – 88, 157, 167, 188
Samson z Kordoby, teolog – 138–140
Sardżun ibn Mansur, zob. Sergiusz, syn 

Mansura
Sasanidzi, dynastia perska – 24, 30, 33, 

72, 83, 105, 130, 166, 182, 185, 186, 
217–219, 228, 249, 281, 305, 307, 309, 
341, 349, 369

Sumama ibn Al-Wallaba Al-Kakaal, wódz 
arabski – 353, 359

Sawda bint Zamah, żona Proroka – 70
Sawfil ar-Rumi, zob. Teofil z Edessy
Sebeos, historyk – 54, 59, 64, 76, 102, 

109, 154
Seleucydzi, dynastia hellenistyczna – 35
Sergiusz, biskup Elamu – 56
Sergiusz, syn Mansura – 47, 62, 113, 114, 

282
Sergiusz, patriarcha Konstantynopola 

– 88
Sergiusz, poseł Saboriusza – 86, 254
Sergiusz, wódz bizantyński – 215
Sewer z Hermopolis, historyk – 95, 191
Sewer ibn al-Mukaffa, zob. Sewer z Her-

mopolis
Sewer, prorok żydowski – 177



Indeksy532

Sofroniusz, patriarcha – 35, 36, 87, 88, 115, 
116, 160, 168, 222

Sokrates Scholastyk, historyk – 20
Speraindeus, opat – 138, 139
Stauracjusz, patrycjusz – 356, 363
Stefan, uczeń Teofila – 31
Stefan Hymnograf – 113, 227, 228
Stefan, patriarcha Antiochii – 300, 320
Strategiusz, zarządca klasztoru – 11
Sufjan ibn ‘Awfa, wódz arabski – 246
Sufjanidzi, gałąź dynastii umajjadz- 

kiej – 262, 296, 323, 332
Suhajli ibn ‘Amr, towarzysz Proroka 

– 205
Sulejman ibn ‘Abd al-Malik, kalif – 161, 

167, 224, 265, 272, 286–289, 299, 
302, 311

Sulejman ibn Ali, przywódca abbasydz-
ki – 385

Sulejman ibn Hiszam, syn kalifa – 124, 
301, 309, 310, 313, 314, 316, 318, 319, 321

Sulejman Wspaniały, sułtan osmański 
– 188

Sulejman, wódz umajjadzki – 80
Sunbaz, przywódca rewolty antyabba-

sydzkiej – 386
Symeon Metafrastes, domniemany autor 

żywotu Teofanesa – 8

T
Tabari, Abu Dżafar Muhammad, historyk 

– 78, 113, 116, 169, 228, 235, 263, 268, 313, 
330, 346, 355, 357, 358, 367, 393

Tabari, ‘Umar ibn al-Farruhan, uczony 
– 29

Tahir ibn Husajn, namiestnik Chora- 
sanu – 350

Tahirydzi, dynastia muzułmańska – 350
Tang, dynastia chińska – 84, 218
Tarazjusz, patriarcha Konstantynopola 

– 15, 16, 175, 380, 395
Tatzates, strateg bucellari – 363
Teodor, wódz w Egipcie – 93
Teodor Abu Kurra, teolog – 50, 67, 147
Teodor Anagnosta, historyk – 20
Teodor bar Koni, teolog nestoriański – 57
Teodor „Jednoręki”, mnich – 9, 11
Teodor, patriarcha Antiochii – 150, 202, 

367
Teodor Protasekretis, autor biogramu 

Teofanesa – 8
Teodor Rsztuni, sparapet armeński 

– 105–108, 253
Teodor, syn Mansura – 302, 303, 322
Teodor Studyta, mnich, teolog – 7–9, 

12, 13, 15, 18, 194, 197, 198, 356, 382
Teodor Syryjczyk, przywódca powstania 

antymuzułmańskiego – 378
Teodor, wikariusz – 214
Teodoret z Cyru, historyk – 20
Teodote, matka Teofanesa Wyznawcy 

– 8, 9, 13
Teodote, żona Konstantyna VI – 356
Teodozjusz II, cesarz – 25, 86
Teodozjusz z Edessy, historyk – 34
Teodozjusz Gramatyk, poeta – 76, 195



Indeksy 533

Teofanes Wyznawca, historyk –  3, 5, 
7, 9–16, 19–21, 24, 26, 32, 33, 39–44, 
46, 49, 51–55, 64, 66, 68, 71, 73–75, 
77–81, 88–90, 100, 101, 104, 108, 
110, 111, 113–116, 120, 121, 124–128, 
133–135, 149–151, 154, 163, 171, 174–
180, 186, 190, 191, 193, 195, 196, 198, 
200–204, 207, 209–211, 214, 215, 217, 
219, 222, 224, 227, 229, 230, 232, 233, 
238–240, 243, 245, 251–253, 257–259, 
262–264, 267, 268, 270–279, 283–
287, 290, 292, 295, 299, 300, 302, 303, 
305, 307, 310, 312–322, 325, 326, 331, 
333, 335–337, 343, 344, 346–348, 350, 
352–360, 362–368, 370, 372–380, 383, 
384, 387, 388, 391–394, 396–400, 402, 
405–409

Teofil Astrolog, zob. Teofil z Edessy
Teofil z Edessy, historyk – 27–33, 35–37, 

39, 42, 44–46, 54, 103, 121, 125, 169, 
170, 174, 230, 239, 399, 405

Teofil, patriarcha Aleksandrii – 96
Teofil, strateg Kibyrrhaiōtōn – 364, 379
Teofil bar Tuma, zob. Teofil z Edessy
Teofilakt, patriarcha Antiochii – 320
Teofilakt Symokatta, historyk – 90
Tertullian, teolog – 177
Tomarichos, biskup Apamei – 121
Tomasz, biskup Apamei, zob. Tomarichos, 

biskup Apamei
Tomasz, biskup Klaudiopolu – 175
Tomasz, biskup Tesaloniki – 380
Trajan, cesarz – 374
Trajan Patrycjusz, historyk – 45, 46

Tyberiusz, syn Justyniana II – 310
Tymoteusz  I, patriarcha nestoriański 

– 56, 57

U
‘Ubajd Allah ibn Al-‘Abbas ibn ‘Abd 

al-Muttalib, wódz alidzki – 246
‘Ubajd Allah ibn Zijad, wódz umajjadz-

ki – 271
‘Ukba ibn Abi Mu‘ajta, umajjadzki prze-

ciwnik Proroka – 60, 269
Umajja, protoplasta Umajjadów, klan, 

ród – 161, 173, 226, 233, 234, 236, 237, 
246, 249, 250, 252, 255, 260–262, 265, 
267–269, 272, 275, 277, 288, 295, 296, 
313, 314, 322, 323, 324, 402

Umajjadzi, dynastia muzułmańska – 5, 
27, 28, 35, 60, 82, 83, 89, 97, 110, 113, 
118, 120, 124, 130, 134, 136, 145, 146, 
150–152, 161, 162, 168, 173, 174, 181, 
183–187, 194, 202, 206, 207, 209, 219, 
220, 225, 232, 234, 242–244, 248–251, 
254, 261, 267, 271–273, 275, 277, 281, 
282, 285, 289, 296–299, 301, 303, 305, 
307–310, 316, 318, 322–324, 326, 328, 
330–334, 336, 340, 372, 373, 384, 390, 
402, 403, 407, 408

‘Umajr ibn Sa‛d al-Ansari, wódz arab- 
ski – 103

‘Umar ibn al-Chattab, kalif – 34, 35, 58, 
61, 87, 115, 154, 163, 165, 166, 168–170, 
172, 192, 205, 206, 213, 217–232, 234, 
236, 243, 244, 250–252, 256, 268, 288, 
368, 371, 372, 402, 408



Indeksy534

‘Umar II ibn ‘Abd al-Aziz, kalif – 34, 84, 
123, 167, 175, 183, 201, 224, 237, 265, 
275, 284, 287–299, 309, 311, 371, 372, 
402, 408

‘Umar ibn al-Walid, namiestnik – 128
Umm Asim bint Asim, wnuczka kalifa 

‘Umara I – 228
Umm Habiba bint Abu Sufjan, żona 

Proroka – 70
Umm Kulsum bint Muhammad, córka 

Proroka – 233
Umm Sa‘id, wnuczka kalifa ‘Usmana – 236
Umm Salama bin Abu Umajja, żona 

Proroka – 70
Umm Waraka, przywódczyni pierwszych 

muzułmanów – 68
Uriasz Hetyta, żołnierz Dawida – 216
‘Usman ibn Affan, kalif – 35, 60, 212, 223, 

231–238, 247, 250, 251, 252, 253, 268, 
269, 296

‘Usman ibn al-Huwajris, jeden z przeciw-
ników Proroka, domniemany chrze-
ścijanin – 66

Ustad Sis, przywódca rebelii antyabba-
sydzkiej – 386

Ustaz Sis, zob. Ustad Sis
Ustazsis, zob. Ustad Sis
Usuard, mnich – 149

W
Wahb ibn Munabbih, uczony – 167
Wakidi, Muhammad ibn ‘Umar, historyk 

– 166, 212, 223

Walens, cesarz – 376
Walid I ibn ‘Abd al-Malik, kalif – 123, 

124, 128, 130, 157, 161, 182, 183, 237, 
282, 284–286, 288, 306, 315, 402, 408

Walid II ibn Jazyd, kalif – 34, 36, 127, 
128, 178, 201, 229, 306, 311–314, 317, 
3 1 9 ,  3 2 1 ,  3 3 2

Wasil ibn Ata, założyciel szkoły mu‘tazy-
lickiej – 294

Waraka ibn Naufal, kuzyn Chadidży, 
domniemany chrześcijanin – 66

Wielki Chronograf, historyk – 22, 45
Wilhelm z Trypolisu, uczony – 58
Wilibald z Eichstätt, biskup, pielgrzym 

– 170
Wincenty z Beauvais, uczony – 66

Z
Zajd ibn Ali ibn Husajn, przywódca 

alidzki – 304, 305, 310
Zajd ibn Harisah, pretendent do kali- 

fatu – 215, 216
Zajdyci, odłam szyitów – 304
Zajnab bint Chuzajma, żona Proroka 

– 70
Zijad ibn Abi Sufjan, wódz umajjadzki 

– 224, 225, 271
Zonaras, historyk – 103, 178
Zora, urzędnik dżundu Jordanii – 128



Indeksy 535

A
Adrianopol, miasto – 93, 365
Afryka, prowincja – 77, 364, 310, 349, 380
‘Ajn al-Tamar, miasto – 246
Albania Kaukaska, kraina – 105–107, 277
Aleksandria, miasto – 22, 85, 93, 123, 380
Aleppo, miasto – 344, 385
Amorion, miasto – 80, 193, 354, 356, 360
Amwas, miasto – 204–206, 226
Anatolikon, tem – 52, 81, 355, 360
Anazarbos, miasto – 345
Anbar, region w Mezopotamii – 246, 339
Ancyra, miasto – 345, 354, 358, 362
Andaluzja, kraina – 141, 143, 145, 148, 150, 

279, 322
Andrasos, twierdza – 345, 358
‘Andżar, ośrodek umajjadzki – 286, 318
Anousa, miejsce bitwy – 356
Anousan, zob. Anousa
Antinoe, miasto – 93
Antiochia, miasto – 34, 44, 82, 112, 123, 

150, 175, 191, 199, 318, 320, 322, 336, 367, 
375, 376, 380, 395

Antipatris, miasto – 344, 366
Apamea, miasto – 120, 121
Arabia Szczęśliwa, kraina – 127, 184
Arabski Półwysep – 90, 216
Arados, wyspa – 121, 122, 252, 258
Armenia, kraina – 104–109, 174, 192, 277, 

295, 319

Indeks nazw geograficznych

Armenia IV, prowincja – 110
Armeniakon, tem – 254, 354, 359, 360, 

362, 363
Arwad, miasto – 34
Aszkalon, miasto – 266
Ataleja, zatoka – 364
Azerbejdżan, kraina – 83
Azja Mniejsza, region – 34, 82, 254, 310, 

352, 354, 378, 384

B
Babylon, twierdza – 85
Bachra, ośrodek umajjadzki – 314
Badr, miasto – 238
Bagdad, miasto – 28, 29, 162, 337, 339, 342, 

348–350
Bajt Ras, miasto – 131
Balandżar, miasto – 83
Balis, osada – 239
Barbalissos, zob. Balis
Basra, miasto – 162, 221, 228, 229, 246, 

342
Baszmur, region – 97
Bejrut, miasto – 112, 171, 178
Betlejem, miasto – 192
Beroia, miasto – 387
Bitynia, kraina – 9, 361
Bliski Wschód, region – 2, 44, 150, 158, 

244
Bostra, miasto – 130



Indeksy536

C
Cedron, dolina – 167
Cemele, twierdza – 354
Cezarea Kapadocka, miasto – 204
Cezarea Palestyńska, miasto – 24, 77, 112, 

162, 257
Chalcedon, miasto – 132
Chalkis, miasto – 114, 150, 322, 343, 344, 

353, 367, 387
Charsianon, twierdza – 81
Chirbat al-Mafdżar, ośrodek umajjadzki 

– 185, 305
Chorasan, kraina – 43, 218, 236, 266, 298, 

310, 316, 322, 324, 326, 327, 329, 330, 
333, 344–347, 350, 386, 389, 396, 397

Chumm, staw – 238
Cylicja, kraina – 345
Cypr, wyspa – 111, 122, 199, 203, 252, 313, 

364, 378, 380–382
Cyrenajka, kraina – 96
Cyrrhus, miasto – 82
Czarne Morze – 107

D
Dabekon, miasto – 344
Dabik, zob. Dabekon
Dagestan, kraina – 83
Damaszek, miasto – 36, 43, 81, 83, 113, 

114, 124, 127, 146, 162, 174, 201, 223, 
256, 275–278, 285, 288, 315, 317, 320, 
331, 348, 353, 367, 374, 397, 402, 408

Delta Nilu, region – 97
Dibsi Faradż, osada – 239
Dolny Egipt, region – 92

Dorylaion, miasto – 354, 395
Dżazira, prowincja – 144, 224, 286, 334
Dżurdżan, kraina – 44

E
Edessa, miasto – 28, 29, 35, 37, 40, 44, 67, 

99–103, 200, 257
Egejskie Morze – 10
Egipt, kraina – 2, 34, 52, 77, 83–85, 88, 

93, 94, 96–98, 104, 118, 123, 134, 135, 
151, 162, 170, 174, 192, 205, 217, 222, 
224–226, 235, 239, 245, 246, 250, 253, 
255, 256, 266, 276, 310, 315, 317, 336, 
338, 343, 347–349, 367, 380, 390, 403

Emesa, miasto – 103, 113, 114, 120, 129, 317, 
319, 353, 367, 368, 374, 392

Emmaüs Nikopolis, zob. Amwas
Epifanea, miasto – 21, 22, 33
Etiopia, kraina – 233, 272
Euchaita, miasto – 362
Eufrat, rzeka – 101, 115, 203, 222, 223, 239, 

240, 250, 308

F
Fajum, miasto – 93
Fars, kraina – 218
Fenicja, kraina – 34
Feniks, miasto – 34, 36, 77, 258
Frygia, kraina – 357
Fundż, kraina – 272

G
Galacja, kraina – 345, 357, 361
Galia, kraina – 149, 154



Indeksy 537

Galilea, kraina – 147
Galilejskie Morze – 187
Gaza, miasto – 132, 149, 215
Geraza, miasto – 130, 184
Germanicja, miasto – 312, 362, 377
Ghumdan, miasto – 188
Górny Egipt, region – 95

H
Harra, przedmieście Medyny – 272
Harran, miasto – 44, 67, 337, 385
Haszimija, osada – 339
Hebron, miasto – 158
Helenopont, region – 81
Heliopolis, miasto – 378
Heraklea Kibotos, twierdza – 358
Hermopolis, miasto – 95
Hidżaz, kraina – 229, 264, 266, 271–273, 

275, 297, 308, 325
Hierea, osada – 12, 13, 189
Hiszpania, kraina – 41
Humajma, osada – 326

I
Iberia, kraina – 132
Iberyjski Półwysep – 43, 135, 136, 139–141, 

143, 149, 323
Ifrikija, prowincja – 347
Indie, kraina – 199
Irak, kraina – 57, 74, 162, 205, 224, 228, 

235, 238, 243, 264, 266, 271, 273, 278, 
288, 297–299, 303, 308, 309, 313, 316, 
319, 331, 339, 389

Iran, kraina – 186, 217, 218, 230, 240, 266, 
331, 386

Isfahan, miasto – 230
Italia, kraina – 23, 190, 191
Izauria, kraina – 178

J
Jarmuk, rzeka – 77, 195, 219, 251
Jatrib – zob. Medyna
Jemen, kraina – 182, 188, 229, 246, 304
Jerozolima, miasto – 34–36, 77, 87, 88, 

123, 154, 155, 157–170, 175, 192, 219, 
222, 227, 256, 283, 287, 310, 317, 370, 
372, 373, 381, 382, 395

Jerycho, miasto – 158, 301, 305
Jordania, kraina – 128, 184, 223, 339
Jozafata, dolina – 167

K
Kadisija, miasto – 217, 228
Kaisarion, zob. Dibsi Faradż
Kalonymos, wyspa – 9, 11, 13
Kamachon, twierdza – 353, 363
Kapadocja, kraina – 301, 353
Kapitolias, zob. Bajt Ras
Karbala, miasto – 263, 264, 266
Kariun, osada pod Aleksandrią – 93
Kartlia, kraina – 106, 107
Kasios, góra – 375
Kasr al-Hajr al-Szarki, ośrodek umaj- 

jadzki – 185, 308
Kastellos, miasto – 122
Kaszan, miasto – 230



Indeksy538

Kaukaz, region – 82, 318, 319
Keramaia, port – 203
Kinnasrin – zob. Chalkis
Kirkuk, miasto – 148
Klaudiopol, miasto – 175
Kom, miasto – 240, 266
Kommagena, kraina – 203
Konstancja, miasto – 252
Konstantynopol, miasto – 8, 9, 13–15, 

18, 31, 38–40, 75, 79–81, 83–85, 87, 
93, 94, 104, 106, 111, 122, 154, 155, 157, 
174, 193, 197–201, 207, 230, 253, 281, 
290, 291, 309, 318, 356, 363, 373, 379, 
380, 395, 401

Kordoba, miasto – 135, 137–139, 141, 142, 
144–146, 401

Krasos, osada – 357
Kufa, miasto – 162, 263, 305, 339, 369
Kusajr Amra, ośrodek umajjadzki – 181, 

306
Kutaisi, miasto – 128
Kyzyk, twierdza – 10, 13

L
Laodycea Fenicka, zob. Bejrut
Lazyka, kraina – 106
Lewant, region – 159
Liban, kraina – 81, 203, 378
Libia, kraina – 322, 348, 358
Licja, kraina – 364, 379
Lita, rzeka – 319
Lokion, osada – 93
Lydia, kraina – 361
Lyon, miasto – 149

M
Machaczkała, miasto – 83
Mada‘in, miasto – 246
Maharasztra, region – 199
Makran, kraina – 218
Malaga, miasto – 140
Malagina, baza bizantyńska – 361
Malakopea, twierdza – 358
Mardż Rahit, miejsce bitwy – 270, 272, 

332
Markellai, twierdza – 79
Maskin, miejsce bitwy – 271
Medyna, miasto – 66, 161, 168, 183, 212, 

213, 217, 221, 229–231, 233, 234, 236, 
246, 265, 272, 275, 277, 288, 343

Mekka, miasto –  168, 231, 236, 238, 
251, 265, 268, 273–275, 277, 282, 308, 
343, 383

Melas, rzeka – 359
Melitena, miasto – 352
Melon, miejsce bitwy – 355
Merw, kraina – 327, 328
Mesembria, miasto – 365
Mezopotamia, kraina – 26, 34, 40, 144, 

197, 200, 203, 257, 275, 332, 335, 339
Moab, kraina – 367
Mopsuestia, miasto – 345
Mosul, miasto – 74, 343, 347
Mu’ta, miejsce bitwy – 49, 215
Myra, miasto – 364, 379

N
Nachiczewan, miasto – 109
Nahawand, miasto – 83, 217, 228



Indeksy 539

Neocezarea, zob. Dibsi Faradż
Nicea, miasto – 175, 189, 196, 401, 408
Nikiu, miasto – 92
Nil, rzeka – 223
Niszapur, miasto – 386
Nubia, kraina – 108

O
Opsikion, tem – 361
Osroene, kraina – 114

P
Palestyna, kraina – 14, 17, 24, 26, 34–36, 

39, 54, 69, 77, 87, 114, 117, 131, 146, 
147, 149, 160, 162, 163, 165, 166, 
169, 199–202, 204, 206, 214, 215, 
219, 224, 347, 348, 358, 366, 367, 377, 
380, 392

Peloponez, półwysep – 198
Pentapolis, region – 93, 96
Pergamon, miasto – 79
Persja, kraina – 31, 75, 110, 127, 218, 219, 

221, 231, 238, 257, 264, 275, 288, 299, 
304, 315, 316, 324, 328, 339, 342, 344, 
345, 348, 358, 385, 390, 392, 397, 
403, 409

Pizydia, kraina – 200
Prinkipos, wyspa – 8, 11

R
Rajj, miasto – 345, 346, 348, 386
Ramla, miasto – 282, 287, 307, 377
Rodos, wyspa – 34, 102, 103, 111, 258, 378
Rzym, miasto – 200, 357, 380

S
Samaria, kraina – 339, 391
Samarkanda, miasto – 346
Samosata, miasto – 203
Samotraka, wyspa – 9, 12, 13
Sana, miasto – 182
Sargh, osada – 206
Sebastopol, miasto – 79, 110
Semalouos, zob. Cemele
Sennar, zob. Fundż
Serdyka, miasto – 365
Scytopolis, miasto – 130
Sideron, twierdza – 124, 301
Sideropalos, twierdza – 358
Siffin, miejsce bitwy – 239–242, 246
Sigriane, góra – 9–11, 13
Sistan, kraina – 218
Sudan, kraina – 272
Sycylia, wyspa – 34, 190, 191, 197, 363
Sydon, miasto – 30, 112
Syke, twierdza – 360
Synopa, miasto – 81
Syria, kraina – 3, 14, 25, 26, 34, 35, 37–41, 

43, 52, 66, 69, 77, 82, 87, 93, 102, 108, 
111, 114–117, 120, 121, 123, 125, 131, 135, 
146–150, 160–162, 166, 169, 179, 180, 
184, 185, 197, 199–206, 219, 221, 223–
226, 228, 229, 236–238, 245, 249, 252, 
253, 256–258, 262, 266, 275, 277, 303, 
307–309, 315, 317–319, 321, 322, 326, 
327, 331, 332, 334–336, 339, 342, 345, 
348, 349, 358, 367, 373, 374, 378, 380, 
387, 390, 391, 395, 401, 403, 407, 409

Szyrwan, kraina – 83, 84



Indeksy540

Ś
Śródziemne Morze – 41, 149

T
Tabaristan, kraina – 29, 44
Tajma, miasto – 246
Tamra ez-Zuʻabijja, osada – 147
Tars, miasto – 345
Tebaida, kraina – 95
Tebasa, twierdza – 345, 358
Tekoa, osiedle – 14
Teodozjopol, miasto – 352
Tesalonika, miasto – 380
Trakezjon, tem – 362
Tyana, miasto – 81, 125, 358, 384
Toledo, miasto – 144

Trachonitis, kraina – 339, 391
Tracja, kraina – 352
Transoksania, kraina – 386
Trypolis, miasto – 34, 112
Tus, miasto – 347
Tyberiada, miasto – 162
Tyr, miasto – 112
Tyropoeon, dolina – 159

U
Urgell, miasto – 144

W
Wasit, miasto – 298
Wielki Zab, rzeka – 28, 85, 320, 333



B Y Z A N T I N A  L O D Z I E N S I A

1997–2022

I.
Sławomir Bralewski, Imperatorzy późnego cesarstwa rzymskiego 

wobec zgromadzeń biskupów, Łódź 1997, pp. 197.

[Les empereurs du Bas-Empire romain face aux conciles des évêques]

II.
Maciej Kokoszko, Descriptions of Personal Appearance 

in John Malalas’ Chronicle, Łódź 1998, pp. 181.

III.
Mélanges d’histoire byzantine offerts à Oktawiusz Jurewicz à l’occasion de Son 

soixante-dixième anniversaire, red. Waldemar Ceran, Łódź 1998, pp. 209.

IV.
Mirosław Jerzy Leszka, Uzurpacje w cesarstwie bizantyńskim w okresie 

od IV do połowy IX wieku, Łódź 1999, pp. 149.

[Usurpations in Byzantine Empire from the 4th to the Half of the 9th Century]



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…542

V.
Małgorzata Beata Leszka, Rola duchowieństwa na dworze cesarzy 

wczesnobizantyńskich, Łódź 2000, pp. 136.

[The Role of the Clergy at the Early Byzantine Emperors Court]

VI.
Waldemar Ceran, Historia i bibliografia rozumowana bizantynologii polskiej 

(1800–1998), tom I–II, Łódź 2001, pp. 786.

[History and bibliography raisonné of Polish Byzantine studies (1800–1998)]

VII.
Mirosław Jerzy Leszka, Wizerunek władców pierwszego państwa bułgarskiego 

w bizantyńskich źródłach pisanych (VIII – pierwsza połowa XII wieku), 
Łódź 2003, pp. 169.

[The Image of the First Bulgarian State Rulers Shown in the Byzantine Literary 
Sources of the Period from the 8th to the First Half of the 12th Centuries]

VIII.
Teresa Wolińska, Sycylia w polityce cesarstwa bizantyńskiego w VI–IX wieku, 

Łódź 2005, pp. 379.

[Sicily in Byzantine Policy, 6th–9th Century]

IX.
Maciej Kokoszko, Ryby i ich znaczenie w życiu codziennym ludzi późnego 

antyku i wczesnego Bizancjum (III–VII w.), Łódź 2005, pp. 445.

[The Role of Fish In Everyday Life of the People of Late Antiquity 
and Early Byzantium (3rd–7th c.)]



Byzantina Lodziensia 543

X.
Sławomir Bralewski, Obraz papiestwa w historiografii kościelnej wczesnego 

Bizancjum, Łódź 2006, pp. 334.

[L’image de la papauté dans l’historiographie ecclésiastique 
du haut Empire Byzantin]

XI.
Byzantina Europaea. Księga jubileuszowa ofiarowana Profesorowi 

Waldemarowi Ceranowi, red. Maciej Kokoszko, Mirosław J. Leszka, 
Łódź 2007, pp. 573.

[Byzantina Europaea. Studies Offered to Professor Waldemar Ceran]

XII.
Paweł Filipczak, Bunty i niepokoje w miastach wczesnego Bizancjum 

(IV wiek n.e.), Łódź 2009, pp. 236.

[The Riots and Social Unrest in Byzantine Cities in the 4th Century A.D.]

XIV.
Jolanta Dybała, Ideał kobiety w pismach kapadockich Ojców Kościoła 

i Jana Chryzostoma, Łódź 2012, pp. 480.

[The Ideal of Woman in the Writings of the Cappadocian Fathers 
of the Church and John Chrysostom]

XV.
Mirosław J. Leszka, Symeon I Wielki a Bizancjum. Z dziejów stosunków 

bułgarsko-bizantyńskich w latach 893–927, Łódź 2013, pp. 368.

[Symeon I the Great and Byzantium: Bulgarian-Byzantine Relations, 893–927]



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…544

XVI.
Maciej Kokoszko, Krzysztof Jagusiak, Zofia Rzeźnicka, Dietetyka i sztuka 
kulinarna antyku i wczesnego Bizancjum (II–VII w.), część I, Zboża i produkty 

zbożowe w źródłach medycznych antyku i Bizancjum (II–VII w.), 
Łódź 2014, pp. 671.

[Dietetics and Culinary Art of Antiquity and Early Byzantium (2nd–7th c.), 
part I, Cereals and Cereal Products in Medical Sources of Antiquity 

and Early Byzantium (2nd–7th c.)]

XVII.
Andrzej Kompa, Mirosław J. Leszka, Teresa Wolińska, Mieszkańcy stolicy 

świata. Konstantynopolitańczycy między starożytnością a średniowieczem, 
Łódź 2014, pp. 490.

[Inhabitants of the Capital of the World: 
The Constantinopolitans between Antiquity and the Middle Ages]

XVIII.
Waldemar Ceran, Artisans et commerçants à Antioche et leur rang social 

(secondo moitié du siècle de notre ère), Łódź 2013, pp. 236.

XIX.
Dietetyka i sztuka kulinarna antyku i wczesnego Bizancjum (II–VII w.), 

część II, Pokarm dla ciała i ducha, red. Maciej Kokoszko, Łódź 2014, pp. 607.

[Dietetics and Culinary Art of Antiquity and Early Byzantium (2nd–7th c.), 
part II, Nourishment for the Body and Soul]

XX.
Maciej Kokoszko, Krzysztof Jagusiak, Zofia Rzeźnicka, Cereals 
of antiquity and early Byzantine times: Wheat and barley in medical 

sources (second to seventh centuries AD), Łódź 2014, pp. 516.



Byzantina Lodziensia 545

XXI.
Błażej Cecota, Arabskie oblężenia Konstantynopola w VII–VIII wieku. 

Rzeczywistość i mit, Łódź 2015, pp. 213.

[The Arab Sieges of Constantinople in the 7th and 8th Centuries: Myth and Reality]

XXII.
Byzantium and the Arabs: the Encounter of Civilizations from Sixth to Mid- 

-Eighth Century, eds. Teresa Wolińska, Paweł Filipczak, Łódź 2015, pp. 601.

XXIII.
Miasto na styku mórz i kontynentów. Wczesno- i średniobizantyński Kon- 

stantynopol jako miasto portowe, red. Mirosław J. Leszka, Kirił Marinow, 
Łódź 2016, pp. 341.

[Metropolis between the Seas and Continents: Early and Middle Byzantinine 
Constantinople as the Port City]

XXIV.
Zofia A. Brzozowska, Sofia – upersonifikowana Mądrość Boża. Dzieje 

wyobrażeń w kręgu kultury bizantyńsko-słowiańskiej, Łódź 2015, pp. 478.

[Sophia – the Personification of Divine Wisdom: the History of the Notion 
in the Byzantine-Slavonic Culture]

XXV.
Błażej Szefliński, Trzy oblicza Sawy Nemanjicia. Postać historyczna 

– autokreacja – postać literacka, Łódź 2016, pp. 342.

[Three Faces of Sava Nemanjić: Historical Figure, Self-Creation 
and Literary Character]



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…546

XXVI.
Paweł Filipczak, An introduction to the Byzantine administration in Syro- 

-Palestine on the eve of the Arab conquest, Łódź 2015, pp. 127.

XXVII.
Sławomir Bralewski, Symmachia cesarstwa rzymskiego 

z Bogiem chrześcijan (IV–VI wiek)
t. I: „Niezwykła przemiana” – narodziny nowej epoki, Łódź 2018, pp. 312.

[The Symmachy of the Roman Empire with the God of Christians (IV–VI centuries), 
vol. I: „Remarkable transformation” – the birth of a new age]

XXVIII.
Zofia Rzeźnicka, Maciej Kokoszko, Dietetyka i sztuka kulinarna antyku 

i wczesnego Bizancjum (II–VII w.), part III, Ab ovo ad γάλα. Jajka, mleko i pro-
dukty mleczne w medycynie i w sztuce kulinarnej (I–VII w.), Łódź 2016, pp. 263.

[Dietetics and Culinary Art of Antiquity and Early Byzantium (2nd–7th c.), 
part III, Ab ovo ad γάλα: Eggs, Milk and Dairy Products in Medicine and 

Culinary Art (1st–7th c. A.D.)]

XXIX.
Łukasz Pigoński, Polityka zachodnia cesarzy Marcjana (450–457) 

i Leona I (457–474), Łódź 2019, pp. 223.

[Western Policy of Emperors Marcian (450–457) and Leo I (457–474)]

XXX.
Jan Mikołaj Wolski, Kultura monastyczna w późnośredniowiecznej Bułgarii, 

Łódź 2018, pp. 225.

[Monastic Culture in Late Medieval Bulgaria]



Byzantina Lodziensia 547

XXXII.
Sławomir Bralewski, Symmachia cesarstwa rzymskiego 

z Bogiem chrześcijan (IV–VI wiek)
t. II: Jedna religia w jednym cesarstwie Rzymscy imperatorzy sprzymierzeni 

z Bogiem na straży jedności Kościoła od Konstantyna I do Justyniana I, 
Łódź 2018, pp. 333.

[The Symmachy of the Roman Empire with the God of Christians (IV–VI centuries), 
vol. II: The Roman Emperors allied with God on guard of the unity of the Church 

from Constantine I to Justinian I]

XXXIV.
The Bulgarian State in 927–969: The Epoch of Tsar Peter I, 

eds. Mirosław J. Leszka, Kirił Marinow, Łódź–Kraków 2018, pp. 686.

XXXV.
Kazimierz Ginter, Wizerunek władców bizantyńskich w Historii 

kościelnej Ewagriusza Scholastyka, Łódź 2018, pp. 337.

[The Image of Byzantine Emperors in Evagrius Scholasticus’s Ecclesiastical History]

XXXVI.
Zofia A. Brzozowska, Mirosław J. Leszka, Maria Lekapene, Empress 

of the Bulgarians: Neither a Saint nor a Malefactress, 
Łódź–Kraków 2017, pp. 228.

XXXVII.
Szymon Wierzbiński, U boku bazyleusa. Frankowie i Waregowie 

w cesarstwie bizantyńskim w XI w., Łódź 2018, pp. 422.

[By the Side of Basileus: The Varangians and the Franks 
in Eleventh-century Byzantium]



Islam, Arabowie i wizerunek kalifów…548

XXXVIII.
Zofia Rzeźnicka, Maciej Kokoszko, Milk and Dairy Products 

in the Medicine and Culinary Art of Antiquity and Early Byzantium 
(1st–7th Centuries AD), Łódź 2020, pp. 229.

XXXIX.
Widmo Mahometa, cień Samuela. Cesarstwo bizantyńskie w relacji z przed-

stawicielami innych religii i kultur (VII–XV w.), red. Zofia A. Brzozowska, 
Mirosław J. Leszka, Kirił Marinow, Teresa Wolińska, Łódź 2020, pp. 379.

[Phantom of Muhammad, Shade of Samuel: Byzantine Empire in Relation 
to Members of Other Cultures and Religions (7th–15th c.)]

XL.
Paweł Filipczak, Namiestnicy rzymskiej Syrii w czasach przełomu 

(324–361 n.e.), Łódź 2020, pp. 286.

[The governors of Roman Syria in the years of change (AD 324–361)]

XLI.
Zofia A. Brzozowska, Mirosław J. Leszka, Teresa Wolińska, 

Muhamad and the Origin of Islam in the Byzantine-Slavic Context: 
A Bibliographical History, Łódź 2020, pp. 386.

XLIV.
Zofia A. Brzozowska, Chadidża i jej czarnookie siostry. Obraz kobiet 
bliskowschodnich z epoki narodzin islamu w średniowiecznej literaturze 

kręgu bizantyńsko-słowiańskiego, Łódź 2021, pp. 298.

[Khadijah and Her Black-Eyed Sisters: The Image of Middle Eastern Women from 
the Era of the Birth of Islam in the Medieval Literature of the Byzantine-Slavic Circle]



Byzantina Lodziensia 549

XLV.
Mirosław J. Leszka, Szymon Wierzbiński, Komes Marcellin, vir clarissimus. 

Historyk i jego dzieło, Łódź 2022, pp. 280.

[Comes Marcellinus, vir clarissimus. The Historian and his Work]



Błażej Cecota

Uniwersytet Jana Kochanowskiego w Kielcach

Filia w Piotrkowie Trybunalskim

ul. J. Słowackiego 114/118

97-300 Piotrków Tryb.

blazej.cecota@ujk.edu.pl

mailto:blazej.cecota@ujk.edu.pl

	Strony tytułowe
	I
	II
	III

	Strona redakcyjna
	Spis treści
	Wstęp
	Rozdział I 
Teofanes Wyznawca i jego dzieło
	1. Teofanes Wyznawca – fakty biograficzne
	2. Chronografia – informacje podstawowe
	3. Teofil z Edessy i inne wschodnie źródła Chronografii

	Rozdział II 
Muhammad, islam, pierwsi muzułmanie a chrześcijanie
	1. Prorok
	2. Muzułmanie
	3. Chrześcijańscy sojusznicy islamu? Relacje Teofanesaa debata na temat stosunku monofizytów do islamu
	4. Chrześcijanie prześladowani?
	5. Wspólnota ikonoklastycznego doświadczenia
	6. Epidemie, trzęsienia ziemi i inne plagi w krajach muzułmańskich w ujęciu Teofanesa Wyznawcy

	Rozdział III 
Wizerunek władców muzułmańskich w Chronografii Teofanesa Wyznawcy
	1. Prawowierni i sprawiedliwi
	1.1. Abu Bakr
	1.2. ‘Umar ibn al-Chattab
	1.3. ‘Usman ibn Affan
	1.4. Ali

	2. Umajjadzi
	2.1. Fundamenty – Mu‘awija i ‘Abd al-Malik
	2.2. Walid – ‘Umar – Jazyd – prześladowcy chrześcijan
	2.3. Hiszam i następcy – stagnacja
	2.4. Marwan II – upadek

	3. Abbasydzi
	3.1. Powstanie Abbasydów i przejęcie przez nich władzy
	3.2. Abbasydzi w walkach z Bizantyńczykami
	3.3. Abbasydzi a prześladowania chrześcijan
	3.4. Islam za Abbasydów
	3.5. Wizerunek abbasydzkich władców


	Zakończenie
	Summary
	Wykaz skrótów
	Bibliografia
	Źródła
	Opracowania

	Abstrakt
	Abstract
	Indeksy
	Indeks osób, rodów, plemion i sekt
	Indeks nazw geograficznych

	Byzantina Lodziensia 1997–2022
	Kolofon



